# **్త్రీ మహా భగవద్దీ** త







ఓమ్ తత్ సత్

# ్ర్మీ భగవద్గీత

(గీతార్థ దీపికా సహితము)



అనువాదకులు :

న్యాయరత్న - న్యాయశస్త్రశిరోమణి

🐧 కీళాత్తూరు - (శ్రీనివాసాచార్యులుగారు

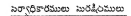
ప్రకాశకులు :

త్రీ వ్యాసాశ్రమమువారు,

వ్యాసాత్రమము పోస్టు, ఏర్పడు మార్గము, చిత్తూరు జిల్లా. ( ఆం. స్ట.)

1998





1949-ప సంవర్భకం ప్రధమముద్రణ — 2000 ప్రత్తులు.

1966-వ సంవర్భకం ద్వితీయముద్రణ — 2000 ప్రతులు.

1994-వ సంవర్స్టరం ర్పతీయముద్రణ — 2000 ప్రత్తులు.

1998-వ సంవత్సరం చతుర్దము(దణ — 2000 ప్రకులు.

(పకౌశకులు -

है जा के हिं का का ज का

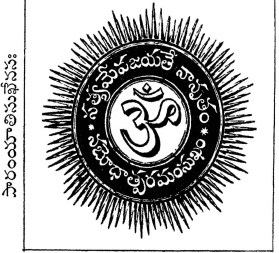
### බිల :

(పరులకు •-

మేనేజరు - ్రీ వ్యా సా ఈ మ ము, వ్యాసాత్రమం పోట్లు - యేర్బేడు మార్గము, చిత్తూరు జిల్ల, (ఆం.ర్స)

> Pin: 517 621 Phone: 08574-68528

సంసారసాగరంఘోరం

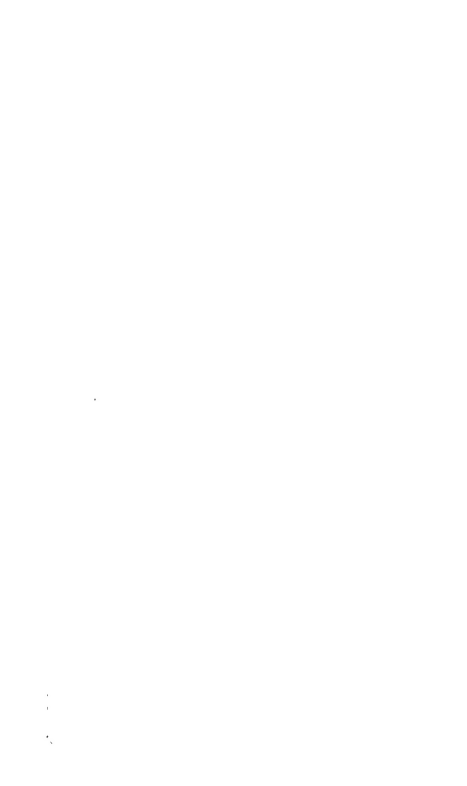


తర్తుమిచ్చతియోనరః

<del>~</del>

గీతానావంసమాసాద్య

67.M2



## వి**షయు సూ చి**క

#### ATTATATATA

| 1.  | (పకాశకుల తొలిపలుకు                                         | ****                           | ••••     |                 |
|-----|------------------------------------------------------------|--------------------------------|----------|-----------------|
|     | <b>ಎ</b> ಡಿಕ                                               | ****                           | ••••     | (1)             |
| 3.  | ఉపోద్దాతము                                                 | ***                            | ****     | (5)             |
|     | మత్యతయ సిద్ధాన సంగ్రహము                                    | ****                           | ••••     | (14)            |
| 5.  | శ్రీమధ్నగవద్దీతా మాహాత్మ్యమ్                               | 4***                           | ••••     | (17)            |
|     | ధ్యానమ్                                                    | ****                           | ****     | (21)            |
|     | మొదటి అధ్యాయము                                             | అర్జునవిషాదయోగము               | ****     | 1               |
|     | రెండవ అధ్వాయము                                             | సాంఖ్యయోగము                    | ****     | 87              |
|     | మూడవ అధ్యాయము                                              | ಕರ್ನ್ನಯೌಗಮು                    | ****     | 106             |
|     | నాల్గవ అధ్యాయము                                            | జ్ఞానయోగము                     | ***      | 152             |
|     | ఐదవ అధ్యాయము                                               | ಕರ್ನುನನ್ನ್ವಾಸಯಾಗಮು             | ****     | 204             |
|     | ఆజన అధ్యాయము                                               | ఆత్మ సంయమయోగ <b>ము</b>         |          |                 |
|     | · ·                                                        | లేక ధ్యానయోగము                 | ••••     | 235             |
| 13. | ఏడవ అధ్యాయము                                               | విజ్ఞానయోగము                   | ••••     | 277             |
| 14. | ఎనిమిచవ అధ్యాయము                                           | ఆక్షరపర్మబస్తాయోగము లేక ఆ      | భ్యాసయోగ | గము <b>30</b> 2 |
| 15. | తొమ్మిదవ అధ్యాయము                                          | రాజవిద్యా రాజగుహ్య యోగము       |          | 329             |
| 16. | పదియప ఆధ్యాయము                                             | విభూతియోగము                    | ••••     | <b>3</b> 57     |
| 17. | పదునొకండవ అధ్యాయము                                         | విశ్వరూప సందర్శన యోగము         | ••••     | 386             |
| 18. | పండెండవ అధ్యాయము                                           | భ క్రియోగము                    | ****     | 428             |
| 19. | పదుమూతప అధ్యాయము                                           | క్షేత్రజ్జ్ విభాగయోగము         |          |                 |
|     | -                                                          | లేక ప్రకృతిపురుషవివేకయోగక      | wż       | 451             |
| 20. | పదునాలుగవ అధ్యాయము                                         | గుణ్మతయ విభాగయోగము             | ****     | 503             |
| 21. | పదునైరవ అధ్యాయము                                           | పురుషో త్తమ ప్రాప్తియోగము      | ****     | 526             |
| 22. | షరునాఱప అధ్యాయము                                           | దైవాసురసం <b>పర్విభాగయోగము</b> | ****     | <b>54</b> 8     |
| 23. | పదునేకఁవ అధ్యాయము                                          | శ్రధ్దాత్రయ విభాగయోగము         | ••••     | <b>566</b>      |
|     | పదునెనిమిదవ అధ్యాయము                                       | మోక్షయోగము లేక మోక్ష           |          |                 |
|     | <b>~</b>                                                   | సన్న్యాసయోగము                  | ****     | 587             |
| 25. | 36. శ్రీ మద్భగవద్దీలా స్టర్లకల్లోక ఆకారాధి వర్ణక్రమ పట్టిక |                                |          | I               |

విషయనూ చౌక నమా వము.

\*\*\*\*\*\*\*\*

### ఓమ్

# అధ్యాయ మాహాత్ర్య విషయసూచిక

#### NATHATATATA

|     |                                  | <b>పు</b> ట |
|-----|----------------------------------|-------------|
| 1.  | పీఠిక                            | 1           |
| 2.  | శ్రీభగవద్గీతా ద్వితీయ మాహత్మ్యము | 3           |
| 3.  | [పథమాధ్యాయ మాహాత్మ్యము           | 15          |
| 4.  | ద్విశీయాధ్యాయ మాహాత్మ్యము        | 19          |
| 5.  | తృతీయాధ్యాయ మాహాత్మ్యము          | 28          |
|     | చకుర్థాధ్యాయ మాహాత్మ్యము         | 86          |
| 7.  | పంచమాధ్యాయ మాహాత్మ్యము           | 42          |
|     | షప్టాధ్యాయ మాహాత్మ్యము           | 45          |
|     | న ప్రమాధ్యాయ మాహాత్మ్యము         | 56          |
|     | అష్టమాధ్యాయ మాహాత్మ్యము          | 61          |
|     | నవమాధ్యాయ మాహత్మ్యము             | 66          |
|     | దశమాధ్యాయ మాహాత్మ్యము            | 74          |
|     | ఏకాదశాధ్యాయ మాహాత్మ్యము          | 85          |
|     | ద్వాదశాధ్యాయ మాహాత్మ్యము         | 97          |
|     | త్రయోదశాధ్యాయ మాహాత్మ్యము        | 108         |
|     | చతుర్దశాధ్యాయ మాహాత్మ్యము        | 109         |
|     | పంచదశాధ్యాయ మాహాత్మ్యము          | 114         |
| 18. | షోడశాధ్యాయ మాహాత్మ్యము           | 119         |
|     | సప్తదశాధ్యాయ మాహాత్మ్యము         | 119         |
| 20. | అష్టాదశాధ్యాయ మాహాత్మ్యము        |             |
| 21. | శ్రీ భ గవద్దీతా గేయములు          | 125         |
| 29. | ్రీమలయాళస్వాములవారి గ్రంథములు    |             |

కృష్ణం వన్దే జగద్గురుమ్

రెండవ కూర్పు:-

## <sub>(</sub>పకాశకులతొలిపలుకు

దైవాత్మ స్వరూపులగు ఆత్మ సోదరీ సోదరులారా !

శ్రీ మద్భగవద్దీత వివిధరీతులతో శ్రీ వ్యాస్మాశమము తరవున ముందించబడియుండుటే పాఠకులకు, భక్తులకు ఓదితమే. అండు యూ ' మహా భగవద్దీత' వద, పదార్థ, శాత్సర్య చిశేషార్థములతోనే గాక భాష్మత్రయ విశేషార్థములతోగాడి జిజ్ఞానుపాఠకుల నమితముగ నాకర్హించినది. విశిష్ట్రి యోగ్యత గలిగి, భాషాపరిచయమును నంపాదించుకాని, భగవద్దీతపై రచించ బడిన భాష్మతయములోని విశేషములను, అందందలి మత్మతయ సామ్య వైషమ్యభావములను నంద్ర హముగ దెలునుకొనకుతూ హలముగల జిజ్ఞానువుల నిమి త్రమైయూ మహాంగంథము రచియుందుబడినది.

భగవడ్డీకకు మక క్రయాబార్యులగు శ్రీ శంకర, రామానుజ, మధ్యా బార్యులు మువ్వురు ఖిన్నఖిన్న ఖాష్యముల రచించి యుండుట నర్మజన విది కము. అఖాష్యములు దురూహములని యొంచి క్రమముగా కదనుయాయులగు శ్రీ శంకరానంద, శ్రీ మధునూదనసరస్వతి, శ్రీధర, శ్రీ అనందగిరి మొదలగు అడ్వైకులు, శ్రీ వేంకటబాథ, శ్రీ రాఘపేంబాది విశిష్టాడ్వెక డ్వైకవాదులు సయుకము తబ్బాష్య విశేషముల దెలుపుడు వేరువేరు వ్యాఖ్యానముల రచించి యున్నారు. ఇట్టి వ్యాఖ్యానసారములబ్రాలీ, బావిడ (కమిళము) ఖాషయందు వద, మదార్థ, కాకృర్యములతో 'గీకార్థదీపిక' యను నామమున యీ మహో న్నక గంథము రచించబడియుండెను.

త్రీ గురుదేవులు (బ్రహ్మీభూర మహర్షి నద్దురు శ్రీ మలయాళస్వాముల వారు) యీ ఉక్తమ గంథమును శమ కవుకాలములో గోగరృమున నున్న నమయమున దర్శించిరట. అవ్వటినుంచి యీ గంథరాజమును కెనుగున అనువదించ జేసిన బాగుండునని నంకర్శించియుండిరి. త్రీవారి యీ నక్శం కల్పము 1949-వ సంఖమున ఫరించినది. ఆంధానువాదము పూర్తి గావించ బడి అధికవ్యయములో గంథము మకాశ్రీమాయెను. శక్త పాఠకులు గ్రంథ మును అమిత ఆదరముతో గౌరవించిరి. మనము ముద్దణ వతులు సంవర్భ రము (కిశమే నమా వ్రములైనవి. పునప్ము దూరంలో అస్కితో వ్రయ

త్నించియు వెంటనే భక్తులకు అందించవాలకపోతిమి. మన్తుత క్లిష్టపరిస్థితిలో, వస్తువుల ధరలన్నియు విపరీశముగా పెరిగిపోయిన యీ కథిననమయములో యింతటి బృహద్ధ్యంథమును పునర్ముదించుట యన యెంత క్లేశ సాధ్యమో పాఠ కులకు దెలియనిదికాదు. అయినను వృయ (వయానలకోర్ప్, శ్రీ గురుదేవుని ఆధ్యాత్మిక సేవను ఆదర్శమును దృష్ట్రియందుంచుకొని పునర్ముద్దణ కుష్మక ಖಂಬಿಕಿಮಿ. ಶ್ರಿ ಗರುಡೆಪುನಿ ಅಮಾರ್ಘಾಸಿಸ್ಪುವೆ, ದಿವ್ಯಾನ್ಮುಗರ್ಮಮನೆ ಸಂಕ ముుదణ యుథాతథముగ అనతికాలముననే నమా వ్రామ కాగలిగినది. ఇదియే కాదు యాలాబి, అనగా యోగవాసిక్షము, అక్మపురాణము. అనుళూతి ప్రకా శిక మొదలగు అనేక ఉద్ద్రంథములను అంద్రఖాషయందనువదించణేసి ప్రవా శిక మొనర్భి ఆంధ్రఖాషకు, ఆంధ్రలోకమునకు అనల్ప సేవజేసిన చుచార్హి నద్గురుదేవునకు ( శ్రీ మలయాళన్వాములవారికి ) అంద్రదేశము బిరబుణి యనక తవ్వదు. ఇట్టి అపూర్వ ఖాషాపోషకునకు 👸 గురుదేవునికి ఆంధ్రవ్రజ నదా అంజర్ ఘటిల్లవలనియున్నది. ఈ మహోన్నక గ్రంథమును ఆదర్ముతో చరించి గీకార్థమును గ్రహించి, ఆచరించి తరించుటయే యుథార్థమగు అంజారి నమర్పణయాగును. థక్తులు, పాఠకులు తప్పక పూర్వరీతిగనే య్మాగ్రంథరాణ మును ఆదరముతో పఠించి కరింతురుగాక!

కాగితపుధర, బై౦డింగ్ బార్జీ వగై రాలు పొరిగినందున వెల పూర్వము కన్న కొద్దిగ పొంచవలసివచ్చినది. అయినను విజ్ఞులగు జిజ్ఞాను పాఠకులు అన్మథా ఖావింపక నహృదయకతో యా ఖారమును నహింపగలధనిమే విశ్వానము.

త్రీ గురుదేవున్ నిర్యాణానంశరమిట్టి మహోన్నత గ్రంథము వున ర్ముద్ధమగుట శతృత్యనంకల్పమే. త్రీ గురుదేవున్ అనుగ్గహముతో, తదా దర్భమునే ముందిడుకాని, శతృశ్ధర్శిశ మార్గము ననుగమించుడు యుతోధిక లోశ్సేవ చేయగలుగు శక్తిసామర్థ్యులు, మహచవరాశము వును పును కలుగుచుండుగాక!

ఓం లోకాన్సమస్తా స్పుఫినో భవన్తు.

န္ ေ <u>စာ ညီ စာ ၂ ညီ</u>း.

### శ్రీ కృష్ణపర్మబహ్మణే నమః ప్రే రీ క్ర

వరిళుడ్డమగు జ్ఞానము, కరుణయు గల ప్రియమైన ఆశ్మసోదరీ సోదరులారా! కరుణామూ ర్రియగు సర్వేశ్వరుని కృవవలన లోకములో జ్ఞానము, శాంతియు, కరుణయు, సదృక్తియు వర్డిల్లును గాక!

ఈ 'భగవద్దీరార్డ్ వ్రాశేక' యను [గంథము అరవ (రమ్ళ) ఖాష నుండి ఆస్ట్రీకరించబడినది. ఇది యీ ఉపాధి నిద్దమ్మేకమగు శ్రీ తిరువతి గోగరృగుహయందు శవమొనరించెడు కాలమున చూడడమైనది. అప్పడిది దై్తమానిక నంచికరూపముగ (పకటింపబడుచుండెను. దీని కారణకర్తల విషయములన్నియు ఇండుగల ఉపోద్హాతమున గనందగును. ఈ పున్హకము చూచినచ్పటినుండియు దీనిని ఆస్ట్రీకరించిన బాగుండునని తలంపు గలిగి యుండెను. ఆంగ్రికి రింపవలసియుండిన ఆరవములోను, గంథా క్షరములలోను, **సంవ<sub>డ్డ్ని</sub> కములోను, తెనుగులోను పొండిక్యముం**డవలయును. అరవఖాషలో ్గ౦థా≰రమను నొక లెపిగలడు. సంస్కృశమంశయు ఈ లెపిళోనే యుండును. అట్లు రాలమును నిరీఓించియుండగా, యీమధ్య మన వ్యాసా **్రమ నంన్కృతపాఠశాలయందు 'న్యాయశి**రోమణి' పరీ<u>శ</u>్రయందు <u>త్</u>రిద్దులయిన వారొకరు కావలసివచ్చేను. అత్తరి దీనిని యాన్హ్యానువాదముజేసిన ఉళయ వేదాంత త్రేమా - కిళాత్తూరు త్రీనివాసాదార్యులువారు దొరకిరి. పీరు ద్రవిడ దేశీయులయినను ఆంగ్రధ దేశమందే విద్యాఖ్యాసము పూ\_ర్తి జేసినవార గుటచే తెనుగు**భాష***ో* **గూడ** అలవా<mark>టువడియుండి</mark>రి. ఈ పున్తకమును తెనిగించిన **వాగుండునని కెలుపగా మిక్కిలి నంకోషిందిన**వారలై ఆట్టి భాగ్యము <mark>శన</mark>కు లఖించినందులకు జన్మము ధన్యమయినదని తలంచుచున్నానని చెప్పి వెంటనే ఆస్ట్రానువాచమునకు పారంఖింది ఆదే పనిలోనే రేయిందివళ్లు సమయమును **వినియోగ పలుచి అబిర కాలములోనే ్గంథమును పూ**ర్తిజేసిరి. అయినను యుద్ద కాలమగుటబే కాగిశము దొరకుట మ్రామయానమగుటవలన అప్పడు మ్ముదించుటకు అనుక్తూలవడినదికాడు. ఇవ్వడు దైవకృవచే ముద్రించుటకు అవకాశము గరిగౌను. ఇంకటికో ఏ విషయము నంగ్రహముగ ముగించడమైనధి.

మంజియు, ఈ గంథము అమూలా గము జదివిన ఈ భగవద్గీకా విషయమై యేయొక సందేహముగూడ గలుగదని దలంచెద. మలయాళము, అరవము, కొనుగు, కన్నడములోను, హిందీ, సంన్కృశములలోను గీశకు సంబంధించిన కొన్ని [గంథములు చూచిన యుపాథియగుటబే, యింతసార భూతమగు (గంథము మఱియొకటి లేదనుతలంపు పొడమెను. అదే దీని నాండ్రీకరింవజేయుటకు ముఖ్యకారణము. 'గీరార్డ్షవకాశిక'యను నామకర ణము దీనికి ఎంతో తగ్యున్నది. దీనిని కోయంఘుత్తూరు వా నవృఖలగు వి. కువ్పుస్వామిఅయ్యరున్ను, సి. వి. వెంక్సటమణలయ్యరున్ను, కోయంబుత్తూరు నివానులు, కొచ్చి. వుదుక్కోట మొదలగు నంస్థాన విద్వాంనులు నగు ్రిమత సిద్ధానమును నెటింగిన బహ్మాత్రీ వేంక్రటమణాదార్యులవలన త్రీ భగవద్దీశను త్వణము జేసి మనన, నిదిధ్యానముల నౌనర్భి అరవభాషలో <sub>(</sub>వాయడమైనడి. దీనియందు మత్మకయాచార్యులగు త్రీశంకర, త్రీరామానుజ, త్రీమధ్వా చార్యుల గీతాభాష్యములకు సంబంధించిన తత్సాం[వదాయికుల వ్యాఖ్యాన ములను చక్కగ వరిశీరించి వాటిలో ఎచ్చటెచ్చట భావముయొక**్క మార్పు** గలుగుచున్నదో, దానినిమా<sub>(</sub>తము సమన్వడువరచి యా**(గంథమును నిర్మించి** యున్నారు. శ్రీశంకర ఖాష్యానుయాయులగు శ్రీశంకరానండులు, శ్రీధరులు, త్రీ అనందగిరి. త్రీ మధుసూచననరస్వత్ మొదలగువారి వ్యాఖ్యానములున్ను. త్రీ రామానుజులు, బ్రీ వేంకటనాధులు (శ్రీ వేదా <u>న</u>దేశికులు) శ్రీ మధ్వాదార్యులు, 🔞 రాఘవేం[దస్వాముల ఖాష్య వ్యాఖ్యానములున్ను లెస్సగా పరిశీవించి వాటిలో ఎద్బొటెచ్చట ఖావముయొక్క మార్పుగలుగుచున్నదో చానిని మాత్రము గ్రహించి యా గ్రంథమును రచించియున్నారు. ఏమరమును **గురించిన** ఖండనముగాని, మండనముగాని దీనియందు కొంబెమైనను లేదు. దీనిని జదివివ మాత్మతయముయొక్క తత్వ్రమునుగూడ తెలిసికొనవడ్బును.

మంటియు శ్రీ భగవద్దీక ఉపనిషత్తుల సారమని లోకవిపికము. కనుకనే మరి యధ్యాయాంకమున, శ్రీ భగవద్దీకానూపనిషత్సు' అని తెలువుటకు కారణము. కావుననే ధ్యానక్లోకములలో,

"సర్వ్రపనిషదో గావో దోగ్ధా గోపాలనందన: 1 పార్ట్లో వక్నస్పుధీర్బోక్తా దుగ్ధంగీతామృతం మహత్ :

తాజ నర్వోషనిషత్తులను గోవులుగా జేసుకాని త్రీకృష్ణభగవానుడు అర్జునుని దూడగాజేని యహ కరమగు గీశామృతమనుడ్డిరము పిరికియిన్ని నాడు." అని తెలువటకు కారణము. -ఈ విషయమై అ. 18 శ్లో 50 లో నుండి, 48 ఉపనిషక్తుల సారమును క్రోడికరించి నిరూపించియున్నారు. అదేయ్మాగంథమునకుగల ముఖ్యగౌరవము.

> 'సిద్ధిం[పాట్తో యథా [ఖహ్మ కథాఽఽప్పో తి నిఖోధ మే। నమాసేనైవ కౌంతేయ! నిష్ఠా జ్ఞానన్య యా వరా॥'

దీనియందు "నమాసేనైవ కౌంకేయ! నిష్ఠా జ్ఞానన్య యా పరా'' అని త్రీ కృష్ణభగవానులు స్వయముగా జెప్పియున్నారు. బ్రహ్మనిష్టయొక్క వరా కాష్టయగు బ్రహ్మబాప్తిని నండ్ వ్రముగ తెలువుచున్నానని సాజూంక్ జ్రీకృష్ణ భగవానుడే తెలిపెను. ఈ 50, 51, 52, 53 క్లోకములను పఠించిన గీరాసార మంతయు గోచరముకాగలడు. నిక్యము గీరాపారాయణము జేయువారు కార ణాంతరమున ఒకానొకగమయమున పారాయణము జేయుటకు సాధ్యము గానవృడు ఈ నాలుగు శ్లోకములను పఠించిన జాలును. ఎచ్చమైన యాత్ర జేయునవృడుగాని మంజియొకపుడుగాని దీనిని న్మరించి భోజనాడుల నలువ వమ్బను. గాన ఈ నాలుగుశ్లోకముల కంఠన్థముగా జేసికోవలయు.

మంజియు గీరాశాన్హ్మ మొకటి యుండిన జాలుననియు, శక్కిన శాన్హ్మ ముల సారములన్నియు దీనియందే గలవనియు జెప్పెడి శ్లోకముల జాడుడు.

> 'నర్వశాడ్రమయీ గీశా నర్వవేదమయో హరిః। నర్వతీర్థమయీ గంగా నర్వతేజోమయో హరిః∎''

విలాగున గంగ సర్వత్రీమయమై యున్నదో, నూర్యుడు నర్వతేజో మయుడై యుంటున్నాడో హరి పిలాగున నర్వవేదమయుడై యున్నాడో, ఆలాగున గీఈయు నర్వశా శ్రమయమై యున్నది.

> 'మలనిర్మోచనం వుంసాం జలస్నానం దినేదినే 1 నకృడ్ధికాంభని స్నానం సంసారమలమోచనమ్ 11°

కా॥ శరీరములోగల మాలిన్యము నళించుటకు మెరిదినమున్ను స్నానము జేయవలయు. ఒక్కరోజు శుద్ధముగ స్నానమాచరించినను మారురోజు మరల స్నాన మాచరించనిటో శుద్ధముకాదు. ఈ గీతయను గంగలో ఒకసారి స్నానమొనర్చిన అనాదిగవచ్చుచుండు యా నంసారమాలిన్యమంతయు నళించును.

> "నంపార పాగరం ఘోరం కర్తమ్చృతి యో నర:। గీరానావం వమాపాద్య పారం యాతి సుఖేన న:॥

కాంజ జననమరణములనెడు భూరీరముఖములకు గారణమను యా నంసారమును దాటుటకు యే మానవుడు గోరుచున్నాడో, అకడు ట్రీ భగవద్గీక యను ఓడ నాశ్రయించిన నుఖముగదాటవచ్చును." "యోనరం" అని యుండు టచే మనుష్యమాశ్రులలో నెవరైనను గీకావఠనమున కర్ష్మడని గ్రహించుకొన వలయును. ఓడలో సర్వజనులు యేలాగున ప్రవయాణము జేసి తీరమును జేరు చున్నారో, ఆలాగున స్ర్మీలుగాని, పురుషులుగాని, గృహన్థులుగాని, సన్యానులు గాని, బ్రహహ్మణులుగాని, అబ్రహాహ్మణులుగాని, గీతనుపథించి తరించవచ్చును. మంజియు

> "గీరాశా,డ్రమొద౦ పుణ్యం యః వరేతృృయతః **పుమా∉ ః** విష్ణోః వదమవాప్నా తి భయశోకాది వర్ణితః ః

కాంగి మహావుణ్యవదమగు యీ గీశాశా మైమును వర్మిత హృదయాము గలెగి యేమనుజుడు పారాయణము జేయుచున్నాడో, అట్టివాడెవడైనను ళయ శోకాదులనుండి వివర్జికుడై, త్రీమన్నా రాయణుని పరమువదమును పొండు చన్నాడు." ఇచ్చటగాడ "యువతేంంంక" అనియుండుటటే ఎవడైనను వరించ వచ్చును. ఇక్యాది మ్మాము లనంఖ్యాశములుగగలవు. గ్రంథబిన్రమను నది తలంబి నిలువడమైనది. నిప్పను వృద్ధిజేయతలంచువారికి ఒక్క అగ్ని శణము లభించిన జాలును. ఎక్కువ యక్కరలేదు. దానిని దూది మొదలగు వానిలోనుంచి ఊదినటో నదే యెంతో గొప్పనిప్పగ వెలుగగలదు. అట్లుకాని వానికి ఒక వళ్లెరము (తట్ట) సిన్ఫు నొనగినను దానిని ఎచ్చటనో పెట్టివేసిన లేక పారమైచినను అది బొగై మాడిడై వృద్ధమగును గదా! ఆలాగున శ్రద్ధగలవానికి ఒక్కవాక్యముబాలును. అట్లు కానివాడు ఎన్ని శాచ్చముల చదివినను మ్యామన ముండదు. ఇదియే దీనిలోగల సారము.

ఓమ్ కర్ నర్.

ఓం లోకాన్సమస్తాన్పువినోళవంతు.

ఇట్లు, మీ చరాచర సుఖాఖిలాషియగు.

శ్రీ కృష్ణాయ పర్మబహ్మణే నమః.

# ఉ పో ద్వా త ము

~~~~~

్రాణులన్నియు సుఖానుభవమువలన అనందమును జెందగోరుచున్న వను దానిని మనము చ్రతినిమిషమునందును చూచుచునేయున్నాము. అందులో జ్ఞానముతోగూడిన మనుష్యజన్మమును బొందియున్న మనము, అట్టి సుఖాను భవముల వలన పొందబడు నానంచము శాశ్వశమైనదిగ నుండవలయునని యపేషించుచున్నామను విషయమున నందియములేదు.

ఇట్టి స్టీరమైన ఆనంచము యిట్టిదనుదాని నెఱుంగునట్టి జ్ఞానమున్ను, దానిని బొందుటకు మార్గము యిట్టిదని జూ పెడ్ శ్రీశిన్మృధి మొదలగు బ్రామాణ ములున్ను, మనకు బ్రోసాదింపబడియున్నను వాటిని బిమార్శింబి యోఱుంగక అనేకులు ఇహలోక విషయములలో నట్టిశాశ్వకమైన యానందమున్నట్లు భమించి న్వల్పనుఖములను నొక్కొక్కటిగ, అనేక జన్మములలోననుళవించి చూచిన పిదవనే వాటిలో నట్టిసుఖము లేదనుజ్ఞానమును పొందుచున్నారు. కావున వివేకముతో గూడినచారలట్టి శాశ్వకమైన సుఖమిట్టిదని శా.కృ. బ్యూములవలన నెటింగి యా జన్మమునందే దాని నొందుటకు బ్రయత్నించవలయును గదా!

వా\_సైవమున, కోఱదగినదొట్టిదో దానినిమిడచి కోరదగనిదానిని గోరుట లోకన్వభావమైనందున, నుఖముయొక్క శారశమృమును విచారించి, విమ రృంచి యొంఱుంగుట ఆవశృకమగుచున్నది.

సుఖమనునది యుక్తమము, మధ్యమము, అధమమని మూడువిధముల గను. పిటిలో నధమ మధ్యమ సుఖములనేకములైన అంతర్విఖాగములు గలమైనను, అట్టి యంతర్విఖాగములగూర్బి యిమృడు విదారించక, నముదాయ ముగ విదారించుజయే దాలునని తోచుచున్నది.

అధమనుఖ మేదనగా, యా లోకమున చెవులతో వీణమొదలగు వాట్యా దులను వినుటవలనను, నేశ్రములవలన విద్వితములైన రూపాడులను జాచుట వలనను, ముక్కుతో పుష్పాదివాసనలను గ్రహించుటవలనను, నాలుకటే వండ్లు మొదలగువాటిని రుబిచూచుటవలనను, త్వక్కుమీద చందనము మొదలైన వాటిని పూయుటవలనను, మరి యా విధముగనే ధన కనక వమ్త వాహన పు[తమి[త కళ్ళాడులతో గూడియుండుటవలనను గలిగెడి మనుష్యానంద మని [శుశి స్మృతులలో జెవ్పబడిన మఖమే. అధిక సంఖ్యాకులచేగోరబడు యిహలోకసుఖమును నధమమని యొట్లు చెప్పదగుననిన—అట్లు జెప్పటకు పలుకారణములుగలవు. వాటిలో కొన్నిం టిని యిచ్చట నుదాహరణముగ నెత్తుకొనెదము.

- 1. అది స్థిరముగ నున్నట్టిదిగాడు. ఎట్లనగా, పీణ మొడలగు వాద్యాడు లను విన్నంకవఱకును, వినోదమైన రూపాడులను జూచుచున్నంకవఱకును, పండ్లు మొదలగనవి నాలుకళో నంబం ధించి యున్నంకవఱకును, చందనాడులను దేహముమీద పూసియున్నంక వఱకును, ధన కనక వస్తు వాహన వృతమ్మితకళ్రకాడులకు చెఱువు కలుగ కున్నంకవఱకును, యేదో స్వల్ఫకాలము సుఖముండగలడైనను, అట్టి సుఖము నిలకడగనుండజాలడు. మఱియు ఇట్టి సుఖము ననుభవించుకాలమునందే, యకస్మాత్తుగ నంభవించెడు డుుఖనంబంధమువలన నట్టినుఖముగూడ మార్పు జెందుచున్నది.
- 2. ఇటువంటి విషయ సుఖమెల్లతికిని, నమముగనుండునట్లు జెప్పవచ్చు ననిన, ఆదియు బీలుపడదు. ఒకనికి సుఖముగానున్నట్టి యాహారాధివన్నువులు మరియొకనికి సుఖకరముగ నుండుట**ే**దు.
- 3. కొండఱికి న్వల్పకాలమువరకైనను నున్నట్టిదిగ జొండ్పుండిన యట్టి సుఖము దుఃఖషంబంధము లేనిదిగ నున్నదా ? తునిన అట్లుగుడలేడు. రాజాగ నుండి నకలభాగ్యముల ననుళవించుకాలమునండే దనవంశవృద్ధికై పృతుకు లేడనియు, నిత్యదర్మడుగ నున్నవాడు పృశభాగ్యము గలిగెనని నంతోషించు చున్నవృడే యావిడ్డలను రఓంప ధనము లేదేయనియు, సుఖమునివృదగిన నకలనంపదలనుండియు వాటిననుళవించ నవకాశము లేక వ్యాధివలన పిడించ ఖడుచున్నాననియు, మఱియు ఈ విధముగనే మరియొకడు నుఖముతో దుఃఖ మును జేర్ఫియే యనుళవించుచున్నాడు.

కావున అనేకులటే గోరబడినను, ఇహలో కనుఖము వా నైవమైన నుఖము గాడు. అయితే లో కములో దీనిని సుఖమని వ్యవహరించుడున్నారు గడా! యనిన, వా నైవము నెఱుంగనందున అట్లు వ్యవహరించబడుడున్నది. ఎట్లనగా రాజుగనుండుది అతి సుఖమని జెప్పితిమేని, ఆ రాజునకుగుడ వలువిధములైన దుఃఖములుగలవు. అతని యధీనముననున్న సేవకులు, వృత్తమిత్రకళ్ళకా దులు, వాహనాదులు, వీటిమూలముగను, శ్రతువులమూలముగను, వ్యాధి, ఆశ్ళి, దాహము, మొదలగువాటి మూలముగను, తనదేశమున గలిగెడి ఇమము మొదలగువాటి మూలముగను, తనతో నమానమైనవారలు, గుడు వులు, మిగ్శక్ పెద్దలు, మీరల విషయమై జేయవలసినగౌరవము, వూజ మొద లగు షాట్లో కొంతశగలుగక జరువవలసి నందుమూలముగను, దుఃఖము దొంతగలుగగలదో నంతటి సుఖము గలుగునవకాశములేదు. ఈ విధముగనే నడచుటకు వీలులేనివాడు నడచువానిని, నడచెడివాడు వాహనాదులలో సవా రిజేయువానిని సుఖియని వ్యవహరించినను, వా న్రవమున వారలను నుఖులని వ్యవహరింప నవకాశములేదు. గాన సీలోకసుఖమును అధమమనియే జెవ్స వలెను.

మధ్యమ సుఖమనగా:— ఇహలోకమున, శ్రద్ధతో దేవకల నుద్దే శించియు, ఫలము నుద్దేశించియు జేసెడి వేదోక్త నిత్య నైమి త్రిక కర్మలు, నత్ప్మకమున జేయుజడుదానము. దేవాలయ మ్రిషీ, న[కము, బావడి, చరి పందిరి మొదలగువాటిని నిర్మించుట, తటాకాదులను త్రవ్వించుట. దేవాలయము, న్మతము, చలిపందిరి మొదలగువాటిలో పూజ, అన్నదానము మొదలగునవి జర్పించుట, యివి మొదలుగాగల పుణ్యకర్మలవలన ఆకర్మలకు దగినట్లు ళలము ననుభవించుటకై స్వర్గలోకము మొదలగులోకములలో దేవశరీరమును టౌంది, ఆ లోకములలో ననుభవించదగినదిగను, దుఃఖసంబంధములేనిదిగను, ఎల్లవృడు నంతోషము గలదిగను, వ్యాధి మొదలగు దుఃఖములేనిదిగను, ఈ భాలోక సుఖమునకంటె పలురెట్లు [శేష్థమయినదిగను, దేవానందమని [శుతి న్మృశి పురాణాదులలో చెప్పబడినదిగనున్న నుఖమే. ఇట్టి స్వర్గాదిలోకములలో ననురవించబడు సుఖమును మధ్యమ సుఖమని ఎట్లు జెప్పదగుననిన, ఇది నాళములేని నుఖముకానందుననే. వీలననగా యెట్టి పుణ్యకర్మముయొక్క వలము ననుభవించుట§ైయేలోకమును నౌకడు బొందునో ఆలోకములో నట్లి వృణ్యకర్మముకొట్కై నేర్పఱచబడిన కాలమువరకే యా లోకసుఖము ననుళ వించవచ్చును. ఆ పుణ్యఫలము ననుభవించుట్ కై యేర్పరచబడిన కాలము ముగియగనే, "తస్మిన్యావత్పంపాతముషి క్వాడంై తమధ్వానం పునర్నివర్తనే" "ఓీణే పుణ్యే మర్వహోకం విశ్వి'' అను బ్రామాణానుసారముగ ఆశడు యా మనుష్యలో కమున జనించి మరల నీలో కమందరి సుఖడు: ఖాదులనే యనుభ వింపవలసిన వాడుగ నున్నందుననే.

ఉక్రమ నుఖమనగా:— నర్వ్ శేష్టమైన మోక్షమే. మోక్షమన పదమునకు విడుదల పొందుటయనునదియే నరియగు నర్ధము. దేనినుండి విడుదుల పొందుటయనగా, జననమరణములనెడి నంసారదు:ఖమునుండియే. ఈ జననమరణమొట్లు దు:ఖమైనదనగా, మలముాత్ర రక్షమాంనము మొదలగు వాటివలన నిండిన తల్లియొక్క గర్భాశయమున కట్టుబడియుండుటయు దు:ఖమే, ఆగరృమునుండి తల్కిందుగా బలుదు:ఖములజెంది భూమిలో జనించుటయు దు:ఖమే, జనించిన పిదప బాల్యకౌమార యావన వార్ధక్యదశలలో ఆకలి, దప్పి, వ్యాధి, కుటుంబనంరక్షణము, కుటుంబవిమోగము, ఆశక్తి మొదలగు నవియు దు:ఖమేను. కడవటిదియైన మరణావష్ఠగూడ దు:ఖమేను. కావున బీ సంసారము దు:ఖమని జెవ్పబడినది. దావిమండి వీడుటయనెడి మోక్షము నాళములేనిదైన నిత్యానందమనియు, ్బహ్మానందమనియు ్త్రతి న్మృతి ఇశ్రీ హాస పురాణాడులలో బ్రాపిద్ధముగనున్నది.

సుఖము యీ విధముగ మూడు విధములైన కారశమ్యము ఏడని యున్నందున వ్రతియొకడు ను క్రమసుఖమును బొందుటకై వ్రయత్నించవల యునేగాని మిగత సుఖముల నిబ్బించగాడడు. నానిని బొందుటకు వ్రయత్నించు మన్నరో వాని వాని వ్రయత్నమునకు దగ్నటుల యీ జన్మమందైనను, "ఏహారానాం జన్మనామ నే జ్ఞానవాజా మాం ప్రవర్యశే" అనుప్రమాణాను సారముగ కొన్నిజన్మములకు కర్వాకగాని యు క్రమ నుఖము నొందవచ్చును. మధ్యమాధమ నుఖములగోరి వాబియందే అన క్రిగలవాడు అనేక కోటిజన్మ ముల నె శైనను, ను క్రమ నుఖమునొందవాలడు.

కావున నిట్టి యు క్రమ సుఖమును బొందుటకు సాధనమేదియని యివృడు విదారించవలసియున్నది. సా జాక్సాధనము జ్ఞానముగను, వరంవరా సాధనము నిష్టామకర్మలుగనున్నవి. అసాధనముల బొందుమార్గ ములను మనకు బెటబెట్టుటలో ముఖ్యమైనదియు, నర్వ్ శేష్ఠమైనదియునగు ప్రమాణము శ్రత్తిందే. శ్రత్తియనగా వేదమనినెఱుంగుడు. వేదమనునది కర్మకాండము, జ్ఞానకాండము అని రెండువిధములైనది. నిత్యనై మి త్రిక కర్మలనుగూర్పియు, వాటిననుష్టించ వలసిన పద్ధతిని గూర్పియు బెప్పెడిఖాగము కర్మకాండమనియు, యేది మోక్ష మునకు సా జాక్సాధనమో అట్టి జ్ఞానమును గలుగ జేయునట్టిదియు, వేదాంతమని జెప్పబడునట్టిదియు నయిన ఖాగము జ్ఞానకాండమనియు దెప్పబడుమన్నది. ఈ కర్మకాండమన చెప్పబడుయన్న నీత్యనై మి త్రిక కర్మలను వాటికై విధింవ బడియున్న ఫలమును పొందవలయునను గోరికతో జేసినయెడల మధ్యమ సుఖము నొందగలము. ఫలాశగానక విధ్యు క్షముగజేసి ఈశ్వరార్పణము జేయుచున్నటో దానివలన చిత్తపద్ధియు, చిత్తకుద్ధివలన జ్ఞానమున్ను, జ్ఞానము వలన మోక్ష మున్ను పొందవలనున్నను.

మ హాందించుటకు ముఖ్యసాధనమును బైట బెట్లునదియునైన వేదాంతమనెడి యుపవిషక్తుల యర్థములను పూర్ణముగ నెఱింగెడి శక్తి మనకులేదు గదా యనిన క్రూరమైన బీ కలియుగమున మనమిట్టి స్థితికిరాగలమని నుద్దే శించియే సాజాన్మహావిష్ణువు, కృష్ణావకార మెత్తినవుడు అర్జునుని నిమిత్తముగ గైకొని యొల్లరు కడశేమటకు సులభముగ నుండుటకై వేదాంతార్థముల సార మైన గీరాశాభ్రము మపదేశించియున్నాడు.

మహావిమ్లవు కృష్ణావకారము నెక్తవలసినడేల ? ఆతడర్జునువి విమిత్త ముడ్రనుంచి.యువడేలపవలసినడేల ? అనిన ఈ విషయము నాధారణముగ ఖమా నంఖ్యాకులకు దెలిసియున్నను తెలియని కొందటికొఱకై యా చర్తిము నిచ్చట నంగ్రహించి చెప్పెదము.

"యదా యదా హీ ధర్మస్య గ్లానిర్భవతి ఖారత! అఖ్యుత్థానమధర్మస్య తదాఽఽత్మానం సృజామ్యహమ్॥ వర్మితాణాయ సాధూనాం వినాశాయ చదుష్కృతాం। ధర్మనంస్థాపనార్థాయ సంభవామి యుగేయుగే॥"

(భ. గీ. 4 అధ్యా. 4, 5, క్లోకములు)

అను భగవద్గీతా పాక్యానుసారముగ డుష్ట్ర్మ్గహ శిష్ట్రవరిపాలనము కొళి కున్ను, యాదవవంశమున జనించినవారలును మహాభక్తులయిన వనుదేవుడు దేవకి వీరల యిష్ట పూర్తికొఱకున్ను వారలకు పు[కుడుగ నవకరించెను.

ఆ కాలమున వాస్త్రినాపురము నేలుచుండిన చర్మదవరశోవు <sup>రా</sup>ఊల సంకతిలో ధృకరాష్ట్రుడనియు పాండువనియు ఇఱుపురు సహోదరులుగలరు. ధృతరాష్ట్రుడు జన్మాంధుడు. ఆతడు వట్టమున కర్హుడుగాకున్నను, తమ్ముడైన పాండువు అన్నయందుండిన ప్రీతివలన అన్నను రాజుబేసి కాను యువరా జాయెను. కొంతకాలమునకు పాండురాజు చనిపోయెను. -ఈ పాండురాజునకు ధర్మపు తుడు, ఖీమాసేనుడు, అర్జునుడు, నకులుడు, నహదేవుడని ఐదుగురు కామార్లు. ధృత రాష్ట్రవకు దుర్యోధనుడు మొదలగు నూరుగురు కొమరులుండిరి. పాండుకుమారులు విద్యయందును,, సామర్థ్యమునందును, గొప్పశనము నందును, బుద్ధియందును, నకలవిధములయిన నద్దుణములందును దుర్యాధనా దులకంటే శేమ్ఘలుగను, యొల్లరిచే బొగడదగిన "వారలుగ నున్నందున తన తం<sub>[</sub>డికి తరువాత తనకు రాజ్యము లఖించకపోవచ్చునను భయమువలన దుర్యాధనుడు ప్రీరలను విరోధించి కన్నైముగ చంపుటకుగూడ దలంచెను. కన కుమారుడు పాండవులను విరోధించుచున్నాడనునంగతిని ధృతరాష్ట్రు డెటింగి, పాండవులకున్ను నగము రాజ్యము నౌనగి ఇంద్ర్మన్థమను పట్టణమున వార లను నివసింపజేసెను. దుర్యోధను డంతటితో తృష్టినొందక పాండవులను జంపుటకై పలుబిధములుగ బ్రామత్నించినను బీలులేక వారల నాశ్రయంచి వారలయెడ స్నేహముజూపి, కడపట్ మోనపరచి ధర్మపుతుని జూదమాడ ఖిలచి శనకు (దుర్యాధనునకు) మేనమామయైన శకుని యనునశనిద్వారా మాయాజాదమాడించి పాండవులయొక్క నకలసామ్ములను నవహరించినడేగాక పాండవులను, వారల వర్నియు వర్మివకాశ్రోమణియునైన దౌకడ్స్ నళ్ళా మానళంగము జేసెను. ఖీష్మాదార్యులు మొదలగు పెద్దలకోరికమీద, పాండ పులు వండెండు సంవత్సరములు ఆరణ్యమున సంచరించి 18 వ సంవత్సరము తనకు (దుర్యాధనునకు) కనబడనిటోట నివసించి, (అజ్ఞాతవానముచేషి) కర్వాక వచ్చినదో నగము రాజ్యము ఇచ్చునట్లు దుర్యాధనుడు అంగీకరించెను. మహాబలశాలురయినను ధర్మమను జ్రాడువలన కట్టబడిన పాండవులు అరణ్య మునకేగి బ్రత్యిక్ల కప్పక 13 నంవక్సరములు అరణ్యము, పర్వతము మొద లగు బ్రేజేశములలో నంచరించి పిదప నగమురాజ్యమిచ్చునట్లు దుర్యోధనుని నడుగబంపిరి. అతడందులకు నమ్మతించలేదు. పిదప తమ మేనమామ కుమారుడున్ను తమయొడ అతివాతృల్యముగలవాడునైన శ్రీకృష్ణపరమాత్మను బార్థించి నశని మూలముగను దుర్యోధనుని నగము రాజ్యమిచ్చునట్లు నడుగ బంపిరి. దుర్యోధనుడు నూదిమోపుబోటునుగూడనిప్ప మనస్పు లేదనెను. దాని వెనుక రెండుపడ్లములవారలున్ను యుద్ధముజేయువలసినదిగా నేర్పడెను. ఇట్టి యుద్ధమునకు భారతయుద్ధమనిపేరు.

ఈ యుద్దారంఖోమున రెండు పష్టముల సేనలున్ను యుద్ధరంగమున నిలబడునప్పడు ఆ సైన్యముల నర్జనుడుజూచి యిరువ ఓ పు సైన్యములలో నున్న వారలలో కరచుగ కన బంధువులు, స్నేహికులు, గురువులు నుండజాబి వరి తావమొంది తనకు సారథిగనుండి యన్ముగహించిన త్రీకష్ణవరమాత్మనుగూర్చి 'నేస్తీసైన్యములనుజంప సాహసింపను, గురువు మొదలగు బంధువులను జంపినటో నరక మొందెదను. నాకు రాజ్యమువలదు. ఆరణ్యమున కే మరల వెళ్లెడ'ననెను. ఆ మాటలువినిన కృష్ణవరమాళ్ళ అర్హనుని శోకమోహములను, ఆవిధముగనే యొల్లరి శోకమోహములను ఖోగొట్టి వారల**కడ శేర్పుటకై వర్హ్మాశమములధర**్మ ములను, వానివాని వర్హ్మాశమ ధర్మమునువిడచినవాడు నరక మొందుననియు, ఆత్మానాత్మ బివేకమును ఉత్తమసుఖమును ఖొందుట్టైన జ్ఞానకర్మమార్గ ముల నువదేశించెను. కావున బ్ గంథము భగవంశుడైన శ్రీకృష్ణవరమాత్మ చేశనే యువదేశింపబడినండున భగవద్గీశయనియు, వేదార్థముల నంగ్రహించి బెప్పియున్నందున ఉచనిషక్రనియు, వర్మహ్మమును దెల్పెడు విద్యగ నున్నందున బహ్మబిద్యయనియు, ఆక్మానాత్మ బివేకమును న్పష్టపర చెడి సాంఖ్యయోగము కర్మయోగము యివి జెప్పబడియున్నందున యోగశాన్హ మనియు, కృష్ణవరమాత్మకును అర్జునునకు జరిగిన ఉత్తర్మవత్యుత్తరరూవముగ మన్నందున కృష్ణార్జున సంవాదమనియు జెప్పబడుచున్నది.

భారకయుద్ధమున జరుగు నంగతులన్నిటిని వెనువెంటనే ధృతరామ్హ నకు జెప్పమని, మహావిష్ణువుయొక్క అంశమువలన నవతరించియున్న వేవ వ్యాసమహర్షి చే అను[గహింపబడి, జ్ఞాననే[కాడులుఖడనీన సంజయుడను నత నిచే నీ యువదేశమంతయు ధృతరామ్ఞునకు జెప్పంబడియో. వేదవ్యాస మహార్షి మహాభారతమను [గంథమొనర్భునప్పడు యీ గీతను మహాభారతముతో జేర్బెను. అట్లు జేర్ని 5000, నంవత్సరములకం మీ అధికముగనుండవలయును. దాని తర్వాత కాలమున నీశా స్రైర్థమును ఖాగుగ నోటింగొడిశ క్రి జనులలో

తక్కువైనండున, 2000 నం**జిక్సరములకుము**నువు త్రీమచ్చ**ంకరాబార్యులవారు** యీ గీతార్జ్ మును వివరించిజూపి అడ్వైత సిద్ధాన్తము ననుసరించియు, దానికి కొంత కాలమైనపిద ప శ్రీమ్మదామాను జాచార్యులవారు విశిష్టాద్వెత మత సిద్ధాన్తము ననునరించియు, శ్రీ మన్మధ్వాబార్యులవారు ద్వైతమతోనిద్ధాన్రము ననునరిం చియు ఖాష్యములు జేసియున్నారు. ఆ ఖాష్యములలోని యర్థములుగూడ తెలునుకొనుటకు శక్తి జనులయొడ తగ్గుచుండగా ఆయామతము నా[శయించిన కొందఱుమహాత్ములు ఆయామతముల నాశ్ర యించి మూలమునకు వ్యాఖ్యానము లున్ను, ఖామ్యములకు (టీకయని వ్యవహరింపబడుచున్న) వ్యాఖ్యానముల జేసిరి. ఈకాలమునందైతే వైడకమార్గముననున్న వృద్ధులు గొందఱుదవృ ಮಿಗಳವಾರ್ದಯಾಡ ಸಂಸ್ಕೃತ ವ್ಯುತ್ತುತ್ತಿ ವಿಕೆಪಿಂದಿಶೆಸಂದುನ ವಾರಲ೯್ಱ 🖫 ్రాకృశభాషలలోననువదించుట ఆవశ్యకమైనది. ఆ విధముగనే నుక్కృష్ణ మగు న్రీగంథము ఐరోపాఖండమున గ్రీక్, జర్మ౯, లాటి౯, ఇంగ్లీషు, ైఫెంచ్ మొదలగు ఖాషలలోను, యా దేశమున ఆంగ్లము, కెనుగు, కన్నడము, శమిళము మొదలగుఖాషలలోను అనువదింపబడియున్నది. ఆయనువాదముల కంటె య్మాగంథమువలన నధిక ్రవయోజనము గలదనుదానిని దీనిని గదినంశమాత్రమున నెల్లరు నెఱుంగగలరు. అనగా—మూలక్లోకములు వద వదార్థములు, కార్పర్యము ఇవి చాయబడియున్నవి. వీటినుండి భేదముజెంది యున్న విషయములలో బ్రాపింద్దములైన పైగనిన త్రిమత ఖాష్యముల యొక్కయు, అద్వైత సిద్ధాన్నముననునరించి త్రీధరస్వాములున్ను, ద్వైతసిద్ధా న్రము ననునరించి రాఘవేన్ద్రస్వాములున్ను జేసియున్న వ్యాఖ్యానముల యొక్కయ ముఖ్య కాక్పర్యములు బాయబడియున్నవి. ఈ ఖాష్యముల యొక్కయు, వ్యాఖ్యానములయొక్కయు తాత్పర్యములు గొన్ని పదముల విషయ మున మా<sub>త్</sub>రము వేరుబడునప్పడు ఆపదముల గుర్తింపజేసి విఖిన్నము**ైన** యర్థములు క్రిందజూపఐడియున్నవి. ఆద్వైశ్రమతముననునరించిన మధునూదన నరన్వతియొక్క వ్యాఖ్యానమునుండియు, శ్రీమత్ శంకరాబార్యుల గీజాభాష్య మునకు ఆనందగిరి యనువారు జేసియున్నటికనుండియు కొన్నియర్థభేదములు కొన్ని దోట్లలో డకటించజేయబడియున్నవి. ఖాష్యములనుగాని, వ్యాఖ్యాన ములనుగాని, పూర్ణముగ ననువదించియున్నట్లు గ్రహింపగూడదు. అట్లు జేయుటవలన అధికముగ ్రగంథము పెరుగుననిదలంబి ఆయా తాత్పర్యములు వీలైవంతవరకు సంగ్రహించి చెప్పబడియున్నవి. ఖాష్యవ్యాఖ్యానములలో గు రైంచిన [శుతిన్మ]కి పురాణాదివాక్యములున్ను, వాటి కర్థములును, ఆయా భోటుల వాయబడియున్నవి. త్రీధరస్వాముల వ్యాఖ్యానము ననునరించియే తరచు వదార్థ కాశ్చర్యములు బాయబడియున్నవి, ఏద్దైన యొకమతమును శ్లాఘించి లేక్ దూషించి జెవృకలంచలేదు, అట్లు జేయనులేదు. ఆయా మక స్వరూవము శెలిసినవరకు స్పష్టవరచబడియున్నది.

ఈ విధముగ బ్రహ్మత్రీ కోయం బుత్తారు కుప్పస్వామి అయ్యరుగారు, మంశ్రమ సిద్ధాంత పారంగతులగు బ్రహ్మత్రీ వెంకటరమణాబార్యులవారి నహాయముతో సిగ్రంథరత్నమును అజవములో బాస్, మంజికొందరు చండితవరేణ్యుల సహాయముతోను, బ్రహ్మత్రీ సి. వి. వెంకటరమణయ్యగారి తోడ్పాటుతోను ముందించి లోకోవయు క్రము గావించిరి. అట్టి మహానీయులకు ధన్యవాదము లర్పించుట మన విధ్య క్రధర్మమే గదా!

అది యట్లుండ, ఈ గ్రంథమును సాంతమువరించి వరిశోధించి - ఇందలి రచనావై చిక్కమును, నర్వోపాడేయకను గాంచి - త్రీ వ్యాస్కాతమ ప్రతిష్ఠావకు లున్ను, ఆ స్తిక్యమును విశిష్ఠ పామరులకువడేశించి వారలను తరించణేయవలే నను వరమోద్దేశ్యము గలవారున్ను, ఏకాదృశ గ్రంథములను మూలఖాష లోనే (నంన్కృతములోనే) వరించి యెరుంగుట కనుకూలముగ నుండునని ఖావించి ఆశ్రమములో నంన్కృత పాఠశాల నేర్పరచి యన్మదాడులటే బ్రవచన నము గావించుచున్న వారునునగు త్రీ త్రీ నిద్దురు మలయాళస్వాములవారు, యా గ్రంథరక్నము నాం[ధీకరించిన నాం[ధలోకమునకు లాభదాయకము కాగలదని దలంచి - యిట్టి పవి[తకార్యమునకై నన్ను వియోగించినండున "చేఱుకు దినుటకు కూలియేల?" యన్మిపవ రైంచి ఫూ రైజేసీ, స్వాత్మను ధన్యము గావించిరిని.

నేస్ గ్రంథముననువదించుటలో ఆతినరళమగు వ్యావహారిక ఖాషనే గైకొంటిని. అందుల కనేక కారణములుగలవు

- (1) గ్రాంథికఖాషదెలియక, కేవలము చదువుదుకుమాం. శామం శామింది మార్వించురు. జాదుకూడా యిర్మిగంథమును జుదిమిన మోధవడవలెనని యుద్దేశించురు.
- (2) అరవభాషానువాదకులుకూడా యిదే యుద్దేశముతో (కాబోలు) నరళమైన నడకలోనే యెల్లరికి బోధయగునటుల బాసీయున్నందున "మహి జనో యేన గతన్న వంథాక" అనునీతి ననునరించుట.
- (శి) మణియొక ముఖ్యకారణమేమనిన ... నేవరవడేశీయుడను. ఆంధ్ర దేశవానమువలన లబ్ధములగు వ్యావహారికళాషాపదములే నా హృదయకోశ ము వందధికముగాగలవు. కాన మ్రామత్నముచేతనే గాంధికత్వమును సంపాదించ వలసియున్నందున ఆట్లుద్దేశించకుండుట.

మంజియొకమాట — బెఱుకును సాజాత్రగా వండ్లతోకొఱకి గ్రహించిన రనము, పాఠ్రలోపిండినరసము, ఇబిరెండు బెఱకురసమేయైనను రుచిలో బీరెంటికి వ్యక్యాసముండును. అట్లే యనువాదమున మూలమునకంటే రుచిఖేద ముండగలడు. అది యనువాదముయొక్క స్వభావమేగాని, యనువాదకుని చోషముగాదనుదానిని పాఠకులు గమనించవలెను.

ఇక ఖాషవిషయమున నేను పొరబడియుంటినేని నహ్మదయ లోకము చానిని గణించక, గ్రంథగౌరవమును గాంచి దోషములను విన్మరింతురుగాకో యని ప్రార్థించుచున్నాను.

మరియొక ముఖ్యవిషయము — ఇటువంటి మహసీయ గ్రంథములను మెదకివెదకి యాంగ్రీకరించి, యాంగ్రలోకము నుజ్వలము గావించుచున్న త్రీ వ్యాస్మాశమ స్థావకులు కొనియాడ దగినవారనియే.

ఈ ప్రకరణమున, నేననువదించిన యా గంథమును బాస్ నాకు తోడ్పడిన బ్రహ్మత్రీ బాలకృష్ణశా స్ర్మీగారిని, అజ్జీ త్రీమా శ్వచరణంగారిని న్మారించుడు నన్ను యా నత్కార్యమున బ్రవ క్రింపజేసి కొనసాగించిన నాయంత ర్యామికి ధన్యవాదము లర్పించి ఈ కృతిని వాని పదశమలములలో నర్పించుచున్నాను.

.శ్రీ పార్థివనామ నం॥ మాఘచతుర్థి 5—2—1946

a ën ,

అను వాదకుడు.

# మత్మతయ సిద్ధాన్త సంగ్రహము.

### <u>ಅ ವೃ ಕ ಮು :</u>

~~~~

బ్రహ్మ మొక్టే నక్యముగ నున్నది. రెండవ వన్తున్న వా న్వముగా లేదు. అనగా — శ్వీ జడ క్రవంచములు దృశ్యములోగాని వా న్వమైనవిగావు. బ్రహ్మమనగా నిర్గుణముగను, నిరాకారముగను, వికారరహితముగను, నచ్చిదా నందముగను. అంతట నిండినడిగను, ఆన క్రిలేనిటిగను, న్నక్రకాశముగ నున్నది. అబ్రహ్మమే శ్వీడుగను, ఈశ్వరుడుగను, నకల క్రవంచముగను తోచుచున్నది. అట్టిదృశ్యము యనాదిమాయవలన గళిగినట్టిది. వరమార్థ దశలో శ్వీడు, ఈశ్వరుడు, మాయ శ్వీశ్వరశేదము, మాయాకార్యమైన నీ క్రవంచము ఇవి వా న్వములుగావు. పీటి ననాదియని యేల జెక్నవలె ననగా — నవి ఒకకాలమున గళిగినవని గు రైంవజేయుదగినవి కానండుననే.

మాయయొడ నకల వస్తువులను గానవచ్చునట్లు జేయునది విష్టివక్ కై యనియు, వస్తువుల న్వభావములను కనుపఱచక్కప్పిపుచ్చెడిది ఆవరణ క్ కై యనియు రెండువిధములైన శక్తులుగలపు. ఎజ్జేవశ్ కైని మాయయనియు, ఆవరణశ కైని అవిద్యమనియు చెప్పటగలదు. చై శన్యము (శాద్ధ్యవాహ్మము) మాయానంబంధమువలన ఈశ్వరుడనియు, అవిద్యా సంబంధమువలన శీవు డనియు వ్యవహరింప బడుచున్నది. ఈనంబంధముగూడ ననాదియే. విషేపే శ క్రియైన మాయయొక్క నంబంధముబడనీన ఈశ్వరుడు నర్వజ్ఞుడు. ఆవరణ శ క్రియైన యవిద్యా నంబంధముబడనీన జీవుడు కింబిల్జ్ఞుడు. ఆనగా నృల్ప జ్ఞానముగలవాడు కాపుననే బద్ధుడైయున్నాడు.

ఇట్టి బంధమునుండి నివృత్తి జెందవలసినటో వేదో క్రములైన నిశ్య నైమ్ త్రైకర్మలను ఈశ్వరార్పణముగ జేయుటవలనను, భగవడృక్తి నౌన ర్పుట వలనను, బిత్తశుద్దినిఖొంది సద్గురువుచే నువచేశించబడు "శత్వ్యమసి" మొదలగు మహావాక్యార్థమగుజీవేశ్వరాఖేదమును శ్వణముజేసి, మాటిమాటికి బింతించుటయనెడి మననమును, యొడతొగక బింతించుటయనెడి నిదిధ్యానము ననుష్టించవలెను. అట్లుజేయుమండినటో బ్రత్యక్షముగా గలిగెడు "అహం బ్రహ్మాలస్మీ"యను మహావాక్యముయొక్క అర్థమగు జీవేశ్వరాఖేదానుభవము వలన బ్రహంచవాననయు, నకలకర్మలు నశించి, తన వాస్తవ స్వరూవమును అనందమునైన బ్రహ్మన్వరూవ మగుచున్నాడు. ఇదే ముక్తియని జెవ్సుండు చున్నది. ఇట్టి ము క్రియనునది మీవన్ము క్రియనియు, విదేహాకై వెల్యమనియు రెండు విధములగును. పైజెప్పిన విధమున కానే బ్రహ్ముయను ననుభవ బలముచే పారబ్ధముదప్ప మిగళ నకలకర్మలును, వాటికి గారణమగు యవిద్యయు నశించి ఈ దేహమునకు కారణమైన ప్రారబ్ధము నశించుటవలన నకలఆనక్తులు లేనివాడై నను ఆన క్రిగలవానివలో ఇకరులకు కనబడుస్థితియే మీవన్ము క్రిదశం. ఈ నూలదేహము, నూక్ష్ము దేహము, కారణదేహము, ఇవి నశించి బహ్మముగ నుండు స్థితియే విదేహకై వెల్యము.

ఇవిగాక క్రమముక్తియని మంతియొక మకారముగలడు. అదేమనిన నగుణ్బహ్మమనెడి ఈశ్వరోపానన, పందాగ్నివిడ్య, మొదలగు వాటివలన ఈశ్వరాను గహముఖడన్ ఈ దేహముపోయినతోడనే అర్భిరాదిమార్గమున\* బ్రహ్మలోకమునకుపెళ్ళి, బ్రహ్మవలన నువదేశముఖడన్ బ్రహ్మతో విదేహ కైవల్యము నొందుటయే.

"శక్షమని" వాకృమున కర్థమేమనగా — శత్ = అది, (నర్వజ్ఞుడైన ఈశ్వరుడు) త్వం = నీవు, (కింబింక్జ్ఞుడైన జీవుడు) అని = ఉన్నావు. అనగా — జీవుడైననీవు ఈశ్వరుడుగ నున్నావనునదే. దీని శాతృర్యమేమన జీవుడైన నీకుగల నుపాధియైనమాయను త్ోసిచూచిన ఈ రెండును నౌక్కెటే యనునదే.

### ಖಾತಿ <del>ಫ್</del>ಞಾ <u>ದ್</u>ವೃ ಕ ಮು

-ఈశ్వరుడు, జీవులు, జడ ప్రవరము ఇవి పేరువేరుగను, వాస్త్వముగ నున్నవి. -ఈశ్వరుడు నర్వజ్ఞానము, నత్యనంకల్పము మొదలగు ననంత కల్యాణ గుణగణనిధిగను, నర్వస్వతం తుడుగను, జీవజడ ప్రపంచముల కంతర్యామిగను, వాటికి:శరీరిగను, నియామకుడుగను, శేషిగ సున్నాడు.

జీవులు ఈశ్వరుని యంశములుగను, శరీరముగను, శేషముగను., జ్ఞానమును గుణముగ గలవార్లుగను, అణువులుగనున్నారు. అనాదికర్మ యనెడి యవిద్యవలన శమయొక్క గుణము జ్ఞానము తగ్గి నంసారులుగ నున్నారు. వీరలు భగవదారాధనారూవముగ జేయబడిన నిత్యనైమ్ త్రిక కర్మలవలనను, భక్తివవత్తుల వలనను, జీవేశ్వరుల యుథార్థజ్ఞానమువలనను, స్వన్వరూపానునంధానమువలనను మక్పతి సంబంధముదొలంగి స్వన్వరూవమును బడయుచున్నారు. ఇదియే కౌవల్యమని శెవుఖుడుచున్నది. ప్రకృతి

<sup>\*</sup> ఈ మార్గమిట్టిడని యీ ప్రక్షముష్ట్ర 8-వ యధ్యాయమున్ల 28-వ క్లోకముట్రింద జెప్పబడియున్నది. శేషశేషిఖావ మెట్టిడని యా గ్రంథమువ ?-వ అధ్యాయము ?-వ క్లోకముణింద దూడుడు.

విముక్తాక్మన్వరూపముజెందిన యీ యవన్థలో జీవులజ్ఞానగుణము వికానమును కెంది నకలమును నెరుంగగలరు. దీనివెనుక భగవద్ధ్యానాడులవలన వైకుంఠ మున భగవంతుని శరీరముతో సమానమగు నృపాకృత దివ్యమంగళ విగ్రహములను ఐడసినవార్హై భగవత్పన్నిధి మొదలగు వాటివలన గరిగెడు వరమానందము ననుభవించుచున్నారు. ఇదియే ముక్తియనంఐడుచున్నది. "తక్వమసి" మొదలగు నభేదవాక్యములకనగా, నూక్షుబిదబిద్విశిమ్మడైన (శరీరియైన) ఈశ్వరునకు, స్థూలబిదబిద్విశిమ్మడైన (శరీరియైన) ఈశ్వరునకు అభేదమే అర్థము గావున విశిష్టాడైన్తికమని పేరుఖడనాను.

### మధ్య మశము

బడు ఖేదములు - వా నైవముగను, అనాదిగను యున్నవి. శీవులు నిశ్వనంసారులు, నిశ్వనరకులు, ముక్తియోగ్యులని మూడువిధములైన వారలు. \* మ్రికివిఖాగమునందును అనేక యంశర్విఖాగములు గలవు. శీవులయొక్క న్వరూచమునందును మనుష్యవశావజ్యుది ఖేదములు గలవు. ముక్తియోగ్యులు దప్ప మ్గిశ విధములైన శీవులలో శమశమ న్వరూచము (మనుష్య వజ్యా దులలో) యొద్దానిదో అన్వరూచముతో ముక్తి జెందుచున్నారు. ముక్తిలో వారివారి యుపాననకు శగ్నట్లు అనందమున శారశమ్యము గలదు. ముక్తి జెందుటకు పైగనిన పంచఖేదజ్ఞానము సాధనమైనది. "శక్త్వమసీ" యను వాక్యమునకు నీవు ఈశ్వరునితో నమానమైన రూచము గలవాడవుగా నున్నావని యర్ధము.

మొగత విషయములలో తరచు విశిష్టాడై 3 చంతమువంటిదే.

<sup>ం</sup> ఈ భేవముల విచరణమును ఈ గ్రంథమున 8-వ అధ్యాయమున 8-చ శ్లోశముత్రింద జారును.

<sup>\*</sup> ಹಿನಕೊನ್ನುಯಗಳಲ್ಲಿ ಮ್ಲ್ಯಾಗಂಥಮಾತ 17-ನ ಯಲ್ಲಾಯಮಾತ ತಿ-ನ ಕ್ಷೌಕಮ್ಯಾಕಿಂದ ಕ್ಷಾಣಿಯ.

# ఆథ్యశీమద్భగవద్దీతా మాహాత్ర్యమ్

 $\phi \delta^{\dagger} a = \phi \delta \delta \omega \psi \delta \delta \delta$ 

हुाँ। భగవ≡ పరమేశాన! భ<u>క</u>ిరవృఖిదారిణీ। ప్రారభ్రం భుజృమానన్య కథం భవతి హే బ్రహ**ో**। ద

తా l ఓ భగవంతుడా ! అంతర్యామీ ! ్రపభవా ! ్రపారబ్దము ననుభవించువానికి పరమేశ్వరునియందు అఖండమైన భక్తిగలుగుటయెట్లు ?

విష్ణురువాచ: -విష్ణు విట్లనెను

శ్లో॥ ప్రార్భంఖ్రజ్యమానోఽపి గీతాఖ్యానరతన్నదా। నముక్తనృ నుఖ్ లోకే కర్మణా నోపలివ్యతే॥

లా॥ ఎవడు గీతాభ్యాసమునందు నీరతుడైయుండునో అతడు ప్రారబ్ధము ననుభవించు చుండినను ''కర్మలిప్పడు" గానేరడు. (అనుభవింపతగిన కర్మకలవాడు కానేరడు) లోకమునందు అతడే ముక్తుడు. సుఖియు వతడే.

> శ్లో॥ మహాపాపెదిపాపాని గీరాధ్యానం కరోతి బేత్। క్వబిత్ నృరృం న కుర్వనై నఖినీదళ్లమంథనా ॥

తా॥ ఎవరైతే గీతాధ్యానమును చేయుదురో వారికి కమలప్షతమునకు నీరంటని చందం బున మహాపాపాది పాపములు కొంచమైనను నంటవు.

తా॥ ఎచ్చట గీతాపుస్తక ముండునో, ఎచ్చట నియమపూర్వక ముగ గీతాపారాయణము జేయబడునో ఆ స్థలమునందు స్రమాగమొదలగు సమస్త తీర్థములుండును.

> శুో॥ నర్వే దేవాశృ ఋషయో యోగను వనృగాశృయే । గోపాలాగోపికావాఒపీ నారదోడ్ధవ పార్వడైঃ । నహాయో జాయతే శ్యీఘం యృత గీరా [వవర్తతే ॥

తా॥ ఎచ్చట గీతాపారాయణము చేయబడుచుండునో, అచ్చట సమస్తదేవతలు, ఋషులు, యోగులు, ఆనంతుడు వాసుకిమొదలగు నాగులు, గోపాలురు, గోపికలు, నివసింతురు. మతీయు భగవత్పార్శ్వవర్తులగు నారదోద్ధవాది పరమభాగవతో త్తములతో లభించు సహాయము శీథుముగా గలుగును, అట్టివారందఱు సహాయులైయుందురు అని భావము.)

> శ్లో జయ్ర గింకాబిబారశృ పఠనం పాఠనం [శుతమ్ । త[కాహం నిశ్చితం వృథ్వి!ి నివసాయి నడైవ హి ॥ ೬

28

తా‼ ఓ భూడేపీ! ఎచ్చట గీతయొక్క వీచారము. పఠనము (చదువుట) పాఠనము (చదివించుట) (శవణము ఆరుగుచుండునో, అచ్చట నీశ్చయముగా నేను వసించుచున్నాను. క్లో జు గీరాక్ష్మానమాలాలు తిప్పామి గీరా మే బోత్తమం గృహమ్ : గీరాజ్ఞానముప్మాశిక్య క్రీన్లో కాన్పాలయామ్యహమ్ :

తా# నేను గీత నాక్షయించి యున్నాను, గీతయే నాకు ఉత్తమమైన గృహము. మతియు గీతాజ్ఞానము నాక్షయించియే మూడులోకములను పొలించుచున్నాను.

తాజి గీత బ్రహ్మరూపముగను, ప్రణవస్వరూపముగను, సౌకరహితముగను అనిర్వా చ్యముగను, నిత్యముగను నుండునది గావున గీతయే నా వరమవిద్య.

> క్లో బిదానందేన కృష్ణేన బ్రాక్తా న్వముఖతో ఒర్జునమ్ : వేద తయా పరానందతత్త్వార్థజ్ఞాననంయుతా :

శా# ఋగ్వేదాది వేద్రతయ రూపముగను, పరమానందరూపముగను, తత్త్వజ్ఞాన గర్భి తముగనుండు నీ గీతను చిదానందస్వరూపుడగు శ్రీ కృష్ణభగవానుడు స్వయముగా నర్జునున కుపదేశించెను.

తాక ఏ పురుమడు నిశ్చలమైన మనస్సుగలవాడై (పతిదినము పదునెవిమిది యధ్యా యములను జపించునో (పారాయణము జేయునో) ఆతడు జ్ఞానసిద్ధిని బొందును, దానిచే మోడ్ల మును బడయును.

తాకి సంపూర్ణముగ చదువుటయందు శ్రక్తిలేనివాడు అర్ధమైనను (9 అధ్యాయముల వైనను) చదువవలెను. దానివలన గోదానమంతలి పుణ్యము గలుగును, ఇందుకు సంశయములేదు.

తా॥ గీతయొక్క మూడుభాగములలో నొకభాగమగు ఆరు అధ్యాయములను జదువు వానికి గంగాస్నా సఫలము ్రపాప్రమగును. ఆరింటిలో నొకభాగమును (మూడధ్యాయములను) పారాయణ మొనరించువానికి సోమయాగఫలము లభించును.

> ళ్లో. పికాధ్యాయంతు యో నిత్యం వఠశే ఖ<u>క</u>్తి సంయుత:। రుడ్రలోకమవాప్పోవి గణో**కూర్పా వ**ేసిబ్బీరమ్ ॥

తా!! భ క్రితో నెవలైతే యొక అధ్యాయమునైనను జదు**వు**నో ఆశరు ర్ముదలోకమును పొంది, ర్ముదగణములలోనొకలై అచ్చట బహుకాలముండువు.

క్లో \* అధ్యాయక్లోకపాదం హ విత్యం య\* వశతే వర\* \* న యార్ నరకాం యావన్మనుకాలం వనుంధరే \*

00

೧ತ

తా॥ ఓభూరేపీ! ఏమనుమ్మడు అధ్యాయముల క్లోకములందు నాల్గింటనొకళాగము వైనను నిత్యముపఠించునో, అకడు యొకమన్వంతరమువరకు మానవజన్మమునే బొందును.

> శ్లో జ గీకాయా: శ్లోకదశకం స<u>ప</u>తంచ చతుష్టయమ్। బ్వౌటీనేకం తదర్దంవా శ్లోకానాం యు: వరేన్నర: జ ంపు

> ్,, చెన్నలో కమవాజ్నాతి వర్హాణామయుత౦ భువం। గీశాపాఠనమాయుక్తో మృతోమానుషకా౦ వ్యేత్ ≉ ంఒ

తా ి ఏ మనుమ్యడు గీతయొక్క పదిక్లో కములుగాని, లేక ఏడు, ఐదు, నాల్లు, మూడు, రెండు, ఆథవా ఒక టిగాని, తుదకు అర్ధక్లో కమునైనను జదువునో, నతడు చంద్రలో కమునుపొంది పదివేలసంవత్సరములుండును, ఇది నిశ్చయము. గీతాపారాయణమును జేయుచుమృతుడైనవాడు. ఈ దేహనాశానంతరము మానవజన్మమునే బొందును.

> శ్లో။ గీరాఖ్యానం పునః కృరావై లథరే ము.క్రిము త్రామామ్। గీరేంత్యబ్భారనంయుక్తో [మ్యమాణో గరీం లభేత్॥ దం

తా ॥ పైజెప్పబడినటుల నరజన్మమును బొందినవాడు గీతాభ్యాసమునందు నిరతుడై యు త్రమమైన ము\_కినిబొందును. మరణకాలమున "గీతా గీతా" అను శబ్దమునుచ్చదించుచు పాణము విడుచువాడునహా సద్ధతిని బొందును.

> శ్లో ు గీరార్థ్ శవణానక్తో మహాపావయుశ్ ఒప్పా । వైకుంఠం నమవాప్పొ తె•్టిమ్లానా నహ మొదరేంది . దరా

er మహాపాపముతోకూడిన వాడైన్షన్ను గీతార్థమునువినుటయందానక్తుడైనదో వైకుంఠ మునుబొంది అచ్చట విష్ణువుతోగలిస్కి సంతోషముగానుండును.

> శ్లో ။ గీశార్థం ధ్యాయతే నిత్యం కృత్తాన్ని కర్మాణి భూరిశ ៖। జీవన్ము కృన్న విజ్ఞేయో దేహా నే చరమంచదమ్॥ ೧೯

లా॥ ఎవడు అన్లేక. కర్మములజేసినను, ప్రతిదినము గీతార్థవిచారణ జేయుచుండునే అతడు జీవన్ముక్తుడు అని తెలియఁదగినది. మఱియు దేహాన నైరమున పరమపదమునుగూడ బౌందును,

> శ్లో ။ గీతామా త్రిత్య బహవో భూభుజో జనకాదయిం। నిర్దాతకల్మషా లోకే గీతా యాతాం వరంవదమ్ ॥ ೨೦

తా∦ జనకుడు మొదలగు యనేక రాజర్హులు గీత నాశ్రయంచినవారలై లోకమున కి ర్హింపబడినవారై పాపరహితులై యుత్తమమైన పదమును బొందిరి.

> శ్లో॥ గీరాయా: వఠనం కృత్వా మాహాత్మ్యం నైవ యు: వరేత్ । పృథాపాఠో భవేశ్తన్మ శ్రమ మీవ హ్యాదాహృత:॥ এద

తా॥ గీతను చదివి దాని మాహత్మ్యమును ఎషడు చదువడో, అట్టివాని గీతాపఠనము తగిన ఫలమునివ్వక వ్యర్థమగును. అందుచే నాతని గీతాపఠనము (శమకారియే యని దెలుఘబడినది. శ్యేణ పిఠనా,మాత్మంభుయు కృం గీశాఖా,నం కరోతి యుం! న తత్పలమవాహ్నేతి దుర్లఖాం గత్తిమావృష్ణాయాత్ జ

తా# అందువలన నీ మాహాత్మ్యముతో గూడిన గీతాభ్యాసము జేయువాతు మీదజెప్ప బడిన ఫలమును బొంది దుర్దభమైన గతిని (మోక్షమును) బొందును.

నూత ఉవాచ = నూతుడిట్లనెను.

ఇంత్తివరావావురాణే త్రీగ్రామావారృఖం నంపూర్హమ్.

తాఖ సనాతనమైన నీగీతామాహత్మ్యమును నేను దెలిపితిని. గీతాపారాయణానంతర మువ ఎవడు దీనిని పఠించునో, వాడు పైజెప్పబడిన ఫలమును బొందును.

ఇట్లు వరాహపురాణమందలి గీతామాహాత్మ్యము సంపూర్ణము.

(ఓమ్ శక్ పక్.)

### శ్రీ కృష్ణపర్మబహ్మణే నమః **ధ్యా**న ము

| ಒಂ | က ခဂ္ဂန္တာ ႏိုင္ငံစစ္ ရွည္တစ္ ရွန္သစ္စစ္ အမွာတ္ပါမွာစ္၊ |   |
|----|---------------------------------------------------------|---|
|    | ్వనన్నవదనం థ్యాయే కృర్విఖ్హౌవేశా <u>న</u> యే m          | 1 |
|    | గు రు ధాం¦ న మ్                                         |   |
| £. | ం నమో (బహ్మాదిఖ్యో) (బహ్మావిద్యా నం(వదాయ క ర్ప్రఫ్యూ)।  |   |
|    | వంశఋషభ్యో మహదోృ్య నమో గురుభ్యః 🛚                        | 2 |
| ٤  | ం గుర్ము రృహ్మా గురుర్విష్ణుర్గురు ర్దేవో మహేశ్వర:।     |   |
|    | గురుస్పా జాత్పర్మబహ్మ్ క్రాస్ట్ర్ శ్రీగురవే నమః ॥       | 3 |
| ٤  | ၀ వన్దే గురూణాం చరణాకవిన్దే సన్దర్శిత స్వాత్మసుఖావవోధే। |   |
|    | జనన్య యే జాఙ్గరికాయమానే సంసారహాలాహలమోహశాన్వై॥           | 4 |
| ٤  | ్ శ్రీతిన్మృతిపురాణానా మాలయం కరుణాలయం।                  |   |
|    | నమామి భగవశ్నాదం శ≎కరం లోకశ≎కరమ్ ∎                       | 5 |
| ٤  | o శరకర <b>o</b> శ <b>o</b> కరాబార్యం కేశవం ఖాదరాయణం।    |   |
|    | స్మాతాహాష్యకృతా వన్దే భగవన్తా పునః వునః ॥               | 6 |
| Ĺ  | ం ఈశ్వరో గురురాశ్మీతి మూర్తిఖేదవిఖాగినే।                |   |
|    | వ్యామవద్వ్యా వృదేహాయ దఓ్ణామూ ర్తయే నమ: "                | 7 |
|    |                                                         |   |

#### . త్రీ వ్యాస్కాశమ గురు వరమ్పరా స్ట్రోతమ్

ఓం నారాయణం వదృఖ్వం వన్నీవం శక్తి **కావనం।** పరాశరం చ శతృ<sub>ష్</sub>శం వాృనం వేదాఖ ఖాస్కరం॥

ఓం విరక్తం శ్రీశుకం దేవం జ్ఞానవైరాగ్యరూపిణం। గాడపాదం చ గోవిన్దం యోగీన్ద్రం జ్ఞావినాం వరం॥

ఓం తబ్భిమృం శఙ్ఞ రాఘార్యమ<u>డ</u>్వెతస్థావక౦ గురుం। తబ్బిష్యాన్పడ్మపాదా**ద్న్** శౌతత<u>ల్</u>పూర్థబోధకాన్ ∺

ఓం అనజ్గాననైగుర్వాడీ నన్మద్దురువరాన్నరాన్ ట నమ్బిన్నాజ్ఞానతమసో వన్దే జ్ఞాన[వదాయినః ॥

ఓం త్రీ నారాయణ గుర్వాద్మాం శివలిక్గార్యమధ్యమాం : అనజ్గానక్షవర్మమైం వె్దే గురువరమ్పరామ్ జ

ఇకి శ్రీ గురుపరమ్నరాస్ట్రోతమ్ సంపూర్ణమ్.

### త్రీ వైష్ణవ సాంక్రవదాయ గురుధ్యానము

 ఓమ్ లఓ్మనాథ నమారమ్భాం నాథయామునమధ్యమాం అన్మదాబార్యవర్యన్హాం వెన్దే గురువరమ్ఫరామ్ జ
 ఓం అన్మద్గురు నమారమ్భాం నాథయామునమధ్యమాం జ
 లఓ్మవల్లభవర్యన్హాం వెన్దే గురువరమ్ఫరామ్ జ

### ఇకర సాంక్రవదాయ గురుధ్యానము

ఓమ్ నదాశివనమారమ్భాం శంకరాబార్య మధ్యమాం : అన్మదాబార్య వర్యన్తాం వన్దే గురువరమ్పరామ్ : ఓం నమశ్శివాయ గురవే నచ్చిదానన్దమూ ర్తయే : ని[మృవంబాయ శాన్తాయ నిరాలమ్మాయ తేజాస్ :

#### 4

### హ్యా న ధ్యా న మ్

ఓమ్ వ్యాసం వసిష్థనప్తారం శ క్రేణి షాత్ర మకల్మనం। వరాశరాతుౖజు౦వన్దే శుకతాత౦ తపా•ివిధిమ్ ు 1 కుం నమ్యక్న్యాయకలాపేన మహరా ఖారకేన చ: ఉపబృంహితవేదాయ నమో వ్యాసాయ విష్ణవే 🛚 3 ఓం కృష్ణద్వెపాయనం వ్యాసం సర్వలోకహితే రతం। వేదాబ్జ ఖాస్కరం వన్దే శమాదినిలయం మువిమ్ 🛚 ž ఓం వ్యాసాయ విష్ణురూపాయ వ్యాసరూపాయ విష్ణవే। నమోవైబ్రహ్మనిధయే వాసిస్టాయ నమో నమ: 🛊 ఓం మునిం న్నిగ్ధామ్బుదాఖానం వేదవ్యాన మకల్మవం। వేదవ్యానం సరన్వత్యాఽఽవానం వ్యానం నమామ్మవాం ■ S ఓం అచతుర్వదనో బ్రహాహ్మ ద్విఖామాంరవరో హారి: । అఫాలలోచనశృమ్ముర్భగవాన్ బాదరాయణ: \* 6 ఓం నమోఒమ్తతే వ్యావవిశాలబుద్దో! తుల్లారవిస్థాయతవ్మతన్మేత!। యేనత్వయా ఖారతకైలపూర్ణ: ప్రజ్ఞానికేజ్ఞానమయ్యవడివ::?

### కృష్ణధ్యానమ్

|     | • 89 · 8                                              |    |
|-----|-------------------------------------------------------|----|
| ఓమ్ | కృష్ణం కమల మ[కాక్షం పుణ్య[శవణక్తి5నం।                 |    |
|     | వానుడేవం జగద్యోనిం నౌమి నారాయణం హరిమ్ 🛚               | 1  |
| Lo  | ုవవన్న పారికాకాయ వే[కతోత్తై)కపాణయే!                   |    |
|     | జ్ఞానమ్ముదాయ కృష్ణాయ గీకామృతదుహే నమః 🛚                | 2  |
| Ĺo  | కృష్ణాయ యాదవేన్ద్రాయ జ్ఞానముడ్రాయ యోగినే।             |    |
|     | నాథాయ రుక్మిణిశాయ నమో వేదా న్రవేదినే u                | 8  |
| ٤o  | సర్వో వనిషదో గావో దోగ్ధా గోపాలనస్థనః ।                |    |
|     | పార్థోవక్స్ల స్పుధీర్బోక్తా దుగ్దం గీశామృకం మహత్ "    | 4  |
| Ĺo  | సారథ్యమర్జునస్యాదా కుర్వన్ గీతామృతం దదా।              |    |
|     | లోక క్రామామకారారాయ కమైకృష్ణాక్మనే నమః॥                | 5  |
| Lo  | వాచక: మ్రజ్ఞమ్ యస్య క్రీడావ న్వాఖీలం జగత్ 1           |    |
|     | <b>శంత్రి బాజ్ఞా వప్ప</b> ానం తం వన్దే దేవకీసుతమ్ ∎   | 6  |
| ٤o  | వనుదేవనుకం దేవం కంసబాణూరమర్దనం:                       |    |
|     | డేవకీవరమానన్దం కృష్ణం వన్దే జగద్దురుమ్ ।              | 7  |
| Ĺo  | మూకం కరోతి వాబాలం వుంగుం లంఘయతో గిరిం।                |    |
|     | యక్కృపా కమహం వన్దే పరమానన్దమాధవమ్ ః                   | 8  |
| í.o | కరకమలనిదర్శికాత్మమ్ముడః పరికలితోన్నత ఐర్హి ఐర్హి చూడు |    |
|     | ಇಕರಕರಗೃಶಾಕವೇಕಕ್ಟ್ ಮಮ ಚ್ರಾದಿ ನನ್ನಿಧಿ                   |    |
|     | మాతనోతు కృష్ణ: ∎                                      | 9  |
|     | £o ఆခာုသာဆာရီಕသာల∣သဓာတာ သခ <sup>®</sup> ထဝ            |    |
|     | ఆలోలహారమణికుండల హేమస్మూరం।                            |    |
|     | అవ్మిశ్భామామ్బుకణ మమ్బుదసీల మవ్యాత్                   |    |
|     | అద్యం ధనజ్ఞాయరథాభరణం మహోను 🛚                          | 10 |
| Ĺo  | అగే కృత్వా కమపి చరణం జానునై కేన రిష్టన్               |    |
|     | ವಕ್ಫಾಕ್ಫಾರ್ಥ್ನ ವಣಯನಜನಾ ವಕ್ಷನ್ನಾಪ್ತ್ ಮಾಣಕ 1            |    |
|     | ನವೈ ಕ್ಟ್ರ್ ಕರನರನಿಕೆ ದ೩ಡೆ ಕ್ಷಾನಮ್ಮದಾಂ                  |    |
|     | ఆఖ్యాణో రథమధివసన్ పాతు న న్ఫూతవేషః ॥                  | 11 |
|     |                                                       |    |

Lo వన్దే కృష్ణార్జునౌ వీరౌ నరనారాడుణాపుళౌ। భృశరాష్ట్రనుతోనృ కౖగజారోహుణవల్లళౌ ।

12

ఓం యంౖబహాంౖవరుణేన్నర్బదమరుత: సున్న బై బివై5: నవై: ! వేడై స్పాంగ వద[కమొవబిషడైర్గాయ బై యం పామంగా: ! ధ్యానావస్థితతడ్డతేన మనసా వశ్య బై యం యాంగినో ! యస్యా నం న విడుస్పు రాసురగణా దేవాయు తమై నమ: \* 18

ఓం నారాయణం నమస<sub>్కె</sub>శ్య నరం <u>బ</u>ైవ నరో **క్షమం**। దేవీం నరన్వత్రీం వ్యానం కతో జయ **ముదీ**రయేంద్ ॥ 14

### 

- ఓం ఖీష్మదోణశంటా జయ్మదథజలా గాంధారనీలోత్నలా. శల్మగాహనతీ కృపేణ వహానీ కర్టేన వేలాకులా। అశ్వత్థామ వికర్ణమోరమకరా డుర్యోధనాన సైసీ, సో తీర్హా ఖలు పాండవైరణనడీ కైవర్త కేశవే \*
- ఓం పారాశర్యవదః నరోజమములం గీశార్థగంధో శృధిం, నానాఖ్యానక కేనరం మారికథా నద్భానునా బోధితమ్। లోకే నజ్జిన షట్పడైరహరహః పేపీయమానం ముదా, భూయాద్భారశవంకజం కళిమల[వర్వంసి నః [శేయసే\*\*

### ကြို့စုံးగေသရို့ခ တွော့နေသီး

- ఓం గీశాకల్పతరుం భజే భగవశా కృష్ణేన నంరోపీతం, వేదవ్యానవివర్ధికం త్రంశీరోతీజం ప్రమోధాంకురమ్ : నానాశా, మైరవాన్యశాఖమరతిజుంతి మహాళాంశికం, కృష్ణాంటుడ్వయళ క్రిపున్ననురళిం మాఖ భ్రవం జ్ఞామనామ్ ॥
- డం పార్ధాయ బ్రజిలోధికాం భగవకా నారాయణేన వ్వయం, వ్యాపేన (గత్తికాం పూరాణమునినా మధ్యమహాఖారతమ్) అడ్వైకామృత్తవర్హితోం భగవత్వప్లాదకాద్యాయిపీ – మమృ క్వామనునందధామి భగవచ్చికే భవద్వేషిణిమ్

### မေ တို ဿေဆဲက္ခရီ ကာ္မလံ း

అన్యంత్రీ భగవడ్గీరాశా న్రైమహామం త్రాస్ట్ శ్వేదవ్యాస్తో భగవానృషిం అనుమ్లువుండు, త్రీకృష్ణ వరమారా దేవరా. అళోద్యానన్వళోచన్న మిరిపిజమ్, నర్వధర్మాన్పరిశ్యణ్య మామేకం శరణం ప్రవేశీశక్తిం, అహం ర్వా సర్వ పాపేళ్య్ మోక్ష్ యాష్ట్రామ్ మాతుచ ఇది కీలకమ్, మబ్బి త్తన్పర్వదుర్గాణి మత్పసాదా త్రివ్యసీది కవచమ్, కిరీమినం గదినం చక్రహన్త మిర్యమ్మ్, అనాదిమధ్యాంశమనంశవీర్యమీది ధ్యానమ్ జ్ఞానయజ్ఞేన భగవదారాధనాంధే గీరాపారాయణే జాపే వినియోగు: – ఇది ముష్యాదిన్యాను.

### ಅಥ ಕರನ್ಯಾನ:

జ్ఞానాత్మనే శ్రీకృష్ణాయ అంగుష్టార్యాం నమః, ఐశ్వర్యాత్మనే గోవిం దాయ కర్లసిభ్యాం నమః, శక్ష్యాత్మనే వేవవ్యాసాయ మధ్యమార్యాం నమః, బలాత్మనే బలఖ్రదాయ అనామికాభ్యాం నమః, తైజసాత్మనే వాసుదేవాయ కనిష్ఠికాళ్యాం నమః, విజయాత్మనే గాండివధన్వనే అర్జునాయ కరతల కర వృష్టాభ్యాం నమః – ఇతి కరన్యానః.

### అథ హృదయాదిన్యానః

జ్ఞానాక్మనే శ్రీకృష్ణాయ హృదయాయ నమః ఐశ్వర్యాక్మనే గోవిందాయ శిరోసస్వాహా, శక్త్యాక్మనే వేదవ్యాసాయ శిఖాయై వషట్ బలాక్మనే బల ఖ[దాయ కవదాయ హుం, కైజసాక్మనే వాసుదేవాయ నే[త[తయాయ వాషట్, విజయాక్మనే గాండివధన్వినే ఆర్జునాయ వీర్యాయ అస్త్రాయ ఫట్, ఓం భూర్భువస్పువరోమికి దిగ్బంధః – ఇకి హృదయాదిన్యానః.

యద్వా,

### ಅಥ ಖುಷ್ಣಾ ದಿನ್ಯಾ ಸಃ

ఓం అన్య బ్రీభగవద్దీకాశా స్త్రమహామం తన్య, భగవాన్వేదవ్యాన ఋష్ ి అనుమ్లుప్ భన్లణ, బ్రీకృష్ణవరమార్మా జేవాంకా, అశోబ్యానన్వళో భ<u>న్</u>వం మ్రక్షా వాదాంశృఖాషన ఇతిమీణం, నర్వధర్మాన్పరిత్యజ్య మామేకం శరణం వ్రవేతి శ్క్రాం, ఆహం త్వానర్వపాపేఖ్యో మోడ్లయిష్యామి మాళుచ ఇరికీలకం, మబ్పిత్తన్నర్వడుర్గాణి మత్ప్రసాదా త్వరిష్ఠసీరి కవచం, కిరీటినం గదినం చ<sub>్</sub>క హన్లమిత్యమ్రం, అనాదిమధ్యా నమన న్రవీర్యమిరి ధ్యానం, జ్ఞానయజ్ఞేనళగ వదారాధనార్థే శ్రీకృష్ణవరమాత్మ్మపీత్యర్థే గీతాపారాయణే ఉపే వినియోగం. ఇది ముష్యాదిన్యానం.

## 

~~~~

నైనం భిందంతి శేస్ప్రాణి నైనం దహతి పావక ఇత్యంగుష్టాఖ్యాం నమః, నమైనం క్లేదయంత్యాపో నశోషయతి మారుతః ఇతి తర్జనీఖ్యాం నమః, అచ్చేదో్యడ యమదాహోయ్యడయమక్లేదోయడికోష్య ఏవ చేతి మధ్యమాఖ్యాం నమః, నిత్యః నర్వ గతః స్థాణురచలోడయం ననాతన ఇత్యనామికాఖ్యాం నమః, వశ్య మే పార్థ రూపాణి శతశోడథ నహ[నశ ఇతి కనిష్ఠికాఖ్యాం నమః, నానావిధాని దివ్యాని నానావర్హాకృత్విచేతి కరతలకరపృష్ఠాఖ్యాం నమః. ఇతి కరన్యానః.

## అథ హృదయాదిన్యాన:

వైనంభిందంతి శస్త్రాంణి నైనం దహరి పావక ఇతిహృదయాయనమః-నబైనం క్లేదయంక్యాపో న శోషయతి మారుశ ఇతిశిర సే స్వాహా - అబ్బేద్యోండ్ యమదాహోండ్రియమక్లేదోండ్ శోష్య ఏవ బేతి శక్త్యా శిఖాయై వషట్ - నిత్యన్ఫర్వ గతస్ట్పాణు రచలోండుం సనాతన ఇతి కవదాయ హరం - వశ్యమే పార్ధ రూపాణి శతశోండ్ సహబ్సశ్ ఇతి నే[త[తయాయ వౌషట్ - నానావిధాని దివ్యాని నానావర్జాకృతీనిబేతి అస్త్రాయ ఫట్ - భార్భువన్పువరోమితి దిగ్బంధం ఓం శ్రీ కృష్ణపరమాత్మ [పీత్యర్థే గీశాపారాయణే (జాపే వా) వినియోగం.

## ఇతి హృదయాది న్యాసః

అతః వరం యథార్హం నంపూజ్య పారాయణాదికం కార్యమ్.

#### హారి: ఓమ్

# త్రీకృష్ణాయ వర్ఘవ్యాణే నమం భగవద్తార్థద్వికా నహిత



# (అర్జన విపాదయోగము)

ధృతరాష్ట్ర ఉవాచ:---

ళ్లో ఆ ధర్మమే తే కురుమే తే నమవేతా యుయుత్సవ: । మామకా: పాండవాశై పైవ కిమకుర్వత నంజయ ! ॥

### -: పదచ్చేదము :-

ధర్మ కే.. లే - కురు కే.. లే (1) - సమవేతా: - యుయుత్సవ: 1మామకా: (2) - పాండవా: - చ - ఏప - కిం - అకుర్వత - సంజయ (3)

| అన్వయము.                     | అర్థము.                | అన్వయము.      | అర్థము.            |           |
|------------------------------|------------------------|---------------|--------------------|-----------|
| ధృశరాష్ట్ర ఉవాద              | రృశరాష్ట్రతు చెప్పినది | పాండవాశ్చ     | పాండవులు           |           |
| హే సంజయ !                    | ఓ నంజయా !              | యుయుక్సవ వీవ  | యుద్ద <b>ము</b> జే |           |
| <b>ಭ</b> ರ್ಶೃ <b>ತ್ರೈ</b> ತೆ | <b>ధర్మళూవిు</b> యైన   | , ,           | •                  | ವಾರಲುಗ ನೆ |
| න්රා <u>ද්</u> ැම්           | కురు 🕵 🌠 మునందు        | నమపేఠా:       | ಷೆರಿ               |           |
| మామకాః                       | <b>మావా</b> రును       | కిం ఆకుర్వత ? | බ්ඩාත්තිප ?        |           |

## కాత్పర్యము :\_

ధృతరాష్ట్రుడు నంజయునిగూర్చి చెప్పినది — నంజయా ! ధర్మళూమి మైన కురుక్ష్మతమను మదేశమునందు (నా కుమారుడు దుర్యోధనుడు మొద లైన) మా వారును (నా నహోదరుడగు పాండువు కుమారులు ధర్మప్పతుడు మొదలైన) పాండవులును యుద్ధము చేయగోరినవారలుగనే ఒకరినౌకరు నంధించిన పిమ్మట నేమి చేసిరి ?

- (1) కురుక్షేత్రము కౌరప పాండవుల ఆదిపురుమడైన కురుమహారాజు అనేకధర్మములు మొదలగునవి చేసిన స్థానము.
- (2) మామకా: పాండవులుగూడ, ధృతరాష్ట్రునకు సంబంధించినవారైయుండగా, దుర్యోధనాదు లైన తన కుమారులనుమాత్రము మావారనీయు, పాండవులను వేరుపరచియుజెప్పట ధృతరాష్ట్రాని పక్షపాతమును, (దోహచింతనమును చూపుచున్నది.
- (3) సంజయ రాగద్వేషాదులను బాగుగ్ ...యించినవాడు.

(స్వకీయము) ఈ గీతాశాస్త్రము శ్రీ వేదవ్యాసులు ప్రసాదించిన శ్రీ మహాభారత భీష్మ పర్వమునందు భగవద్దీతాపర్వమను అంతర్మి భాగముక ప్రపటించబడియున్నది. ఆ శ్రీ మహాభారతము యొక్క సంగ్రామాము, ధృతరాష్ట్రుడు, పాండుడు, వీరిపరిచయము, భారతయుద్ధముయొక్క పుత్తాంతము నీ గ్రంథమునందరి ఉపోద్ధారముక చెప్పబడియున్నవి. అయితే ధృతరాష్ట్రుడు సంజయునిగూర్పి యీ శ్లోకములో గనుబర నిన క్రుశ్నను అడిగినసమయమున పదిరోజులయుద్ధము గడచినట్లు భారతమునందు తెలియుటవలన నీ ప్రశ్నయడిగిన నందర్భమెట్టిడని కొంతవి స్థరముగ చెప్పుల యావశ్యకమని తోచుచున్నది. అనగా,

ఇరుపక్షములవారైన కౌరవులును, పాండవులును తమ తమ సైన్యములతో యుద్ధము కొఱకు కురుక్షేత్రమునుగూర్చి ఇయలుదేరి వెళ్లినతర్వాత ధృతరాష్ట్రుడు వ్యాకులత చెందియుండెను, అపుడు వ్యాసమహర్షి యచ్చట (పత్యక్షమై ధృతరాష్ట్రుని ఓదార్చి యతడు జన్మాంధుడు గావున భారతయుద్ధమును జాచనతనికి కోరికయుండినయొడల నేత్రములనిచ్చునట్లుచెప్పగా, ఆతడు ఖంధు ఫుల సంహారమును జాచుటకు తనకు కోరిక లేదనియు యుద్ధమునందలి సంగతులను చెప్పగ వినిననే చాలుననియు (పార్ధించగా, వ్యాసుడు సంజయునకు జ్ఞాననేత్రము మొదలగునవి (పసాదించి, మైయుద్ధమున జరుగు నన్నిసంగతులను జరిగినటుల చెప్ప నాజ్ఞాపించి వెళ్లినపిమ్మట, ధృతరాష్ట్రుడు సంజయునిగూర్చి మొదట భూమి మొదలగు ఖండములగూర్పి (పశ్నింపగా, వాటినిగూర్చి "భూమి పర్వ"మను ఖండమును జెప్పి పూర్తి చేసెను.

తర్వాత సంజయుడు యుద్రభూమికివెక్తే పదిరోజులయుద్రముజరిగినపిమ్మట వీస్ముడు రాణపీడితుడై పడిపోయిన వృత్తాంతమును యుద్రభూమినుండి పరుగెత్తివచ్చి ధృతరాష్ట్రునకు జెప్పినది మొదలు ''భగవడ్డీతాపర్వ''మనునది ప్రారంభింకుబడుచన్నది. ఆ వృత్తాంతమును వినిన ధృతరాష్ట్రుడు అనేకవిధముల విలపించి యిదుక్షములవారును యుద్రమునకు సన్నద్ధుతైనది మొదలుజరిగిన ప్రతియొక్కసంగతిని క్రమముగ తనకు చెప్పవలయునని సంజయునియడుగూ, సతడా విధముగనే యన్ని విషయముల విస్తరముగ జెప్పచు, యుద్ధారంభదినమున సూర్యోదయ మునకు పూర్వము జరుపక్ష సేనలును యుద్ధభూమియందు సమావేశముయి కోలాహలము చేసిరని మునించగా, పుత్రకాత్పల్యమువేతను, రాజ్యహోధముచేతను, మూడుడై ధర్మమాధమును పరిశ్వడించి తనపుత్రునకే జయముగోరిన ధృతరాష్ట్రుడు, పైజరిగిన పుత్రాంతమును తెలియగోరి ఈ క్లోకమున గనుపరచినటుల ప్రస్తించచున్నాడు. దీనికి ప్రత్యుత్తరముగ శ్రీశృష్టపరమాత్ముడు లోశాను గ్రహార్థమై సకల వేదాంతపారములను సంగ్రహించి అర్జునునకుపదేశించిన ఈ గీతాశాన్నమును భగవంతునినుండి సంజయుడు ప్రత్యక్షముగ వినిన ప్రవారమే ధృతరాష్ట్రునకు చెప్పినట్లే భగవద్గీత 18 వ అధ్యాయము 75 ৯ శ్లోకముచే స్థపి టితనుసుమన ది.

ఈ విధముగ సంజయునిద్వారా ధృతరాష్ట్రునక**్ తాగ్యమును కొప్పమని సర్వజ్ఞడైన** శ్రీ వేదవ్యాసుడేర్పరచిన భావమేమన: — ఈ గీతోపదేశమేదో యుద్ధ**భామియందు విలబడిన** క్ష్మతియుడైన అర్జునునకు యుద్ధముచేయుటకు మాత్రము చెప్పబడివదిగాడు. ఈ స్ట్రమంచ రూపమైన అజ్ఞానాంధకారమందు మగ్నులై పడియున్న సకలజనులున్ను ఈ గీతాగాన్నమును వినుటచేతను చదువుటచేతను వారివారి అజ్ఞానమునుండి విడుపలడి మోక్షముడు నిగ్నిత ముగ పొందుటకు మార్గమిదియేయని నొక్కి చూపించుటకే. ఈ భగవద్గీతయందు తల్ప్రోపదేశము, వెనుకరాబోవు రెండప అధ్యాయము పదునొకండవ శ్లోకము మొదలుకొనియే భగవంతునిచే చెప్పబడియుండగా, దానికి పూర్వమున్న యీ శ్లోకములకు [పయోజనమేమని యోచింపగా:— పై రెండప అధ్యాయము 11-ప శ్లోకము మొదలు ఉపదేశింపబడిన ఆశ్మతత్త్వము శోకమోహముల నిప్పత్తికొఅకుపయోగ పడుచున్న దనియు, దానికి పూర్వమున్న శ్లోకములు, సాధారణముగ మాన పులు శోకమోహములజెందు విధమును, వాటి వ్వభావమును, జననమరణాత్మకమైన సంసారమునకు వీజమైన శోకమోహములను జనులు పొందుటచే వివేకహీసులై వారివారి స్వధర్మముల పరిత్య జించుటకును, పరధర్మములను గైకొనుటకును నెట్లు తలపెట్టుచున్నారనుటయు, అట్లు స్వధర్మము ననుష్టించుటయందును, అహంకార మమకారములతోగూడి ఫలాపేక్షగలిగియుండుటయు, దృష్టాం తముగజూపి వాటినిప్పత్తిని సులభముగ పొందించుటయందు మిక్కిలి సాధకముగ నున్నవనియు బాగుగా సృష్టమగును.

కొందఱీ భగవద్గీతకు గూఢమగు తాత్పర్యమునుగైకొని శ్రీకృష్ణభగవంతుని పర మాత్మునిగను, ఆర్జునుని జీవునిగను, పాండవులను ధర్మాదిసద్గుణములుగను, దుర్యోధనాదులను కామము క్రోధము మొదలగు దుర్గుణములుగను, నీ రెండుగుణములలో నొకటి మఱియొక దానిని ఆత్మికమింప ప్రపయత్నించుటయే భారతయుద్ధముగను, ఆ యుద్ధక్షే. అమైన కురుక్షే. త్రము ఈ శరీరముగను, అంతమున మనుమ్యని వివేకముబ్రబలి సద్గుణములు ప్రకటితములగుటయే పాండవుల విజయమనియు, సద్గుణములు స్వల్పములైనను అవి జయించుటకు కారణము భగవంతుని శరణముగ నొందుటయేయనియు భావించుచున్నారు.

\*\*\*\*\*

సంజయ ఉవాచ:---

శ్లో॥ దృష్ట్వాతు పాండవానీకం ప్యూడం దుర్యోధన నైదా। ఆదార్యమువనంగమ్య రాజా వచనమ్మబవీత్॥

2

పది! దృష్ట్వా - ఈ (1) పాండవ ఆనీకం - ప్యూడం - దుర్యోధని: (2) తదా, ఆచార్యం - ఉపసంగమ్య - రాజా - వచనం - ఆబ్రవీత్ !!

నంజయ ఉవాద నంజయుడు చెప్పినది సూచిన శర్వాత అప్పుడు ఆచార్యం 🦯 ఆబార్యుని ಕದ್ నమీపి<u>ం</u>చి 0.6 రాజైన ( వెనుక చెప్పబోవు) దుర్యాధనః దుర్వోధనుడు క్రమముగా వరునచేయబడిన చాక్యమును హ్యాడం పాండవుల ైన్యాయను పాండవాసకం ఔప్పెను.

తాంఖ నంజయుడు ధృతరాష్ట్రునిగార్చి చెప్పినది:— (ఉభయపక్ష సేనలును యుద్ధభూమియందు నంధించిన) అపుడు రాజైన దుర్యోధనుడు, క్రమముగా వరున వరషజడియున్న సాండవులసేనను జాచినతోడనే ద్రోణా చార్యుని నమీపమున కేగి వెన్నక్ చెప్పట్ పు వాక్యమును జెప్పెను.

- (1) ఈ శబ్ద్రపయోగము, పొండవులు ధైర్యన్యూనతను బొందలేదనియు, దుర్యోధమడే మనో దౌర్బల్యమును బొందెననియు సూచించుచున్నది.
- (2) దుర్యోధనః యుద్ధమునందు జయింపబడ (క్రమసాధ్యమైనవాడు.

(స్వకీయము) దుర్యోధనుడు పాండప్రైస్యమున కృష్ణార్జునులను, భయంకరుడైన భీముని చూచినమాత్రమున మిక్కిలి భీతినొందుటయు, దానిని గుర్తించిన ్రదోణాచార్యునియొద్ద కతడేగి దానికి నమాధానముగ జెప్పమాటలను, దుర్యోధనుడు చెప్పిన(పకారముగనే చెప్పివేయుట ధృతరాష్ట్రునకు హితముగా నుండునని భావించి సంజయుడు చెప్పచున్నాడు.

#### శ్లో॥ చశ్రైకాం పాండుపు[కాణా మాబార్య! మహతీం చమాం। ప్యాడాం డ్రామదవు తేణ తవ శిష్యేణ ధీమతా 🛚 3

పద⊪ పశ్య - ఏతాం (1) - పాండుపు(తాణాం - ఆచార్య! - మహతీం (శి) - చమూం ! వ్యాధాం - ద్రుపదపు(శేణ (శి) - తవ - శిమ్యేణ - ధీమ**తా - I**I

క్రమముగా వరుభవరభలడియున్న (ద్రోణ) ఆదార్యా ! ఆదార్య ! వ్యారాం ಕವ ರ್ಯಯಕ್ಕ మహరీం విశాలమైన (గొప్పడైన) శిష్యణ పాండువులాణాం పాండువుతులయుక్క శిమ్మడైన **ఆకి**బుద్ది**మంతు**డెన **వీకాం చ**మూం **ఈ ైసన్యము**ను దీమకా ్రదుపదవు(తేణ ద్రపదరాజు కుమారునిచేత పశ్య చూడుడు.

తా॥ (దుర్యోధనుడు [దోణాచార్యులను చూచి జెవ్బుమాటలను నంజ యుడు ధృతరాష్ట్రానకు జెప్పినద్) బ్రోణాబార్యా! మీ శిమ్మాడును, ఆతి మద్ది మంతుడునైన బువదరాజకుమారుడగు దృష్టద్యుమ్ను నిజే ప్యూహముగ మోహ రింపబడియున్న విశాలమైన పాండుకుమారుల ప్రశ్లమైన ఈ మహ్మాస్వమును జూడుడు.

- (1) ఏశాం అనునది పాంతప్రైన్యము భయములేక అలక్ష్యముగా సమీపించి నిలుచుటను తెలుపుచున్నది.
- (2) మహరీం స్వల్పమైన పాండవమైన్యమును జూచి దుర్యోధనుడిట్లు చెప్పట ఆశనీ అరై ర్యమునకు, మనోవ్యాకులతకు సూచన అని భావించవలయును' ఎందుక నగా దుర్యో ధనుని సైన్యము పదునొకండు అక్షాహిణులుగలది. పాండవుల సైన్యము ఏడు అక్షాహిణుల పరిమితమే. అక్షాహిణి యనగా 21870 రథములు, అన్ని ఏనుగులు, 65610 గుఱ్ఱములు. 109850 పదాతులు నిమిడినది. ఇదేవిధముగా నుద్యోగపర్వము 185-వ అధ్యాయ మున దుర్యోధనుడు పాండవమైన్యమునుజూచి 'ఇది కలత పెట్టరానిది. సమ్ముద్రము వంటిది' అని చెప్పటను జూడుడు.
- (8) (దుపదపుతేణ ధృష్టద్యుమ్ముడని చెప్పక (దుపదపుతుడని దుర్యోధనుడు గుర్తించి చెప్ప టచే (దోణాచార్యునియందు గలిగినద్వేషముచే ద్రు**పదరాజు యాగముచేసి ద్రోణా** చార్యుని చంపుటక య్యే యీ ధృష్టద్యమ్ముని క నౌను అనుదానిని తలంచి దుర్యో ధనుడు మనోవ్యాకులత జెందుటను జాపుచున్నది. (శ్రీమహాధారతము ఆదిపర్వము 181 -133 - 169 అధ్యాయములలోని కథావృత్తాంతమును జాడుడు.)

(స్వకియము) మూడవది మొదలు 11 వ క్షోకముతోసహ దుర్మోధమని వాక్యములు. అంత్య మున దుర్యోధనుడు పొందబోవు అపజయమునకు మాచనగా శ్వత్తుమైన్యమును జూచిన మాత్రముననే యతనికి గల్లిన మనోవ్యాకులత యతని మాటలచేతనే స్థపకటిత మగుడున్నది.

శ్లో॥ అక శూరా మహేష్మానా ఖీమార్జుననమా యుధి। యుయుధానో విరాటశృ |దువదశృ మహారథ: ॥

,, ధృష్ట్ కేతు శ్వేకితానః కాశీరాజశ్భ మీర్యవా≢ా। పురుజీతుం,ంతిఖోజశ్భ శైబృశ్భ నరపుంగవః॥ క

4

6

,, యుధామన్యుశ్భ వి[కా న్ల ఉ త్రామాజాశ్భ విర్యవాజా। సౌకట్డో బ్రౌవదేయాశ్భ సర్వవ్వ మహారథా:॥

పది! అత్ర - శూరా: - మహేష్యాసా: - భీమార్జునసమా: (1) - యుధి - ! యుయుధాన: (2) - విరాట: (3) - చ - [దుపద: (4) - చ - మహారథ: !! ధృష్ట కేరు: (5) - చేకితాన: - కాశీరాజ: - చ - వీర్యవా౯ ! పురుజిక్ (6) - కుంతిళోజు (7) - చ - శైబ్య: (8) - చ - నరపుంగవ: !! యుధామన్యు: (9) - చ - విక్రాంత: - ఉత్తమౌజా: (10) - చ - వీర్యవాన్ ! సౌళ(దు: (11) - [దౌపదేయా: (12) - చ - సర్వే - ఏప మహారథా: (13) !!

ခန ఇచ్చట (పాండవసైన్యములో) కాశీదేశ రాజును ສາຊິ**ບາຍ**≹ົງ **వురు**జి తనువాడును <del>యారా</del>: ఆతితూరులును వురుజిత్ కుంతి భోజశ్చ **మ**హేష్వాసా: పెద్దధనున్నులు గలవారును కుంతి భోజుడున్ను మనుష్య చేషుడైన యుద్ధమునంధు నర పుంగవః **ఏమార్జున నమా: ఏమార్జునులకో నమానురెన** శైబ్యుడను వాడును కైబిక్స్ శైబ్యుడను వాడును పరాక్రమవంతుడైన యుయుధానః యుయుధానుడును (సాత్యకి ವಿ[ಕಾಂಕ: యుధామన్యుశ్వ యుధామన్యుతును ఉత్తమాజాశ్వ ఉత్తమాజన్ను అనువాడును యుని మారుపేరు) విరాటదేశ రాజును విరాటక్స మహారథ: మహారథికుడైన పర్మాకమశాలియైన వీర్యవాజ **්**රාන්ත් පාසන් నుళ్ళద కుమారుడును [దుపదశ్చ సౌక్షాధ్య రృష్ణ కేతు: బ్రావదేయాక్స భృష్ణ కేశువును **దాపదీ పుత్రులు**ను చర్య చేకికానః చికరానుని మృతుడైన చేకి అందరును కానుడును మహారఠావీవ మహారథులుగనేయున్నారు.

వీర్యవాజా వీర్యవంతుడైన

తా॥ ఇచ్చట (పాండవేసనలో) అకి శారులును గౌప్పధనున్నులుగల వారును యుద్ధమునందు (అకి సమర్థలని పేరుబడిసిన) ఖీమార్జునులతో సమానులైన యుయుధానుడు, విరాటుడు, మహారథికుడైన బ్రాపదుడు, ధృష్ట కేశువు, చికిశానుని పుట్టడు, వీర్యవంతుడైన కాశ్రాజు, పురుజిత్తు, కుంతి ఖోజుడు, నర్షశేమ్మడైన శైబ్యుడు, పర్మకమశాలియైన యుధామన్యుడు, ఉత్త మొజన్పు, అతి సామర్థ్యముగల సుఖ్దకుమారుడైన అఖిమన్యుడు, బ్రౌపది పుట్టులు, వీరందరు మహారథులుగనే యున్నారు.

(1) భీమార్జునసమాణ - దుర్యోధనుడు పలుమారు భీమార్జునులవలన దెబ్బరివి బ్రాణముదప్పి పరుగొత్తియుండుటను ప్యరించి వారలను జయించుట సులభముగాతని యిప్పడు తలంచునట్లు చూపుచున్నది.

- (2) యుయుధానః అతిశయముగా యుద్ధముచేయువాడు. ఇతనికి 'సాత్యకి' యనియుపేరు.
- (3) విరాటః యుద్ధమున అధికముగ పరిహసించువాడు. ఈ విరాటరాజ్యమునందే పాండవులు ఒక సంవత్సరము అజ్ఞాతవాసముచేసినది, విరాటుని పుత్రియగు ఉత్తరను అర్జునుని కుమారుడైన అభిమన్యుడు వివాహము చేసికొనినది.
- (4) ద్రపడు పృశ్య ధ్వజముగలవాడు ఇకని కుమారులు ధృష్టద్యుమ్ముడు, శిఖండియని . యిరువురు, ఇకని కూతురు బ్రౌవది.
- (5) ధృష్ట కేశు: ఇతడు చేదిదేశరాజు. శిశుపాలుని పు[తుడు. చీని నహోదరి శృణుమశి అను నామెను నకులుడు వివాహమాడెను.
- (6) పురుజిత్ అనేకులను యుద్దమందు జయించినవాడు ఇతడు కుంతిలోజుని సహోదరుడు-
- (7) కుంతిభోజః యాదవవంశమునకు చెందినవాడు. కృష్ణ పరమాత్ముని తండ్రిడియగు పనుదేవుని తండ్రికి మేన త్రకుమారుడు. వీరికి సంతానములేమిచే వసుదేవుని సహోదరియగు "పృధ" అను నామెను కూతురుగా పెంచుటచే నామెకు కుంతియనిపేరు. ఈ పృధయే పాండవుల తల్లియగు కుంతీదేవి.
- (8) శైబ్య: శివిగోత్రమున పుట్టినవాడు.
- (9) యుధామన్యు: యుద్దమున అరికోపమును జూపువాడు.
- (10) ఉత్తమౌజా: మేలైన ఓజస్సు (బలము) గలవాడు.
- (11) సౌభ్యదణ సుభ్యదకు అర్జునునివలన పుట్టినవాడు అభిమన్యుడు.
- (12) (ఔపదేయా: (బౌపది (దుపదుని కుమార్తె. యాగమునందు ఆగ్నినుండి జన్మించినది. ఈమెను పొండవులు పెండ్లాడిరి. ఈమెకు ధర్మపుత్రునివలన (పరి వింద్యుడున్ను, భీమ సేమనివలన సూతసోముడున్ను, ఆర్జుమనిచే (శుతకీర్తియు, నకులునిచే సదా నీకుడును, సహదేపునిచే శ్రుత సేనుడున్ను జనించిరి. వీరుఅయిదుగురును (బౌపదేయులు.
- (13) సర్వ ఏప మహారథాః ఉద్యోగపర్వమున దుర్యోధనునకు భీష్ముడు, పాండప్రైస్వేస్తులో రథికులు, మహారథులు, అతిరథులు నెవరెవరని వివరించినపుడు చేకితానుని రథి కునిగమాత్రము సూచించియుండగా, దుర్యోధనుడు వానినిగూడ మహారథుడని చెప్పట (పస్తుతము దుర్యోధనునకు గలిగిన మనోవ్యాకులతచేతనే యని యెరుంగవలయును.

మహారథుడు మొదలగువారి లక్షణము లేవనగా:---

క్లో!! ఆక్మానం సారథిం చాశ్వకా రక్షన్ ఆక్షతమాయుదై:। యో యుధ్యత్వయులై ర్వీరై: స మహారథ ఉచ్చతే!!

తనను, సారథిని గుజ్జుములను శ్వతువులయొక్క అయుధములచే గాయపడక కాపాడుచు పదిజేలశూరులతో నెవడు యుద్దముచేయునో యతడే మహారధుడనబడును.

> ైక్ ఏకో దశనహ్మసాణి యోధయేద్యస్తు ధన్వినాం। శష్ట్ర కాష్ట్ర (పవీణశ్చ మహారడ ఇతి స్మృత: ॥

ఏ యొకడు విల్లును చేబట్టి డుంద్రముకేయుచున్న పదివేలయోధులనెదిరించి, యుద్ధము ఛేయుసామర్థ్యము, ఆయుధకాస్త్రమందు మిక్కిలి అభ్యాసము గళవాడో అతడే మహారథుడని చెప్పబడును, శ్లో అమితాన్యోధయేద్యస్తు సంబ్రహక్తో \_ తిరథస్తు సః । రథీత్యే కేన యో యుధ్యేత్ తన్న్న్యూనో ఒర్డరథోమతః ॥

అసంఖ్యాకులగు రథికులనెదిరించి యుద్ధముచేయు సామర్థ్యము, ఆయుధముల అభ్యా సము గలవాడు ఆశిరథుడనియు, ఒకేరథమునందుండి మజియొక రధమునందుండు తనతో సమానుడగు నొకనిని ఎదిరించి యుద్ధము చేయునతడు రథియనియు, అతనికి తగ్గిసవాడు అర్ధరధుడనియు చెప్పబడును.

> శ్లో అస్మాకం కు విశిష్టా యే కాన్నిబోధ ద్వికోత్తమ! నాయకా మమ పైన్యన్య సంజ్ఞార్థం కా[నృషీమి डें॥

పడిగి అస్మాకం - ఈ (1) - విశిష్టా: - యే - తాశా - నిబోధ - ద్విజో త్రమ! (2) ! నాయకా: - మమ - సైన్యన్య - నంజ్ఞార్థం - తాశా - జ్రువీమి - తే !!

టాహృజ్తిషా ! అయి**కే మనప<u>ళ</u>ము**న ద్విజో శ్రమ ! నాయకులు నాయకాః అస్మాకం తు (యొవరు గలరో) వారలసు (యే) శేషులు ಖ•ಿಷ್ಟೇ: a.a. సం**క్షా**ర్థం కే యెవరు గలరో గుద్తకాలకు රික er. ವಾರಲನ್ನು నిపోధ చె**ప్పచున్నా**సు, తెలిసికాసుడు. ကြည်ညာ మమ్సేన్యస్వ **నా** పైన్య**మున**కు

తా॥ బాహ్మణ్శేమ్మలైన ద్యోఖాబార్యా! అయితే మనపక్షమునగూడ శేమ్మలెవరో వారలను తెలిసికొనుడు. నాసైన్యమున సేనాధిపతులెవరో వార లను నేను గుర్తుకొంతకు తమకు చెప్పాడున్నాను.

- (1) 'ఈ' శబ్దికుయోగము, దుర్యోధనుడు తనకు పూర్వముగబిగిన అదైర్యమును కప్పిపుచ్చి రైర్యమును ఆశ్రయంప ప్రమత్నించుటను చూపుచున్నది.
- (2) ద్విజ్ త్రమ "ధిగ్చలం ఓ త్రియజలం బ్రహ్మ కేజ్ బలంబలం" ఓ త్రియబలము ప్రయోజనము లేనిది, బ్రహ్మ కేజ్ బలమేఖలము అనునట్లు తనుయొక్క బ్రహ్మ కేజ్ బలముచేతనే మీరు మమ్ము లను రఢించి శ్వశువులను జయించ వమర్థులుగరా? అట్లుండగా నేనెందుకు ఆరైర్య ప్రతిపలయునని దుర్యో ర్వమడు ఆచార్యుని క్లామించి ఉత్యాహ పరమచున్నాడు.
  - ৰূপী। ধ্যাৰ ক্ষিত্ৰৰ বিষ্ণুৰ বিষ্ণুৰ বিষ্ণুৰ ক্ষিত্ৰ কৰিছে।
    ভাষা ক্ষুত্ৰ ক্ষিত্ৰ ক্ষুত্ৰ ক্ষুত্ৰ ক্ষিত্ৰ ক্ষুত্ৰ ক্ষুত্ৰ ক্ষিত্ৰ ক্ষুত্ৰ ক্

పద్శ భవా $\mathbf{F}$  - భీష్ము: (1) - చ - కర్ణ: (3) - చ - కృహ: (3) - చ - నమితింజయ: ! అశ్వర్థామా (4) - వికర్ణ: (5) - చ - సౌమద త్రి: - జయద్రథ: (6)  $\mathbb{I}$ 

.. అన్యే - చ - బహమ: - శూరాః - మదర్థే - త్యక్తజీవితాః (7) నానాశన్ర్యవహరణాః - నర్వే - యుద్ధవిశారణాః ॥

(బ్రోణాదార్యులైన) మీరుసు బహవశ్భూరాణ రవాణా అనేక **భూరులు**ను నర్వే **వీమ్మ**క్స విమ్మలున్ను అందఱును కరుడును <u>ደ</u>ጀፈጋ మదరే నా కొఱకు ale grant కృపాబార్యులును కృవశ్చ ్రపాణమిచ్చుటకు వన్నద్దులను న**మి<del>తి</del>ంజ**యః యుద్దమున జయశాలియైన నానాశ న కొట్టుటకు సౌధనమైన వలు **ఆశ్వక్షా**మా • కృక్తామయు |వహరణా: విధములగు ఆయుద్రములు DERAT **విక**రుడును గలవారుమ సొమద శ్రిః సోమదత్తుని కుమారుడు భూరి యున్ల విశారదా: యుద్దమునందు మిక్కిలి అరి **్ ప్రదు**ను **కేరిన వారలుగ**ను #ಯ್ಯದ 🍑 🏽 జయ్మదథుడును (కిషంకి) (నిలబడి యున్నారు.) •న్యేచ మంయు

తాగ ద్వ్రాబార్యులైనకమరు, ఖీమ్మలు, కర్ణుడు, కృపాబార్యులు, యుద్ధమునందు జయశాలియైన అశ్వత్థామ, వికర్ణుడు, సోమదత్తుని కుమాంతుడు మార్మిశవుడు, జయ్మదథుడు, మంజియు అనేకశారులు, మీరందులు నాకొంజకు పాణమిచ్చుటకు సాహసించినవారలుగను, కొట్టుటకు సాధనమైన వలువిధము అగు ఆయుధములుగలవారలుగను భుద్ధమునందు ఆరిశేరినవారలుగను నిలువబడియున్నారు.

\*జయ్మదథః-దీనికి బదులుగా "తరైవచ" అనియొక పాఠము. దానికి "అవిధముగనే"యని అర్థము.

- (1) ఖీమ్మ: భయంకరమగు ప్రతమును గైకొనినవాడు. వీరు శంతనమహారాజునకు గంచాదేవి యందు నంభూతులు. వీరికి దేవ్రవతుడని ప్రధమనామము. వీరితండిగారు సత్యవతిని వివాహమాడ గోరినపుడు ఆమె యుదరమున జనించు పుత్తునికి పట్టముగట్టినయెడలనే సమ్మ ఇంతుననుటచే నా దేవ్రవతుడు దానినంగీకరించి తాను "పెండ్డియాడక (బహ్మ చారిగనే యుండి నర్గతిని పొందునటుల నపుడు ప్రతిజ్ఞచేసెను. ఈ భయంకరమగు ప్రతిజ్ఞను వినిన దేవతలు మొదలగువారు "వీరు ఖీమ్ములు" అని చెప్పగా అదిమొదలు వారు ఖీమ్ములని పేరువడసిరి. (భారతము ఆదిపర్వము 100-వ అధ్యాయము చూడుడు.)
- (2) కర్ణ: పాండవుల తల్లియైన కుంతీదేవి తనవివాహమునకు పూర్వము దూర్వానమహర్షికి జేసిన శుగ్రహమదే నతడు నంతసించి యామెతుపదేశించిన మండ్రతములతో నూర్యు సుద్దేశించిన మండ్రతముల నామె ఇపెంపగా నూర్యభగవానుని అనుగ్రహమున కుంతీదేవికితడు బుట్టినవాడు. ఇత డు జనించినపుడే కర్ణకుండఅకవడములతో బుట్టెను. ఇండ్రుడు తనిషుత్రుడైన అర్జునునకు అనుతాలత కల్పింప నుద్దేశించి బూహ్మణ వేషముధరితాహి ఈతని కర్ణకుండలములను కవడమును దానమడుగగా. వాటినికోసియు, చిరేపియు నిచ్చేను. ఇతవికి 'వసు పేమడి'నియు 'సూశవృత్తుత'నియు నామాంతరములునలవు. (భారతము ఆదిపర్వము 111-ప ఆధ్వాయము దూడుడు.)

- (3) కృషణ గౌతముని తపస్సునకు విఘ్నమొనర్పుటకు ఇంట్రుడు జాలవతియను అప్పరసను పంప, నామెను అతరుచూచి మనక్పాంచల్యము నొంద నతని రేతస్సు ఒకానొక రెల్లు పొదలో రెండుగాచెదరిపడగా దానినుండి యొకటి పురుషసంకానము, మతియొకటి స్ట్రీ సంతానమును వెంటనేగలిగెను. వేటయాడుటకై అచ్చటికి వచ్చియున్న శంతన మహారాజుయొక్క మం:తీ ఆ శిశువులను చూచి యొత్తుకొనివచ్చి రాజునకు సమర్పింపగా రాజు కృపతో వారలను కాపాడుటచే నా శిశువులకు 'కృపు'డనియు, 'కృపి'యనియు పేరువచ్చెను. ఈ కృపియను నామెనే (దోణాచార్యులు వివాహమాడెను. (భారతము ఆదిపర్వము 130 అధ్యాయము చూడుడు).
- (4) అశ్వత్థామా ఇతరు ద్రోణాచార్యుసకు కృపియందు జనించిన పుతుడు. ఈతరు జనించిన తోడనే దేవలోకమునందలి ఉచ్చెళ్ళువమువలె శబ్దించుటచే వీనిని 'అశ్వత్థామ'యని పిలువమని అశరీరవాక్కు పలిశెను. (భా, ఆ, ప, 131 అధ్యాయము చూడుడు).
- (5) వికర్ణ: ఇతడు దుర్యోధనుని తమ్ముడు.
- (6) జయ(దథ: ఇతడు సింధుదేశరాజు, దుర్యోధనుని సహోదరి దుశ్చలయొక్క భర్త.
- (7) త్యక్తజీవితా: నా కొఱకు ప్రాణములను పరిత్యజించుటకు సిద్ధముగనున్నవారలు.

ទুশী। అవర్యా మం తదస్యాకం బలం ఖీష్మాఖిరఓకం। పర్యా ప్రం క్విదమే తేషాం బలం ఖీమాఖిరఓ తమ్ ။ 10 పద॥ ఆపర్యాప్తం (1) - తత్ - అస్మాకం శ్రాబలం - వీష్మాభిరక్షితం । పర్యా ప్రం - ఈ - ఇదర్హ - ఏతేపాం - బలం - ఖీమాభిరఓ్హితమ్ ॥ 🕶 (పైచెప్పబడిన ళూరులతో వితేషాం వీరలయొక్క ¥5 కూడిన) ఇదం ఖలం తు ఈ సైన్యమైతే పర్యా ప్రం మిళముగనుండి (స్వల్పముగనుండి) మనయొక్క <del>હ</del>સેળ્ટ્ર ઇં૦ ఖమాఖిరఓ కం ఖమునిచేక (గదా!) కాపాడ ైున్యము ಖ೦೦ బడుచున్నది, అపర్యాప్తం అవరిమిక ముగనుండి వీమ్మనిచే బాగుగా రక్షింప ಶಿಷ್ಟಾರಿ**ತ್ರಿಕ** బడుచున్నది

తాజ పై జెప్పిన శారులతోగూడిన యా మన సైన్యము అపరిమితముగా నుండుటయేగాక (అది బలపరాక్రమము గరిగి, స్వేచ్ఛామరణవరము ఖడసి, అది, నూడ్పు ముద్దిగల) ఖీమ్మనిచే ఖాగుగా రఓంపబడియున్నది. పీరలయొక్క (పాండవులయొక్క) యా సైన్యమైతే మితమైనదియు (న్వల్పమైనదియు) అది చంచలముద్దిగల ఖీమునిచేతనే రఓంపబడియున్నది. (అవగా ఖీమ్మలు ఎవని చేశను జయింపరానివారు, తనకు ఇష్టమైనపుడు తన ప్రాణములను విడచు టకు వరము ఖడసీయున్నారు. మీరు తన పడ్డమున నుండునప్పడు తన ఇయ మునకు సందీయము తేడని డురోక్తడనువి యఖ్యపాయము.) ఈ క్లోకముచేత దుర్యోధనుడు తన సైన్యము పాండిప సైన్యమునకంటె మిక్కిలి పరా (కమము గలదియని చెప్పాచున్నాడని కొందలు వ్యాఖ్యాతలును, దానికి విరుద్ధముగా చెప్ప చున్నాడని మఱికొందలును తాత్పర్యమునుగొనిరి. వారువారు చేసియున్న యన్వయ్యకమమును వాటియర్థములును (కిందక నుబరచబడియున్నవి:——

ఆనందగిరికి ... (1) అస్మాకంఖలు ఇదమేకాదశసంఖ్యకామైహిణీపరిగణిత మపరి మితంబలం, భీమ్మేణచ ప్రసతమహామహిమ్నా సూక్ష్మబుద్ధినా సర్వతః రక్షితం పర్యాప్తం పరేషాం పరిభవే సమర్థం. ఏతేషాం పునః తక్ అల్పం సప్తసంఖ్యకామైహిణీపరిమితం బలం భీమేనచ చవలబుద్ధినా కుళలకావికలేన పరిపాలితం అపర్యాప్తం అస్మానభిభవితుమనమర్థమిత్యర్థః.

అనగా పదునొకండు అక్లౌహిణులతోగూడి యధికమైన మన యీ సైన్యము ప్రసిద్ధ మహామహిమగల, సూడ్మబుద్ధిగల ఫీస్మునిచే నన్నిప్రక్కల రక్షింపబడినదిగను, శ్రతువులను అవమానపరచుటలో (జయించుటలో) సామర్థ్యముగలదిగ నున్నది. ఏడు ఆక్హౌహిణులతోగూడిన అల్పమైన వీరలయొక్క (పాండవులయొక్క) సైన్యమైనచో చపల (నిలకడలేని) బుద్ధియు సామర్థ్య హీనతయు గల భీమునిచే రక్షింపబడినదిగను, మనలను అవమానవరచుటలో సామర్థ్యము లేనిదిగను ఉన్నది.

(2) తదిదమస్మాకం బలం భీమ్మాధిప్పితమపర్యాప్తం, అపరిమితం అధృష్య మక్షో భ్యం. ఏతేపాం ఈ పొండవావాం బలం భీమేనాభీరక్షితం పర్యాప్తం పరిమితం సోథుం శక్యమిత్యర్థు.

జటువంటి మనయొక్క బలము భిమ్మనిగ్రపధానునిస్తే గెలదిగను, ఒపరిమితమై ఎది రింప వీలులేనిదిగను, కలతపెట్టరానిదిగను ఉన్నది. ఈ పొండవుల సైన్యమన్నినే ధిమునిచే రక్షింపబడినదిగను మితముగను ఉన్నది. జయించవచ్చునని తాత్పర్యము.

మధునూదనికి — తత్ పాండవానాం బలు అపర్యాప్తం \* నాలం అస్మాక మస్మ భ్యం, కిర్మశం తక్, భీయ్మో ఒభిరట్టితో ఒస్మాభి: యమై యన్ని వృత్యర్థ మిత్యర్థ్ల. తత్ పాండవబలం భీమ్మాభిరట్టితం. ఇదం పునః అస్పదీయంబలం ఏతేపాం పొండవానాం పర్యాప్తం \* పరిభవే పమర్థం. భీమా ఒతిదుర్బలహృదయః రట్టితః యమై తదస్మాకంబలం భిమాభిరక్షితం. యస్మాత్ భీమా ఒత్యయోగ్య ఏపై తన్ని వృత్యర్థం లైః రట్టితః. తస్మాదస్మాకం న కించిదిపి భయకారణ మస్తీత్యభిప్రపాయః.

అ పొంకవుల మైవ్యము మనకు (మనలమజయింప) చాలినంఠలేదు. ఆ మైన్యమెట్టిదవ – మనవే, బాగుగా రక్షింపబడిన భిమ్మరు నాశకుడుగా గలిగినది. ఇదియే భీమ్మాభిలక్షితల అను ధాని భావము. ఈ మన మైవ్యమన్ననో యీ పాండవుల నవమానించులకు సమర్థముగనున్నది. మన మైన్యమెట్టిదనగా వారలదే (పాండవులచే) రక్షింపబడిన ఆతిదుర్భల హృదయుడగు భీముడు వాశ కుడుగ గతిగినది. ఇదియే బీమాభిరక్షితమమావి భావము. ఏ కారణముదే మిక్కిలి యయాగ్యు డైన ఫముడు ఈ మన మైన్యమును వాశముచేయుటకు పాండవులచే రక్షింకబడియున్నాడే ఆ కారణముచేల నునకు భయపడుంది. ఇప్పరిము హేతువులెడి. అని భా శంక రానంద : — అపర్యాప్తం యుద్దాయ యదనలమస్మాకం నీరు క్రేభ్య: భిన్నం తర్ భిమ్మాభిర క్షితం భీమ్మేణాభిత: శరీరవాక్ శస్త్రాన్నబలేన రక్షితం నత్ మమ జయసంపాదనాయ పర్యాప్తమేవ భవతి మహాపురుషా (శయఖలాత్, తేషాం పాండవానాంతు ఇదం పురో దృశ్య మానం బలం పర్యాప్తమపి భీమేనాభిర క్షితం సత్ అపర్యాప్తమేవ భవతి, హీనపురుషా (శయాదితి భావః.

పూర్వము చెప్పిన వారలకంటెను భిన్నమైన ఏ మన సైన్యము యుద్ధము కొఱకు మనకు చాలనిదిగ నున్నదో అది. శరీరవాక్ శస్త్రామ్రైబలములతో మహాపురుషులైన భీష్ములచే రక్షింప బడినదై మనకు జయమును సంపాదించుటలో సామర్థ్యము గలిగినదైయున్నది. ఈ యెదుట గను పడు పాండవ సైన్యమనగా చాలినంతయున్నను హీనపురుషుడైన భీమునిచే రక్షింపబడియుండుట చేత వారలకు జయమునిచ్చుటకు సామర్థ్యము లేనిదిగనున్నది.

ఖాష్యోత్కర్ల దీపీకా — తక్ పరేషాం బలమస్మాకం బలం సైన్యమభిభవితు మపర్యా ప్రమసమర్థం. యతో ఒస్మాకంబలం భీమ్మేణ (పథితమహిమ్నా ఒతిశారేణ రక్షితం. ఇదమస్యదీయంతు బలమేతేషాం సైన్యమభిభవితుం పర్యా ప్రం సమర్థం. యతః పరేషాంబలం భీమేన బాలేనాభిరక్షితమిత్యర్థః,

శ్రతువులయొక్క యా సైన్యము మన సైన్యమును అవమానపరుప సామర్థ్యములేనిదిగ నున్నది. ఏ కారణముదేత? అతి మహిమగల శూరులైన భీష్ములచే మన సైన్యము రక్షింపబడి యుండుటచేత, ఈ మన సైన్యమన్ననో వారల సైన్యమును అవమానపరుప చాలినంత సామర్థ్యము గలదిగనున్నది. ఏ కారణముచే ననగా? శ్రతువులయొక్క సైన్యము బాలుడైన భీమునిచే రక్షింపబడు చుండుటచేతనే.

(శి) తత్పరోక్షం సర్వం విషయీకర్హమశక్యమస్మాకం బలం భీమ్మే జచాభిరఓక మతో ఒపర్యాప్తం, పుర్యాప్తుం అభిభవితుం క్షోభయితుమశక్యం ఏతేపాం త్విదం పరిదృశ్యమానం పరిమితమితి యావత్. భీమేనచాభిరఓకమత: పర్యాప్తం, పర్యాప్తమభిభవితుం క్షోళయితుం సోథుంచ శక్యమిత్వర్హి.

మన సైస్యము కనులకందనిదిగను, భీస్ములచే రక్షింపబడియుండుటచే శ్రతువులచే నవమావపరుపు, కలత పెట్ట వీలులేనిది. వారలయొక్క యీ సైస్యము కనులకందునది, అనగా మితమైనది. భీమునిచే రక్షింపబడియుండుటచే సవమానపరుప వీలుగలది, కలత పెట్టదగినది అనగా జయింపదగినది.

(8) తశ్ తస్మాత్ అస్మాకమిదం బలమవర్యాత్రం పరి సమంతాదిత్రవైత: సర్వం మాత్రం న భవతి. కింతు స్వకియమేకు బహు. ఏశేషాంతు బలం పరి సమంతా దిత్రపైత: స్టాప్తం పత్యాత్తం. అత: అన్మత్రైన్యం మనో దత్వా యుద్ధం కరిష్యతీతి కృత్వా అస్మాకం ప్రాబల్యమితి భావ:

ఆ కారణమువలన ఈ మన గైన్యమంత్రయు యిత్తరులనుండి సంపాదింపబడినదికారు. మన సొంత గైన్యమే యుధ్రికముగ్ర మన్మధివి కాత్పర్యము. ఈ సాండవు గైన్యమన్ననో అనేకుల మండి సంపాదింపబడినది, అండువేత మన గైన్యము. మనసుంచి యుద్ధము చేయును కనుక మనకే పాబల్యమని భావమ్మం. త్రీధరిక — తక్ తథాభాతై ర్వీరైర్స్ క్షమపి, భీమ్మేణాభిరక్షి కమప్యస్మాకం బలం సైన్యమపర్యాప్తం. తైన్సహ యోద్ధుమనమర్థం భారి. ఇదంకు ఏతేపాం పొండవానాం బలం ఖీమే నాభిరక్షితం సక్ పర్యాప్తం సమర్థం భారి. భీమ్మస్య ఉభయపక్షపారిత్వాక్ ఆస్మద్భలం పొండవ సైన్యం బ్రతి అసమర్థం. భీమస్య ఏకపక్షపారిత్వాక్ ఏతద్భలం ఆస్మద్భలం బ్రతి సమర్థం భారి.

అటువంటి వీరులతో గూడినదైనను బీస్మునిచే రక్షింపబడియుండుటచే మన సైన్యము వారలతో యుద్ధముచేయ సామర్థ్యములేనిదిగ గనబడుచున్నది. ఈ పాండవసైన్యమన్న నో భీమునిచే రక్షింపబడియుండుటచే సామర్థ్యము గలదిగ శనబడుచున్నది. భీమ్ముడు ఉభయపక్ష పాతి యగు టచే మన సైన్యము పాండవసైన్యముమద్దేశించి సామర్థ్యము లేనిదిగను, భీముడు ఏశపక్ష పాతి యగుటచే వారల పైన్యము మన సైన్యముకన్న సామర్థ్యము గలదిగను గనపడుచున్నది.

(స్వకీయము) ఈ క్లోకముచే దుర్యోధనుడు చెప్పదలంచినదానిని స్పష్టపరచుటకు పలు విధముల నన్వయపరచి చెప్పియుండు మైగవిన కాత్పర్యముల కారతమ్యములను పర్యాలోచన చేయుటకు క్రిందకనఖరచిన విషయములు ముఖ్యముగ గమనింపధగినవిగ భావింతుము:--

- (1) ఈ యుద్ధారంభమున దుర్యోధనుడు తన సైన్యమును నిందించియు. శ(తుసైన్య ముల క్లాఘించియు తన పక్షముచేరినవారలను అధైర్యపరచినదిగ గ్రహించుల. అతడు పూర్వము చెప్పియున్న మాటలకు సంగతముగ కనబడదు.
- (3) పూర్వము ఉద్యోగపర్వమున పాండవుల అయించుట అసాధ్యమవియు, అందుచేత యుద్దము వలదనియు దుర్యోధనునకు ఇతరులు బుద్ధి చెప్పగా, అతడు తన హైన్యము అపరిమీతమైన దనియు, తాను కోరినపుడు తన మైంజముల వీడచుటకు పరముబడిసిన భీష్ములు తనకు సేనాధి పతిగనుండగా భయమేమనియు అదే యుద్యోగపర్వమున రథాతిరథులను చెప్పనపుడు ''మీరు సేనాధిపతిగ నుండునపుడు దేవలోకరాజ్యాధిపత్యమున్ను లభించుటలో సందియములేదు'' అనియు పలికియుహ్మాడు.
- ` (8) భీమ్మలను ఎవ్వరు జయించలేరనియు పరశురాములుగూడ వారితో యుద్ధము చేసి జయింపలేక పోయిరనియు తెలిసి దుర్యోధనుడు భీమ్మని మ్రాజల్యమును ఆనేక మ్రాజేతులు నెళ్లిచెప్పియున్నాడు.
- (4) మతియు ఈ భగవద్గీకాపర్వారంభమున, యుద్ధారంభదినమున యుద్ధముకొంకు సైన్యమును పరుసపరచమని దుర్యోధనుడు దుక్కాననునిగూర్చి దీవికి కొంచేముపూర్వము చెప్పి నపుడు "ఈ యుద్ధమున మనము చేయవలసిన ముఖ్యమైన పని భీమ్మలను గాపాడులతప్పు మతి యొకటిలేదు. వారిని గాపాడినయెడల వారు పొండవులు మొదలగు వారలను చంపివేయుదురు. కావున మన సైన్యమువారందరు శిఖండి భీమ్మవియొద్దకు సమీపించకుండువటుల రడ్డించకులయు" పని పలికియున్నాడు. ఇప్పడును ఆవిధముగనే యితడు 11-వ క్లోకమున "కావున మీరండలు భీమ్మలనే రడ్డింతు"రని చెప్పచున్నాడు.
- (5) అదియుగాక ముందు రాజ్ పు ఖీష్మ పర్వము 51-ప ఆధ్యాయమున రెండపరోజు యుద్దము ప్రారంభమగుటతు పూర్వము బ్రోణుడు కృష్యడు మొదలగుజారలపడ్డకు దుర్యోధనుడు పోయి "మీరొక్కొకరు ఒంటరిగనే పాండవులను వారం హైన్యముతో చంప్రశమర్వలు. అట్టుండగ మీరందలు, భీమ్మలు నొకటిగ చేరినపుడు మీపరాశ్రమమును చెప్పవలయుజా?" అని యిజే

11

శ్లోకమును,ఇవే వాక్యములను చెప్పి భీమ్మలనందలు రఓించవలయునని చెప్పియున్నాడు. అచ్చోట ఈ శ్లోకముచేత తన్నైన్యమును దుర్యోధనుడు శ్లాఘించిచెప్పెనని (గహించవలయునేగాని వేరు విధముగా నర్జము చేయుట కవకాశములేకున్నది.

- (1) పర్యా ప్తం పరి 🛨 ఆప్ = పొందుచున్నది. దీనిచే కోరిక పూ ర్హియగుచున్నది. అనగా చాలినది యనియొక అర్థము. 'పర్యా ప్తం' అనుదానికి ఎల్లకు లోబడినది. అనగా మితమైన దని మతియొక యర్థము వ్యాఖ్యతలు చేసియున్నారు. అపర్యా ప్రమను పదమునకు ఈ అర్థ ప్రయోగము "జగక్య పర్యా ప్రసహ స్థానునా" అని మాఘము 1-వ సర్గము 27-వ క్లోకమున చెప్పబడియుండుటను చూడుడు.
- (2) భీష్మపదమునందు భీమపదము యెట్లు అణగినదో అట్లే పరాక్షమమునందును భీష్మునియందు భీముడు అణగినవాడుగ<sub>ి</sub>గహింపుడు.

## శ్లో॥ \*అయునేషు చ నర్వేషు యథాఖాగమవస్థ్రీంకాः। ఖీషృమేవాఖిరక్షంతు ఖవంతః నర్వ ప్రవ హి ॥

పద॥ అయనేమ – చ – సర్వేమ – యథాభాగం – అవస్థి**ణాः**। ఖీష్మం – ఏమ – అఖిరక్షంతు – భవ<u>న</u>ः – సర్వే – ఏమ - హి॥

కావుననే హి వారివారి చోట యథాభాగం భవ నః మీరు అవస్థితాః ఉన్నవారై న**్వేవి**వ అందఱుస్సు వివ్మ మేవ **వీమ్మ** నే న**ే**స్త్రమ నమ నములైన **⇒⊉ర ≰ం**శు అన్ని బ్రక్కల కాపాడవల అయనేమ చ (సేనలో చ్రవేశించు) మార్గ యును ములయందును

\*అయనేమతు, అని యొక పాఠము.

(స్వకియము) భీమ్మలు తనమైన్యముమ రఓంచువారు. వారు ఎవ్వనిచేతను జయించ రానివారు, వారుండుటచే జయమునకు నండేహములేదని పూర్వక్లో కమున దుర్యోధనుడు చెప్పినటుల చెప్పియుండగా ఈ క్లో కమునందు భీమ్మని నండరు కాపాడుడు అని చెప్పుట సంగతమాయనగా ఈ భగపర్లీతాపర్వారంభమువ 15-వ అధ్యాయమున దుర్యోధమడే యాకారణమును చెప్పి యున్నాడు. అదియేమనగా, పాండవుల ప్రక్షమువందున్న శిఖండియనునతడు పూర్వము కాశీరాజు పుట్టి అంబయైయుండి యామెకు భీమ్మనివిఫిమయమన గల్గిగిన వైశమ్మముతే నతనిని చంపుటకే తమముచేని (దుపదరాజునకు నంజానముగ ఖుట్టినపుడు ప్రేరాపమునజనించి. తదనంతరమొక యుక్తుని సహాయముచేత పుడుపూవము నందివవాడు. ఇతడు స్త్రీధూపముగ పూర్వమున్న కారణముచే నితని పై బాణసందానమును, వీనిని చంపుట్రులు, చేయనని భీమ్మతు (పలిజ్ఞ చేసి

యున్నాడు. భీమ్మలను ఎవరును యుద్ధముచేసి చంపవీలులేనందున ఈ శిఖండినిగొని వారిని జంపనుద్దేశించి అర్జునుడు శిఖండిని స్వయముగనే జాగ్రశితో కాపాడి యుంచుకొనియున్నాడు. ఇట్టి శిఖండి భీమ్మని సమీపించినయెడల వారు అతని నెదిరించక యుందురు. అప్పడు వారి నాతడు సులభముగ పడగొట్టును గావున ఆశిఖండి భీమ్మలను సమీపించకుండునటులను, కొట్ట కుండునటులను రక్షించుటకొఱకు దుర్యోధనుడు తన్మాన్యమునకు ఈ క్లోకముచే నాజ్ఞాపించు చున్నాడు. భీమ్మనికొన్ని శిఖండికొగు ద్వేషమెట్టిదనియు, శిఖండి (పథమము స్త్రీగనుండి మాతిన వృత్తాంతమును భారతము ఉద్యోగపర్యాంతర్గతమగు అంటోపాఖ్యానపర్వమున జూడుడు.

## శ్లో⊪ తన్య నంజనయు౯ా మార్ఘం కుడుపృద్ధః పీశామమాః। సింహనాదం వినదో{జైసైః శ౦ఖం దధౌ బైకావవా౯ా ⊪ 12

పద⊪ తస్య - సంజనయన్ - హర్హం - కురువృద్ధః - పితామహః । సింహనాదం - వినర్య - ఉచ్చైః - శంఖం - దధ్మా - బ్రతాపవా౯ (1) క

| <b>్రప</b> తాపవా <del>కా</del> | మిక్కిలి కిర్మిడసినవారును | సంజ <b>నయ</b> ా | కలుగ తేయుచు                  |
|--------------------------------|---------------------------|-----------------|------------------------------|
| కురువృద్ధః                     | కురువంశ న్ములలో వయోవృ     | ⇔మైეః           | ಗಳ್ಳಿದನ                      |
| •                              | <b>ట్టలునగు</b>           | సింహజాదం        | <b>సింహధ్వనివంత నా</b> దమును |
| పితామహః                        | తాత (విమ్మలు) గారు        | ఖనద్య           | ಡೆದ                          |
| <b>త</b> న్య                   | 🕶 నికి (దుర్యోధనునికి)    | € ospo          | <b>క</b> ంఖమును              |
| హార్హం                         | ఉక్పాహమును                | దర్మా           | ఊడెను.                       |

తాంఖ మిక్కిలెక్ రైఖడన్**నవారును,** కురువంశ **మందున్న** వారలలో వ**య**ను బెల్లి కాత వరునగల ఖీష్ములు ఆ దుర్యోధనునకు ఉంద్పాహము గలుగునటుల పెద్దరగు సింహధ్వనివంటి శబ్దమునుబేసి శంఖమును ఊదెను.

(1) స్థుతాపవాగా — అనునధి పరశురాముడు మొదలగువారలకు యుద్ధముచేసి జయింపవీలులేని భీమ్మనియొక్క కిర్రిని మాచించుచున్నది.

(స్వకీయము) భీమ్మడు దుర్యోధనున కుర్భాహమును కలుగజేయుటకు కంఖర్భావము జే సెననునది, పూర్వము అతనికి మనోదౌర్పల్యము గరిగియుండెనని సూచించును. మతీయు దుర్యోధ నాదులకును పొండవులకును భీమ్మడు పిఠామహ బాంధవ్యము గరిగియున్నను అతడు అధర్మిస్టు డైన తుర్యోథనుని పక్షమున జేరి అతనికి సంతోషమును గలుగజేయుట ఆతని ద్రవ్యమును అన్న మును ఫోందియుండుటచేత నతనికి తినదేహమును అర్పించుట తనక రైవ్యమ నిభిమ్మడు తలుచి యుద్ధము చేసినదిగ జాపుదున్నది. ఆయితే ధీమ్మడు పాండవులక్షేమమును ఎల్లవుడు మనసుచే గోరువాడు.

త్లోకి తతకృంఖాశ్చ భేర్యశ్చ వజబావక గోముఖా: ! సహమైవాళ్యహవ్యంత న శబ్దన్నుములోఒళవత్ జ జరగ్ తర: - శరిగో - చ - భేర్య: - చ - పణవ ఆనక గోముఖా: ! ా సహాహి - ఏమ - అభ్యహాశ్యంత - న: - శబ్ద: - తముల: - అతవత్ గి

18

14

| <b>६</b> ६ः     | దానికి తర్వాత (ఫీమ్మడు             | సహ <b>్షావ</b>      | వెంటనే             |
|-----------------|------------------------------------|---------------------|--------------------|
|                 | శంఖధ్వానముచేసినకర్వాక              | అభ్యహస్యంత          | ్రమోగింప ఖడెను     |
| <b>శ</b> ంభుశ్చ | శ ంఖములును                         | <b>સ્તર ક્ષ્ટા</b>  | ఆ శ బ్రము          |
| <b>ఫేర్యశ్ప</b> | <b>ఫే</b> రులును                   | తుముల <del>్క</del> | అంశట వ్యాపించినదిగ |
| పణవానకగోముఖా:   | కొప్పెటలు: పలకలు, ఊదు<br>కొముులును | అభవత్               | ఆయెను.             |

తా (ఖీమ్మడు శంఖద్వానముచేసిన) పిదవ కౌరవ సైన్యముననున్న తదిశరులచే శంఖములు, ఖేరులు, తెప్పెటలు, వలకలు, ఊడుకొమ్ములు వెన్వెం టనే మొగింవబడెను. ఆ శబ్దము అంతటను వ్యాపించెను.

పద॥ తఈ: – శ్వేతై: – హయై: – యుక్తే – మహతి (1\ – స్వందనే – స్టీతౌ । మాధవ: (2) – పొండవ: (3) – చ – ఏప (4) – దివ్యా (5) – శంభౌ (6) – (పదధ్మశు: ॥

| <b>४</b> ४:      | త <b>్వా</b> త              | <b>మాధవ:</b> | లమ్మీపరియైన కృష్ణపరమాత్మ   |
|------------------|-----------------------------|--------------|----------------------------|
| శ్వేత్రేణ హయ్రాణ | తెల్లనిగు <b>జ్జు</b> ములతో |              | యును                       |
| ಯುತ್ತ            | గూడిన "                     | పాండవ్రైవ    | పాండుపుత్రుడైన అర్జునుడును |
| మహారి            | గొక్పడైన                    | - "          | (ఏకమై)                     |
| న్యందనే          | రథమునండు                    | దివ్యా       | చేవత్వమును బడసిన           |
| స్ట్రీతా         | <b>ఉ</b> న్న                | శంఖా         | - శ్రంఖములను               |
| ·                |                             | [వదధ్య తు    | గట్టిగ ఊదిరి.              |

తాంగి దాని తర్వాత తెల్లని గుఱ్ఱములుగట్టిన మహ త్తరమైన రథమున నున్నవారై లష్మ్మీపరియైన కృష్ణస్వామియు అర్జునుడును ఏకీభవించి (ఒకే నమయమున) దేవత్వముపొందిన శంఖములను గట్టిగ నూదిరి.

(1) మహాతి స్పందనే - సోమునివద్దనుండి వరుణుడు ఈ రథము మొదలగునవియు, గాండిపమను ధనుస్పును సంపాదించెను పీటిని అగ్ని దేవుడు భాండవవన దహనకాలమున పరుణుని నుండి తీసి అర్జునునకు ఇచ్చెను. రేవతలచేనైనను ఇవి విరుచులకును నాళనముచేయుల కును వీలులేనివి, ఈ రథమునకు ఎల్లప్పుడును మిక్కిలి తెల్లనైనట్టియు మనోవేగముగలిగి నట్టియు గంధర్వాంశ సంభాతములైన గుఱ్ఱములు జోడింపబడియుండును. ఈ రథము సూర్యతేజస్పుగలది. ఇవే గుఱ్ఱములుగల, ఈ రచముననుండియే శ్రీ కృష్ణపరమాత్మయు, నర్జుమడును దేవతలతో యుద్ధముబేసి జయించి ఖాండవవనమును దహించిరి. ఇవి కావలనినముడు స్మరణ మాత్రము చేతనే పద్చునట్టివి. ఆ రథమును, ఆ మాధవుడును, ఆ అర్జునుడుసువేరి యిబ్బడు యుద్ధమునకు పచ్చిరవగా జయమునకు సందియము సందియము సందారా? శ్రీ కృష్ణమైతుండిన చేటని జయిమని సంబయుడు సూచించుదున్నాడు.

- (3) మాధవః ఛాందోగ్యో పనిషత్తునందలి మధువిద్యయను వేధళాగముచేత పొగడబడిన వాడగుటచే మాధవుడనియు, మా = లఓ్మికి, ధవః = పతి (భ ర్త) లఓ్మి పతియగుటచే మాధవుడనియు, మౌనము, ధ్యానము, యోగము వీటినిగలిగినవాడగుటచే మాధవు డనియు పేరువచ్చెను. పాండప్రైస్యమున ప్రతమముగ మాధవుడు శంఖధ్వానము జేనెనని చెప్పట, అఠనే ప్రధానుడు, తదితరులు నిమిత్తమాత్రులను దానిని సూచించు చున్నది. ఇతడు లఓ్మి పతియగుటచే నింతపరకు కౌరవపడ్లముననుండిన రాజ్యలఓ్మిని శంఖధ్వానముచేసే ఆకర్షి ంచుకొనెను అని చానిని పంజయుడు సూచించుడున్నాడు.
- (3) పాండప: అనునది అర్జునునిమాత్రము గుర్హించునదిగ ఏల గ్రహించవలయుననగా -''పాండవానాంధనంజయః''అనిముందు చెప్పలో వ్యవకారము వీరిద్దరు నరనారాయణావ తారభూతులు. ఒకేరథమున నొకే యాననముననుండి మాధవుని సదావీడని పాండవు డర్జునుడే.
- (4) ఏప అనునది యీ రెండు శంఖధ్వానములును వెప్పేరుగి వినబడక రెండును ఒకేకాలమున నొకే ధ్వనిగ నుండెననియు, మాధవుని మ్రాథమమున చెప్పటిచే ప్రాపాల్యము వానిశంఖ ధ్వానమునకే యనియు సంజయుడె శ్రీ చెప్పుచున్నాడు.
- (5) శంఖం దు:ఖమును శమనముచేయుటచే, (లేక) దుష్టులను శాంతపరచుటచే లేక సుఖమును గలుగజేయుటచే శంఖమనిపేరం.
- (6) [పదర్మతు: దీనిచే, నేకమై మాధవుడును అర్జునుడును జేసిన శంఖధ్వానము అధికమైన శబ్దముతో వేరుధ్వనులను అణగగొట్టి యధికముగ (మోగెననునది గుర్తింపబడుచుస్పడి-

శ్లో పాంచజన్యం హృష్కికేశో దేవదత్తం ధనంజయం: జాండ్రం దధ్మా మహాశంఖం ఖీమకర్మా వృకోదర: జ 15

్లు అనంతవిజయం రాజా కుంతీప్పుతో యుధిష్ట్రిలు నకులస్పహదేవశ్చ సుఘోషమణిపుష్పకా జ 16

పర# పాంచజన్యం (1) - హృషీకేశః (2) - దేవదత్తం - ధనుజయః (3) ! పౌండం - దధ్మె - మహాశంఖం - భీమశర్మా (4) - పృకోదరః ॥ ,, అనంతవీజయం - రాజా (5) - మంతీపుత్రః - యుధిషీరః ! నకులః - సహదేవః - చ - సుహోషమణిపుష్మకౌ ॥

try to the హృష్ కేశ్రవైన కృష్ణభరమాత్మ పౌలక్షర arold with పాంచజన్యం పాందజన్వమను శంఖమును పెద్ద శంఖమును మవళంబం (దధ్మా) (ఊదను) దర్శా **ఉ**ందను ధనంజయః THE" **₩**35 డేవకశమను శంఖమును దేవదకం వంకీడేవి వృత్యుత్తవ మందీపుత్రక (84) (ఊడెమ) యుధిష్టిరుడు (భర్మ వృశుడు) ಯುತ್ತಿದ್ದರೇ **వీమక ర్మా** ళయంకరమైన (నడకగల) అనంశవిజయం అనంశవిజయమను శంఖమును హ్మాపారముగల్ (దథ్మా) (ఊడను) **వృకో**దరః **ఏ**మ్ సీముగు Militar **పకులుడును** 

సహదేవశ్భ సహదేవుడున్ను

సుఘోష సుఘోషమను శంఖమును, (దర్మతు:) (ఊదిరి.)

మణివుచ్చుకా మణివుచ్చకచును శంఖమును

తాజ హృషీకేశుడైన శ్రీకృష్ణస్వామి పాఇ్చజన్యమను శంఖమును (ఊదెను) అర్జునుడు దేవదక్రమను శంఖమును (ఊదెను). భయంకరమైన వ్యాపారముగల ఖీమసేనుడు పౌండ్రమను గొవ్పదైన శంఖము నూదెను. రాజైన కుంతీపుతుడగ యుధిషీరుడు (భర్మరాజు) అనంతవిజయమను శంఖ మును (ఊదెను). నకులుడు సుఘోషమను శంఖమును, సహదేపుడు మణి పుష్పకమను శంఖమును (ఊదిరి).

- (1) పాఇ్చాజన్యం కృష్ణ పరమాత్మ, తన గురుపుతుని నవహరించుకొనిపోయిన పఇ్చజనుతను రాక్ష సుని కడుపునుచీల్చి వాని యెముకలనుండి గ్రామంచుటచే నీ శంఖము పాఇ్చజన్య మను పేరుబడనెను.
- (2) హృషీ కేశ: హృషీక = ఇంద్రియములకు, ఈశ: = (సా శ్రీ గనుండులచే) యజమానుడైన శ్రే (తజ్ఞుడుగనుండులచే హృషీ కేశుడనియు, ఇంద్రియములను స్వాధీనముగ నుంచుకొని వాటిని విషయములయందు (పేరేపించుచన్న పరమాత్మయగులచే హృషీ కేశుడనియు, సూర్యచంద్ర రూపములుగనున్న భగవంతుడు ఆ సూర్యచందులయొక్క కేశములు (వెండుకలు) అని జెప్పబడిన కిరణములచేత జగత్తునకు జాగ్రత్సుమమ్హ్హవస్థలచే సంతోషము గలుగజేయుటవలన హృషీ కేశుడనియు పేరునొందెను.
- (3) ధనంజయః రాజసూయ యాగమునై అనేకరాజులనుజయించి ధనమును సంపాదించిన వాడగుటచేత ధనజ్ఞయుడు, లేక ధనమునందు ఆశలేనివాడగుటచేతను ధనంజయుడని పేరుబడ సెను.
- (4) వృకోదరు అన్నిటిని భస్మముజేయు ''వృక'' మనునగ్నిని ఉదరమున గలవాడు. లేక తోడేలు ఉదరమువంటి ఉదరము గలవాడు.
- (5) రాజా యుధిప్పిరుడు (ధర్మరాజు) రాజవదవియందిపుడు లేనప్పటికిన్ని అతనిని రాజని చెప్పట, ముందీతడు రాజ్యాధిపత్యమున నిశ్చయముగ నొందలో పురున్నాడని సూచించు చున్న ది.

(స్వకీయము) ఈ క్లోకములలో మొదట శ్రీ కృష్ణపరమాత్ముని శంఖము, దానికి తరువాత అర్జునుని శంఖము, పిదప భీమునిశంఖము, ఈ విధముగ జెప్పటచే పూర్వము జెప్పిన శంఖధ్వానమున వెనుకజెప్పిన శంఖముయొక్క ధ్వని ఇమిడినదిగ గ్రహింపుడు.

> శ్లో కాశ్యశ్ృ వరమేష్యానశ్మిఖండ్ చ మహారథ:। ధృడ్హడ్యుమ్నా విరాటశృ సౌత్యకిశ్చావరాజిత:॥ 17

> ,, ట్రామడేయాళ్ళ సర్వశ: వృథిమ్మతే! సాంఖ్యశ్రమమాశాహాము: శంఖాన్లయ్మ: వృథక్పృథక్ జ 18

19

పదIII = [CI] = CI] =

ఓ ధృతరాష్ట్ర మహారాణా ! హేప్పథిపీపతే ! డ్రావడేయాళ్ళ ್ಷಪ್**ಪದಿ**ಯುಕ್ಕ್ಕ ಕುಮಾರುಲುಬ್ಬ **ವರಮೆ**ಷ್ಪಾನಃ శేషమైన ధనున్నుగల మహాబాయం డుజులము గలవాడెన ક.ક્.ક્.ર્યું కాశీరాజున్ను సాభ్యక్ష నుర్మన కుమారుడైన అభిమన్ను డున్ను మహారథ: మహారథుడైన <del>శిఖండియనునకడున్ను</del> <del>Ppo</del>d්ර (ವಿಕೆ) (\$5¢c) ధృష్టద్యమ్న ధృష్టమ్యమ్నుడున్ను అందలుగ చేరి **ন্ত**্ৰে విరాటదేశ రాజున్ను బృథక్ స్థక్ (ಪ್ರಾರ್ಥಿತಿ) ವೆಶ್ವೇಶನಿ విరాటక్స ಅವರಾಖಿತಃ అపజయమొందనివాడెన र्०काल ಕ ಎಬಹುಲಾ సాత్యకశ్చ సాత్యకియను వాడున్ను చథ్ము: ఊదిరి. [దువద : [దు**ప**దరాజున్ను

తాంగి ఓ ధృశరాష్ట్ర మహారాజా! ైశేష్టమైన ధనున్పుగల కాశీ రాజును, మహారథుడైన శిఖండియును, ధృష్టమ్యమ్ముడున్ను, విరాజరాజున్ను అపజయ మొందని వాడైన సాత్యకియు, బ్రాపదమహారాజున్ను, బ్రాపదికుమారులున్ను, భాజ వలముగల అఖిమన్యుడున్ను వీరందఱునుచేరి వెవ్వేరైన వారి వారి శంఖ ముల నూడిరి.

- (1) శిఖండి ముఖముస మీసములులేనివాడు ''శిఖండంశ్మ్మకు కూస్యేతా''. ఇతడు బిష్కుని చంపుటకొఱకే తపస్సుజేసి జనించి మొదట ఆడుదిగనుండి తరువాత పురుపత్ప మొందినవానినిగూర్చి ఈ అధ్యాయము 11 వ శ్లోకము క్రింద టెప్పణిలో చూడుడు.
- (2) ధృష్టద్యమ్మ: ఎవనిచేతను ఎదిరింప ఏటలేనివాడు. జనించినపుడే రత్మహారము మొదలాన వాటితో బుట్టినవాడు, ట్రోణాచార్యుని చంపుటకొఱకే, ట్రుపదుడు యజ్ఞముచేయగా జనించినవాడు.
- (8) పృథివీపతే ధృతరాష్ట్రుడు ఈ సంగతులను వినగ వినగ, నిట్టూర్ఫువిడుచుటను సంజయుడు చూచి ''పృథివీ'' భూమి యెట్లు అన్నిటిని సహించుకొనుచున్న హె అటులనే మీడున్ను అన్నిదుఃఖములను సహించుకొనవలయునని ధృతరాష్ట్రునకు సూచించుచున్నాడు. లేక భూమియంతయు ఏలుచున్న ఇప్పడున్న మీ పదవి ఇంతటితో ముగిసినటని సూచించుచున్నదిగను (గహింపవచ్చును.

#### \*\*\*\*\*

శ్లో । స ఘోషో ధార్తరాష్ట్రాణాం హృదయావి వ్యదారయంలో । నఖశృ వృథిపింబైవ శుములో వ్యమనాదయుజా ॥

పది! సః - ఘోషః - ధార్తరాష్ట్రాణాం - హృదయాని - వ్యదారయక్ ! నభః - చ - పృథివీం - చ - ఏవ - తుములః - వ్యమవాదయః ॥

తుములు అంతట వ్యాపించిన పృతివీంద **భూమి**ని న:-యోష:-వీవ ఆశ్వమే వ్యవినాచయన్ <mark>పతిర్వనుడు నటుల. చేయు</mark> నిర్వా, ఆకా మ.పి. దువృై

20

ధా ర్థరాష్ట్రాణాం

ధృతరాష్ట్రుని చేరినవారి యొక్క హృదయాని వ్యదారయ**త్**  హృదయములను చీల్చెను.

తాం॥ అంతట వ్యాపించిన యా (శంఖ) శబ్దమే ఆకాశమును, **భూమిని** [పతిధ్వనినిచ్చునటులజేసి ధృతరాష్ట్రని జేరినవారల హృదయములను బీ<mark>ల</mark>ొను.

(స్వకీయము) ఈ శ్లోకమున సంజయుడు, ధృతరాష్ట్రని జేరినవారల హృదయమును. మాధవుడు చేసిన శంఖధ్వానము చీల్చెనని జెప్పటకు భావమేమన ఇప్పడే వారెల్లరు ఈ శంఖ ధ్వానముచే చంపబడినవారలైయుద్ధమున దెబ్బతగిలి పడువరకు జీవచ్ఛవములుగ నిలబడిరి అనునదే. ఎందువలనననగా ముందు రాబోవు 11 వ అధ్యాయము 33 వ శ్లోకమున ''మయైవైతేని హతా: పూర్వమేవ = నాచేతనే వీరలు ముందుగనే చంపబడియున్నారు'' అని భగవంతుడు పలికియున్నాడు. అట్లు ముందుగనే చంపియున్నాననుట ఈ శ్లోకమున జెప్పచున్న శంఖధ్వనిచే హృదయము చీలెనని జెప్పటలోని అంతర్భావమని ఊహింపవలసీయున్నది.

ఐతే ఈ 15-18 శ్లో కములలో ననేకులు శంఖధ్వానముజేసినదిగ జెప్పఁబడియుండుటచే ఈ 19-వ శ్లో కమున "సః, ఘోషః" అనునది భగవంతుని శంఖధ్వనినిమాత్రము గుర్తించునదిగ నెట్లు భావింతుమనగ ఆ 15-18 శ్లో కముల యంతమున జెప్పియున్నట్లు భగవంతుని శంఖ ధ్వనిలో మిగత యంతయు లోబడినదిగ గ్రహింపవలెను. మరియు 14 వ శ్లో కమున "ట్రదధ్మతు! = గట్టిగనూదిరి" అనిచెప్పియుండుట పైజెప్పిన తాత్పర్యము నాదరించునదిగ తోచుచున్నది.

> శ్లోం⊪ అథ వ్యవస్థికాం౯ దృష్ట్వా ధార్తరాష్ట్రాం౯ కపిధ్వజం: [వవృ కే శ స్త్రనంపాశే ధనురుద్యమ్య పాండవ: ॥

,, హృషీకేశం తదా వాక్యమ్దమాహ మహీపతే!

పది! అథ - వ్యవస్థీతాకా - దృష్ట్వా - ధార్తరాష్ట్రాకా - కపిధ్వజు (1) ! (పపృత్తే - శన్రసంపాతే - ధను: - ఉద్యమ్య - పాండవ: !! హృషీ.కేశం - తదా - వాక్యం - ఇదం - ఆహ - మహీపతే !!

మొదలు పెట్టగా హే మహ్మీ కే ಮ್ರತ್ತೆ ఓ ధృతరాష్ట్రమహారాణా ! ధనున్నును **₩**¥ **తరువాత** థనుః పైకతుక్కాని ర పిధ్వజ: ఉద్యమ్య వానరథ్యజు 3ైన హృషీ కేశం పాండుపుతుడైన అభ్యస్థుడు కృష్ణపరమాత్మను (గూర్చి) పొండవః వ్యవస్థితాజా యుద్దముజేయ సిద్ధముగనున్న ಕ್ಷದಾ ఆప్పడు భ్యతామ్మాని జేరినబారలను -ఈ మాటను စာ ညီတရွာမှနာ ఇదం వార్యం పలుకుచున్నాడు. ద్వహ్హే ఆహ శ<u>్వ</u>నంపా**శ** ಆಯುಧ ಮ್ರಮಾಗಕಾಲಮು

తాజ ఓ ధృశరాష్ట్రమహారాజా! కరువాక వానరధ్వజాడైన అర్జునుడు యుద్ధము జేయుటకు సిద్ధముగనున్న దుర్యోధనాదులనుజాబి అయుధ్భవయోగ కాలము మొదలు పెట్టిన (నమీపించిన)ప్పడు, ధనున్పు నెత్తుగనెత్తుకాని త్రీకృష్ణపరమాశ్మనుగూర్పి ఈ (కింద బెప్పటోవు) మాటను జెప్పటన్నాడు. (1) క పిధ్వజః - భీమ సేనుని ప్రార్థనమీద హనుమంతుడు యుద్ధమున పాండవులను జయము గలుగుట్ల కొల్లునుని రదమునందలి ధ్వజమున నిల్బెయుండునట్లు పరమిచ్చిన ప్రకార ముగ, ఇప్పడు నిల్బియుండుటచే వానరధ్వజుడని చెప్పబడినది. (భారతము, అరణ్య పర్వమున 161 వ అధ్యాయమునందు భీముడు మందారపుప్పము దెచ్చుచున్న కథను జాడుడు.)

(స్వకీయము) హనుమంతుడు ఆర్జునుని రభధ్వజమునందుండుటయందలి గూఢార్డమే మస శ్రీరామునివద్ద నుండినలక్ష్మియగు సీతాదేవి నపహరించిన రావణుని ఇతడు హతమొనర్చి మరల శ్రీరామునివద్ద చేర్చినట్లు, పాండవుల రాజ్యలక్ష్మి నపహరించుకొనిన దుర్యాధనాదులనుజంపి పాండ వులకు మరలరాజ్యలక్ష్మిని జేర్పుట నిశ్చయమనుదానిని సూచించుచున్నది.

### అర్జన ఉవాచ:

శ్లో సేనయోరుళయోర్మధ్యే రథం స్థాపయ మేఒడ్యుత జ 21 యావదేతాన్ని రీమేఒహం యోద్ధు కామానవస్థితాకా : కైర్మయా సహ యోద్ధవ్యమస్మీకా రణసముద్యమే జ 22

పద్జి సేనయో: - ఉభయో: - మధ్యే - రథం - స్థాపయ - మే - అచ్చత (1) ,, యావత్ - ఏతాకా - నిరీజే.(2) - ఆహం - యోద్రుకామకా - ఆవస్థితాకా! ై: - మయా - సహ(3) - యోద్దవ్యం - అస్మికా - రణసముద్యమే!!

అర్జునః ఉవాచ అర్జునుడు జెప్పినది యుద్ధము జేయవాను అద్యుతుడైన ఓకృష్ణా హే అచ్యుత! ఎవరిచే 3: ఉభయోకేసనయోక రెండు సేనలయొక్క నాతోగూడ (ఎదికుది) మయానహ యోద్లవ్యం మధ్యమున యున్లము జేయవరిన ನ್ಯಾಯುಕ್ಕ మే (88) (පහ, කිහිම) యాద్దుకామాకా యుద్దముతేయ కోరికగల ४**५**० స్టాపయ ವಾರತ తన్నికా అవస్థిరా⊭ా (ఇద్చట) నిలబడియున్న రణనముద్యమే యుద్దారంఖమున వీరాజా ఈ జనులను నాచేక మయా ఎవరితోగూడ (ఎదిరించి) చూ**డబోవు**డన్నాను, యావ్యురీషే కెఃనహ

తాగ అర్జునుడు చెప్పినది - అమ్యతుడవైన ఓ కృష్ణా! రెండు సేనల మధ్య నా రథమును నిలుపుము. ఈ యుద్ధారంభమున నే నెవరితోగాడ (ఎదిరించి) యుద్ధముజేయవలయును, ఎవరు నాంతో (ఎదిరించి) యుద్ధముజేయుడురు అను దీనినెఱుంగుట కొఱకు, యుద్ధముజేయకోరిక గలవారలై (ఇచ్చట) నిలుండి యున్న ఈ జనులను నేను జాడబోపుచున్నాను.

(1) అచ్వుత:- నాళములేనివాడు, స్వరూప సామర్థ్యమునకు నాళములేనివాడు. దేశకాలవస్తువుల యందు వికారములేనివాడు. లేక తవస్థానమునుండి చెలించనివాడగుటచే అచ్యుతు తనియు (గహించవచ్చును.

23

- (2) నిరీశ్లే అనువది వర్తమానకాలము (జరుగుచున్న కాలము) ఐనను "యావత్పురానిపాఠ యోర్లట్" అనువ్యాకరణ సూత్రానుసారముగ 'యావన్ని రీశ్లే.' అని వచ్చినప్పడు, చూడబోవుచున్నా నను భవిష్యత్కాలమును (రాబోవుకాలమును) చూపుచున్నది.
- (3) సహ ఈశబ్దమును, "మయాసహ= నాతోకూడ" "కైఃసహ= ఎవరితోకూడ" అను ఈరెండు పదములతోచేర్చి అన్వయపరచి "నేను ఎవరినెదిరించి యుద్ధము జేయవలయును, ఎవరు నాతోగూడ నెదిరించి యుద్ధముజేయవలెను" అనివ్యాఖ్యాతలు ఆర్థముజేసియున్నారు.

స్వకీయము ఈ 213-22-వ క్లోకములరెంటినీ ఆనందగిరి మధుసూదనులను వ్యాఖ్యాతలు ఒకటిగచేర్చి అన్వయపరచి యున్నారు. పదములయర్థమంతయునొక్కటే. ఐతే"యాపత్" అనుదానికి మాత్రము ఏట్రదేశమనియు, లేక ఎంతకాలముపఅకనీయు, అర్థముచేసియున్నారు. తాత్పర్యమేమన ఈయుద్ధారంభమునందు ఎపరితో యుద్ధము చేయవలయునని తెలిసికొనుటనై ఇచ్చట నిలబడియున్న ఈజసులను నేను ''యావన్సీ రీవే. = ఎంతవరకు చూచెదను లేక ఎచ్చోటనుండి జూచెదను, తాపత్ =ఆకాలమువఅకు లేక అచ్చోట నారథమును నిలబెట్టుము'' అనునది.

శంకరానందుడు, శ్రీధరుడు, వీరిద్ధరు ఈ రెండు శ్లోకములతో 23-వ శ్లోకముసుజేర్చి అన్వయపరచియుండుటను జూడుడు.

(స్వకీయము) అర్మునుడు తనస్థితిఁదప్పి అహంకారముచేత సర్వలోకనియన్తమైన భగ వంతుని ఈవిధముగ నాజ్ఞాపించుట ఏమి విపరీతము. ఇతనిమాటలచే నతనికి కోపముగలుగకుండు టకు ''అచ్యుత'' అనియు జెప్పుచున్నాడు.

> శ్లో॥ యొక్స్య మానానవేషేఒహం య ఏతేఒత్ర సమాగతాః। థార్తారాష్ట్రస్య డుర్భుద్ధేర్యుడ్ధే బ్రీయిబికీర్షవః॥

పద॥ యోత్య్మమానా 🖛 - అవేశ్లే - అహం - యే - ఏతే - అత్ర - సమాగణాః॥ ధార్హ రాష్ట్రన్య - దుర్పుర్డేః - యుద్దే - బ్రియచికీర్హవః॥

చేరియున్నారో చెడ్డు బుద్దిగల నమాగ**రా:** దుర్పుడ్డే: వారను ధృతరాష్ట్రని వుత్రుడు ਰਾਵਾ ధా ర్హరాష్ట్రన్య (කැහුමු) රාක්ර්ක්ර්න් దుర్యోధనునకు యోశ్స్యమానా౯ బోవుచున్న వారలుగ యుద్ధమునందు ಯುದ್ದೆ ුඛ්රාකාක බ්රාග්රන වූ ప్రముద్దికర్హవః అహం మాచుచున్నాను. (ఎరుగు **●**3€ వీ ఈ జనులు ಯ ಏಕ చున్నాను) ఇచ్చట ۵ĺQ

తాంగ దుర్పుడ్డిగల ధృశరాష్ట్రని పృత్తైన డుర్యోధమనికి, యుద్ధమున ప్రియమును చేయంగోరినవారలై, యే ఈం జనులు ఇచ్చట చేరియున్నారో వార లను, (బానికొంతకై యుద్ధమువేయంలోపు వారలుగ) నేను చూచుచున్నాను.

(స్వకీయము) అర్జునుడు ఈ క్లోకముచే జెప్పివదియు, ముందు శిశివ క్లోకమువేజెప్పినదియు నేమనగా–ఈ యుద్ధారంభమున నేనెవరికో యుద్ధముజేయవలెను, వన్నెదిలించి యుద్ధముచేయబోవు వారెవరు? అనియి.ద్రముజేయుట కై పచ్చియున్న వీరిని నేనుజూడబోవుచున్నాను. దానికై రెండు సేనలమధ్య నారధమునునిలబెట్టుమని ముందుక్లోకమున జెప్పిముగించెను. ఐతే వీరెల్లరును '''యోద్దు కామా౯ - అనునదెట్లు? నీకు దుర్యోధనుడుఁ దప్ప వీరోధులు లేరేయనగా, ఇచ్చట దుర్యోధనుని పక్షమున వచ్చియున్న రాజులు నాయెడవారలకుగల విరోధముచే నాతో యుద్ధముజేయబోవువారు కారు. దుర్యోధనుని నిర్బంధముమీద యుద్ధమున వానికిష్టమైనదేదియో దానిని జేయుటకై ఇచ్చటకు వచ్చియుండుటచే వారలు నన్నైదిరించి యుద్ధముజేయబోవు వారలుగ నేనెరుుగుచున్నాను'' అని ఈశ్లోకమున జెప్పుచున్నాడని తాత్పర్యము.

#### సంజయ ఉవాచ:---

శ్లో။ ఏవముక్తో హృషీకేశో గుడాకేశేన ఖారత: సేనయోరుభయోర్మధ్యే స్థాపయుక్వా రథో త్రమమ్ జ 24

,, ఖ్మ్మదోణ్యముఖతన్పర్వేషాం చ మహిమ్తికాం: ఉవాద పార్థ పశ్రైకాన్ నమవేకాన్ కురూనిత్ జ 25

పద။ ఏపం - ఉక్త: - హృషీకేశ: (1) - గుడాకేశేన( $\hat{\mathbf{3}}$ ) - భారత ( $\hat{\mathbf{3}}$ ) ! సేనయో: - ఉభయో: - మధ్యే - స్థాపయిత్వా - రథోత్తమమ్మ్

... భీష్మ (దోణ[పముఖత:(≰) - సర్వేషాం - చ - మహీఈౖతాం। ఉవాచ - పార్థ(ర్) - పశ్య - వితాకా - సమవేతాన్ - కురూకా(ర్) - ఇతి≇

నంజయుడు చెప్పినది నర్వేషాం మహ్మీ -అందరురాజులకు నెదురుగను సంజయ ఉవాచ భృతరాష్ట్రుడా! రలో క్రమం నిద్దమజయించిన అర్జమనిచేత స్వాదయికా ఈ విధముగా హే భారత **కాం** (బ్రాముఖే) । ్రశేషమైన రథముసు స్తాపయిత్వా **గుడా కేశే**స ್ಲಿ ಪ್ರಾಥೆ ఓ అర్జునుడా ! వీవం హే పార్డ **ಬೆರಿಯು**ನ್ನು ው¥ ፣ నమవేరా 🖝 చెప్పబడిన హృష్ కోశ్ క కృష్ణపరమాత్మ వీరాశాకురూశా ఈ కొరవులను ఉళ్ళాణ సీనయోకి రెండు సీనలయొక్క ಪಕ್ಕ చాడును **మధ్య**ను ఇతి ఉవాచ ಜ್ಗೆದ್ಡ ಡಿ● బీమ్మడో ఆడ్రముఖర: బీమ్మడోణుల కెడురుగను

## సంజయుడు చెప్పినది:—

కాగ ళరకవంశమున ఉదయించిన ధృకరాష్ట్రుడా! విడ్డను జయించిన వాడైన అర్జునునిచే ఈ విధముగ జెప్పణడిన కృష్ణవరమాత్మ, యురు సీనల మధ్య ఫీష్మ బ్లోజులకొడుదుగను, రాజులందరి కొడుదుగను, శేష్మమైన రథ మును నిలువవెట్టి "ఓ అర్జునుడా! చేరియున్న ఈ కౌరవులను చూడుము" అని చెప్పెను.

- (1) హృష్టీకేశః ఈ పదమునకర్జమును పూర్వపు 15-ప శ్లోకము టిప్పడిలో జాడుడు.
- (2) గుడాకేళ: గుడాకేశుతు అనగా నిగ్రమ జయించినవాడు. లేక దర్శమైన కేళములుగలవాడు.

- (3) భారత అనగా భరతుని పంశమున బుట్టినవాడు. భరతుడనురాజు దుష్యంత మహారాజునకు శకుంతలయందు జనించినవాడు. కణ్యమహర్షి చే పోషింపబడిన శకుంతలయను నామెను, పనమునకు వేటాడుటకై పచ్చిన దుష్యంతుడు, పై కణ్వాశ్మమమన జూచి వారు లేనప్పడు ఆమెను గాంధర్వ వివాహము జేసికొనిన నమయమున, ఈ భరతుని నామె గర్భమున ధరించెను. భరతుడు జన్మించిన తరువాత కణ్వమహర్షి, ఆబిడ్డతో శకుంతలను దుష్యంత మహారాజు నొద్దకు పంపించగా వారల నా దుష్యంతుడు తన బిడ్డగను భార్యగ నంగీకరించక పోవుటచే నామె అతిదు:ఖమునుపొందియుండగా, ఆకాశవాణి దుష్యంతునకు ''ఈ బిడ్డ నీకుమారుడే'' యనిచెప్పి యాదరించుటచే నాబిడ్డకు భరతుడని పేరువచ్చెను, ఈ భరతుడు మిక్కిలి కీర్తితో ధర్మరాజ్య పరిపాలనముజేసిన నిమిత్తముగ నితని వంశపరంపర భరతవంశమని ప్రసిద్ధిపొందెను.
- (4) ద్రోణః ద్రోణమనునది కమండలమువంటి యొక కాష్ఠపాత్రము. భరద్వాజ మహర్షియొక్క రేతస్సు మనోవికారముచే వెలువడగా దాని నొక కాష్ట్రకొయ్య) పాత్రముననుంచెను. దానినుండి వీరు గలిగినవారగుటచే వీరికి ద్రోణుడని పేరు.
- (5) పార్థ కుంతిపేరు పృథ. ఆమె పుత్రుడు పార్టుడు. పార్థయనిచెప్పటచే స్త్రీ సహజమైన శోక మోహములను అర్జునుడు పొందబోపునదిగ భగవంతుడు సూచించుచున్నాడు.
- (6) కురూ౯ అని అర్జునుని వంశమును గుర్తించి చెప్పట యతనికి బంధుశోక మోహములు గలుగబోవుచున్న పనుదానిని ముందుగనే తెలుపుచున్నది.

(స్వకీయము) ఈ బంధువులనుచూచి అర్జునుడిప్పడు శోకమోహములను నిశ్చయముగ నొందబోపుచున్నాడని ఎరింగ అతని ఇష్టములకన్నింటికిని మొదటనదీనమై నడుచుచున్న సర్వలోకశరణ్యుడైన ఆభగవంతుడు భక్తునికొఱకు ఏమిజేమడు! ఆటులనే వెనుక శోకమోహ సముద్రమున బడుచున్న అర్జుసుని దానినుండి తరింపజేయుట్లై ఆత్మతక్త్వమును అతని కుపదేశించుటకు సమయమును జూచియున్న భగవంతునికి భక్తులయందు ఆహా! ఎట్టి వాత్సల్యము! అర్జునునిభాగ్యమే భాగ్యము! అతను జన్మించిన ఈ భరతకులముజేసిన పుణ్యమే పుణ్యము! అని నంజయుడు తనలోనే ఆనందపడినవాడై ''ఓభారత'' యని ధృతరాష్ట్రునిజూచి చెప్పుచున్నాడు.

శ్లో: త[తావశ్యత్ స్థితాజా పార్థ: పిత్మనథ పితామవార్: ఆబార్యాజా మాతులాకా |ఖాతౄకా పు[తాకా పా[తాకా సఖీం న్రాథా : 26 శ్వేశురాజా నుహృదశైృవ సేనయోరభయారపి :

పడి! త(త – అపశ్యత్ – స్థితాకా – పార్థ: – పిత్యకా – అథ – పితామహాకా ! ఆచార్యాకా – మాతులాకా – భాతృశా – పుణాకా – పోణాకా – సఖీకా – తథా!! శ్వశురాకా – సుహ్మాడు – చ – ఏవ – సేనయో: – ఉభయో: – అపి !

 అథ
 దానికి (కృష్ణవరమాత్మ
 స్టికాకా
 ఉన్న

 జెప్పినజానికి) శరవాత
 పిశ్వాకా
 పిశ్వవర్గముంచు

 పార్థక
 అర్జనుడు
 పిశామహాకా
 కాశ వర్గమువార్థాసున్ను

 శ్రత
 అద్భాత
 అదార్యక్
 గురువులనుమ్మ

| మాశులా౯    | మేనమామలను             | <b>ఉఖ్</b> యో స్పేసమోర <b>ఏ</b> | ఇరుప్ డ్లోనినల యంచును |
|------------|-----------------------|---------------------------------|-----------------------|
| reale      | నహోదరులన <u>ు</u>     | ₹ <b>∖</b> ₩₩₩                  | మామలను                |
| వుతాక్టా   | పుత్రులను             | సుహృదశ్చైవ                      | [వర్మిపమోజిసముగు ఎమ   |
| ਕਾਿਭਾਵ     | మనుమలను               | • •                             | రుమాడగి స్టేహికుండు   |
| నఖ్౯       | స్పే <b>హితు</b> లను  | అవశ్వత్                         | చూచెన్న               |
| <b>४</b> क | ജ്യലപ്പ്<br>സ്കൂലപ്പ് | •                               |                       |

తాంగి అట్లు కృష్ణపరమాత్మ చెప్పిన తరువాత అర్జునుడు అచ్చటనున్న (భూర్మిళ వస్పువంటి) పితృఖాంధవ్యముగలవారిని, (భీమ్మనివంటి) పితా మహత్వము గలవారిని, (దోణాబార్యులవంటి) గురువులను, (శల్యునివంటి) మేనమాన బంధుత్వముగలవారిని, (దుర్యోధనునివంటి) నహోదరత్వముగలవారిని, (దుర్యోధనుని) కుమారుడు లక్ష్మణుడువంటి) పుత్రత్వముగలవారిని, (అశ్వథ్ధా మవంటి స్నేహితులను, అట్లనే యురుపక్ష సేనలలోనున్న (ట్రుపచరాజువంటి) కూతుళ్లనిట్బిన మామగార్లను ప్రయోజనము నొందవచ్చునని తలంపుతో స్నేహిము జేయువారివలే నుండని వారలైన (కృతవర్మవంటి) స్నేహితులను జూచెను.

శ్లో॥ కారా సమీక్ష్య న కొంతేయ: నర్వారా బంధూనవస్థీకారా ॥ కృపయా వరయావిష్టో విషిదచ్చిదమ్మవిత్ ।

.....

27

పద॥ తాన్ - సమీక్ష్య - ను - కొంతేయు: - సర్వాకా - బంధూకా - ఆవస్థీతాకా ! కృపయా - పరయా - ఆవిష్ట: - విమీదకా - ఇదం - ఆబ్రవీత్ ॥

| ನಃಕಾಂ <b>ತೆಯಃ</b> | కుంతీవు[తుడైన 🛎 అరునుడు | కృవయా            | రృవచేశ, మాచాముచేశ         |
|-------------------|-------------------------|------------------|---------------------------|
| అవస్థికాకా        | నిలబడియున్న             | ఆభిష             | (పరేశించబడిన భాడుగను      |
| ਰਾਵ               | •                       | బస్టీద <b>న్</b> | వ్యవస్థ మిందినవాడుగను     |
| సర్వాకా           | అందరు                   | ఇచం              | షీషం (ముందు <b>రాహాపు</b> |
| బయాక్టా           | <b>బంధువులను</b>        |                  |                           |
| నమీ <u>ళ</u> ్య   | బాగుగచూచి               | මාන්ජ            | వాక్యమును)                |
| <b>పరయా</b>       | విల <u>ళ</u> ్లుమైన     |                  | చెప్పెను                  |

తాః కుంతీపు తడైన అలర్జునుడు యుద్ధభూమియందు విలబడియున్న యా బంధుపు లెల్లరిని బాగుగ చూచి విలక్ష ణమైనకృవ, అనగా మోహముందిన వాడుగను, దుఃఖముజెందినవాడుగను అయి, ముందు చెప్పబోపు వాకృమును పళికెను.

(స్వకీయము) ఈ క్లోకములలో అర్జునురు ఆ సేనలోనున్న పితలు, పిఠామహులు, గురువులు మొదలైన ఇంధువులెల్లరిని ఖాగుగ చూచెనన్నందున, ఇంతవరకు వారలను జాతక, ఇప్పడేచూచెనని ఉద్దముకాదు. ఇంతవరకు శ్వతువులుగ భావించిన వీరలను ఇప్పడు ళోగమోహ ముల నొందుంచే తనబంధువులనే ఛావసగల జ్ఞాఫ్తినొండిసివాడై చూచెనని తాల్చన్యము. అర్జునునకు ఇప్పుడు గలిగియున్న కృప లోక (పసిద్ధమైన కృపగారు. విలక్షణమైన కృప. అతడు కృపయని తలంచుచున్నాడేగాని అది వా స్తవమైన కృపగారు. మజేమన మోహమే.

ముందు రాబోవు 2-వ అధ్యాయము 2-3 శ్లోకములలో భగవంతుడు ''ఈ కశ్మలము'' నిన్నెట్లు పొందెననియు ''ఈ కైబ్యము" నొందకుమనియు జెప్పియుండుట ననుసరించి అర్జునున కిప్పడు గలిగిన మనోభావము ఇట్టిదని ఊహింపవచ్చును. పైశ్లోకముల టిప్పణిని జూడుడు.

**~~~~~** 

అరున ఉవాచ:---

జ్లో « దృష్ట్వేమంన్వజనం కృష్ణ యుయుత్పం నమువస్థితం «

సీద<u>సె</u> మమ గా<sub>.</sub>తాణి ముఖంచ పరిళుష్యతి। వేవథుశృ శరీరే మే రో**మహర్షశృ జా**యంతే ॥

గాండివం |నంనశే వాస్తాంక్ శ్వైకైృవ వరిదహ్యాంశే। న చశక్షిమృవస్థాంశుం |భమతీవ చమే మనః ॥ కి

29

30

పద ${\mathbb R}$  దృష్ట్వా - ఇమం - స్వజనం - కృష్ణ (1) - యుయుత్సం - సముపస్టితం  ${\mathbb R}$  సీద ${\mathbb Q}$  - మమ - గాత్రాణి - ముఖం - చ - పరిశుష్యతి  ${\mathbb R}$  పేపథుః - చ - శరీరే - మే - రోమహర్షః - చ - జాయతే  ${\mathbb R}$ 

గాండీవం - స్రంసతే - హస్తాత్ - త్వక్ - చ - ఏప - పరిదహ్యతే। న - చ - శక్నామి - అవస్థాతుం - స్థమతి - ఇవ - చ - మే - మను॥

అర్జునుడు చెప్పినది వేపథుశ్చ •ర్జునఉవాచ రోమహర్షశ్చ హే కృష్ణ ! ఓ కృమ్మడా ! గగుర్పాటున్ను కలుగుచున్నది ఖాయతే 🗋 యుద్ధముజేయ గోరిసట్టియు యుయుత్పుం గాండీవమను నాథనున్ను చేరినిలబడియున్నట్టియు గాండివం సము**చ**స్తితం హస్తాత్ చేతినుండి ఈ బంధువులను ఇమంస్వజనం ్రసంస కే **కా**రుచున్నది దృష్ట్వా చూది (నిలిచియున్న) క్వైవ దేహముమీది తోలును **పరిద**హ్య తే శపించుచున్నది (మండు ನ್ಯಾಯುತ್ತು మమ చున్నది) అవయనములు ಗ್ರಾಶಾಣಿ పడిపావుచున్నవి అపస్థాతుం నిలిచియుండుటకు సిద చ శ కిలేనివాడుగనున్నాను నశ క్నోమి ముఖంచ నాయొక్క ఎండిపోవుచున్నది పరిశుష్వతి మే మనన్ను మనః మే ನ್ ಯುಕ್ಕ భమశీవచ భ్రమనొందుచున్నట్లున్నది. ¥88 దేహ-మునందు

తా అర్జునుడు (కృష్ణపరమాశ్మను గురించి) చెప్పినది - ఓ కృష్ణా ! యుద్ధము జేయుగోరికతో చేరినిలబడియున్న ఈ బంధుపులనుజూచి నాయవ యవములు క్రుంగిపోవుచున్నవి. నోరు ఎండిపోవుచున్నది. నా దేహమున వణకున్ను, గగుర్పాటున్ను గలుగుచున్నవి. గాండిపేము చేశినుండి జారు చున్నది. దేహముమీద చర్మము మండుచున్నది. రథమున నిలబడుటకు శక్తి లేనివానిగనున్నాను. నా మనస్స్ముభమనొందినదివలె నున్నది.

(1) కృష్ణా - కృష్ = భూమి, న - సుఖము. భూస్వరూపముగను, సుఖస్వరూపముగ నుండుటచే కృష్ణుడనియు, నీరుగొన్న మేఘమువంటి నల్లని దేహముగలవాడగుటచే కృష్ణుడనియు పేరు. లేక దైత్యులను సంహరించువాడగుటచే కృష్ణుడనియు జెప్పవచ్చును.

(స్వకీయము) ఈ శ్లోకములలో అర్జునుడు తనకుగలిగినట్లు జెప్పినవన్నియు శోకము యొక్క గుర్తులు. అతనిగాండీవము చేతినుండిజారుట, అతడు తన స్వధర్మమునువిడచి చారుచున్నా డనుదానిని మాచించుచున్నది.

శ్లో॥ నిమిత్తాని చ వశ్యామి వివరీకాని కేశవ। న చ ్<sup>శే</sup>యో~నువశ్యామి మా<mark>శ్వ స్వజనమామా</mark>వే॥

31

,, న కాండే బిజయం కృష్ణ న చ రాజ్యం సుఖాని చ। కిం నో రాజ్యేన గోవింద కిం ళోగై ర్జీవితోన వా ॥

33

పద⊪ నిమిత్తాని - చ - పశ్యామి - విపరీతాని - కేశవ (1)। న - చ - (శేయ: - అను - పశ్యామి - హత్యా - స్పజనం - ఆహవే॥

.. న. - కాండే - విజయం - కృష్ణ (2) - న - చ - రాజ్యం - సుఖాని - చ। కిం - నః - రాజ్యేన - గోవింద (3) - కిం - ఛోగైః - జీవిచేన - చా #

| హే కేశవ !<br>వివరీతాని నిమిత్తాని చ | ఓ <b>కే</b> శ పుడా !<br>ఆపశ కునములను | రాజ్మం చ<br>నూంషే | రాజ్యముసుగాని<br>నేను కోరుటలేదు |
|-------------------------------------|--------------------------------------|-------------------|---------------------------------|
| పశ్యామి                             | చూచచున్నాను                          | మఖాని జ           | నులము.నున్న                     |
| అహవే                                | యుద్ధమునందు                          |                   | <b>్రోరుఓలేదు</b>               |
| న్వజనం                              | సౌంత ఖంధ్ర జనులను                    |                   | & Naolian!                      |
| హత్వా                               | చంపి                                 | న:                | మాకు                            |
| ఆను                                 | పినక                                 | రాజ్మేన           | రాజ్యముచేశ                      |
| ్రేయశ్స                             | (దానిచే) ౖశేయస్సును                  | \$o               | సమ ? (మయోజనము)                  |
| న పక్యామి                           | నేను చూచుటలేదు                       | రోచె:             | భోగములచేశగాని                   |
| హేశృష్ణ!                            | ఓ కృష్ణాడా !                         | <u>೩</u> ಎ ಕೆನಫ್  | (స్టాగ్రామండుటచేక గ్రాని        |
| విజయం                               | జయమునుగాని                           | <b>\$</b> o       | ఏడు (మరిపాజనమా?)                |

తాక ఓ కేశవా! అవశకునములనున్ను చూచుచున్నాను. యుద్ధమున సొంకుంధువులను చంపి వెనుక (దానిచేనెట్టి) గొవ్పతనమును (పురుషార్థ మును) నేను జాచుటలేదు. ఓ కృష్ణా! జయమునుగాని, రాజ్యమునుగాని, ముఖ ములనుగాని, నేను కోరుటలేదు. ఓగోవిందా! మాకురాజ్యముచేతగాని, ఫోగముల చేతగాని, బతికియుండుటచేతగాని, ఏమి ప్రయోజనము?

- (1) కేశమ అందమైన వెంటుక లు గలవాడగుటచే కేశవుడనియు, కేశియను అసురుని జంపినందున కేశవుడనియు, కః = బ్రహ్మ = అః = విష్ణువు, ఈశః = రుద్రుడు, ఈ ముఫ్వురును పః స్వాధీనముననుంచి యున్న వాడగుటచే కేశవుడనియు, కః = బ్రహ్మ, ఈశః = రుద్రుడు, వీరలను (సృష్ట్యాదికార్యములయందు) మ్రవర్తించియుండునటుల (పేరేపించు వాడగుటచే కేశవుడనియు జెప్పవచ్చును.
  - . లేక "క్లేశమః క్లేశనాశాయ" అనునది పురాణ్మసిద్ధమైనదిగాన క్లేశమునునివృత్తిజేయు వాడు కాపున నా క్లేశమును నివృత్తిజేయుమని అర్జనుడు చెప్పనదిగను జెప్పవచ్చును.
- (2) కృష్ణ భక్తులశోకమును కర్షించువాడు అనగా నాశముచేయువాడు. కావున నా శోకమును నివ్వరించుము. లేక "సర్వం కరోతీతి కృష్ణ?" అన్నిటిని జేయువాడగుటచే వామోహ మునకును కారణము నీవేయను విపరీతజ్ఞానముతో జెప్పినదిగను జెప్పవచ్చును. మోహ మనునది జీవుని మనోభావములచే జీవుడు సృష్టించుకొనునది. (తానుగ నేర్భరచు కొనునది.) (తాటినిచూచి సర్పమని బ్రాంతిపొందినట్లు ఇది ఈశ్వరుని సృష్టిగాడు. ఈ మోహమునకు జీవుడే ఉత్తరవాది, ఏలన వివేకముచే 'పాముగాడు, తాడు' అను జ్ఞానముపచ్చినపిమ్ముట మోహము నివ ర్తించుచున్నది. దానిని ఈశ్వరునియందు ఆరో పించుట మోహలక్షణమని గ్రహింపుడు.
- (3) గోవింద పరాహరూపమె శ్రై నీటిలో మునిగియుండిన, గో = భూమిని, ఏంద = పొందిన వాడు (అనగా బయటబెట్టినవాడు) అగుటచే గోవిందుడనియు, లేక "గాం + ఏంద 8 = వేదవాణిం (పాప్నోతి" వేదము నొందినవాడు గావున గోవిందుడనియు, లేక గాం ధేనుం + ఏంద8 = గోవులనొందినవాడు అనగా స్వాధీనముచేసికొనినవాడు కావున గోవిందుడనియు పేరు. జీవులకు గోవులనియు పేరు.

\*\*\*\*

శ్లో။ యేషామధ్రే కాండ్రీ రాజ్యం ఖోగాం సుఖాని చ త ఇమేఒవస్థికా యుద్ధే [పాణాం <u>న్యక్</u>షా ధనాని చ॥

38

,, ఆదార్యా: పితర: మ[కా\_న్హథైవ చ పికామహా:। మాతులాశృక్షశురా: పా[కా: స్యాలాన్ఫంబంధిన న్హథా॥

34

పద॥ యేషాం - అరే - కాండ్రీతం - నో - రాజ్యం - భోగాః - సుఖాని - చ। తే - ఇమే - అవస్థీతాః - యుద్ధే - (పాణాకా - త్యక్తాన్ల - ధనాని - చ॥ ఆచార్యాః - పితరః - పు[తాః - తథా - ఏప - చ - పితామహః। మాతులాః - శృశురాః - పా[తాః - స్యాలాః - సంబంధినః తథా ॥

యేషాంఆర్థే కాండ్రి కాని ఎవ్వరికొఱకు కోరబడ ఎవరికొఱకు **ಹುಪಾ**ಂತ್ಡ್ దగినవో మాకు న: అటువంటి రాజ్యము ರಾಜ್ಯಂ గురువులు ಅಭಾರ್ಥ್ವಾ కోరబడ తగినదో 501 50 పితర: **క**ండ్రులు భోగములున్ను (నుఖసౌధన ವ್<sup>8</sup>ಗ್∗ వృతులు 2184 విషయములున్ను ) ಆಟುಲನೆ ಕ್ಷತ್ರವ ಚ సుజములున్ను ను**ాని**వ

| పిఠామహాః   | <b>కా</b> తలు | ಇಮೆ            | వీరిలరును                  |
|------------|---------------|----------------|----------------------------|
| మాతులాః    | మేనమామలు      | वेश्स्प्रक     | పాణములనున్ను               |
| శ్వశురాః   | మామలు         | రనాని చ        | <b>ధనము</b> లనున్ను        |
| BJ. B.:    | మనుమలు        | క్షా           | విడిది (విడుచుటకు సిద్ధమై) |
| Sycas      | బావ మరదులు    | ్యాన్స<br>యువే | యుద్దరంగముమీద              |
| <b>४</b> क | ఆటులనే        | అవసితాః        | నిలుడియున్నారు.            |
| నంబంధిన:   | సంబంధులు      |                |                            |
|            |               |                |                            |

తాజ ఎవరికొఱకు మాబే రాజ్యమున్ను, భోగములున్ను, (సుఖసాధన విషయములున్ను) దానిబే గలుగు సుఖములున్ను కోరడగినవో, అట్టి గురువులు, తండ్రులు, పుత్రులు, అటులనే కాతలు, మేనమామలు, మామలు, మనుమలు, బావమరదులు అటులనే నంబంధులు, వీరెల్లరును ప్రాణములను, సామ్ములను, విడిది (విడువసాహసించి) యుద్ధభామిమీద నిలబడియున్నారు.

\*\*\*\*

శ్లో॥ పీరాన్న హంతుమిబ్బామి ఘ్నర్ఓపీ మధునూదన। అపి కైరోక్యరాజ్యన్య హేరో: కిం ను మహికృరే ॥

85

పద॥ ఏతాకా - న - హంతుం - ఇచ్చామి - ఘ్నతః - ఆపి - మధునూడన (1) i అపి - త్రైలోక్యరాజ్యస్య - హేతోః - కిం ను - మహీకృతే #

హి మరునుందన ఓకృష్ణా ! హీతోరవీ నిమిత్తముచేశను ప్లూలోఒపి (నన్ను) పంపువారుగనున్నను హమ్తం పంపులకు పితాకా పీరలను నేద్చామి నేను గోరుటలేదు డై9లోక్య రాజ్యన్య మూడులోకముల రాజ్యాధి మహీకృశే భూమికొత్తాడ్డి పత్యముయుక్క కింను ఏమి?

తాజ ఓ మధునూదనుడా ! -ఈ దుర్యోధనాదులు, నన్ను జంపువారుగ నున్నను ప్రలను మూడులోకముల రాజ్యాధిపత్యముకొఱకైనను నేను చంవ గోరుటలేదు. -ఈభూమికొఱకు చెప్పనదేమి? అనగా -ఈయల్పమైన రాజ్యము కొఱకయ్యే వారల నేను జంపగోరెదనా? కోరను అని శాశృర్యము.

(1) మధుసూదన - మధువను నసురుని జంపినవాడుగాన ఈ పేరు బడ సెను.

శ్లో బిమాత్య థార్తాప్ప్రాన్న: కా మీతిస్ప్యాజ్ఞనార్లన : పావమేవా[శయోదస్మాజా హత్రైకానాతకాయిన: #

į

పద‼ నిహత్య - ధార్థరాష్ట్రాకా - మ - కా - (పీతి: - స్వాత్ - జనార్ధన (1)! పాపం - ఏమ (2) - ఆ(శయేత్ - అస్మాకా - హత్వా - ఏతాకా - ఆతతాయిన: - (3) క

| హే జనార్గన        | ఓ జనార్థనుడా !                  | ఏతా∎       | పీరలను       |
|-------------------|---------------------------------|------------|--------------|
| భా ర్థరాష్ట్రా    | <b>ధృత</b> రాష్ట్రాని వు్రతులను | హత్యా      | చంపి         |
| నిహ-త్య "         | చంపి                            | (స్థితా∎ా) | (నిలదియున్న) |
| నః                | మాకు                            | ဗိုဘီႏွ    | మమ్ములను 27  |
| <u></u> ောည်မ်ိုး | వీ <b>మిసంతోష</b> ము            | పావమేవ     | పావమే        |
| స్వాత్            | కాబోవుచున్నది                   | පැරණිණි    | పొందును.     |
| පුජ්ණතාන (සබ)     | 04                              | ,          |              |

తాజ ఓ జనార్ధనుడా! ధృతరా మ్రైని పృతులనుజుంపిన మా కేమ్ సంతో షము గలుగబోపుచున్నది? ఆశకాయులైనను (ఆశకాయులను జంపు విషయ మున దోషములేదని బెక్పవచ్చును ఐనను) వీరలను జంపుటబే మాకు పాకమే నంళవించును.

- (1) జనార్ధన దుష్టని(గహము జేయువాడు కావున జనార్ధనుడనియు, ఇహమునందును పరము నందును సౌఖ్యములనిచ్చుటకై జనులచే యాచింపబడుచున్న వాడుగాన జనార్ధనుడనిము పేరు. లేక జనులకు వారి వారి పాపమునకు తగినటుల శిక్షను విధించువాడుగావున జనార్ధనుడు. అందుచేత ఈ పాపమును మేముజేసిన నీవు శిక్షించక విడచెదవా యని యర్షునుని తాత్సర్యము.
- (2) ఏప ఈ శబ్దమును "అస్మా ౯" అనుదానితోజేర్చి అస్మా నేవ = మమ్ము లనే పాపమొందును. వార్లనొందదనియు, లేక "ఆశ్రయేదేవ" అనియెత్తుకొని మమ్ము లను పాప మొందనే పొందును. అనగా నిశ్చయముగ పొందుననియు అన్వయపరచపచ్చును.
- (3) ఆతకాయిన: ఆతకాయులెవరనగా:--

శ్లో॥ అగ్నిదో గరదశైైవ శ<sub>ృ</sub>ష్తపాణిర్ధనావహా। షే<sub>ట్</sub>కదారావహ**రా**చ షడే<del>తే హ</del>ృకతాయిను:॥

(ఇంటికి) నిప్పంటించినవాడు, (అన్నములో) విషముగలిపినవాడు, ఆయుధముచే జంపవచ్చినవాడు, ధనమునపహరించినవాడు, భూమిని ఆక్రమించినవాడు, భార్యనపహరించిన వాడు, ఈ యారుగురున్ను ఆతతాయులని చెప్పబడుదురు. ఈ ఆరువిధములైన వ్యాపార ములున్ను దుర్యోధనాదులచే పాండవుల విషయమున జేయబడినవి. అందుచేత నాతతాయులని చెప్పఁబడిరి. (మహాభారతము, ఆదిపర్వము - 128, 148, సభాపర్వము 76 ఈ అధ్యాయములను జాడుడు) ఆతతాయులను జంపుటలో దోషములేదనుదానికి ప్రమాణమేమనగా:—

శ్లో॥ ఆశకాయిన మాయాంశం హన్యాదేవావిదారయ౯ । నాశకాయివధే దోషో హంతురృవరి కశ్చన॥

ఎదుటబడిన ఆతతాయులను విచారించకయే చంపవలయును. ఆతతాయులను జంపు వారికి ఎట్టిదోషమునులేదు. (పద్మపురాణము, సృష్టి కాండము 51 వ అధ్యాయమును జాడుడు)

(స్వకీయమ్ము ఈ క్లోకము 2 వ పాదమునకు అనందగిరి మొదలగువారలు రెండు విధములుగ, క్రిందక వబరచియున్నట్లు అన్వయము చేసియున్నారు. ఎట్లనగా:

1. అస్మా = (యుద్ధముచేయక నిలబడియున్న) మమ్ములను, హత్వా = చంపిన యైడల, ఏతాకా = ఈ, ఆతతాయినః = ఆతతాయులను, పాపమొందనేయొందును. 2. ఏశా = గురు సహాదర సుహృత్ప్రభృత్తు లైన ఏరలను, హత్వా = చంపి, పయం = మేము, ఆతతాయిన: = అతతాయులుగ, స్యామ = అగుదుము, తరువాత పాపము మమ్ములనే పొందును.

తాత్పర్యమేమనగ, గురువు మొదలగువార్లలోగూడి నిలబడియున్న ఆతతాయులైన వీర లను మనము యుద్ధమున జంపుటచే వారలకు ఆతతాయిత్వము పోయి వారలు స్వర్గమునొంచుదురు. ఎందువల్లననగా-"ద్వావిమౌ పురుజాలోకే సూర్యమండలభేదినౌ, పర్మిచాడ్యోగయుక్తళ్ళ రణేచాభి ముఖో హతః" అనునట్లు, యుద్ధమున జంపుబడినవానికి స్వర్గము. శావున దుర్యోధనాదులను మనము యుద్ధమున జంపుటచే వారలకు స్వర్గలోకము లభించుటయు, మనకు సరక్రపాప్తియు గలుగుటయే ఫలమని ఆర్ఘనుడు చెప్పినట్లగుచున్నది.

అయితే ఆతకాయులను జంపుటలో పాపములేదని మునుపు మాణము జెప్పఁబసి యుండగా అర్జునుడు దుర్యోధనాదులైన ఆతకాయులను చంపుటచే తనకు పాపమేగలుగునని ఎట్లు చెప్పవచ్చుననగా, పూర్వము ఆతకాయులను చంపమనిజెప్పిన బ్రహణము ఆర్థళాస్త్రపచనము. దానికంటె మేలైనదియు పాబల్యముగలదియునైన ధర్మశాన్మ్మపమాణము "నహింస్యాత్సర్వా భాకా్." ఏ ప్రాణులకున్ను ఎప్పడున్ను హింసజేయగూడదు" అనియు "న ఏప పాపిష్టతమో యు క.ర్యా త్కులనాశనం = ఎప్పడు కులనాశనమును చేయుచున్నాడో అతడు పాపులలో మొదటి వాడ"నియు ఉండుటచేత దుర్యోధనాదులనుజంపి కులనాశమును గలుగచేయుటచే పాపమపశ్య ముగ తమకు సంభవించునని అర్జునుని కాత్పర్యము.

> శ్లో కా కాస్మాన్నా ర్హా వయం హన్తుం థార్తలా మైకా నవాంధవాకా। స్వజనం హీ కథం హత్వా సుఖీనస్స్యామ మాధవ॥ 37

పద $\|$  తస్మాక్ - న - అర్హా: మయం - హన్హుం - ధార్హరాష్ట్రా $\epsilon$  - సబాంధవా $\epsilon$ ! స్వజనం - హి - కథం - హత్యా - సుఖిను - స్యామ - మాధవ (1)  $\|$ 

హే మాధవ! ఓ మాథవుడా ! ನೌರ್ಘ యోగ్యులు కావాలము కస్మాక్ అందువలన న్వజనం *ు* చేవుంను సబాంధవా≖ా బంధువులతోగూడిన హత్యా దంపి ಧ್ ಕ್ಷ ರಾಷ್ಟ್ರೋ ధృతరాష్ట్రుని వు్రతులను చంవుటకు 840 ಎಟ హనుం నుఖన: సుఖముగలవారముగ వయం మేము స్వామ హి ఆ**గు**చుము?

తాజ ఓ మాధవుడా! అందుచేక బంధువులతోగూడిన ధృకరా మృని హృతు లను చంపుటకు మేము యోగ్యులము కాము. బంధుజనులనుచంపి ఎట్లు సుఖము గైలవారమగుదుము?

(1) మాధవ - నీపు లక్ష్మిపతివి కావున ఈ అలక్ష్మికృతమైన కార్యమును నేను జేయుట నీకు సమ్మత మగునా? అనునది అద్దునుని కాత్పర్యము.

39

శ్లో။ యద్యప్యేతే న వశ్యనై లోఖోవహంశబేశనః। కులక్షయకృశం దోషం మ్మిశ్రదోహి చ పాతకం॥ కి8

,, కథం న జ్ఞేయమస్మాఖిః పాపాదస్మాన్నివ\_రై**కు**ం। కులక్షయకృతం దోషం <sub>[</sub>వవశ్యద్భిర్జనార్దన ॥

పద∥ యది - అపి - ఏతే - న - పశ్భనై - లోభోపహత చేతనః! కులక్షయకృతం - దోష**ం** - మృత్రదోహే - చ - పాతకం॥

,, కధం - న - జ్ఞేయం - అస్మాభి: - పాపాశ్ (1) అస్మాశ్ - నివర్తితుం! కులక్షయకృతం - చోపం - స్రపత్యద్భి: - జనార్ధన (2)॥

లోబోపహతచేతన: లోళముబే వివేకనాశముగల దోషం *వో*షమును (పా<mark>పము</mark>ను) పనన్పుగల మ్రవశ్యద్భిణ వీరలు (దుర్యోధనాదులు) అస్కావిణ ఎరు**గుచు**న్న ఏతే మాచేత కులక్షయకృతందాషం కులనాశమువే గలుగు అస్మాత్ వాపాల్ ఈ పాపమునుండి దోషమునున్ను నివర్తికుం నివర్తించుకానుక మిత్ర[దోహమున (గలుగు) హే జనార్ధన! ఓజనార్ధనుడా! నివ రించుకొనుటకు మిత్రదోహే పాతకమునున్ను పాశకంచ इक्० యద్యపి న వశ్యగ్ర తె**రిసికొన**ర ప్రావచ్చును? **తెలిసికొనక పోయిన**ను నజ్ఞేయం కులనాశ ముచే గలుగునల్లి కులక్ష యక్పతం

తా॥ (రాజ్య) లోభముచే వివేకళాన్యమగు మనస్సుగల దుర్యోధనా దులు కులనాళముచే గలుగు దోషమును, మి[త[దోహముచే గలుగు పాతకమును తెలిసికొనక పోయినను కులనాళముచే గలుగుదోషము నెరుంగుచున్న మేము -ఈ పావమునుండి నివ్రించుకొనుటకు ఓజనార్ధనా! ఎట్లు తెలిసికొనకుందుము?

- (1) పాపాత్ 'ఈ పాపము' అనుదానికి ''బంధుపధము ఫలముగాగల యుద్దరూపమైన పాపము" అని ఆనందగిరి మొదలగువారు అర్థముజేసియున్నారు. ఐతే శంకరానందులు ''ఈ పాపము'' అనునది కులక్షయమగు పాపమని అర్థము చేసియున్నారు.
- (2) జనార్దన పాపిష్టి జనులయొక్క హృదయమున నీవు భీతినిగలుగ జేయువాడవు కావున పాపము అని తెలిసియు ఆ పాపము నెట్లుచేయ మనస్సు సాహసించునని కాత్పర్యము. లేక జనులను వారి వారి పాపములకు తగినట్లు శిక్షించువాడవగులచే ఈ పాపమును జేసిన, నీ శిక్షనుండి ఎట్లు తప్పగలమని చెప్పినట్లు గ్రహించవచ్చును.

(స్వకియము) మూఢజనోచికమైన క్షణికమగు ఆభాస సుఖముయొక్క ఆశచే, దుర్యోధ నాదులు మత్మిభస్టులై కులనాశముచేయొటలో గలుగుపాపము నెరుంగని కారణమున ఆ పాపమును జేయయటెల్నించినను, బంధుపధరూపమైన ఈ కులక్షయ కృకపాపము నిరంతరమైన నరకమునకు కారణమని ఎరింగిన మనము ఆ పాపమును తెలిసియేచేయుట మహకైన పాపము. దీనిని చేయక నిప్పత్తిచేసికొనుటయే మన వివేకమునకు ఫలమని అర్జునుని తాత్పర్యము.

| •  | శ్లో⊪ కుల≰యే  పణశ్యనై కులధరాృ నృనాశనా::                                         |    |
|----|---------------------------------------------------------------------------------|----|
|    | ధర్మే న <sub>ోమ్</sub> కులం కృత్ప <b>ైమ</b> ధర్మాఒ <b>ఖిళవత్యుత *</b>           | 40 |
|    | ,, అధర్మాఖిళవాశ్కృష్ణ ప్రదుష్ట్ర కుల్ప్రియ: 1                                   |    |
|    | ్ష్మీ, ఘ దుష్టాసు వార్షేయ జాయకే వర్ణసంకరః #                                     | 41 |
| ;  | ,, సంకర్ నరకా యైవ కులఘ్నానాం కులన్య చ।                                          |    |
|    | పత గ్రైపితరో హ్యాషాం లు వ్రపిండోదక క్రియా: 11                                   | 42 |
| ,  | ,, దోషై రేతై: కులఘ్నానాం వర్ణనంకరకార ై::                                        |    |
|    | ఉత్పాద్యనే జాతిధర్మా: కులధర్మాశ్వ శాశ్వతా: ॥                                    | 43 |
| ,  | , ఉత్పన్నకులభర్మాణాం మనుష్యాణాం జనార్ధన।                                        |    |
|    | నర కే నియతంవాస్తో భవతీత్యనుళ్ళుమ ။                                              | 44 |
| పద | కులక్షయే - (పణశ్వన్ని - కుల ధర్మా: - సనాతనా:।                                   |    |
|    | ధర్మే - నష్టే - కులం - కృత్స్పం - అధర్మః - అభిభవతి - ఈఈ 🛚                       |    |
| ** | అధర్మాభిభవాత్ - కృష్ణ (1 <sub>)</sub> - <sub>(</sub> పదుష్యన్తి - కులస్త్రీయ: ! |    |
|    | ్ట్రీమ - దుష్టాను - <sub>వా</sub> ర్డేయ - (2) - జాయతే - పర్ణసంకర: ။             |    |
| ** | సంకర: - నరకాయ - ఏప - కులఘ్నానాం - కులస్వ - చ !                                  |    |
|    | పత වූ - పితర: - హి - ఏషాం - లుప్తపిండోదక (కియా: #                               |    |
| ** | ్డ్ మే: - ఏతై: - కులఘ్నానాం - పర్ణసంకరకారశై: ।                                  |    |
|    | कब्युద్యर्त्रे - జాతిధర్మా: కులధర్మా: - చ - कर्युक्य:॥                          |    |
| 10 | ఉత్పన్నకులధర్మాణాం - మనుష్యాణాం - జనార్థన (3) ।                                 |    |

కులక్ష్మయే కులనాశ నముచే హే వార్గేయ ! ١ ٤) ١٠ ١ ననాత నాః ⇔నాదిగనున్న వంకర: కాతుల కలయిక కులభర్మాణ కులధర్మములు కులప్పూ నాం కులనాశము తేయువారికిన్ని (New K. D. హారిగా నాశ మొందును కులన్మచ కులమునకున్ను ధర్మనమ్లే (కుల) ధర్మము నళించినటో నరకామైన నరక హేశువేయగును కృక్స్పంకులం ఉక (మిగక) కులమంశయును ఏషాం **ಸಿರಿಯುಕ**್ಟ 350: పేశరులు ⇔ధర్మః ⇔ధరృము అ వైపిండోదక్షకీయా: పిండోదక క్రియలులేక ⇔ರಿಕ್ಷ ಪ್ರತಿ వ్యాపించును వత్ స (నరశమున) భడుదురు హే కృష్ణ ! ఓ కృష్ణుడా ! వర్ణనంకరకార కెం శాతులచేరికను గలుగ అధర్మా విభవాత్ ఆధర్మము వ్యాపించినటో తయనట్ట కుల్ప్రాయః 100 g co ప్రశ్రి: [ಪಡುಷ್ಯ ನಿ -44 పాత్రివత్య హీనలగుదురు మలద్నూ చాం కులమును జెడిపినవారల . స్ట్రీ మదుష్టాను మ్రీలు పార్చివర్యము ఇడినరో ر لاسلت పర్లవంకర: శాయకే శాశులు కళిచ్చుట గలుగును

నరకే - నియతం - వాసః - భవతి - ఇతి - అనుశు(శుమ 🛭

| చో మై:                      | దో షముల్ <mark>చేత</mark> | ఉత్పన్నకులభర్మాణాం | నశించిన కులధర్మములుగల |
|-----------------------------|---------------------------|--------------------|-----------------------|
| <b>ब</b> र्बेट्र <b>ड</b> ः | అనాదిగనున్న               | మనుష్యాణాం         | మానవులకు              |
| జాతిధర్మాః                  | జాతిధర్మములున్ను          | నరోక ్             | నరకమున                |
| కులధర్మాశ్చ                 | కులధర్మములున్ను, ఆశ్రమ    | నియతం              | ఎలప్పడును             |
|                             | ధర్మాదులున్ను             | ವಾಸ:               | నివానము               |
| <b>ఉక్సా</b> ద్య నే         | నళింప జేయబడుచున్న వి      | భవకీతి             | కలుగునని              |
| హే ఇనార్దన !                | ఓ జనార్ధనుడా !            | అనుశు్భశుమ         | వినియున్నాము.         |

తా॥ కులము నాశముందినబో అనాదిగనున్న కులధర్మమంతయు నశీం చును. కులధర్మము నశీంచినబో, మిగత కులమునకంతకునుగూడ నధర్మము వ్యాపించును. ఓకృష్ణా! అధర్మము వ్యాపించినబో కులప్ర్హీలు పాత్రివత్యము బెడినవారగుదురు. స్ట్రీలపాత్రివత్యము నశీంచినబో కాతులకలయిక యేర్ప డును. ఓకృష్ణా! కాతులకలయిక కులనాశముబేయువారికిని కులమునకున్ను నరకోహతువేయగును. పీరల పీతరులు పిండముబేతను (అన్నముబేత బేయబడే ఉంట) (ఉదక) నీటిబే బేయబడు (బ్రాద్ధ తర్పణాది) క్రియలబేగలుగు ప్రయోజనములేక నరకమున బడుదురు. జాతుల కలయికను కలుగజేయు చున్న ఈ కులమును జెడిపినవారల దోషములబేత అనాదిగనున్న జాతి ధర్మ ములున్ను, కులధర్మములున్ను, ఆశ్రమధర్మాదులున్ను నాశనముజేయబడు చున్నవి. ఓజనార్దన! కులధర్మములను విడబిన మానవులకు నరకమున నెల్లప్పకును వాసముగలుగునని వినియున్నాము.

- (1) కృష్ణ అధర్మమును సంహరించువాడు. అధర్మనివృత్తికొఱకై యవతరించుచున్న నీకు ఆధర్మము వ్యాపించునట్లుజేయు కార్యములు సమ్మతములగునా యని తాత్పర్యము.
- (2) వార్టేయ వసుదేవునికులమైన వృష్టికులమున సవతరించినవాడు కావున వార్టేయుడనిపేరు. ఇచ్చట ఆర్డునుడు ''వార్డేయ'' అని వసుదేవుని కులమును గుర్తించి జెప్పట ఆ కుల స్ట్రీలను కురుకులమువారు వివాహము జేసికొని యుండుటచే ఆ కులమునందలి స్ట్రీలకు అపవాదము గలిగినచో వారలు ఇన్మించిన కులమైన వృష్టికులమునకున్ను ఆ కులమున నవతరించిన మీకున్ను అపవాదమునకు కారణమగునని సూచించుచున్నది.
- (3) జనార్దన భగవంతుని యాజ్ఞారూపమైన [శుతిస్మృతులను ఉల్లంఘన చేసిన పాపులను దాని పై పీడించుచాడు. ఆనగా నరశమున (తోయువాడు - లేక జనులెల్లరిచేతను నరకము నుండి రక్షించుట పై యాచింపబడువాడు. నరకమునుండి నివృత్తిని నీవద్దనుండి ఎల్లరు యాచించునడిగ నుండగ, నరకమునకు హేతువైన ఈ కార్యమున మనము (పవర్తిం చుట ఉచితముగాదని తాత్సర్యము.

(స్వకియము) 40-ప స్టోకమున కులము నశించుటచే కులధర్మములు నశించిపోవునని జెప్పుకారణము పై ధర్మములను స్ట్రీలుజేయ నధికారులుగారు. కాపున వాటి ననుష్టించుటకు కర్తలు లేకుండుటచే అనిభావము. పై శ్లోకము ఉత్తరార్ధమున అధర్మము కులమంతటిని వ్యాపించునని

చెప్పబడియున్న కులము అవశిష్టకులము. అనగా నకించినవారుపోగా ఆ కులమున మిగిలియున్న వారు. 41-వ క్లోకమున జెప్పిన వర్ణసాంకర్యము కులమును జెడిపినవానికి నరక హేతువుగ నెటగు ననగా, కులనాశముజేనిన పాపమునకు శిక్షగా నరకమున వాడు (తోయబడును అనుదానిచేతనే ఈ కులఘ్నునియొక్కయు, కులముయొక్కయు పితరులుపిండము మొదలైన క్రియలులేక నరక మున బడుదురని పై శ్లోకము ఉత్తరార్ధమున జెప్పబడియున్నది. ఇది క్షయమొందిన కులము యొక్క పితరులవిషయములో జెప్పటతగును. ఏలనగా పైకులక్షయముచేత జాతిక లయిక గలిగి పిండము మొదలైన క్రియలను జేయుటకు శాన్రము ననునరించి యోగ్యులైన సంతరి లేకపోవుటచే పైపితరులు పైక్రియలనుగాని, వాటిఫలమునుగాని పొందక నరకమున బడుచున్నారు. ఐతే కులఘ్ను ని పితరులున్ను. ఆ పిండము మొదలైన ్రకియలులేక నరకముశ ఒడుటకు కారణమేమన పైపింతోదక క్రియలు పైపంశమున క్రమముగ బుట్టినవార్లచే ఇవ్వబడినను వారలు అశుచులుగను, పాపులుగను ఇప్పడైనందున ఆ క్రియలను పితరులు గ్రామించుకొనకపోవుటచేతనే.

#### \*\*\*\*

శ్లో။ అహో బశ మహత్పాపం కర్తుం వ్యవసీతా వయం। య్మదాజ్యనుఖలోళేన హన్నం స్వజనముద్యతా: "

45

పద⊪ అహో - బత - మహత్ - పాపం - కర్తుం - వ్యవసితా: - పయం క యత్ - రాజ్యసుఖలోభేన - హస్తుం - న్వజనం - ఉద్యతా:॥

మనము వయం (585) **(₩**) రాజ్మనుఖలోభేన రాజ్మనుఖళోళముచేశ మహక్సాపం గొప్పపాపమును బంధుజనమును చేయుటకం న్యజనం శ రహు వ్యవసిర్యా చంపుటకు ్రపయత్ప పడితిమి హనుం ఉద్యకా:(ఇతి)యత్ సాహసించికిమనునది ఏపి •హోబత మహాకష్టము ! కలదో

తా⊪ మనము రాజ్యాసుఖముయొక్క అశచేశ బంధుజనమును జంపుటకు సాహసించితిమనునట్టి ఈ మహకైన పాపము జేయుటకున్ను చ్రదుత్నపడి తిమి. ఇది మహాకష్ట్రము.

(స్వకీయము) ఈ క్లోకమునకు భావమేమనగా - మునుపుజెప్పిన శ్లోకములచే స్వజను లను జంపుట నరక హేతువని ఏర్పడుటచే రాజ్యకాం క్షచే స్వజనులను జంపవలయునని మనస్సు చేత సాహానించుటయే పాపము. అట్లు స్వజనవధచే కులక్షయముగలుస్తుననియు, దానిచేగలుస్తు పాపమిట్టిదనియు తెలిసియు దానిని చేయవలయునని మనస్పున నిశ్చయముచేయుటయే దానికన్న గొక్పుడైన పాపము. అదిచుుగాక దానిని చేయుటకున్ను బ్రముత్నము జేసిన అదియేంత పాపమో జెప్పవలయునా? అనునదే.

ఆనగా పాపకర్మలనుచేయ మనస్సునంద పేడించుటయే పాపము. ఆ కర్మలు పాపమని తెలిపియు వాటినిజేయ భయపడక వాటిని<mark>డేసియే తీరవల</mark>యునని నిశ్చయముచేసికొనుట మహ**్రై**న పాపము. ఆ నిశ్చయమును క ర్మేంద్రిదియములచేక (తెయ్యి మొదలైన అవయవముంచేక) వెరవేర్ప నారంభించుట దానికంటే మహామహక్తన పావమని జాత్మక్యము. ఈ క్లోకమునకు క్రింద కను

బరచినట్లన్ను అన్వయము చేయబడుచున్నది — యత్ = ఏ కారణముచేత, పయం = మనము, రాజ్యసుఖలో భేన = రాజ్యసుఖమునందాశచేత, స్వజనంహంతుం - బంధుజనమును జంపుటకు, ఉద్యతాః = సాహసించితిమో (తత్) ఆ కారణముచేత, మహత్పాపం = మహాపాపమును, కర్తుం ప్యవసితాః = చేయనిశ్చయించితిమి. అహో = (ఇదేమి) ఆశ్చర్యము, బత = (మహా) కష్టము.

ఇవ్విధమైన కులక్షయ కృతపాపమునకు తోడుపడిన తన్ను కానే యర్జనుడు నిందించు కొనుటను, సశ్చాత్తాపపడుటను 'ఆహోబత' అనువచనములు చూపుచున్నవి.

> శోజు యదిమామ<sub>[</sub>పతీకార మశ<u>్ర</u>ం శ<u>్ర</u>్రపాణయు: । ధార్తరాష్ట్రా రణే హన్యు **గ్**నేష్ షే.మంతరం భవేత్ ॥ 46

పద။ యది - మాం - అబ్రతీకారం - ఆశస్త్రం - శన్మపాణయః! ధార్తరాష్ట్రాః - రణే - హన్యుః - తత్ - మే - క్షేమతరం - భవేక్॥

చేకియందాయుధము లేనట్టియు హన్యుర్యది అశ న్ర్మం చంపిన ప్రైతే అడ్రప్రేకారం ఎదిరించకయున్న 85 అది నన్ను మాం శ్వస్త్రపాణయణ చేతియందాయుధములు గలవారెన కే.మఈరం మిక్కిలి క్షేమముగా భవేత్ ఆగును. क ठ्ठान्ने १ ధృతరాష్ట్రాని వు్రతులు యుద్దమునందు

తా॥ చేశియందాయుధములేకయు ఎదిరించకయునున్న నన్ను ఆయుధ ములుగలవారైన ధృశరాష్ట్రని పృతులు యుద్ధమున జంపినమై కే అది నాకు మిక్కిలి షేమకరమగును.

(స్వకియము) "|పాయశ్చిత్తమకుర్పాణా: పాపేషు నిరేశా నరా:। అవశాృత్తాపిన: కష్టాన్నిరయాన్యా నై దారుణా: ॥

అనగా ''పాపములనుచేసియు, ప్రాయశ్చి త్రమును చేసికొనకయు, పశ్చాత్త్రాపము పడకయునన్న జనులు భయంకరమైనట్టియు, కష్టముగసున్నట్టియు నరకములను పొందు చున్నారు'' అను ప్రపాణానుసారముగ మునుపుజెప్పిన మహాపాపముకొఱ్త మొదట మైక్లోకమున పశ్చాత్రాపపడి, తరువాత అర్జునుడు ఈ క్లోకమున ఆ పాపమునకు ప్రాయశ్చి త్రమును జెప్పు చున్నాడు. అదేమన దుర్యోధనాదులను జంపి కులనాశమును చేయ ప్రపయిత్నించిన మహాపాప మునకు ప్రాయశ్చి త్రము (పాణమును బలియిచ్చుటయే. అట్టుచేయుటచేత పై పాపము నివర్హించి పరలోకమున శేషమముగలుగునని అర్జునుని కాత్పర్యము.

సంజయ ఉవాచ:---

శ్లో బవముక్త్వాడర్లునన్నంఖ్యే రథోచన్ల ఉపావిశత్ । వినృజ్య నశరం చావం శోకనంవిగ్నమానన:॥ పద॥ ఏపం - ఉక్త్వా - అర్జున: - సంఖ్యే - రథోప్ స్టే - ఉపావిశత్ । వినృజ్య - సశరం - చాపం - శోకసంవిగ్నమానస:॥

నంజయ ఉవాచ నంజయుడు జెప్పినది నశరం బాణముతోగూడిన అర్జున: అర్జునుడు దాపం ధనున్నును వీవం ఈ మెకారముగ విన్నజ్బ విడిచి ఉక్కా బెప్పి నంజ్యే యుద్ధభూమియండు శోకనంవిగ్నమానవ: మణముచేశ వణుకుచున్న రభోవాస్తే రభమునందు(శేడశట్టమీద) మనన్సుగలవాడై ఉపావిళ్ళ కూర్పొనెను.

రాజ సంజయుడు (ధృతరా స్ట్రునిజాబి) బెప్పినది అర్జునుడు ఈ విధముగజెప్పి దుఃఖముబే కంపించుచున్న మనస్సుగలవాడై తనబేతియం దున్న బాణముతోగూడిన విల్లును వినర్జించి యుద్ధభూమియందు రథమున తేరు కట్టమీద కూర్చొనెను.

ఇతి శ్రీ మద్భగవద్దీకానూవనిషక్సు బ్రహ్మబిద్యాయాం యోగళా ప్రే శ్రీ కృష్ణార్జునసంవాదే "అర్జునబిషాద యోగో" నామ బ్రతమాఒధ్యాయః.

శ్రీ మద్భగవద్దీతలుగ. ఉపనిషత్తులుగ, ల్రహ్మవిద్యగ, యోగశాడ్ర్రముగనున్న శ్రీ కృష్ణార్జున సంవాదమున ''అర్జునవిపాదయోగ''మను మొదటి అధ్యాయము ముగి సెను.

WINDHAMA

# శ్రీ రస్తు ద్వితీయా**ధ్యా**య ౖపారంభః

# రెండవ అధ్యాయము (సాంఖ్యయోగము)

----

సంజయ ఉవాచ: —

ទ្ទី॥ ម0 មಥា కృషయా೭೭విష్ణమ[శుపూర్ణాకులేశ్ఞణ0। విషీద నమిద0 వాక్యమవాద మధనూదనః॥

పద‼ తం - తధా - కృపయా (1) - ఆవిష్టం (2) - అ శ్రహ్హూర్హాకులేక్షణం ! విష్టర్లనం - ఇదం - వాక్యం - ఉచాచ - మధునూదనః (3) ॥

నంజయడు నంజయుడు జెప్పినది విషీద న్లం దుణ్తువడు చున్నట్లివాడునునై న తథాకృపయా (మునుపుదెప్పిన) అట్టి కృప తం అతనికి (అర్జునునిగూర్చి) చేత (మోమాముచేత) మధునూదనః కృష్ణపరమాత్మ అవిష్ణం అవేశింపబడిన వాడున్ను ఇదంవాక్యం ఈ మాటను అశ్రమార్జాకులేశ్లణం కన్నీరునిండియ్మే కలత చెందియు ఉవాచ దెప్పెను. నున్న నేత్రములతో గూడినవాడున్ను

తా॥ (ధృతరాష్ట్ర్లు నకు) సంజయుడు జెప్పినది — (మునుపుజెప్పిన) ఆ విధమైన కృష, అనగా మోహముచేక పట్టుబడినవాడును, కన్నులు కలక జెందియు కన్నీ రునిండియు నున్నవాడును, దు:ఖము జెందినవాడునైన యాత నికి (అర్జునునిగూర్పి) కృష్ణపరమాత్మ (యిక జెప్పబోపు) -ఈ మాటను జెప్పెను.

(1) తథాకృపయా - "ఆ విధమైన కృప" యనునది 1-ప అధ్యాయము 28 ప శ్లో కమున జెప్పం బడిన "పరయాకృపయా" అను దానిని గు ర్హించచన్నది. ఇది వా ప్రవమైన కృపగాదు. మోహమేయని ఈ శ్లోకము కిందనే (2 - 2) చెప్పంబడియున్నది.

'కృప' అనునది ''పరదుణ ప్రపతణేచ్చ'' అనగా ఇతరుల దుణమును పోగొట్టవలయు నని కోరిక. అట్టిలక్షణముతో గూడినది గాదు ఇది.

- (2) ఆవిష్టం అనుపదమునకు ఆ వేశించుట, లేక పట్టుట ఆనియర్థము. సాధారణముగ పిశాచముబట్టిన వారల లక్ష్ ణములైన కన్నీ రువిడుచుట దుఃఖపడుట మొదలగునవి ఇప్పుడు, మోహపిశాచముచే పట్టుబడిన అర్జునుని యందును కనబడుటవలన ఆ విష్ట పదము (ప్రయోగింపబడియున్నది.
- (8) మధుసూదన: మధువను ననురుని సంహారముజేసినవాడు. అట్టివానికి ఈ మోహహిహిళాడ మును పార్(దోలుట యొకవిషయమా? (లక్ష్యమా?) ఈ మధుసూదనుని మాటలనెడి

మం(తము ఉచ్చరింపబడిన మాత్రమున ఆ మోహమంతయు నివర్హించును, నీవు మనోరాజ్యము చేయకుము, అని ధృతరాష్ట్రునకు సంజయుడు సూచించుచున్నాడు. లేక మధుసూదనుడనగా దుష్ట నిగ్రహముచేయువాడు. దుష్టనిగ్రహముకొజ్ లే యవతారము చేసియున్న యితడు, దుష్టులైన నీ పుత్రులను విడువడు. వారలను లోకానుగ్రహమున ై చంపుట ఆవశ్యకమని జెప్పబోవుచున్నదిగ్గ సంజయుడు సూచించుచున్నట్లు జెప్ప పచ్చును.

(స్వకీయము) మొదటి యధ్యాయమునందు, శోకమోహములు గలుగునిధమున్న వాటి లక్షణములున్ను చెప్పబడినవి. ఈ రెండవ అధ్యాయారంభమున శోకమోహములచే స్పధర్మమున విడిచి పరధర్మానుష్టాన (పప్ప త్తిగలుగుటయు. ఏడవశ్లోకమున శోకమోహనిప్పత్తికై సద్దురువును పొంది శరణాగతి పొందవలసిన అవశ్యకతయు, 11 వ శ్లోకము మొదలు 38 వ శ్లోకము పఅకు పై కనిన శోక మోహములను సాజ్ఞాత్తుగ నివృత్తిశేయుచున్న ఆత్మ తత్త్వమును 39 మొదలు 58 వ శ్లోకము పరకు ఆ యాత్మతత్త్వమును స్థిరముగ పొందులకు సాధనమైన యోగమును, 54 మొదలు 72 వ శ్లోకమువలకు జ్ఞానము నిలకథపొందిన స్థిత్యపజ్ఞాని లక్షణమున్ను దానిసొందులకైన సాధన మున్ను ఉపదేశింపబడుచున్నవి.

''త్ర్వమసి" మహావాక్యమునందలి "త్వంపదలక్షణము" ఈ గీత మొదటి ఆరు అధ్యాయములయందును, ''తత్'' పదలక్షణము 6 మొదలు 12 అధ్యాయములలోను, వీటి ఐక్య మైన ''అసి'' పదలక్షణము 12 మొదలు 18 అధ్యాయములలోను నిరూపింపబడియాన్నది.

ళగవానువాచ (1):— శ్లో॥ కుశస్త్వా కశ్మలమిదం విషమే సమువస్థితం। అనార్యజుష్టమన్వర్గ్య మక్త్రీకరమర్జున॥

2

పదు కుతః (శ్) - త్వా - కశ్మలం (శ్రి - ఇదం - విషమే (శ) - సముపస్థితం! అనార్యజుష్టం (ర్) - అస్వర్యం - ఆకీర్తికరం - ఆర్చన (ర్) ॥

త్రీళగవానువాద భగవంకుడైన కృష్ణపరమాత్మ అక్సికరం క్రీసై గలుగొతేయనట్లేయు జెప్పినది జదం కళ్మలం ఈ మోహామ హే అర్జున ! ఓ అర్జునుడా! కుత: ఏ కారణముచేత అనార్యబాద్దం ముముష్టువులచే చేకొనబడ విషమే (ఈ) అకాలమున నట్టియు క్వా నిన్ను అన్వర్యం స్వర్గసాధనముగానిడైనట్లియు నమువస్తితం పొందినది ?

తాక భగవంశుడైన శ్రీకృష్ణపరమాశ్మ (అడ్డునుని గూర్పి) చెప్పినది. ఓ అర్జునా! మోష్ మున కోరికగలవార్లబే సేవించబడనిదియు, న్వర్గసాధనము గానిదియు, క్రీనిగలుగజేయు సామర్థ్యము లేనిదియునైన ఈ మోహము ఏ కారణముబే బీయకాలమున (యుద్ధకాలమున) బీకు కలిగెను?

(1) భగవాఞ— "జాశ్వర్యన్య సమ్మగన్య పీర్యన్య యశన్మశ్శీయు। వైరాగ్యస్థాథ మోడ్లమ్మ షణ్ణాం భగ ఇతీరణా #" సంపూర్ణమైన అణిమాద్య షైశ్వర్యములు, వీర్యము, యశస్సు, సంపద, వైరాగ్యము, అదేవిధముగ మోక్షసాధనమైన జ్ఞానము అను నీ యారింటికిన్ని భగమనిపేరు. ఇవి ఏకాల మందును డ్రీణించక ఎవరియందున్నవో అతడే భగవంతుడు అని చెప్పదగినవాడు. (విష్ణుపురా ణము అంశ 6-అధ్యా. 5 క్లో. 74, అగ్నిపురా. బ్రహ్మ జ్ఞానఖండ అధ్యా. 378, క్లో. 11 చూడుడు) లేక ——

"ఉక్ప\_తై0 |భళయం బైవ భూతానామాగతి0 గతి0। పే\_త్తివిద్యా మవిద్యాం చ న వాచ్యో భగవానితిπ"

భూతముల యుత్పత్తికారణము, (పళయకారణము, రాబోవు సంపద్విపత్తులు, విద్య ఆవిద్య వీటినన్నిటిని ఎవ్వడెరుంగుచున్నాడో అతడే భగవంతుడని జెప్పదగినవాడు (విష్ణుపురా.అం. 6 అధ్యా. 5 క్లో 78-చూడుడు) అట్టిభగవంతుడు శ్రీవాసుదేవుడు.

- (2) కుథః ఏకారణముచేత? అనగా మోజ్ఞేచ్ఛచేతనా? స్పర్గే చ్ఛచేతనా? లేక కీర్తినిగోరియా? ఈ బంధు విషయమైన మోహము నీకిప్పడు గలిగియున్నదని భగవంతుడు ప్రశ్నించు చున్నాడు. మోజ్ల సాధనము కాదనుధానిని ఈఅధ్యాయము 11-31 శ్లో కములలోనున్ను. 'అస్వర్గ్యం' అనుదానిని 32-33 శ్లో కములయందును, 'ఆకీర్తికర'మనుదానిని 34-38 వర కున్న శ్లోకములలోను జెప్పి నిరూపించియున్నాడు.
- (8) కశ్మలం కశతి తనూకరోతి, ఇంద్రియ్రమారమితి కశ్మలం = ఇంద్రియముల వ్యాపారములను లేక శక్తిని అల్పముగజేయుచున్నది. ''మూర్చాతు కశ్మలం మోహ:'' అను నమరకోశ చాక్యమును జూడుడు. అసగా మూర్చ, కశ్మలము, మోహము, ఇవి ఒకే అద్ధమునుం దెలుపుచున్న అనేక పేర్లు.
- (4) విషమే యుద్దసంక అకాలమందు, యుద్ధభూమిమీద ఈ యుద్ధారంభ సమయమున అర్జునునకు బంధువులను జంపగూడదని గలిగిన తలంపు, యుద్ధనిశ్చయమునకు పూర్వము గలిగి యుండిన యెడల తగును. అట్లుకాక మొదటినుండియు యుద్ధము జేయపలయుననియే నిశ్చయముచేసి సక లప్రయక్న ములకోను యుద్ధభూమి చేరిన తరువాత ఇట్టితలంపు శష్ర్మపయోగారంభ కాలమున గలుగుటచే "అకాలము" అని జెప్పబడినది.
- (ర్) అనార్యజుట్టం పాపకర్మభ్య: ఆరాద్దూరాద్యాంతతి ఆర్యా: = పాపకర్మలనుండి దూరముగ పోవువారు ఆర్యులు, అనగా మోక్షమార్గమునే పొందువారు. లేక-ఆరణీయ:, అభి గమ్యావా ఆర్య: = పొందదగినవాడు పూజింపదగినవాడు. అనార్యులనగా నీచులు. అనార్యజుష్టం -- నీచులచే సేవింపబడినదనియు, అస్వర్యం = నరకమునిచ్చునదనియు, అకి ర్హికరం = అపకీ ర్హిని గలుగచేయునదనియు, వ్యాఖ్యాతలు అర్థము జేనియున్నారు.
- (6) అర్జున అర్జునపదమునకు తెలుపుఅర్థము. "అర్జున!" అని భగవంకుడు చెప్పుటచేత "నీవు అశిపరిశుద్ధమైన అంతఃకరణము గలవాడవుగదా, అట్టి నీయందు ఈ కశ్మలము (మోహము) ఎట్లు వచ్చిచేరివదని అతడు పరితాపపడుటను చూపుచున్నది, "నీవు ఈ మోహమును ఈ అకాలమున ఎట్లుపొందితి"పని భగవంతుడడురక "ఈమోహము ఈ

అకాలమున నిన్నెట్లు పొందినది" అని కర్తృత్వమును మోహముమీద నారోపించి యడుగుట, స్వభావముగ అర్జునుడు పరిశుద్ధమైన అంత:కరణముగలవాడు, ఈమోహము కాక్కాలికముగ వానివద్ద వచ్చిచేరినది, అని సృష్టపరచుచున్నది. అర్జునపదమునకు "శుక్రాంతరాత్మ స్వభావ విశుద్ధాంత:కరణ, అహశ్చ కృష్ణమహరర్జునంచ ఇతిదర్శనాశ్" అని వెనుక రాబోవు 18వ అధ్యాయము 61 వ శ్లోకము కింద శంకరభాష్యము చేసి యుండుటను చూడుడు,

# శ్లో ఇ క్లైబ్యం మా న్మ గమః పార్థ నై <u>శ త్వ</u>య్యువవద్య శే ః ష్ముదం హృదయదౌర్భల్యం శ్యక్త<u>ోని తి</u>ష్ణ వరంశవ ఇ

పద# క్రైబ్యం - మా - స్మ - గమః - పార్థ - న - ఏతత్ - త్వయి - ఉపపద్యతే! మాదం - హృదయదొర్పల్యం - త్యక్త్వా - ఉత్తిష్ఠ - పరంతప #

ేూ వరంతప ! ఓ శ ్రస్తువును తపింపణేయు హే పార్త ! ఓ ఆరుసుడా ! (నవుంనకశ్వమును) అడైర్య క్లై బ్యాం ਕਾਕਾ ! ష్టుదం సిదమెస మాన్మగమః పొందకుము హృదయధార్భల్యం మనస్పునందరి యర్హెర్యముసు ఏక క කුධි 2000 లెమ్మ ₹,000 సీయుందు నో వవద్య శే **త** గినదికాదు

తాంగి ఓ అర్జునుడా! అదై ర్యమును పొందకుము. ఇది నీకు తగినదికాడు. శ<sub>్ర</sub>తు వును తపించజేయువాడా! మనస్సునందలి నీచమైన అడై ర్యమును విడబ్ లెమ్ము.

(స్పకీయము) ఈ శ్లోకమునంచును, దినికిముందు శ్లోకమందును భగవంతుడు ఆర్జునునకు గలిగియున్న యుద్ధనివృత్తికి వాస్త్రవమైనకారణము ఇట్టిదని నిర్దేశించి దాని నివృత్తికి మార్గమును "పరంతప = శ్యతును తపింపచేయువాడా" అని చెప్పుటచేత తెలియపరచుచున్నాడు. అనగా పాండవుల విషయమున దుర్యోధనాదులుజేసిన చెరుపులను అర్జునుడు తలంచి చూచినిదో వారలు జన్మ(ప్రభృత్తి తమ శ్యతున్నలను స్మరణగల్గి మోహము నివృత్తిపొందునని భావము. నీవు అహ్హత వాసకాలమున నపుంపకత్వమును పొందినది చాలును, మరలను దానినొందకుమనియు పరిహ సించుచున్నాడు.

### అర్జున ఉవాచ :—

శ్లోజకథం ఖీష్మమహం సంఖ్యే ద్రోణం చ మధునూదన। ఇషుఖి: [పతియోశాృ్యమి పూజార్హావరినూదనజ

పద# కథం - భీష్మం - అహం - సంఖ్యే - ట్రోణం - చ - మధుసూదన ! ఇసుభి: - బ్రతియోత్స్యామి - పూజార్హె - అరిసూదన !

| <b>లర్జునడి:వా</b> చ | అర్జునుడు జెప్పినది       | <b>₹</b> ¥0            | ఎటు                     |
|----------------------|---------------------------|------------------------|-------------------------|
| మధునూడన !            | ఓ మధుసూచనుడా !            | <b>్రపతియోత్స్యామి</b> | ందిరించి యుద్దముచేసుదను |
| ఖిష్మం               | ఏప్పా దార్యులనున్ను       | అరినూదన !              | f. 子(あおっぱな sizer 1      |
| ක් <sup>ණ</sup> ෙස්  | ద్రో కాకార్యులనున్ను      | ( <b>3</b> ")          | (නැතිස්රා)              |
| సంఖ్యే               | యుద్దమున                  | హాల్వా                 | (వ్యవ్తులలే) పూడించదగిన |
| అహాం                 | చేస్తు                    | 3"                     | ລາໝາ                    |
| <b>解文化</b> :         | <b>రా</b> ణముల <b>ేపి</b> | (భవశః)                 | (తణ్నాకు)               |

తాగ అర్జునుడు చెప్పినది:— ఓ మధునూదనా! ఖీష్మాచార్యులు, దోణాబార్యులు పీరలను నేను యుద్ధముననెదిరించి ఖాణములచే నెట్లు యుద్ధము జేసెదను? ఓ అరినూదనుడా! ఆ ఇరువురు నాచే పుష్పములుగొని పూజించ దగినవారలుగ నున్నారు. (అనగా మహానుఖావులైన నాపితామహుడు ఖీష్మాబార్యులు, నాకు ధనుర్విద్యనేర్పిన ద్రోణాబార్యులు పీరలను నేను పుష్పములచే పూజచేయవలసియుండగా, యుద్ధమున వారలమీద ఖాణములను ప్రయోగించి జగడమాడుటకు నామనన్పు సాహసింపడే యని అర్జనుడు చెప్పు చున్నాడు.)

(స్వకీయము) ఈ లోకమున, వివేకముతోగూడిన జనులుగూడ సాధారణముగ, వారి యందు శోకమోహములచేగలిగియున్న దోషములను పెద్దవారె త్రిచూపి, వాని నివృత్తికై మార్గమును గూడ ఉపదేశించుటచేత కడపట వివేకమును పొందుచున్నారు. ఐనను పూర్యము వారలకు గలిగి యుండిన మోహము నిశ్శేషముగ వెంటనే నివర్తింపక మరల మరల కొంచెము కొంచెము. గా వచ్చి మూయుటచేత, తమకు మునుపు తోచినదే న్యాయమను భమతో వ్యవహరింపబూనుట ఎట్లు స్వాభావికమైనదొ అదెవిధముగ నిప్పడు భగవంతుడు మునుపటి రెండుశ్లో కములలో నర్డునునకు జేసిన హితోపదేశమువలన నతని యహంకారము ఒక విధముగ అణగినను. మోహశేషమింకను వానియుందుండుటచే యుద్ధము చేయనని తాను చెప్పట అధైర్యము చేతగాని, లేక మోహము వలన గాని కాదనియు, యుద్ధముచేత గలుగు అనర్థమునుద్దేశించి అట్టినివృత్తి తనకు గలిగియున్నదిగ, ఈ 4-5-6 శ్లో కములలో ప్రత్యుత్తరము జెప్పుచున్నాడు. ఐనను అర్జునుడు అతివివేకముతోగూడిన ముముక్రువగుటచే, వెనుక వా ప్రవమైన బ్రజ్జను పొందియు 7 వ శ్లో కమున ధర్మమిట్టిదని తనకు తెలియలేదని ఒప్పకొని తనకు భేయన్కరమైన దానినుపదేశించునటుల తనగురువైన భగవంతుని శరణాగతిలోంది బ్రార్థించుచున్నాడు.

అర్షునుడు ఈ శ్లోకమునందు భగవంతుని మొదట ఓ మధుసూదనా! అనియు.. మరల ఒ ఆరి సూదనా! ఆనియు జెప్పటకు తాతృర్యమేమన — ''నీపు మధువను దుష్టుడైన శ్రతువును యుడ్రముజేసి సంహారముజేసితివి. ఆవిధముగనే నేనున్ను దుష్టులైన శ(తువులను యుద్ధముజేసి చంపుటన్యాయము. ఐనను నన్ను బాల్యము మొదలు ఎత్తి పోషించి రక్షించి హితోపదేశములనుజెప్పి యాచరించిన నాపితామహుడు భీష్ముడు, నాకు బాల్యముమొదలు విలువిద్యను నేర్పి, ఆతిరహస్య మైన మంత్రములనుజెప్పి పుట్రునికన్న నధికముగ భావించుచున్న ద్రోణులు, వీరలు ఏదియో కాలగతిచేత శ్రతుపక్షమున రావలసి వచ్చినను వారలు మనక్షేమమునే ఎల్లప్పడు గోరుచున్నవారు గావున వారల నేనెట్లు యుద్ధముజేసి చంపుట" అని సంకోచించుటను జూపుటకొఱకు ఓ మధు సూదనా! అనియు, మరియు పూజింపదగిన ఛారలైన వీరలను రాజ్యభోగాదులనొందగోరి కామ ్రక్ ధములచే ఆంప నేను (పయత్నించుట నీకు సమ్మతమగునా? నీవు అరిసూదనుడవుగదా! అనగా భక్తుల కామ్మకోధాదులను నిశ్శేషముగ పోగొట్టువాడవుగదా? నేనును నీభక్తుడనేగదాయని వినయ ముగ సూచించుటకొలకు ఓ అరిసూదనా! యనియు సంబోధించుట, "అరిసూదన-అరీ౯ కామాదీ౯ సూచియత్తి - భక్తుల కామాదిశ్యతువులను పోగొట్టువాడు'' ఆని శంకరానందుడు ఆర్థమువేస్తే యున్నాడు. కొందరు వ్యాఖ్యతలు మధుసూదనా యని అర్జునుడు భగవంతునిజూచి చెప్పటచే "నీవు ముువువంటి దుహ్హులను జంపుమని చెప్పటన్వాయము. ఇట్టి పూజ్యులైన భీష్మ్మరోడాదు లను ఎట్లు చంపుమని (మేరేకుంపదగునాబడు), జతే పూజార్హుడైన నామాతులుడు (మేనమామ) కంసుని నేను జంపలేదా అనెదవా? కంపుడు జన్మ్మపభృతి నీ శ్వతువు. నీవు ఆరిసూదనుడవు అనగా శ్వ**తువులను జంపువాడవు.** వీరలు అట్టిశ్వతువులుగారే" యనియు జెప్పనదిగ జాత్పర్యము జెప్ప డువ్నారు.

కొందరు వ్యాఖ్యాతలు - అర్జుమడు, మధుసూదనా ! అరిసూదనా ! యనీ యొకే అర్జముగల మాటలను తిరిగిజెప్పుట వానికి గలిగియున్న శోక ముచేత అని అభ్యిపాయపడుచున్నారు.

> క్లో ॥ గురూనహత్వా హి మహానుఖావాజా ్ శేయో ఖో క్తుం థై క్ష మపీహ లో కే । హత్వాబర్థ కామాంస్తు గురూచిహైవ ఖత్మీయ ఖోగాజా రుధిర్మవదిగ్గాజా ॥

పరిశ్ గుతాకా (1) అహత్వా - హి (2) - మహానుభావాకా (3) శ్రేయణ - భోత్తం - జైక్షం - ఆపి - ఇహ - లోకే! హత్వా - అధ్ధకామాకా (క) - ఈ - గుతాకా - ఇహ - ఏవ భార్జ్రాయ - భోగాకా - రుధిర్మచిగ్యాకా (వ్) శ్

| మహానుభావాకా                            | అధిక గొప్పతనముబడసిన   | అర్థకామా∉ా       | ధర్మాది ప్రరుషార్థముల |
|----------------------------------------|-----------------------|------------------|-----------------------|
| గురూజా                                 | ఆదార్యులను            |                  | మపదేశించుచును         |
| ************************************** | దంపుక                 | <b>শ্ৰেক্তিৰ</b> | <b>⇔</b> బార్యులను    |
| water Fig.                             | ఈ లోకమువ              | హాశ్వారు         | చంపినదో               |
| శై≰మప                                  | (ಸ್ಟರಿಯಾನಿಕ ಕಗನಿ) ರಿಫ | రుధిర్మవదిగ్నా 🖝 | (వారల)ర స్థమణి పూరు   |
| ,                                      | వ్నమగూడా              |                  | బడిన                  |
| లోక్లుం<br>ౖశేయః హి                    | <b>తి</b> నుటకు       | ರೈಬು≖-           | రోగములను(విషయములను)   |
| faction in                             | మంచిదిగదా             | ఇహైవ             | ఈ లోకముననే            |
|                                        |                       | <b>డు</b> జ్జాయ  | ఆనుభవింశును           |

- (1) గురూశా-ఇది బహుపచనము. అనగా ఇద్దరికన్న ఎక్కువవారిని గుర్హించు వచనము. ఐతే మునుపలి క్లోకమున భీమ్మడు (దోణుడు వీరల యిరుపురి పేర్లమహాత్రము చెప్పి యుండుటచేత గౌరవముగ వారలకు బహువచనము (పయోగింపబడి యున్నట్లుగాని, లేక కృష్ణడు, మొదలగువార్లమన్ను భీష్మ (దోణులతోచేర్చి గుర్హించుటకొరకై బహువచన ప్రయోగము జేయబడియున్నట్లుగాని (గహింపవచ్చును.
- (3) హి అమనది జనసిద్దిని జాపునదిగ కొందరు వ్యాఖ్యాకలు అర్థముకేసియున్నారు. ఈ ''హీ" శబ్దమును, దానికి పిమ్మకు రాబోవు 'మహానుభావాన్' అనుపరముతో జేర్పి

హిమహానుభావాకా'' అని ఒకేపదముగ నెత్తుకొని ''హిమం = జాడ్యం అపహ సైరి హి మహా ఆధిత్యోఒగ్నిర్వా. త స్కేవానుభావః సామర్థ్యం యేషాం తాకా'' శైత్యమును బోగొట్టుచున్న సూర్యుడు అగ్ని వీరలువలె సామర్థ్యముగలవారు. అనగా అరితేజన్వు లైన వారలయందు దోషము లెట్టంటవో అట్లే భీష్మద్రోణాదులయందును దోషము లంటుటలేదని మధునూదనసరస్వరి వ్యాఖ్యానము జేసియున్నారు.

- (3) మహానుభావాకా ఎట్లు మహానుభావులనగా స్వేహ్ఛామరణము, నైస్టిక బ్రహ్మ చర్యము, సర్వధర్మ పరిజ్ఞానము, సర్వశాస్త్రార్థనంపద, వేదాధ్యయనము, తపోనిస్టు, వీటితోగూడి యుండుటచేత నని భావింపవలెను. ఐతే రాఘవేంద్రస్వాములు ఈ పదమునకు హరి భక్తి మొదలగు గుణములతో గూడినవారలని అర్థము జేసీయున్నారు.
- (4) అర్థ కామా౯ ఈ పదమునకు క్రిందక నబరచినటుల మూడు విధములైన వ్యాఖ్యానములు జేయబడియున్నవి:—
- 1. "కామిర్జానార్థః. అర్థా౯ = ధర్మా దిపురుపార్మా౯, శిేష్యభ్యః కామయ గ్రై = బోధ య స్తీతి అర్థకామాః తా౯". కామిధాతువునకు జ్ఞానమని యర్థము. ధర్మా దిపుతుపార్థములను ఉపదే శించుచన్న గురువులనునదిగ శంకరానందులు వ్యాఖ్యానముజేనీరి.

''అర్ధావివ అర్థకా:. స్వార్థేక ప్రత్యయః, అర్థకాన్ = ధర్మాదిపురుషార్థాకా. అమయనై బోధ య స్టేత్యర్థ కామాః, గత్యర్థకస్య అమేః జ్ఞానార్థకత్వం ఇతివా'' యనియు కొందరు పండితులు వ్యుత్ప త్తి చేయుచున్నారు.

- శి. ఈ 'అర్థ కామా'నను పదమును ముందువచ్చుచున్న లో గపదమునకు విశేషణముగ నుంచి లోగా: = పురుషార్థములని అర్థముచేసికొని అర్థ కామా = లోగా = '' అనుదానికి ధర్మార్థ కామ మోక్షములైన నాలుగువిధములైన పురుషార్థ ములలో అర్థ కామరూపములుగ మాత్రమున్న పురుషార్థ ములను ఈ లోక మునందే యనుభవింతును. పరలోక మునగాదు. అని వ్యాఖ్యానించియున్నారు.
- 3. అర్థ కామానను పరమును గురూనను దానికే విశేషణముగ భావించి అర్థ కా**మా**కా గురూననగా ధనమునందు కోరిక గల గురువులను, అనగా అర్థేచ్చచేత దుర్యోధనాదులకు ఈ ఖీష్మ ద్రోజాదులు కట్టుబడియుండుటచే వాని సహాయమునకై వారలు తప్పక వచ్చియేతీరుదురు. దానిచే వారలవధము నిశ్చయముగ సంభవించునను తాక్పర్యముగొని అర్జునుడు ఈ శ్లో కమున "అర్థ కామాకా గురూకా" అని చెప్పువదిగ కొందరు వ్యాఖ్యానముజేసియున్నారు.

భీష్మ (దోణాదులను మొదట మహానుభావులనిచెప్పి ఇప్పడు అర్థ కాములని చెప్పట తగునాయన, తాము అర్థముచేత దుర్యోధనాదులకు కట్టుబడియున్నటుల యుధిస్టిందనివద్ద యుద్ధ మునకు మునుపు ''అర్థస్యపురుపోదాను దాస్త్వర్హలో నకస్యచిత్. ఇతిసత్యంమహారాజ ఖద్దోస్మ్యర్థేన కౌరమై: అమనుష్యు అర్థమునకుదానుడు. అర్థము ఎవనికిని జానిసయైనదిగాడు. ఓ రాజా ! ధన మూలముగ కౌరవులచే కట్టబడినవానిగనున్నాను అనునది నత్యము'' ఆని వారలే చెప్పియున్నారు. (5) రుధిర్మపదిగ్గాకా - రక్షముచేత పూయబడినవని పదమునకర్థము. ఐతే వాస్తవముననవని, రక్ష ముచే బాయబడినవిగావు. గురువులను చంపినతరువాత పొందడగిశ రాజ్యభోగములు, వారల రక్షమాహములేక పొందడగినవి కావు. కాన రక్షముచే పూయబడిన

6

పదార్థము లెట్లు జుగుప్పితములో అటులనే ైపే రాజ్యభోగములున్ను అనుభవించుటరు జుగుప్పితములు, యోగ్యములుకావని **కాక్పర్యము**. ఇది అతిశయో క్ష్యలంకారము.

థాఘనేం(దస్వాములు ఈ క్లోకమునకు, హరిభ క్లి మొదలగు గుణములు గలవారైన ఇట్టి పెద్దలు, రాజ్యము తమకు స్థిరముగ చెందవలయునని ఆశతో యుద్ధమునకు పచ్చియున్నారు. నేను వారేమడిగినను ఇచ్చి వారలను పూజింపవలసినవానిగనుండగా, అట్టివారలుకోరు ఈ రాజ్యము వార లను అంపివేస్తే నేననుభవించుకు ధర్మ ముగాదని అర్జునురు జెప్పినదిగ తాత్పర్యమును జేసియున్నారు

> శ్లో ఇ న మై తద్విద్మి క క క ర న్నో గర్యా యద్వా జయేమ యది వా నో జయేయు: యానేవ హక్వా న శిజీవిషామ: కోఒవస్థికా: మముఖే ధా రైరాష్ట్రా: ఇ

పది! న - చ - ఏతత్ - విద్మ: - కతరత్ - నః - గరీయః

တစ် - အာ - ಜဏိသံ - တဝိ - အာ - လံ၊ - ಜဏိထား !

యాకా - ఏప - హక్వా - న - జిజీవిషాము

र्वे - అవస్థితా: - బ్రముఖే - ధార్హరాష్ట్రా:॥

| (కెళ్లయుద్ధయోర్మ స్త్రే) | (విశ్లుమత్తు, యుద్ధము<br>కేయుట ఈ రెంటిలో | ನಃ<br>ಪರುಯು:         | మమ్ములను<br>జయించెదరో   |
|--------------------------|------------------------------------------|----------------------|-------------------------|
| ****                     | పేది                                     | పీకర్                | దీరినిన్న               |
| <b>ನಃ</b>                | మాకు                                     | <b>ವರಿ</b> ದ್ದಾಃ     | ఎరుగము                  |
| <b>ෆ්ර්</b> රක්ෂ         | మిక్కిరి (శేవమైనదో                       | (వయం)                | (మేము)                  |
| <b>242</b>               | ර්තන                                     | ထားစာ                | ఎవరలను                  |
| (వయం)                    | (మేము)                                   | హత్వ                 | చంపి                    |
| నబిద్దు:                 | ఎరుగమం                                   | వ <b>జీబిస్సా</b> మం | <b>ఉబందగోర మా</b>       |
| (Motho)                  | (మేము)                                   | *                    | <b>అట్రి</b>            |
| (arer)                   | భారలను                                   | భా ర్థాష్ట్రావిన     | ధృశరాష్ట్రని తేరినవారలే |
| జయేమయధ్వా                | జయించెద మో                               | భముఖ                 | ఎదుట                    |
| ్రయదివా                  | àr                                       | అనస్థిలాః            | నిలబడియున్నారు.         |
| (a)                      | (హౌరణ)                                   | •                    | -                       |

తాక (ఖిక్ యొ తె బతుకుట, స్వరర్మమని యుద్ధముజేసి జయించి రాజ్య ఖోగములను అనుఖవించుట అను ఈ రెంటిలో) పిది మాకు మిక్కిలి [శేష్ఠమా దీనిని మేము ఎదుగము. (మరియు) మేము వార్లజయించెడమా లేక వారలు మమ్ములను ఉయించెడరో అడియు మాకు తెలియడు. మేము ఎవరలను అంపిన పిదవ బ్రాంకుకగోరమా అధృశవాష్ట్రుని శేశ్రమవారతే (ఈ యుద్ధభామిమీద) మనకెడుదుగ నిలబడియున్నాడు. ఈ శ్లోకమునకు శ్రీధరులు మొదలైన కొందరు వ్యాఖ్యాతలు (కిందకనుపరచినటుల వేరు విధముగను ఆర్థముజేసి యున్నారు— "(పయం = మేము) తా $\mathbf{r}$ = వారలను, జయేమయద్వా = జయించెదమా, యదివా = లేక, లే = చారలు, స $\mathbf{r}$  = మమ్ములను, జయేయు $\mathbf{r}$  = జయించెదరా, (ఏతయోర్మర్మే = ఈ రెంటిలో) కతరత్ = ఏది, న $\mathbf{r}$  = మాకు, గరీయ $\mathbf{r}$  = గొప్పదిగ (భవిష్యతి = అగునో) ఏతత్ = దీనిని, నవిద్మ $\mathbf{r}$  = ఎరుగము"

(స్వకీయము) పూర్వము 5 ప క్లోకమున అర్జునుండు చెప్పినదేమన— "యుద్ధము స్వధర్మమైనను దానిలో గురువులను జంపి రాజ్యలో గములను పొందుటకంటె & త్రియ ధర్మము కానట్టి భిక్షమెత్తి జీవించుట తగినదని నాకుతోచుచున్న "రమనదియే. ఐనను ఈ క్లోకమునజెప్పిన దేమన:— "పైజెప్పినటుల తనకుతోచినను ఆ చెంటిలో నిది తమకు శ్రేషము కాగలదనికూడ నిక్బయింప వీలులేక యున్నది. ఐతే యుద్ధముజేసి భోగముల నొందుటయే శ్రేషమని యొక పక్షము గ్రహించినను ఆ భోగములను మసముందగలమనునటియు స్థిరముగాదు. ఎందుకనగా కడపట జయమువారలకా, మనరాయని సందేహముగనుండుటచేత లేక జయము మనకే కలుగు నదిగ నెంచుకొనినను దానిచే బ్రయోజనము గలుగుటలేదు. ఏలనగా ఎవరిని విడిచి మేము జీవింప గోరమో వారలను జంపిననే ఆ జయము గలుగును." అని.

#### \*\*\*\*

శ్జ్జ్ కార్పణ్యదోజేప్పహతన్నాఖావః పృబ్భామ్ జ్వాం ధర్మనమ్మూఢచేతాం:॥ య∣చేృయస్స్యాన్నిశ్చతం బ్రహాహ్ తనేమ శిష≲ేషం∠హం శాధి మాం జ్వాం∣వవనృం॥

పదII కార్పణ్యదోచేపహతస్వభావు (1) పృచ్చామి - త్వాం - ధర్మసమ్మూథచేతా: (2) I యత్ - శ్రేయ: - స్కాత్ - నిశ్చితం(3) - బ్రూహి - తత్ - మే శిష్య: - తే - అహం - శాధి - మాం - త్వాం - బ్రవన్నం II

కార్పణ్యదోషోచ- కృవణత్వమను దోషముచేశ ದಾನಿನಿ హతస్వభావః జెడిబోయిన స్వభావముగల మే నాకు (నేను) టూహి చెప్పము (అహం) ధర్మసమ్మూ భచేతాం ధర్మవీషయమున సందేహము కే నీకు గల మనస్పుగలవాడడై నేను అహు శిమ్యడను నిన్ను ళేవ్యః త్వాం ఆడుగుచున్నా ను నిన్ను ಪ್ರಾಂ పృబ్బామ బ్రషన్నం శ**రణ**మొందిన ಯಕ నన్ను నిశ్చితమైన (గక్టివైన) మాం నిశ్చేతం र रेक्स ్రేయస్సుగా శాది అన్నుగహింపుము. అగునో స్వాక్

తా॥ కృవణత్వము (ఆత్మక్షానతాన్మత) అనుదోషముబేత బెడిపోయిన స్వభావముగలనేను ధర్మవిషయమున మనన్పందేహము గలవాడనై నిన్నడుగు చున్నాను. ఏది (మాతిస్మృతి మ్రమాణానుసారముగ) నిశ్చితమైన ్రేయస్స్ దానిని నాకు జెప్పము. నేను నీకు శిష్యుడను (గదా). నిన్ను శరణమొందిన నన్ను శిక్షించి అను(గహము జేయుము.

(1) కార్పణ్యం - అర్జునుడు తమగురుపు మొదలగువార్లనుజంపి ఎట్లుజీవించెదననుచున్నాడనియు, అతడు అనుభవించు వ్యసనమే కార్పణ్యమనునదిగను, శ్రీధరుడు మొదలైన కొందరు వ్యాఖ్య తలు అర్థముచేసియున్నారు. ఐతే ఆనందగిరి మొదలగువారలు ''యోవా ఏతదక్షరం గార్గ్య - విదిత్వాఒస్మాల్లో కాత్ ప్రైతి సకృపణ ఇత్మికుతే:'' అనువాక్యము ననుసరించి ఎప్పడు ఆత్మస్వరూపము నెరుగక ఈ లోకమునుండిపోవునో అతడు కృపణుడనియు, ఆయాత్మ స్వరూపము నెరుగని న్వభాపమే కార్పణ్యమనియు వ్యాఖ్యానము చేసియున్నారు.

సాధారణముగా లోకమునందెవ్వడు తనధనమును స్వల్పమైనను వ్యయపరుప సహింపడో యతడే కృపణుడని [పసిద్ధియున్నది. ఆవిధముగనే ఎవడు తన యజ్ఞాన నాశమును స్వల్పమున్ను సహించుటలేదో అతడున్ను కృపణుడు అనగా ఆత్మస్వరూపమును కప్పివేయుచున్న అజ్ఞానమును పోగొట్టుకొని ఆత్మనెరుంగనివాడు కృపణుడని చెప్పబడినది.

దోషం అనుదానికి 'స్వకులక్షయకృతం' అనునదిగ నర్డముచేసి కార్పణ్యముచేతను దోషము చేతను ఉపహతమైన చేతస్సని శ్రీధరులు వ్యాఖ్యవము చేసియున్నారు.

స్వభావ: - క్ష్మత్రియుని శౌర్యాది స్థితియే స్వభావమనునదిగ శ్రీధరుడున్ను. ఆనందగిరి మొదలగు వారలు అంతఃకరణమనియు అర్థముచేసియున్నారు. శంకరానందులు ఈ పదమునకు ఆత్మస్వరూపమని అర్థముచేసికొని ''ఉపహతస్వభావః = కప్పబడిన ఆత్మస్వరూపమును గలవా డ''ని వ్యాఖ్యానము చేసియున్నారు.

(2) ధర్మమనగా అవిద్యచేత సంసారసముద్రమున త్రోయబడియున్న పురుషుడు దేనిచే గట్టెక్కింప బడుచున్నా డో అనగా స్వరూప ప్రహకాశమునున్ను జ్ఞానమునున్ను పొందుచున్నాడో అది ధర్మమని శంకరానందులు వ్యాఖ్యానించియున్నారు.

ఆనందగిరి ''ధర్మో ధారయతీతి పరంబ్రహ్మా'' అనగా దేనిచే సకలమును ధరింపబడు చున్నవో అది, పరబ్రహ్మము, అని యర్థము చేసియున్నారు.

కొందరు ధర్మమనా తాను చేయవలసిన క ర్హామని అర్థము చేసియున్నారు.

(3) నిశ్చితం - ఈ పదమున్ను ్రేయస్పను పదమున్ను వేర్వేరుగ నెత్తుకొని శంకరానందులు, (పతిస్మృతులచేతను మహర్షులచేతను నిశ్చయింపబడినదిగను, ్రేయస్సాధనముగను ఏది యున్నదో అదియని అర్థము చేసియున్నారు. ఆనందగిరి మొదలగువారు ''నిశ్చితముగు (శేయస్సు''అనగా ఐకాంతిక ముగాను, ఆత్యన్తిక ముగాను, అనా పేష్టిక ముగాను ఉన్నట్టి (శేయస్సు ఏదిగలదో అది యని అర్థము చేసియున్నారు.

బకాంతికమనగా ఏ సాధనముచేత నొకచానినొంద వీలగునో ఆ సాధనము ఏర్పడినతోడనే నిశ్చయముగ నేదిగలుగునో ఆది. ఆత్యంతికమనగా కళిగి మరల నకించకయుండుట. అనా పేష్టిక మనగా ఇతరసాధనాపేక్ష లేనిది.

```
శ్లో॥ న హి బ్రవశ్యామి మమాచనుద్యాత్
యబ్భోకముబ్భోషణ మింబియాణాం।
అవాడ్య భూమావనచత్నమృద్ధం
రాజ్యం సురాణామపి బాధిచత్వమ్॥
```

8

పదక న - హి - బ్రాపక్యామి - మమ - అపనుద్యాత్ యత్ - శోకం - ఉచ్ఛోషణం - ఇంటియాణాం ! అవాహ్య - భూమౌ - అనపత్నం - బుుద్ధం రాజ్యం - సురాణాం - ఆపి - చ - ఆధిపత్యం !!

-ఈ భూలోకమునందు నాయొక్క రూమా అనపక్నం ఇం(దియములకు శ మ్రవులేని **အ**၀ု**ပိုင်္**တာအာဝ ఋద్దం వృద్ధిపొందియున్న **ఉచ్చో**షణం ఎండుటను కలుగజేయుచున్న కోకం **దుఃఖ**మును రాజ్యమునున్ను చ యశ్ (పరలోకమున) దేవశలకు పోగొట్టునో నురాణాం **అప**నుద్యాల్ ఆధిపత్యం **ం**ధిపతిగనుండుటన్ను ದಾನಿನಿ అవాష్య **నహ్మీపహ్యా**మి పొంది నేను జూచుటయే లేదు స్టికస్వాపి **ఉన్నవాడ**నైనను

తా॥ ఈ భూలోకమున శ[తువుతేని సమృద్ధియైన (సంవదతోనిండిన) రాజ్యాధిపత్యమునున్ను, పరలోకమున దేవేం[దవదవిన్ని పొందియుండినను ఇం[దియములకు శోషణమును (ఎండిపోవుటను) కలుగజేయు నా వ్యననము నేదిపోగొట్టునో అది యిట్టిదని నాకు దెలియుటయేతేదు.

(స్వకీయము) మొదటి అధ్యాయముమొదలు ఈ రెండవ అధ్యాయము 8-వ శ్లోకమువరకు చెప్పబడిన శ్లోకముల తత్వార్థమిట్టిదని మధుసూదనసరస్వతి వ్యాఖ్యానమున జెప్పినది కింద సంగ్రహముగ బ్రాయబడుచున్న ది — మునుపువెప్పిన గ్రంథముచేత సంసారదోషమును నిరూపించి జ్ఞానాధికారి విశేషణములు చెప్పబడినవి. వానిలో "న చ్యేయోనుపశ్యామి" అను శ్లోకముచేత నిత్యానిత్య వస్తువివేకమున్ను, "న కాంకే విజయం కృష్ణ" అను శ్లోకముచేత ఇహలోకఫల విరాగ మున్ను, "అపి త్రైలోక్యరాజ్యస్య హేతోక" అను శ్లోకముచేక పరలోకఫల విరాగమున్ను, "నరకే నియతం వాసక" అను శ్లోకముచేత ఆత్మ, స్థూలదేహమునకంటె వేరైనదనియు, "కిన్నో రాజ్యేన" అను శ్లోకముచే శమమున్ను, "కం భోడైక" అను శ్లోకముచే రమమున్ను, "యద్య ప్యేతే న పశ్యపై" అనుశ్లోకముచే లోభరాహిత్యమున్ను "తన్మే క్షేమతరం భవేత్" అను శ్లోకముచే తితిక్షయు, చూపబడినవి. ఈ రెండవఅధ్యాయమున "శ్రేయాభోక్తుంభైక్షమపి" అనుశ్లోకమున సన్యాసము ప్రతిపాదింపబడినది. "కార్పణ్య దోపోపహతస్వభావక ............ త్వాం ప్రపన్నం" ఆను శ్లోకముచే సంసారదోషములను బాగుగ నెరింగి విశేషవైరాగ్యము సొందినవాడై "ఆత్మజ్ఞాన మును వెదకునతడు" విధ్యు క్రిడ్రహరముగ గురుశరణాగతి సొందవలసినది ఆవశ్యకమని చూప బడినది. "న హి ప్రపత్యామి" అను శ్లోకముచేత ఇహాముత్రఫలభోగవిరాగము జ్ఞానాధికారికి ఆవశ్యకమైనవనియు చూపబడినది.

9

40

సంజయ ఉవాచ: ---

శ్లో။ ప్రమయక్తాన్న హృష్కేశం గుడాకేశ: వరంతవ:! న యోతృ, ఇత్ గోవిందము<u>క్</u>వా తూష్ట్రీం **బభూ**వ హ #

పరు ఏపం - ఉక్పా - హృషీకేశం - గుడాకేశ: - పరంతపః!

న - యోత్స్యే - ఇతి - గొవిందం (1) - ఉక్షా - తూస్టిం - బభూప - హ (2)

సంజయఉవాచ నంజయుడు చెప్పినది (వునరపి) (మరల) శ్వరువును తపించడేయునట్టి పరంతపః గోబిందం (మ్రతి) గోవిందున గూర్తి నయోల్స్కే ఇతి గుడాకేశ : గుడాకేశుడైన అర్జునుడు యుద్దము జేయనని హృషీ కేశుడైన కృష్ణునిలాబి ఉన్నా ఈ (మునుపుచెప్పిన) మైకా తూష్ట్లం హృషీ కేశం చెప్పినకరువాత వీవం మౌనముగ రము బభూచహ the Little

**ఉ**కాగ చెప్పి

తా॥ సంజయుడు (ధృతరాష్ట్ర మహారాజునుజూబి) చెప్పినది. శ్రత పులను తపింపజేయుడున్న, తమస్పును జయించునటువంటి అర్జునుడు కృష్ణ పరమాత్మనుజూబి మునుపుజెప్పిన భ్రహకరముగజెప్పి మరల గోవిండునిజూబి యుద్దము జేయనని చెప్పి ప్రదేఖ మౌనముగనుండెను.

- (1) గోవిందం "గోభి: వేదాంతవాక్త్వైరేవ విద్యతే లభ్యత ఇతి గోవిందు" = వేదాంతవాక్యముల చేతనే పొందదగినవాడు,
- (2) హ దీనిని కొందరు వ్యాఖ్యాతలు వాక్యాలంకారముగ నెత్తుకాని అర్ధము చేయర చినిచి యున్నారు. కొందరు ఈ పదము ఆశ్చర్యమున గు త్రించునదిగి నర్గము చేసియున్నారు.

ఈ ''హ'' అనునది అధికదైర్యము, బలముగల అర్జునునకుగూడ అడైర్వముగలుగుటనుగూర్ని సంజయుడు ఆశ్చర్యపడెనని గుర్హించునదిగ రాఘవేంగ్రదస్వాములు అర్జము చేసియున్నారు.

హ్మాడీ కేశపదమునరు 1-15 పద్దను గుడానేశ అనుపదమునకు 1-24 పడ్డను ఆర్థము పూర్వము చెప్పబడియున్నది.

(స్పకీయము) భగవంతుకు ఇంక హితొభవేశము వెళ్ళను అర్మనుడు కొంతదివేశములో గూడినవానిపలె మొదట మాటలాడి మరల యుద్ధమువేయనని వెప్పట ఏమి ఆశ్వర్మము! ఎడ్జి బివేరినైనను తనకు చశపరచుకాను మోహముయొక్క గక్షి ఎట్టిశక్షి! అని సంజయుని రెలంట్ల. ఈ మోహనముద్రము నుండే అర్జునుని ఎగవంతుడు చేదాంటూక్కముల నుపడెనించిచే. రెలించచేస్ తన్నొందునట్లు చేయబోవుచున్నాడు, మార్గాంతరములేదు, అని మాచించుకుపై గోవిందపదము తమాగింపబడియున్నటుల జెప్పవచ్చును.

్జ్ కమువాభ హృషీ కేశ: బ్రవహనబ్నివ ఖారత। సేవయోరుథయోర్మడ్యే విష్టిదంతముదం వర:॥

పదక తం - ఉవాచ - హృషీ కేళ: (1) - (పహనకా(2) - అవ - భారత గ సేనయో:(8) - ఉభయో: - మత్యే - విషేదంతం - ఇదం - వచ: క

\*\*\*\*\*

| 8 a | 9_11 |
|-----|------|
|     |      |

## ನಾಂ ಉತ್ಯ ಮಾಗ ಮು

49

| హృషీ కేశ క   | <b>హృషీ కే</b> ళుడైన త్రీకృష్ణవర<br>మాత్ర | మ్రహనన్నివ<br>హే భారత ! | నవ్వుచున్న వానివలె<br>ఓ భరశవంశ మున నుదయించిన |
|--------------|-------------------------------------------|-------------------------|----------------------------------------------|
| ఉభయో: సేనయో: | రెండు సేనలయొక్క                           |                         | అర్జునుడా! (యని పిలిచి)                      |
| మధ్యే        | మధ్య                                      | ఇదంవరః                  | ఈ (చెప్పబోవు) వాక్యమును                      |
| విషీదంతం     | దుుఖవడుచున్న                              | ఉవాచ                    | జెప్పెను.                                    |
| కం           | వానిని (అరునుని) గూర్పి                   |                         | _                                            |

తాంజు హృషీకేశుడైన కృష్ణపరమాక్మ రెండుసేనలమధ్య దుఃఖించుచున్న అకవిని (అర్జునునిజాబి) నవ్వుచున్న వానివలె ఓ భరశవంశమున నుదయించిన అర్జునుడా! యని పిలిచి ఈ (ముందు రాబోవు) వాక్యమును జెప్పెను.

- (1) హృషీ కేశ: అను నీపదమునకు, 'ఇండ్రియములను స్వాధీనముననుంచి వాటిని విషయములలో [పవర్తింప జేయుచున్న పరమాత్మ' అను తాత్చర్యమును, భగవంతుడు అర్జునునకు రథసారథిగ నలంకరించుట సూచించుచున్నది. నకల (పాణులను (పేరేపణ చేయు చున్న భగవంతునికి ఏది వీలుగానిదని భావము.
- (2) [బ్రహసన్నివ పరిహాసమునకు ఫలము విరోధమనునది లోక బ్రసిద్ధము. ఈ పరిహాసమున కనగా జ్ఞానొక్కత్తి ఫలము అను ఈ భేదమును "ఇవ" శబ్దము చూపుచున్నది, కొందరు వ్యాఖ్యాతలు ఈ "ఇవ" శబ్దమును వాక్యాలంకారముగనుంచి "బ్రహసన్నివ" అనుదానికి బ్రసన్న ముఖముగ నున్న వాడై యని అర్థము జేసియున్నారు.
- (3) సేనయోరుభయోర్మర్యే ఆనుటచే అర్జునుడు ఇట్టి అనుచితకాలమున శోకమునొంది యుద్ధము చేయనని చెప్పినను అయుద్ధభూమియందు శృత్ధ్రపయోగారంభ కాలమైన (ఆనగా తత్త్వోపదేశమునకు సాధారణముగ యోగ్యముగాని కాలమైన) ఆ సమయముననే భగ వంతుడు ముందు రాబోపు ఆత్మతత్త్వముపదేశించెనని చెప్పట, భగవంతుని అనుగ్రహ మున కెవ్వడు పాత్రపడగునో అతనికి తన సన్నిధాన మాత్రము చేతనే జ్ఞాన్ఫపాప్తిని భగపంతుడు కలుగచేయునట్టి కరుడానిధి యనుదానిని జూపుచున్నది.

#### 2000000

(శ్రీ **థగవానువా**చ:---

ধুনি అశోబ్యానవ్వశోచ స్త్వం [పజ్ఞావాదాంశ్చ భాషసే। గజానూనగజానూంశ్చ నానుశోచ <u>ని</u> పండితాঃ ॥

11

పదశాలకోచ్యాగా – అవ్వకోచ $\imath(1)$  – త్వం – ప్రజ్ఞావాదాగా (2) – చ – భాష సే  $\mathfrak l$  గతాసూగా(3) – అగతాసూగా(4) – చ – న – అనుకోచ $\underline N$  – పండితా $\imath(5)$   $\mathbb R$ 

మాటలాడుచున్నా వృ **తీభగపానుబాద** భగవంతు<u>డ</u>న కృష్ణపరమాత్మ ఖాష్ట్రస్ (అర్హుమనిగూర్చి) జెప్పినవి పండితాః ఖానులు ప్రాణములు పోయినవారిని గతానూ∉ా ∍ಕ್ ವ್ಯಾತ್ దు:ఖపడదగనివారిని గూర్పి గూర్చియు డు:ఖపడుచున్నావు అగకానూంశ్చ ట్రాబికియున్నవారిని గూర్చియు **వా**నుళోచ ని ప్రవ్యాభాధాంశ్చ ాయ్హిడ్డిమంత్రుల మాటలనున్ను ్ దుణుపడరు.

తా కగవంశుడైన కృష్ణవరమాశ్మ (అర్జునునిగూర్చి) చెప్పినది — ఓ ఆర్జునా! నీపు ముఖించదగని వారినిగూర్చి ముఖించుచున్నావు. బుద్ధిమంతుల మాటలను జెప్పాచున్నావు. అశ్మజ్ఞానముగలవారు మరణించినవారిని గూర్చియు బతికియున్న వారిని గూర్చియు ముఖించరు.

- (1) అన్వళోచు ఈ పదము భూతకాలమును జూపుచున్నది. అనగా ''దుఃఖపడి8వి" అని ఆర్థము. ఐనను మునుపటి 10-ప క్లోకమున ''విపీ.దంతం" అని చెప్పియుండుటను జూచి అట్టనుడు ఈ యుపదేశకాలమునందును దుఃఖపడుచున్నాడని సిద్ధించుటచే దీనిని ఆర్ఘ[పయోగముగ నుంచుకొని ''దుఃఖపడుచున్నావు" అని పర్హమానకాలముగ అర్థమును వ్యాఖ్యతలు చేసియున్నారు.
- (2) ''(పజ్జావాదాక నీబుద్ధికి తోచిన మాటలను'' అనిమధ్యాచార్యులు, ''(పజ్ఞాజ్ఞానులు, అవా దాంశృ=చెప్పదగనిమాటలను'' అనిరాఘవేం(దులు, ''దేహమే ఆత్మయను బుద్ధినిగలవాడు మాట్లాడు మాటలను'' అని రామానుజులు ఆర్థము జేసియున్నారు.
- (8) గతాసూకా— 'దేహములనుగూర్చి' అనిరామానుజులు అర్థముజేసియున్నారు.
- (4) అగతాసూ కా—''ఆత్మ లనుగార్చియు'' అనిరామానుజులు అర్హ పర చియున్నా రు. వెంక టనాథులు ఈపదమునకు ''ఆసన్న మరణులు" అనగా—సమీపమున మరణమునొందబో పువారు అని అర్థముజేనీయున్నారు.

బ్రాణముతో గూడియున్నవారినిగూర్పి సాధారణ**ముగ లోకమున దుఃఖపరుట ఎట్లు** స్వాభావికముగాదో ఆటులనేమరణేంచినవారినిగూర్పి దుఃఖపరుటయు పండి**తులకు స్వాభావికము** గారు. దుఃఖపడరని కొందరు తాత్మర్యముజేసియున్నారు.

(5) పండితా: — ఎవరికి ఆత్మవిషయమైన జ్ఞానముగలవొ వారే పండితులగుదురు. "పాండిత్యం నిర్విద్యబాల్యేసతిప్మాసేత్" అనుగ్రపతి చాక్యమును బృహదారణ్యకోషనిషత్ అధ్యా, 5 బ్రాహ్మణం 5, మంత్రములోచూడుడు.

(శంకరభాష్యము) ఈ విధముగ కానుజేయవలనిన ధర్మవిషయమున మోహముందిన మనస్పుగలవాడై, మహత్తైన శోకసముద్రముశ మునిగియున్న ఆర్జును ఆత్మజ్ఞానముచేతనే గాని వేరువిధముగ తరింపజేయుటను ఎరుగని భగవంతుడైన వాసుదేవుడు, ఆర్జునుని నిమిత్తముగ**ైకాని** నకల (పాణులున్ను కడతోరుల్లై ఆత్మజ్ఞానమును ఇధిమొదలుగ నువరేశిందుచాన్నాత్తు.

భిష్మ(దోడాదులు ఎవ్వరిచేకను దుఃఖింపదగినేవారలుకారు. వీతన సదాచారముగల వారలు, పారమార్థికముగను నిత్యులైనవారలు. వీరలు మరటింపబోవుచున్నారే, జావికి వేనుగదా కారణమని దుఖుపడుతుయు, జ్ఞామల మాటలను ఆడుటయు ఉష్మత్తునిపలె మాడుపాటును చూపు చన్నది. ఎండుకనగా — పండితులు — అవగా — ఎవరికి ఆత్మవిషుడుమైన జ్ఞావముగలబో వారలు, మరణించిన వారినిన్ని (పతికియున్నవారినిన్ని గూర్పి దుఃఖింపరు.- (రెండున్ను వారికి సమమేయని భావము) కావున నీవు మూడుడవగుచున్నావని తాత్సర్వము.

(స్వకియమ్మూ ఈ క్లోకము తీజమం(రమని జెప్పబడియున్నడి, అనగా — పృక్షమిట్లు విత్రనమునందు ఇమిడియన్నోదో అటులనే గీతాశాన్నమంతయు ఈశ్లోకమం డిమిడియున్నదగును, అర్మమడు గొప్పదైన శోక మోహసముద్రమున మునిగియుండుట తునునదియు. దాని నుండి తరింప ఆత్మజ్ఞానముతప్ప మార్గాంతరము లేదనుటయు ఎట్లను విషయమును స్పష్టముగను విస్తరముగను తెలిసికొనుటకు, ఈ భగవద్గీర 18 అధ్యాయములను భాష్యవ్యాఖ్యానములతో బాగుగ విమర్శనచేసియే తెలిసికొనుట ఆవశ్యకమైనను, ఆవిషయములు సంగ్రహముగ నిచ్చట ఎ త్రిచూపుట కొంత ఉపయోగముగనుండును.

శోకమోహములనునవి ''నేసు వీరలను చేరినవాడను, వీరలు నన్ను చేరిన వారలు" అను ఈ విధమైన తలంపుచే గలుగునభిమానమున్ను, ఆవిధముగ నభిమానముంచబడినవాటిని పదలి పెట్టుటచే గలుగుదుఃఖమున్ను ''నేసుక ర్త, నేను భోక్త" అను ఈ విధమైన వాటిచేగలుగు భమయే. దీనిని నివర్తింపజేయునట్టి ఆశ్మజ్ఞానము "క త్త్వమసి' మహావాక్యముయొక్క లజ్వార్థమైన జీవేశ్వరైక్య సాజాక్కారమే.

ఈశ్వరుడెవ్వడన:- ఈ జగ త్రంతయు వ్యాపించి స్థూలసూక్ష్మ బ్రపంచమునంతయు తన దేహమున ధరించియున్న పరిపూర్ణమైన బ్రహ్మము. ఈ యీ శ్వరునికి స్థూల, సూక్ష్మ దేహము లెట్లనో ఆటులనే జీవులైన మనకును ఈ స్టూలచేహమున్ను, సూక్ష్మదేహమున్నుగలదు. సూక్ష్మ దేహమనునది జ్ఞానేంద్రియములు, కర్మేంద్రియములు, పంచ ప్రాణములు, మనస్సు, బుద్ధి ఇవి యంతయు చేరినది. ఇట్టి దేహములతోగూడిన జీవులకున్ను ఈశ్వరునికిగల సంబంధమేమనగా -ఈశ్వరుని దేహమైన ఈ ప్రపంచమున జీవకోటియంతయు తమతమ స్థూల సూడ్ర్మ్ర దేహములతో అణువులువలె నిమిడియున్నవి. దీనికి ఉపమానము స్థూలమైన మనదేహమే. దీనిలో ఎట్లు ఆనేక కోటి అణువులు నిలిచియున్నవో అటులనే. ఈ ఆణువులకు పై రేహమున దష్ప వేరైనస్థానము, మంచి చెడ్డలు, ఎట్లలేవో అట్లనే ఈ జీవులైన మనకున్ను ఈశ్వరుని విడిచి **్రపత్యేకించియుండు**ట యనునదియు, మంచి చెడ్డలనునదియు, లేవు. వాని ప్రాణములే ఈ జీవుల ప్రాణములు. వాని దేహమైన•ఈ లోకముయొక్క కేషమము, మంచి చెడ్డలు ఇవియే జీవులైన మనయొక్క కేఘము, మంచి చెడ్డలుగనున్నవి. ఈశ్వరుడు సృష్టికాలమున ఈ జనులను సృష్టించి వారలు కడతేరుటకై వేదకాస్తాదులను చ్రకటింపజేసి ధర్మశాస్త్రములని జెప్పుబడుచున్న వర్ణాత్రమ ధర్మములు ఇట్టివని ఏర్పరచియున్నాడు. వాటిలో ఈ లోకముయొక్క సముదాయ క్షేమమును గలుగచేయుటయే స్వధర్మమని జెప్పబడినది. ఆ విధముగ వాని వాని స్వధర్మము సనుష్టించుటయే సామాన్యముగ లోకమునకున్ను, దానిచే జీవులైన మనకున్ను క్షేమమును గలుగచేయును. దానినివిడిచి లోకమున ఇతరుల క్షేమమువేరు, తనక్షేమమువేరని విభజించుకొని సముచాయ క్షేమమును గోరక తన క్షేమమునే గోరువాడు, దుఃఖమును, బంధమును పొందును. స్ప్రపయోజనమనునది లోక సము దాయ ్రపయోజనమున విమిడిపోవలయును. ఇట్టి తలంపుతో ఫలాపేక్షను విడిచి లోక క్షేమ మునకై వాని వాని స్వధర్మమును ఈశ్వరార్పణముగ చేయుచుండుటయే జీవుల క ర్తవ్యము. అట్లు చేయుచున్నచో చిత్తశుద్దియు. చిత్తశుద్ధిచేత జ్ఞానమున్ను, జ్ఞానముచేత మోక్షమున్ను పొందుటకు మార్గమిదేగాని మార్గాంతరముకారు. ఈ విషయము అర్జునునకు సృష్టముగ బోధపడిన పిదపశే ''నష్టో మోహః స్మృతిర్లబ్దా త్య(త్పసాదాన్మయాచ్యుత, స్థితో ఒస్మిగతసందేహః కరిమ్యేవచనం తమ' "నేను నీ మాటను నెరవేర్చెడను" అని భగవంతునితోజెప్పి మరల అతతు యుద్ధము చేయ నారంభించెను.

ఈ క్లోకమునందంతర్గకమైన తాత్పర్యమును వివరించి జెప్పచున్న పరాహపురాణము వ ఖాగము అధ్యాయము 187 లో గల టింద కనుబరచిన క్లోకములను జ్యాడుడు:—

| €°# | అశోచ్యమనుశోచం న్వం [పజ్ఞావాన్నా వదుద్ధ్య సే 🛚          | 62  |
|-----|--------------------------------------------------------|-----|
| ,,  | గకానూనగకానూంశ్భ నానుశోచ్చి పండికా:।                    |     |
|     | మృకం వా యదివా నష్టం యో యాంకమనుశోచరి 🛚                  | 68  |
| ,,, | అమ్మ్ కాన్న్య హృష్యసైన బాప్ న వివర్తే।                 |     |
|     | అంచురత్వం న వశ్యామ్ తెృలాోక్యే న చరాచరే 🛚              | 64  |
| 39  | దేవకానురగంధర్వా మానుషా మృగవఓణ:।                        |     |
|     | సర్వే కాలవళం యా న్రి సర్వః కాలముదీక్ష 🕏 🛽              | 65  |
| ,,  | జాతన్య నర్వభూతన్య కాలో మృత్యురువస్థిత:।                |     |
|     | అవశ్యం బైవ గ్రామ్హ్హ్హ్హ్హ్హ్హ్హ్హ్హ్హ్హ్హ్హ్హ్హ్హ్హ్హ | 66  |
| ,,  | జాతస్య హి భ్రుమో మృత్యు: ద్రుమం జన్మమృతన్య చ :         |     |
|     | మొక్ష: కర్మబెశేష్ణ ప్రాయశ్ప్రత్తేన చ భ్రువం :          | 87  |
| ,,  | త్యజశోకం మహాఖాగశోకనృర్వబ్నాశన: ■                       | 95  |
| 93  | శోకో దహతి గా[కాణి బుద్దికో] కేన నశ్యతి।                |     |
|     | မန္တာ ధృతిశ్చ ధర్మశ్చ (శీ: కిర్హిశ్చ స్మృతిర్మయ: »     | 96  |
| ,,  | త్యజ బై నర్వధర్మాత్ప శోకేనోవహకం నరం।                   | 961 |
|     |                                                        |     |

నీవు దుఃఖింపదగని విషయమునకై దుఃఖించుచున్నావు. వివేకిగనుండియ్ము శెలిసికాన లేదు. 62. మరణించినవారినిగూర్చియు, బ్రతికియున్నవార్ధనుగూర్చియు జ్ఞానులు దుఃఖింపరు. (ఏలనగా జ్ఞానులకు ేస్నెహిళుడు, విరోధియనువారులేరు, ేస్నెహమే మరణించిన వానినిగూర్చి రుఃఖించుటకును, విరోధమే యున్న వానినిగూర్చి సంకోషపడుటకున్ను కారణము. గళించినవానిని గూర్చికాని ఏమైనాడో తెలియకుండా తప్పిపోయినవానినిగూర్చికాని శోకించువావిని జూచి వాని విరోధులు సంతోషించుచున్నారు. ఆ శోకించుటచే గతించినవాడు తిరిగి పచ్చుటలేదు. 63. స్థాపర జంగమములలోగూడిన ఈ మూడులోక ములలోను మరణములేనిదావిని (జంతువును) నేను జాడ లేదు. చేవతలు, అనురులు, గంధర్వులు మనుష్యులు, మృగములు, ప్రశ్లులు, మొదలగు జంతువు లన్నియు కాలమునకు లోబడినవై కాలము నెదురుచూచు చున్నవి. 65. జనించియున్న సకల భూతములకున్ను మరణమనెడు యముడు సమీపించియే యున్నాడు. నిశ్చయింపబడియున్న కాలమునందవశ్యముగ మరణించియే పోవలసియున్నది. 86. జనించినవారికి గతించుట గల దనునది నిశ్చయము. గతించినవానికి జననము గలదనునదియు నిశ్చయము. కర్మవిశేషముచేతను. ్రపాయశ్చి త్రముబేతను మోక్షము (జననమరణములనుండి విడుపబడుట) విశ్చయము. 87. ఓ ఖాగ్యవంతుడా ! దుుఖమును వీడిచి పెట్టుము. దుుఖము అన్ని టిని వాళముదేయును. 95 దుుఖము దేహమును దగ్గముచేయును. దుణముచేత బుద్ధి నాళముందును. దుణ్ పహతుడైన పురుమని లక్ష్మ రైర్యమ్ము ధర్మము, కిర్హి, ప్యరణము, సదాచారము తదితరములైన ధర్మములు, ఇవి త్వజించు చున్నవి. (అనగా వానియందు ఆ గుణములుండవని తాకృర్యము.) 961

శ్లో । న త్వేవాహం శాతు నానం న త్వం నేమే అనాధిపా: । న బైన న భశిష్యామ స్పర్వే వయమత:షరమ్మ్మ్మ్ పద॥ న - తు - ఏవ - అహం - జాతు - న - ఆసం - న - త్వం - న - ఇమే - జనాధిపా: ! న - చ - ఏవ - న - భవిష్యామః - సర్వే - వయం - అతః - పరమ్ ॥

నేను (జాశు) అహు (ఒక కాలమునందుగాని) లేకుండ లేదు జాతు ఒక కాలముసందుగాని (నాన౯ ఇశ్) న వయంన స్వే నానం (ఇశ్) తునైవ లేక యుండనే లేదు మనమందరము త్వం సీవు అంశ: మరం చ దేహము నశించిన కరువాతను (జాతు) (ఒక కాలమునందుగాని) కూడ (තත්රම) න న రచిష్యామః లేక యుండనే లేదు ఉండకపోవుట అనునచే లేదు ఇమే జనాధిపాః -ఈ రాజులు ఇతినె వ

తా॥ నేను, సీపు, ఈ (యుద్ధభూమిమీదనున్న) రాజులున్ను, మన మందరమును ఒకకాలమునందుగాని లేకుండలేదు. దేహము నశించిన పిదవను మనమందరమున్ను లేకపోవుటయనునదిలేదు. (అనగా-భూతకాలము, వర్త మానకాలము, భవిష్యత్కాలము అను మూడు కాలములలోను మనము ఆత్మ స్వరూచముచేత నిత్యమైనవారలమని ఖాచము)

(శ్రేధరులు) ఈ క్లోక మునందు ప్రయోగింపబడియున్న బహువచనములైన పదములు దేహమును గురించినవేగాని అత్మను గురించినవిగావు. అనేక దేహములలోనున్న ఆత్మయొక్కటే.

(రామానుజులు) ఆహం = సర్వేశ్వరుడైన నేను, జాతు = ఆనాదికాలముమొదలు ఇంత వరకు ఒక కాలముననైనగాని, నాసమితిన = లేనమనదిలేదు, త్వం, ఇమే జనాధిపా: = నీవు మొద లైన ఈ సకలరాజులున్ను (అనగా-నా యాజ్ఞకులోబడి నడచుచున్న జేవులు) నా సన్నితిన = లేరను నదియులేదు. సర్వేషయం = నేను నీవు వీరందరు, అతః పరం = ఇకమీదను, వచైవ న భవిష్యా మః = ఉండబోవుట లేదనునదియు లేదు (అనగా ఎప్పడునుందుము.) ఈ క్లోకమునకు తాత్పర్య మేమనగా-సర్వేశ్వరుడనైన నేనెట్లు నిత్యుడవనువిషయమున సందేహములేదో, అటులనే జీ<mark>వాత్</mark>ము లైన మీరున్ను నిత్యులుగనున్నవారలని యెరుంగవలయువు. ఈ విధముగ పర**మాత్మ**యైన సర్వేశ్వరునినుండి జీవాత్మలలో పరస్పరభేదము వాస్త్రవమని కృష్ణపరమాత్మచేతనే జెప్పబడినదిగ, గనబడుచున్నది. మోహమొందియున్న అర్జునునకు ఆత్మస్వరూప నిశ్చయమనే తత్త్వము నుప దేశించుచున్న ఈ సమయమున, నీవు, నేను, ఈ రాజులనియు, మనమందరమనియు, భగవంతుడు చెప్పియుండుటచేతనే, ఇట్టిభేదము వా స్థ్రవముగనే యుండవలయును." ఈఆత్మభేదము అసత్యమైనది. ఉపాధిచేత కల్పితమైనది'' అను పక్షమున, వాస్తవముగ ఆత్మతత్త్వోపడేశకాలమున భగవంశుడైన కృష్ణపరమాత్మ మిథ్యగనున్న (అబద్ధముగనున్న) భేదజ్ఞానము నుపదేశించుననుట అసంభావితముగ నున్నది. మరియు ఇట్టిభేదము ఎల్లప్పుడు నున్నదనియే "నిత్య్ నిత్యానాం చేతనశ్చేతనానాం, ఏకో బహూనాం యో విదధాతి కామా౯=నిత్యుడుగను, చేతనుడుగను, ఒకడుగను ఉన్న పరమాత్మ, నిత్యులుగను అనేకులుగను ఉన్న చేతనులగు జీవులకు వారివారి ఇష్టములను ఇచ్చుచున్నాడు" అను న్మీశుతివాక్యముచేత స్పష్టమగుచున్నది. జీవేశ్వరభేదము అజ్ఞానముచే కల్పితమను పక్షమున సర్వేశ్వరుడుగ్రమ్ల శృద్ధవిత్యప్పర్గాషుడ్డుగమ, స్వరూప సావ్రాక్కారముచేతనే అజ్ఞానము. అజ్ఞానముచే గలుగుకార్యములు, లేక్లున్న కృష్ణపరమాత్మకు, ''నీవు, నేను, వాడ్తు' అనులేదజ్ఞానము ఇట్టితత్తో్వప

దేశకాలమునందుండగూడదు. భగవంతుడైన కృష్ణపరమాత్మకు అజ్ఞానమున్ను, దానికార్యము లున్ను లేక పోయినను దగ్గమైనవస్థ్రము ఉపయోగయోగ్యముగానిదైనను జూచుటకు వస్త్రమువలె కనబడునట్లు, అజ్ఞానము దానికార్యములు వీటివాసనచే భగవంతుడుపదేశించెననుపక్ష మున అదియు నసంభావితమే. పరమాత్మయైన కృష్ణస్వామికి అజ్ఞానముగాని, దానికార్యముగాని, దానివాసనగాని ఎప్పడునులేదు. కావున కృష్ణపరమాత్మ తనకంటె వేరొకవస్తువులేదనియు, ఇప్పడు కనబడు చున్నట్లును, ఉన్నట్లును జెప్పట అజ్ఞానముచే గల్పిఠమైనదనియు, వాస్త్రవముగనున్న ప్రక్షమున తత్త్వోవదేశకాలమునందు ఆభేదమును జెప్పక ''నీవు, నేను, వాత''ను భేదమును జెప్పననుట మరియు నసంభావితముగ నున్నది. అజ్ఞానము, దానికార్యములు ఇవి లేని భగవంతునకు వాటి వాసనమాత్రము, దగ్గమైనవస్త్రమువలె నుండుననుటయు సరియైనదిగాదు. భగవంతుడు సర్వజ్ఞు డనియు జ్ఞానమునే స్వరూపముగ గలవాడనియు, మాయారీకుడనియు (శుశి ప్రమాణములలో జెప్పబడియున్నది గావున భగవంశుడైన కృష్ణపరమాత్మకు అజ్ఞానముండెనని చెప్పనవకాళములేదు. తనకంటె వేరొకవస్తువులేదనియే తలంచి యుండినచో, తన మరిబింబమువంటి అర్హునునకు ఉపదేశించుట ఎట్లు? దర్భణమున (ఆడ్డము) కనబడు తన రూపమనే త్రతిబింబము తనకంలె భిన్నము గాదను నిశ్చయజ్ఞానముగలవాడు అద్దమునందున్న తన యా (పరిచింబమునకు ఉపదేశము చేసేనని చెప్పదగునా? భగవంతునికంటె అర్జునుడు వేరుకాడనినచ్ జ్ఞానానందస్వరూపియైన భగవంతుడు ఉపదేశింప కారణమేలేదు. అర్జునునివలె భగవంతుడున్ను అజ్ఞానియైనచో, ఒక అజ్ఞానికి మరియొక యజ్ఞానియుపదేశించుట బ్రవయోజనములేనిది. కావున ఉపదేశమున్ను, ఉప దేశమును గ్రహించుటయు వ్యర్థమే. కావున ఈ క్లోకమునందలి తాత్పర్యము జీవేశ్వరభేదమునే స్పష్టము: (పకటించుచున్న ది.

(రాఘవేం(దులు) అర్జునుడు మోహముచేత బంధువుల నెట్లుచంపుటయని దుఃఖించు చున్నాడుగదా. ఆదు:ఖమును పోగొట్టుట్రై మునుపటి శ్లోకముమొదలు కత్త్వేపదేశము చేయబడు చున్న ది. నీవు దుణుపడుటదేనినిగూర్చి? దేహమునుగూర్చియా? ఆత్మనుగూర్చియా? లేక దేహమే ఆశ్మయనుదానినిగూర్చియా? దేహము పోవుచున్నదే యని వ్యసనముగలిగి యున్నచో ''దేహినో ఒన్మి ౯ యథా దేహే, వాసాంసి జీర్హానీ యఖావిహాయ'' అనుక్లోక ములలో జెప్పినటుల ఒక దేహము పోవుటయు మరియొకటి వచ్చుటగనే యుండుటచే జడమైనదేహము ఒక దినము నశించుట విశ్చయము. నిశ్చయముగ నశించున్వభావమేగల దేహము నీవు వ్యసనపడుటచే నశించక యుండునా? అందువలన జడమైన దేహమునుగూర్చి నీవు వ్యసనపడకారణములేదు. అత్మపోవు చున్న దను దానినిగూర్చి వ్యసనించినచో ఈ క్లోకమువేతను, ముందుచెప్పబడు అనేక క్లోకములచేతను "నిత్యాల్యోనినాం" అనుౡుంతవాక్యముచేత పరమాత్మ యెట్లు ని**త్యుడ్, అటులనే జీవురున్న** నీత్యుడని జెప్పబడియుండుటచే నాశములేని స్వభాపముగల ఆత్మమగూర్చి వ్యవనింపగారణమేలేదు. డేహోమే యాత్మ అనుదానిని గూర్చినద్రైనచో "దేహినో ఒస్మికా, వాసాంసిజీర్హాని" మొదలగు క్లోకముల చేకను, తదితరములైన (శుత్రిప్రమాణములచేతను దేహములనొందుటయు విడుచుటయు ఉప్పనికార్మమే. దేహమున్ను, జీవుడున్ను ఏక మైనచో దేహముపోయినచో జీవుడున్ను పోవంయానుగరా! ఒక దేహ మును విడుచుటయు. మరియొకదేహమును పొందుటయు జీవునికార్యమని జెప్పబడియుండుటచే 'ద్దేహమే అత్మగారు, అందువలన దుఃఖించుటకు కారణము లేద'ని కాత్ఫర్యము. దీనిచేత భగపంశునివలె జీవురుమ్మే అనాది, విత్యుడని తేలుచున్నది.

క్లో బేహనో ఓస్మిక్ యాథా దేహ కామారం యావసం ఇరా 1 రథా దేహాంకర ప్రాపెర్టీర స్టోత్ న ముహ్మత్ ॥

| <b>దేహిన</b> ః | దేహికి (దేహముతో నుండు       | యథా              | ఎటులనో                   |
|----------------|-----------------------------|------------------|--------------------------|
|                | ` నాత్మకు)                  | <b>š</b> or      | అటులనే                   |
| అస్మికా దేహే   | -ఈ దేహమున                   | ದೆಚ್0ಕರ್ರವಾಪ್ತೀ  | వేరుదేహము వచ్చుటయు       |
| కౌమారం         | బాల్యమున్సు                 | ಕೃಕ              | అట్టుండునప్పడు           |
| యావనం          | యావనదళ్యు                   | <b>ధీర</b> ః     | జ్ఞానవంతుడు              |
| ಜರ್            | వృద్ధాహ్యము (మునరిశనమున్ను) | నముహ్య <b>తి</b> | మాహము <b>చెందుటలేదు.</b> |

రాంగి దేహికి (శరీరముతో నిలువడు ఆశ్మకు) బాల్యము, యావనము, ముసలిశనము ఇవి యొట్లనో (అనగా, ఖేదముగల ఈమూడు అవస్థలున్ను ఆశ్మ యొకనికే ఒకటివెనుక నొకటిగ ఆశ్మకు మార్పులేకయే వచ్చుచున్నవో) అటు లనే (గదా!) ఈ దేహముపోయి మరియొక దేహము వచ్చుటయు. అట్టుండుట చేశ (నే) జ్ఞానులు హెహము పొందటలేదు.

- (1) దేహిన: దేహాభిమానముగల జీవుడని శ్రీధరులు అర్థము జేసియున్నారు.
- (2) త్వత అనుదానికి ''ఇట్లుండుటచే, అనగా దేహము నళించినను ఆత్మ మూడుకాలముల లోను మార్పుచెందక నిక్యుడుగ నుండుటచేత'' అని శంకర భాష్యము.

''దేహనాశోత్పత్తులలో'' అని శ్రీధరులు, వేంకటనాథులు ఇరువురు తాత్పర్యముచేసి యున్నారు. శంకరానందులు ''ఆత్మ నిత్యుడను విషయమున'' అని అర్థము చేసియున్నారు.

(శంకరభాష్యము) మునుపటి శ్లోకములో ఆశ్మనిత్యుడని చెప్పుట యెట్లని ఈశ్లోకమున భగవంతుడు దృష్టాంతము జెప్పమన్నాడు. శరీరముతో నిలబడునాత్మకు ఇప్పడున్న దేహమునందు బాల్యావస్థ, యౌవనావస్థ, జరావస్థయను ఈ మూడు అవస్థలును ఒకటికొకటి వేరుపడినవి. వాటిలో మొదటి అవస్థ వాశమొందునప్పడు ఆశ్మనశించుటలేదు. రెండవ అవస్థ కలుగునప్పడు ఆశ్మ కలుగుటలేదు. ఇకనేమనగా, బాల్యావస్థ మారినను ఆశ్మ మార్పుచెందక రెండవ, మూడవ అవస్థలను పొందుటను చూచుచున్నాము. అటులనే ఆశ్మ, వికారమొందకయే దేహాంతరమును బొందుచున్నది. ఇది ఇట్లుండుటచేతనే జ్ఞానవంతుడు (అనగా శ్రవితిస్మృతియుక్తులచేత ఆశ్మనిత్యు డని యెరింగినవాడు.) మోహము జెందుటలేదు.

(స్వకీయము) ఈ 11, 12, 13-ప శ్లోకములలో నిరూపింపబడిన విషయమిట్టిదని కింద కనుబరచబడియున్నది. అదేమనగా:— భూలోకమునందున్న సకలజనులున్ను "నేను నేను" అని వ్యవహరించుకొని యుండులను మనము ప్రతివిషయమున చూచుచున్నా ముగదా. అట్లు "నేను నేను" అని వ్యవహరించుట స్థూలమైన ఈ దేశామేయని బాలురొకవేళ తలంతురుగాని, లోకాను భవముగల జనులు అట్లు తలంతురని చెప్పట కవకాశములేదు. ఏలన లోకమున సాధారణముగ జనులు మరణమొందుకాలమున చేశాణము ఈ దేహమును విడిచి పోయినదిగి జెప్పుటయు, అట్లు ఉండుతేని దేశాణమున విడిచి పోయినదిగి జెప్పుటయు, అట్లు ఉండుతేని దేశాణమున నుండుకుండు. వాడుక గదా? కావున సాధారణమున సహదాణముతేని నుండుకుండు నుండు సహదాలమున చేయుటయు, వాడుక గదా? కావున సౌదాణముతోనినుండు నప్పుడు సహదాలమైన 'ఈ దేహమునకు ఆధారముగ దానిని ధరించియున్న'

''నేను" అనునది యెద్దియో అది ఈ దేహము కంటె అన్యమైనదనుటలో సందియములేదు<sub>.</sub> ఇదియే ఈ శ్లోకమున 'దేహి' యని చెప్పబడియున్నది.

ఐనను ఈదేహము నశించిన పిదప 'దేహి' అని యొకటియుండునట్లు మనకు కనబడక యుండుటచేత దేహముతో దేహియు నశించినట్లు తలంచి మరణించినవానినిగూర్చి చింతించు చున్నాము. ఆ విధముగనే అర్జునుడున్ను భీష్మాదులను గూర్చి "వీరలు నాచే చంపఁబడి మర ణింతురే. వారలులేక నేనుండి ఏమిఫలము?" అని దుఃఖించుటకు కారణము, వారలదేహములకు నాశమువచ్చినచో వాటితో వారలుపోవుదురని తలంచుటచేతనే.

ఎల్లరికినున్న ఇట్టి శోకమును నివర్హింప జేయుట్మ భగవంతుడు ఈ క్లోకములచే దేహి నిత్యుడు. దేహము నాశముచెందినను దేహి నాశముందటలేదని నిరూపించుచున్నాడు. ఎల్లనగా:— మరణించినవానినిగూర్పియు, బ్రతికియున్న వానినిగూర్పియు ఆత్మజ్ఞానముగలవారికి ఎట్టివ్యత్యాసము తోచదు. ఏలనగా ఈదేహము పోయినపిదప మనము లేకపోవుచున్నా మనునది లేదు, దీనికిమునుపు మనము లేకుంటిమనునదియులేదు. కావున దేహి్తికాలములలోను ఉన్నవాడు, నిత్యుడు, దేహము నకించి పోయినను అతడెట్టి వికారమును చెందుటలేదు. అయితే "దేహమునకించిన పిదప దేహినకింప కున్నట్లు స్థత్యక్షముగ కనబడుటలేదే?''యనినదో దాని ననుమానముచేత నెరుంగుల కై ఈ 13-వ శ్లోక మున ఈదేహి, ఈదేహముతో గూడియున్న ప్యడే బాల్యము,యౌవనము, వృద్ధాహ్యము మొదలైనఒకటి వెనుకనొకటి మార్పుగలయప్యలను పొందియు 'నేను' అనుదేహి మార్పుచెందక యుండుటవలె ఈ దేహముపోయినపిదప దేహికి దేహంతరమువచ్చునని దృష్టాంతముచెప్పబడినది. కావున ఈదృష్టాంత మును గైకొని 'దేహి' (ఆత్మ) నిత్యుడని యెరింగి శోకమునుండి నివ్వత్తి పొందుమార్గము చూప బడినది. ఐననుజత్మ ఇట్టివాడని గు ర్షింపడగినవాడు కాడు. ఇంటియములకు గోచరించడు అనాదియైనవేదముగూడ ఆత్మను 'నేతినేతి=ఇదికాదు ఇదికాదు' అనిచెప్పక నే చూపునట్లు ఈమూడు శ్లోకములలోను అత్మ, మాలదేహవిలక్షణుడని చూపుబడినది.

శ్లో మా క్రాన్ఫర్సాన్లు కొన్నేయ శీతోడ్జనుఖదు:ఖదా: । ఆగమాపాయినోఓనిక్యాప్తాం స్త్రీశిశ్లన్న ఖారత ॥

14

పద# మా(కాస్పర్మా: — శు — కౌ గ్లేయ — శీతోష్టసుఖడు:ఖదా:। ఆగమాపాయిన: — అనిత్యా: — తాకా (1) — తితిక్షన్వ — భారత #

ఓ కుంతీ వృతుడా ! #08.6s •నిక్యములుగను ఉన్నవి మాత్రాన్నర్నాన్లు ఇంటియములకు విషయములతో (#Št) (xxxx) వాటిని ( 🕶 🗗 ప్రామంను) సంబంధములు B'K శీతోన్ల నులదుల- శీతము, ఉన్నము, నులము హే భారత ! ఓ భర్తవంశమున నుదయిం దులము పిటినిచ్చునపిగను esserer! ఆగమాహియిన: కథిగి అంతరిందు వ్యక్తానము ఓర్చుకామము. గలభిగమ

తా కి అర్జునా! (చెప్పి) మొద కై వ ఇండ్రియములు శ ర్జాది విష్ణయములతో పంబంతించినట్లో, ఇ సంఖంతముచేత శిశ్రము, ఉష్ణము, సుఖము, దుణము ఇవి గ అగుచ్చన్నవి. జనింఖి అంతరించున్నభావముగలవై అనిత్యములుగ నుండుటబే వాటిబ్ (శ్రీతోష్ణాదులను) ఓఖారతవంశమున నుదయించినవాడా ! ఓర్చుకొనుము. అనగా వాటివిషయమున సంతోషమునుగాని, దుఃఖమునుగాని పొందకుమని ఖావము.

(1) తా౯ - ఆనునది మాత్రాస్పర్శములను గుర్హించునదిగ శ్రీధరుడు మొదలగువారు అర్థముచేసి యున్నారు.

(రాఘవేంద్రులు) ఇంద్రియములకు విషయములతో సంబంధము స్వభావముగా శితోష్ణ సుఖదు:ఖాదులను గలుగజేయదు. ఐనను విషయములతో ఆభిమానముతో గూడిన సంబంధమే శీతోష్ణ సుఖదుఃఖాదులను గలుగజేయుచున్నది. కావున ''తా౯ = అట్టి యభిమానముతో గూడిన విషయేంగ్రదీయ సంబంధములను, తిఠిక్షన్వ = విడిచి పెట్టుము.''

(స్వకీయము) ఈ 14, 15 వ శ్లోకములచేశ, ఆశ్మ సూక్ష్మదేహ విలక్షణుడని యెట్లు నిరూపింపబడినదనుదానినిగూర్చి 15-వ క్లోకముక్రింద జెప్పియుండుట**ను జూడుడు. అర్హుమ**ని మొదట 'కౌంతేయ' (కుంతీపు[తుడా) అనియు, మరల నదేశ్లోకమున 'భారత' యనియు జెప్పట నీపు ఉభయకులశుద్దుడపు. ఉభయకుల శుద్దుడుగ నున్నవాడే జ్ఞానమున కధికారి. నీపు అట్టి వాడవుగ నుండుటచేత నీకి శోకముతగదు. నీ పూర్వికులవలె నీవున్ను ఆత్మజ్ఞానమునుచెంది, వారల మార్గమును అనుస్టించవలయునని యె<mark>క్</mark>తిచూపునదిగ వ్యాఖ్యాతలు **కాక్పర్యముజేసి** యున్నారు.

#### 84644444

క్లో బ యం హి న వృథయ న్యైశే పురుష0 పురుషర్వళ। က်သာလားဆက်ဆစ် မိုင်စ ကြီးငညာျှန်ခော္သလာ နေမျာ့ခေါ်။

15

పద(1) - 3 ప్ - న - వ్యథయ న్రి - ఏతే (1) - 3 ప్రరుషం - పురుషర్హభ (1) - 3సమదు:ఖసుఖం - ధీరం (2) - సః - ఆమృతత్వాయ - కల్పతే 🛚

ఓ పురుష్మశేమ్లడా ! ఓ పురుష్టశేమ్థడా! యం పురుషం ఇవి (శీతోష్టాదులు) నవ్యశ్రయన్ని హీ హే పురుషర్మ భ! పేశే చ**ించకేయు**టలేదో నమదుణ సుఖం నుఖడు: ఎములను నమముగ నిక గ్రహించిన అమృతత్వాయ మాళ్లమునకు ధీరుడైన (వివేకియైన) **తగినవాడగు**ను ەكئ క్రల/త్రే

ອాజ నుఖదు:ఖములను సమముగ నెంచుచున్న (అనగా సుఖము వచ్చి నవృడు నంతోవము, దుఃఖము వచ్చినపృడు వృసనము, నౌందన్ని ప్ ధీర పురుషుని (జ్ఞానిని) ఇవి (మునుపుజెప్పిన శీతోష్ణాచులు) చలించ జేయుటలేదో (ఖాధించుటలేదో) అతడు మొక్కమునకు తగినవాడగును.

- (1) ఏతే అనునది మాత్రాస్పర్శముల గుర్తించునదిగ శ్రీధరుడు మొదలగువారలు ఆర్థముచేసి యున్నారు.
- (2) ఎరం నిత్యమైన ఆత్మజ్ఞానముగలవాడు. అతడు నిత్యమైన ఆత్మస్వరూపమును కనిపెట్టి ఎరుంగుటలో స్థిరముగ విలబడియుండుటచేతనే చలి, తాపము మొదలగు ద్వంద్వములు వానిని బాధించులలేదు. మునుపబిగ్లోకమున జెప్పిన తిఠిక్షమ్మాతము మోక్షమొందుటకు

చాలదు. వివేకము, వైరాగ్యముగూడ కావలయునని చూపుటకై ఈ క్లోకమునందు "సమదుఖసుఖం ధీరం" అని బ్రయోగింపుబడియున్నది.

(స్వకీయము) ఆత్మ, స్థూలదేహ విలక్షణుడని 13-వ క్లోకముచేత భగమతుడు నిరూపించిన పిదప ఈ 14-15 వ క్లోకములచే ఆత్మ సూక్ష్మదేహ విలక్షణుడనియు నిరూపించుచున్నాడు.

సూ క్ష్మ దేహమనగా:— సూ క్ష్మమైన ఆకాశము మొదలైన పంచభూతముల చేరికచే గలి గిన కన్ను మొదలైన అయిదు జ్ఞానేం(దియములు, చెయ్యి మొదలగు వైదు కర్మేం(దియములు, (హ్ఞూలములైన ఈ కండ్లు చేతులుకావు) అపానము మొదలైన ఐదు(పాణములు, మనస్సుబుద్ధి మొదలగు ఇవి యన్నియు నొకటిగ చేరినదైన శరీరమే. దీనిలో (పాణమయ మనోమయ విజ్ఞాన మయ కోశములుగలపు. (ఈ విషయమును విస్తరముగ కైవల్యనవనీతము మొదలైన (గంథముల లోను, వాసుదేవ మనసము మొదలగు (గంథములలోను పృష్టి క్రమమునుగూర్పి చెప్పుబడియున్న భాగమున జాడవచ్చును.)

ఈ సూక్ష్మ దేహము. స్టూలములైన ఈ కన్ను మొదలైన వాట్లడే నెరుంగదగినదికాదు. కావున దానిని ఆ దేహధర్మములద్వారా యెరింగించుట**ైక "మాడ్రాస్పర్మాస్తు" అని** భగవంతుడు ఆరంభించుచున్నాడు.

మ్మాతయనగా కొలతయని అర్థము. పడి మొదలగు వాటివలె ఏదియొక కొలతగ నుంచు కొనబడి తదితరములను కొలుచుటకు సాధవముగమన్నదో అదియే మాత్ర. ఆటులనే ఇంద్రియ ముల సమూహమైన సూక్ష్మ శరీరమును గైకాని సూక్ష్మమైన బ్రవంచమును కొరిచి యేరుంగుట కును, దానిమూలముగా ఆత్మస్వరూపజ్ఞానమును ఫ్రాందుటకును సాధనముగ ై శరీరము జీవునికి ఆమర్చియుండుటచే ఇంద్రియములు మాత్రలని చెప్పబడినవి. ఈ ఇంద్రియములకు వాటివిష యములైన శబ్దాచులతో సంబంధము (స్పర్శము) కలుగునప్పడు శీతము, ఉష్ణము, సుఖము, దుఃఖము, వీటినిచ్చుచున్నవి. చలి మొదలగునవి. పై దేహమునకు ఆనుకూలములుగ నుండు నప్పడు సుఖముగను, ప్రతికూలములుగ సుండునప్పడు దుణముగనునగుచున్నవని తాత్పర్యము వచ్చుటయు, పోవుటయుగలవైన, అనిత్యములైన, ఈ సుఖదు:ఖములు, నిత్యుడని నిచూపింపబడిన -ఈ దేహికి ఎట్లుండగలపు? అవి ఆ సూ<u>క్ష</u> దేహధర్మములేగాని అత్మధర్మములుగావు. ఇట్లుండినమ ఆ సుబదుుఖములటేత సంతోషమున్ను, వ్యసనమున్ను దేహి (ఆత్మ) పొందుచున్నాడు. ఏ కారణము చేతననగా:- సూక్ష్మశరీరమైన ఉపాధిని "కాను, తనది" అని ్లుూ దేహి యభిమానించుటచే ఆ దేహ ధర్మముల్లు తనకుగ్రలవవి (భమనొందుచున్నాడు. నిర్మలమైన స్పటిక మునకు సమీపమువ జపాకుసుమ మును (లేక యెర్రపత్తి పుష్పమును) ఉంచినదో పృటికము యెజ్జుదైనదిగ భ్రామహెందుటవలెనె. ్ కామైన ఆత్మ్ స్టూక్ష్మదేహ వీలక్షణుడవి యోరింగ్ పై భమనుండి నివృత్తివెంది 'మబయుఖాదులు ఆత్మకులేవు, దానిచే నాత్మమైన ైనేను సంతోషముమగాని, వ్యవసమునుగాని, పొండగూడదోని, నిత్యాత్మన్వరూపదర్శనముచేత స్టీరముగ విలబడువాడే మోక్షమును పొందుటకు సమర్శతని భగవంతుడు చేప్పే ముగిరచుచున్నాడు.

్ర్లో బావల్లో బద్యతే భావో, నాభావో బద్యతే వత్రం । ఉక్కమ్మార్గప్పి దృష్ట్రామ్ న్యానయ్యాన్ల త్వవర్సిఫిం ॥

16

పర్క న - అవత: - విద్యతే - భామ: - న - అభామ: - షైద్యతే - పత: ! ఈర్గియె: - ఆపి - దృష్ట: - అంత: - ఈ - అనయో: - త త్వదర్శిలి: కల్లె

| అనత్మ     | ఆనత్తనకు (లేనిదానికి, అబద్ద               | ನವಿ <b>ದ್ದ</b> ತೆ | లేదు                                        |
|-----------|-------------------------------------------|-------------------|---------------------------------------------|
|           | మైన వన్నువునకు)                           | అనయోః ఉళ~         | ఈ రెంటియొక్కయు                              |
| భావ:      | (బా స్టవమైన) ఉండుట                        | యోరపి             | v                                           |
| నబిద్య తే | ව් <b>ය</b> /                             | မေဝခ်း            | ముగింపు (నిశ్చయము)                          |
| నత:       | నత్తునకు (ఉన్నదానికి, నిజ<br>మెన వనువునకు | త త్వదర్శివి: తు  | త త్వమును (బ్రహ్మమును)<br>ఎరింగిన వారలచేతనే |
| అఖావః     | లేక <del>పో</del> వుట                     | దృష్ట             | కెలిసికౌనబడియున్నది.                        |

రా॥ అనత్తునకు (లేబిదానికి - అనర్యమైన వన్తువునకు) వాస్త్రవమైన స్థితి (ఉండుట) అనునదిలేదు. నత్తునకు (ఉన్నదానికి-నర్యమైన వన్తువునకు) లేకుండుట అనునదిలేదు. ఈ రెంటియొక్క నిశ్చయము, రత్త్వమును (బ్రహ్హ మును) ఎరింగిన వారలచేరనే తెలిసికొనబడియున్నది.

(శంకరభాష్యము) శీతోష్టాదులను శోక మోహములను విడిచి సహించుకొనవలెనను దానికి మరియొక కారణమేమన:— ''అవి అసత్యమైన వస్తువులైనందున" అని ఈ శ్లోకమున జెప్ప బడుచున్నది. వ్యవహారస్థితిలో సద్బుద్ధి, అనద్బుద్ధి యను రెండువిధములైన బుద్ధులుగలవు. దేని వాధారపడియుండు బుద్ధి మార్పుచెందుటలేదో అది "సత్తు" (నత్యమైన వస్తువు), దేనినాధారపడి యుండు బుద్ధి మార్పుచెందునో ఆది "అసత్తు" (ఆసత్యమైనవస్తువు). ఇట్లు "సత్, అసత్" అను భేదము బుద్ధిననుసరించి నిలబడియున్నది.

పై జెప్పిన శీకోష్టములు మొదలైన ద్వంద్వములున్ను వాటికారణములైన నీరు, ఆగ్ని, మొదలగునవియు"ఆసత్తు". ఏలనగా:— బ్రమాణములననుసరించి విమర్శించునపుడు వాటిత్త్వము (వా స్తవమైనస్థితి) అనునదిలేదు. అవిమార్పును పొందుచునేయున్నవి. ఐనను ఇట్టిమార్పును ఆశ్మ పొందుటలేదు. దానికి 'లేకపోవుట' యనునదేలేదు. ఇట్లు "సత్తు, అసత్తు" అనే "ఆశ్మ, అనాత్మ" ఈ రెంటి విషయమున "ఆసత్త" నునది ఏకాలమునందును లేనిదేయని అంత్యమైన నిర్ణయమును తత్త్వదర్శులు ఎరింగియున్నారు. "తత్" అనునది సకలమునకునుపేరు- సర్వము బ్రహ్మమగుటచే దాని పేరు "తత్" అయినది. దాని స్వభావము తత్త్వము. అనగా బ్రహ్మమున్నటులనుండు స్వభావము. దానినిచూచు స్వభావముగలవారే తత్త్వదర్శులు. నీవున్ను తత్త్వదర్శుల సిద్ధాంతము ననుసరించి శోకమును, మోహమును విడిచి, చలి తాపము మొదలగు ద్వంద్వములు వికారములు గల "అసత్తులు" గనేయుండి ఎండమావులవలె సత్యముగ కనబడుచున్నవి అని మనస్సున నిశ్చయించి భీరత్వముతో శాంతుడలై ఓర్ఫుకొనవలెనని భావము.

(స్వకీయము) ''నాసతో విద్యతే భావః'' అనుదానికి శీతోష్టాదులు ఆత్మను ఆ్రశయించినవి గావు. కాన వాటికి స్థానములేదని శ్రీధరులున్ను, అచేతనములైన దేహాదులకు అవినాశిస్వభావము (నాశమొందకయుండులు) లేదని రామానుజులున్ను, ప్రకృతికి లేకుండుటలేదని మధ్వాచార్యులున్ను, దుష్కర్మచేత సుఖము గలుగనేరదని రాఘవేంద్రులున్ను, ''నా భావో విద్యతే సతః'' అనుదానికి ఆత్మకు లేకుండుటయనునది లేదని శ్రీధరులున్ను, జీవేశ్వరులకు నాశమొందు స్వభావము లేదని రామానుజులున్ను, బ్రహ్మమునకు లేకుండుట లేదని మధ్వాచార్యులున్ను, సత్కర్మముచేత దుఃఖము గలుగనేరదని రాఘవేంద్రులున్ను, జెప్పియున్నారు. శోజు అవినాశి కు తద్విద్ధి యేన నర్వమ్దం తశమ్। వినాశమవృయస్వాన్య న కశ్చిత⁄ర్మమర్హ తి॥

17

పదు అవినాశి - ఈ - ఈక్ - పిద్ధి - యేన (1) - సర్వం - ఇదం (2) - ఈఈమ్ ! వినాశం - అవృయస్య - అస్య - న - కశ్చిత్ - కర్తుం - అర్హతి #

అవాయస్య -ఈ జగతంతయు ఇదం ఆస్య వీ బ్రహ్మముచేర యేన వ్యాపింపబడియున్నదో **క**కమ్ వినాశం నాళమును (లేకుండుటను) **క**ల్ శు ದಾನಿನೆ కరుం చేయుటకు నాశములేనిదిగా (నత్తుగా) కశ్చీల్ ఎపడున్ను ಅವಿನಾಕಿ **శెలిసికొనుము** శ రుడుగాడు

తా ఇదియంతయు (ఈజగ క్రంతయు) ఏ బ్రహ్మముచేత వ్యాపించ బడియున్నదో దానినే నాశములేనిదానినిగ నెరుంగుము. తన నిలకడ మారని డీనికి నాశమును గలుగజేయ నెవనిచేతను గాడు.

- (1) యేన అనుదానికి "చేతనముచేత" అనగా జీవేశ్వడులచేత అని రామానుజులున్ను. ''ఏ యీశ్వరునిచే'' అని రాఘవేం(దులున్ను అర్థముజేసియున్నారు.
- (2) ఇదం అనుదానికి ''జడమైన సకలవస్తువులున్ను'' అని రామానుజులు అర్థముచేసి యున్నారు.

(శంకరభాష్యము) ఈ క్లోకముచే, నెప్పడు సత్తుగనే ఉన్నది ఏదియని చెప్పబడుచున్నది. దీనిలో స్రామాగింపుబడియున్న "తు" శబ్దము అసత్తునుండి సత్తునువిభజించి చూపుచున్న భేదస్థితి ద్వోతకము. కుండ మొదలైనవి ఆకాశముచేత వ్యాపింపుబడియుండుటవలె ఆకాశముతోగూడిన యోజగ త్రంతయు ఏ "'నత్" అను పేరుగల బ్రహ్మముచేత వ్యాపింపుబడియున్నదో దానిని నాశ రహితముగ తెలిసికొనవలెను. ఇట్టి సత్తైన ఈ బ్రహ్మము, శరీరాచులవలె తనస్థితినుండి మారుటలేదు. కావున తన స్థితిమారని ఈ బ్రహ్మమునకు ఎవ్వనిచేతను నాశము గలిగింప వీలులేదు. ఆత్మకు నాశమును గలుగజేయ ఈశ్వరునిచేతనుగాదు. ఎందుకన ఆత్మ బ్రహ్మము.

#### THE THE PARTY AND ADDRESS OF THE PARTY AND ADD

శ్లో॥ అన్నవన్న ఇమే దేహా నిర్యాస్మాహైళ్ళార్నిణు:। అనాశినోఒ[వమేయన్య రస్మాద్యుధ్యన్య ఖారత ॥

18

పద# అన్లవ $\frac{1}{2}$ : - ఇమే - దేహా: (1) - నిశ్వస్య - ఉక్తా: - శరీరిణ:  $\frac{1}{2}$  అనాశిన: - అప్రమేయస్య ( $\frac{1}{2}$ ) - తస్మాత్ - యుధ్యన్య - భారత #

నిత్యన్న నిత్యుడుగను అ వవ సి ముగించగలనిగ నాళము లేనివాడుగను అసాళినః చెప్పణడియున్నవి అ[పమ్రేయన్న . ప్రమాణములను గౌకౌని యేరు హీ భారం! ఓ ఖరశవంశమున నుదయి: గబడకాలనివాడుగమఉన్న చిన అర్జునుడా ! **අර්ථිකෘ** ದೆಪ್ತಿಯುತ್ತು (ಅಕ್ಕ್ ಯುತ್ತು) అందు వలన ಇಮೆ ದೆಚ್: ఈ చేహములు యున్నముజేయుము. యుధానం

తా॥ నిత్యుడుగను, నాశములేనివాడుగను, మ్రత్యజాది మ్రాణముల చేక నెరుంగదగని వాడుగనుఉన్న దేహియొక్క (ఆశ్మయొక్క) ఈ దేహ ములు ముగింపుగలవిగ (జ్ఞానులచే) చెప్పబడియున్నవి. ఓ భరశవంశమున నుదయించిన అర్జనుడా! అందుపలన యుద్దము చేయుము.

- (1) దేహా: 'ఈదేహముల'ని గుర్తించి చెప్పబడుటచేక ఈదేహము నాశముగలదనియు, నాశము లేని యొక దేహము జీవునికి ము క్రిదశలో కలదనియు, అర్థము జీయవలయునని రాఘ వేండ్రుల తాత్పర్యము.
- (2) అబ్రమేయస్స్ బ్రక్యక్షము, అనుమానము, ఉపమానము, శబ్దము. అర్థాపత్తి, అనువలబ్ది, యనెడు నీ యారు బ్రమాబముంచేక ెనుంగ తగనివాడని శంకరులన్ను, కాలము, దేశము, స్వరూపము, వీటిచేకొలుచుటకు వీలులేనివాడని శ్రీధరులున్ను, జీవుడు తెలిసి కొను వాడేగాని దేహాదుంపలె తెలిసికొనబడువాడు గాడని రామానుజులున్ను, సర్వ బ్యాపకుడైన ఈశ్వమనకు సమాసమైన రూపము మొదలగునవి గలవాడని రామువేందు లున్ను, అర్థము చేసియున్నారు.

(శంకరభాష్యము) ఈ క్లోక ముచేత "అసత్" పదార్థమెట్టిదని చెప్పబడుచున్నది. నిత్యు డైన ఆశ్మయొక్క (స్టూల సూక్ష్మ కారణ) శరీరములు స్వప్నమునందును, ఇంద్రజాలమునందును కనబడు శరీరములపలె నాశముగలవి. అనగా మృగతృష్టికలో జలమున్నదను బుద్ధి యెడతెగక యున్నను (పత్యవైది (ప్రమాణవిమర్శలకు పిదప ఆబద్ధివిడువబడి మృగతృష్టి కాజలము లేక పోవుట వలె (అసత్యవస్తుముటవలె) ఈ శరీరములున్న వను బుద్ధి, విమర్శచేత నివ ర్షించునప్పడు శరీరము అన్ను నాశముందుచున్నవి. అసత్యవస్తువులగు చున్నవి. ఏలనగా ఈ శరీరములు ఆత్మయందు మృగతృష్టి కాజలముపలె తోచుచున్నవిగాని వాటికి వాస్తపమున (పత్యేక ముగ స్థీతియనునది లేదు. ఆత్మ "నిత్యుడు, నాశము లేనివాడు" అనిచెప్పట లోక మునందు కనబడుచున్న రెండువిధములైన నాశములున్ను ఆశ్మకులేవను దానిని చూపుచున్నది. అనగా - శరీరము భస్మమై కనబడక పోవుట పంటి నాశముకటి, శరీరము (పాణముతో నుండునప్పడే వ్యాధిమొదలగు వాటిచే వేరువిధముగ మారుట మరియొకటి. ఆత్మ ఈ రెండు విధములైన నాశములేనివాడని చెప్పినచో భూమిమొదలైనవి వలె ఆత్మ నిత్యమని తోచును.

''ఆత్మ ఇట్లుండుటవలన నీవు యుద్ధము జేయుము'' అనిభగవంతుడు విధించునదిగ గ్రాహింపగూడదు. యుద్ధము చేయుటకయ్యేవచ్చిన అర్జునుడు, శోకమోహములచే నడ్డగింపణడి నిలచియుండుట వలన వాటిని నివర్హించుటయే భగవంతునిచే చేయబడుచున్నది. యుద్ధముజేయ వలయునని స్వయముగనే గైకొన్న స్వధర్మమునుండి జారుటవలదని తాత్పర్యము.

(స్వకీయము) 'దేహముగలవాడు' అనుదానిచేత ఆద్వైతసిద్ధాంతానుసారముగ వ్యవహార దళలో జీవుడుగను, పారమార్థిక దళలో బ్రహ్మముగను చెప్పదగినది.

> ళ్జో။ య ఏనం వేత్తి హంతారం యశైృనం మన్యతే హతమ్। ఉళా తా న విజానీతో నాయం హబైన హన్యతే॥ 19 పరు య: - ఏనం - వేత్ - హంతారం - య: - చ - ఏనం - మనంతే - హతమ్!

ఉభౌ - తౌ - న విజానీతః - న - అయం - హన్షి - న - హన్వతే॥

| ಯಃ             | ఎవడు            | ్ర హాతం   | చంపబడినవానినిగ             |
|----------------|-----------------|-----------|----------------------------|
| వీనం           | వీనిని (దేహిని) | మన్మ కే   | ఎరుగుచున్నాడో              |
| హానారం         | చంవువానిగ       | కావరౌ     | <b>వారి</b> ద్దరును        |
| ವೆಕ್ಕ <u>ಿ</u> | ఎరుఁగుచున్నాడో  | నవిజాసీతః | 🛩 ్ట్రైనెరింగినవారలు కారు. |
| ಯಃ             | ఎవడు            | అయం       | කර්රා (පරු)                |
| వీనం           | ಪ್ರಿಗಾನ         | న హాన్    | చంపుటయులేదు                |
|                |                 | నహన్య కేచ | చ <b>ుపుడుట</b> యులేదు.    |

తా ఎవ్వడు దేహియైన పినిని హింసావ్యాపారము చేయువానినిగ ఎరుగు చున్నాడో, ఎవడు ఈ శరీరము చంపబడుటచేత దేహియైన పినిని చంపబడిన వానినిగ నెరుంగునో, అయిరువురున్ను వా<u>న</u>వమును (ఆశ్మను) ఎరింగిన వారలుకారు. ఆశ్మయగు నిశడు చంపుటయులేదు, చంపబడుటయులేదు.

(శంక రభాష్యము) గీతాశాస్త్రము సంసారమునకు కారణమైన కోక మోహాదుల నివృత్తికొరకే గాని దానిలో స్థ్రుమరించనటుల జేయుట్లై కాదను విషయమునకు సాడ్హిగ "ఆశోచ్యాకా" మొద లుగ జెప్పబడిన ఆశ్మత్త్వమును ఆదరించునట్టి రెండు సుత్తి వాక్య స్థ్రమాణములను కరోషనిషత్తు 2వ పల్లి 18-19 ఋక్కులనుండి యెత్తి భగవంతుడు ఈ 19-20-శ్లోకములలో జెప్పుచున్నాడు.

అర్జునుడు ''భీష్మాదులు నావేయుద్ధమున చంపబడుచున్నారు. నేనేవారలనుజంపువాడను'' అని తలంచుచున్న యీలుతద్వే అది ఈ క్లోకముచే నిరూపింపబడుచున్నది. దేహమును చంపుటచేత "నేను చంపబడు వాడను. నేను చంపువాడను'' అని ఈ విధముగ దలంచి ఆత్మను ''నేను'' అనుతలంపునకు నందునదిగ నెరుంగువారలు ఆత్మఇట్టిదని విమర్శించి ఎరుంగనివారలే.

(స్వకీయము) ఇంతవరకు జెప్పమవచ్చిన ఆత్మత త్ర్వము భగవద్వాకృమగుటవలన అదియే ప్రమాణముగనుండినను, మరలను దానికి సాక్షిగ ర్థుతివాక్యములనెక్తి చెప్పటలో భావమేమనగా:- తాను సర్వేశ్వరుడుగనున్నను తానుగూడ ర్థుతిని ప్రమాణముగ గైకొనియుండుటనెక్తిచూపి లోకము నందలి వారును ఆవిధముగనే ర్థుతియే ప్రమాణమని యెరింగి దానిననుష్టించి కడతేరవలయునను కరుణచేతనే యని గ్రహింపవలయును. పైర్థుతివాక్యములను అటులనే చెప్పక కొంచెముమార్చి భగ వంతునిచే చెప్పబడుటకు కారణమేమన:— ఈగీకాకావ్రము ర్థుతని స్వరముతో నధ్యయనము చేయుటకు అధికారులుకానివారికిని ఉపయోగపడవలయునను తాతృర్యముచేనని తోచుచున్నది.

ఈ శ్లో క ముయొక ్ర భావము:— అవివేకులు "ఇతడువానిని చంపెననియు. అతనిచే నితడు చంపబడె"ననియు తలంచుచున్నారు. ఆత్మ నిత్యుడున్ను, వాశములేనివాడునునగుటచేత ఆయాత్మ, చంపువాడునుగాడు, ఒక నిచే చంపబడువాడునుగాడు.

> క్లో జన జాయతే మియతే వా కదాబిత్ నాయం భూత్వా భవిశా ఫా మ భూయం: అజ్ సౌక్యశ్మాశ్మత్మిందుల పూరాణ్ న హన్మతే హన్మమానే శరీరే జ

| ఇతడు (ఆశ్మ)          | ఆయం                                                                                         | ఇశడు (ఆశ్మ)                                                                                                                                  |
|----------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>జననములేనివాడు</b> | కదాచిత్                                                                                     | ఒకప్పడున్ను                                                                                                                                  |
| నాళ ములేనివాడు       | న హన్మకే                                                                                    | <b>చంపబడు</b> టలేదు                                                                                                                          |
| శాశ్వతముగ నున్నవాడు  | న కాయశే                                                                                     | జనించుటయు లేదు                                                                                                                               |
| ప్రాచినుడు           | ವ ಮಿಯಕವಾ                                                                                    | మరణించుటయు లేదు                                                                                                                              |
| (అందువలన)            | కూతాం                                                                                       | KOR                                                                                                                                          |
| డేహము ´              | భూయః                                                                                        | మరల                                                                                                                                          |
| చంచబడినను            | భవిశా వా న                                                                                  | ఉన్నవానిగను నుండదు                                                                                                                           |
|                      | జనవములేగివాడు<br>నాశ ములేగివాడు<br>శాశ్వతముగ నున్న వాడు<br>బ్రాబీనుడు<br>(అందువలన)<br>దేహము | జననములేనివాడు కదాబిత్<br>నాశములేనివాడు న హన్యతే<br>శాశ్వతముగ నున్నవాడు న జాయతే<br>బ్రహిబీనుడు వ బ్రమియతేవా<br>(అందువలన) భూత్వా<br>దేహము భూయం |

లా≊ ఆశ్మ−జనన రహింతడు, నాశరహింతడు, శాశ్వశముగ నున్నవాడు, పాబీనుడు. కావృన దేహము చ౦వబడినను ఆశ్మ యొప్పడును చ౦పబడుటలేడు, జని౦చటలేడు, మరణి౦చటటయులేదు. కలెగి మరల నున్నవానిగను లేదు.

(శంకరభాష్యము) ఈ మంత్రముచేత, లోకమునందు వస్తువులకుగల ఆరు వికారము లున్ను ఆత్మకు లేవనునది జెప్పబడినది. ఆరు వికారములనగా:= జననము, స్థితి, పృద్ధిపోందుట, తిరుగుట, (వేరొకటిగ మారుట) ఆరిగిపోవుట, నశించుట, ఇవి.

అశ్మ, ఒక కాలమునందును జనించుటలేదు. ఏకాలమునందును మరణమొందుటలేదుఒక కాలమునందు భూత్వా - ఉండి, భూయః = మరల, అభవితావా = లేకపోవుట నొందుట,
న = లేదు. దీనివలననే మరణించుటలేదనునది. ఏ కాలమునందును, నభూత్వా = లేక యుండి,
భూయః = మరలను, భవితావా న - ఉన్నవానిగనులేదు. దీనివలననే జనించుటలేదనబడినది.
కావున (ఆత్మయిట్లుండుటచేత) జనించనివాడు నిత్యడు, శాశ్వతుడు, పురాణుడుగనున్నవాడు,
శరీరము హింసింపబడునప్పుడు నితడు చంపబడుటలేదు. ఇక్కడ 'హింసింపబడుట' అనుదానికి
అర్థము స్టితి మారుట యని గ్రహింపవలయును. జనించనివాడన్నందున ఆత్మకు జననమున్ను,
నిత్యుడన్నందున మరణమున్ను, శాశ్వతుడన్నందున అరిగిపోవుటయు, పురాణుడన్నందువలన
పృద్ధిపొందుటయు, హింసింపబడుటలేదన్నందున మార్చున్ను, ఈ వికారములు ఆత్మకులేవనబడినది.
జననమనెడు మొదటి వికారమున్ను, మరణమను కడపటి వికారముల్సు నిమ్మేంపబడగా అన్ని
వికారములున్ను నిమ్దిములగుచుండగా మిలిగిన "శాశ్వత:' మొదలైన పదము లెందులకనగా
యూవనాది నమస్త వికారములను నిమేధించుటకు. ఎట్టి వికారమున్ను ఆత్మకులేదని భావము.
ఈ విధముగ నుండుటవలన ''వారిరువురు వెరుంగుటలేదు'' అను మునుపటి శ్లోకముతో నీ
శ్లోకమును చేర్చుకొనుడు.

(రాఘవేంద్రులు) ఈశ్వరునిపలె జీవుడున్ను జననమరణములు మొదలగునవి లేనివాడు. ఈశ్వర్లస్వరూపమునకు సమమైన రూపముగలవాడుగ చెప్పబడుచున్నాడు. అయితే జనన మరణ ములు గలవాడుగ చెప్పబడుచున్నాడేయనినచో, దేహమునొందుటయు విడుచుటయు గలవాడుగనే యుండుటచే అజ్ఞానులు 'జనించుచున్నాడు, గళించుచున్నాడ'ని వ్యవహరించుచున్నారు. ళ్లో။ వేదావినాశినం నిత్యం య ఏనమజమవ్యయమ్ కథం న పురుషః పార్థ కం ఘాతయతి హ<u>ని</u> కమ్ ॥

21

పద॥ వేద - అవినాశినం - నిత్యం - యః - ఏనం - అజం - అప్యయమ్। కరం - సః - పురుషః - పార్థ - కం - ఘాతయతి - హ నై - కమ్॥

వేద ఎరుంగున ఓ అర్జునుడా ! హీ పార్డ ! ఆ వురుషడు నః పురుషః ఎవ్వడు ಯಃ ఎట్తు १० వీనం వీనిని (ఆశ్మను) ಎಕ್ಟ್ರೂ జననము లేనివానిగను కం ಅಜಂ చంపించుచున్నాడు? మాశయతి తగుట లేనివానిగను అవ్యయం నాళము లేనివానిగను కం ఎవ్వనిని ఆబినాశినం **మా**ర్పులేనివా**ని**గను సంవచ్చన్నాడు? నిత్యం హన్ష

తా శ ఓ అర్జునుడా! ఎవ్వడు ఆశ్మ జననము లేనిది, కగ్గట లేనిది, నాశము లేనిది, మార్పు లేనిది అని యెరుంగునో ఆ పురుషుడు ఎవ్వనినైనను చంపుటగాని, చంపించుటగాని ఎట్లు చేయగలడు ?

(రాఘవేంద్రులు) ఈ శ్లోకమునకు పర్మబహ్మ పరముగను ఒక ఆర్ధము కలదు. అదేమన: — ఓ ఆర్టునుడా! ఏనం = చరమాత్మను, అజం = జననరహితుడు, అవ్వయం = వికార రహితుడు, అవినాశినం = దేహనాశము లేనివాడు, నిత్యం = స్వరూపనాశము లేనివాడు అని యూ = ఎవడు, వేద = ఎరుంగునో (మిగత వాటికి మునుపు జెప్పిన ఆర్గమే). ఇట్లు బ్రహ్మమును ఎప్పడెరింగియున్నాడో ఆతడు తాను కర్తగాదు, నర్వమునకున్ను కర్త ఈశ్వరుడే ఆనే జ్ఞానము గలవాడుగమండును. కాన అతడాకనిని చంపుటగాని, చంపించుటగాని చేయి. ఏలుపడదని తాతృర్యము.

> ్లో " వాసాంసి జీర్హాని యథా విహాయ . నవాని గృహ్హాతి నరోఒవరాణి ! తథా శరీరాణి విహాయ జీర్హా న్యన్యాని నంయాతి నవాని దేహి "

22

పది! వాసాంసి - జీర్హాని - యథా - విహాయ నవాని - గృష్టాతి - నరః - అపరాణి! తథా - శరీరాణి - విహాయ - జీర్హాని అన్యాని - సంయాతి - నవాని - దేహి !!

నరః మనుమ్మడు అవరాణి వేరైన యశా ఎట్టు (వాపాంస్త్రి) వ్యమలను శీర్ణాని పాతమైన (చినిగినటువంటి) గృహ్హాతి గ్రహించునున్నాడే వాపాంసి వ్యములను తీతా అటులనే విహాయ విడిబెండ్డి డేహీ చేహముగలనాడు (ఆశ్మ) నచాని క్రొలైనైన శీర్ణాని పాతమైన (పతియులైన).

| ಕರಿರಾಣಿ | దేహాములను                     | అన్నాని             | ಪ್ರಕೃತ        |
|---------|-------------------------------|---------------------|---------------|
| విహాయ   | బడిచి పెట్టి                  | (శరీరాణి)<br>నంయాతి |               |
| నవాని   | <sub>[</sub> కొ <u>శ</u> ైవైన | సంయాతి              | పొందుచున్నాడు |

తా॥ మనుమృడు ఎట్లు [పాతవ స్రైములను విడిబి పెట్టి వేరు [కొత్త వ స్రైములను [గహించుచున్నాడో, అటులనే (దేహముగలది) యాత్మ [పాతశతీర ములను విడిబి పెట్టి వేరైన [కొత్తశరీరములను తాను మార్పుచెందశయే పొండు చున్నది.

శ్లోం నైనం భిన్దసై శస్త్రాణి నైనం దహతి పావకః # న వైనం క్లేదయన్మాఘా న శోషయతి మాందుఈ: #

పద $\|$  న - ఏనం - ఛిన్డన్హై - శస్త్రాణి - న - ఏనం - దహతి - పావక: । న - చ - ఏనం - క్లేదయ $\underline{0}$  - అప: - న - శోషయ $\underline{0}$  - మారుత:  $\|$ 

23

24

శ స్ర్రాణి వీసం అయుథములు ఆసః జలములు ఇశనిని (ఆశ్మను) వీనం పినిని (ఆశ్మమ) న కదయ్ది నభిన్దన్ని నరుకుటలేదు **తడుపుటలేదు** పావకః వాయువు వీనం (వీనం) ఇతనిని (ఆక్మను) వీనిని (ఆశ్మను) నచశో వయితి నదహతి కాల్పుటలేదు ఎండ బెట్టుటయులేదు

తా# ఆశ్మను అయుధ**ములు న**రుకుటలేదు. నివ్ప కాల్పుటలేదు. నీరు తడుపుటలేదు. గాలి యొండించుటయులేదు.

#### TATAMATAN.

శ్లో။ అచ్చేద్యాండియమదాహ్యాండియ మక్లేద్యోండ్ ఇష్య ప్రేమ ជ। నిశ్యన్నర్వగతస్థ్పాణు రచలోండుం ననాతన: ။

పద॥ అచ్చేద్య: - అయం - అదాహ్య: (1) - అయం - అక్టేద్య: - అశోష్య: - ఏప - చ। నిత్య: - సర్వగత: - స్టాణు: - అచల: - అయం - సనాతన: ॥

ఇతడు (ఆత్మ) అయం (కస్మాత్) (అందువలన) నరుకుటకు వీలుకానివాడు అయంనిత్యణ అబ్బేద్యః ఏవ ন্নৰ্ভকে (**ভৰ**ু) **গুৰ্জ্য**ক පරයා (පරු) అయం నర్వగత: అంతట నిండినవాడు అదాహ్యణ ఏవ దహించుటకు వీలుకానివాడు అక్టేద్యణ ఏవ తడుపను పిలుకానివాడు స్టిర మైనవాడు ನೀಣಕ ఆదలు చలనము లేనివాడు అశోష్య వివ చ ఎల్లప్పడు నుండువాడు ఎండించుటకున్ను వీలుకానివాడు సవాళనః

తా॥ ఆక్మయగు వీనిని నరుకనే పీలులేదు. దహించుటకు పీలులేదు. తడు పుటకు పీలులేదు. ఎండించుటకును పీలులేదు. కాపున పీ యాత్మ నిత్యమైనవాడు. (నిత్యుడగుటవలన) అంతట నుండువాడు. (అంతటనుండుదు వలన) స్థిరమైన వాడు. (స్థీరుడగుటవలన) చలనము లేనివాడు. (చలనము లేకుండుటవలన) నెల్లవృడు నున్నవాడు. బ్రాబీనుడు.

(1) స్థాణు - ఎల్లప్పడు నంతట వ్యాపించియున్న బ్రహ్మముయొక్క ఆధారముమీదను, అణువుగ నున్నవాడు.

(రామానుజులు) ఈ శ్లోకమునకున్ను, మునుపటిశ్లోకమునకున్ను భేదమేమనగా -మునుపటి శ్లోకమున నాత్మను నరుకుట దహించుట మొదలసువాటిని చేయునట్టి శక్తి ఆయుధము మొదలగు వాటికి లేదనునది చెప్పబడినది. ఎందువలన ఆయుధము మొదలగు వాటికి శక్తిలేదనగా:\_ ఆత్మ స్థిరస్వభావము మొదలగునవి గలవాడగుటవలన నతడు వరుకబడుటకుగాని, దహింపబడుటకు గాని తగినవాడు కాడు కనుక.

తస్మాదేవం విదిత్వైనం నానుశోచితుమర్హ సి॥ 25 మదు ఆవ్యక్త: - ఆయం - అచిన్య: - ఆయం - ఆవికార్య: - అయం - ఉచ్యతే! తస్మాత్ - ఎవం - విదిత్వా - చనం - న - అనుకోచితుం - ఆర్జనీ ॥ ఉచ్యతే (వేవములచేశ) చెప్పబడు අජරා (පජැ) అయం అవ్యక్ష చున్నాడు వ్యక్తమైన (చూడదగిన) వాడుకాడు తస్మాత్ ఆందువలన సీపు శ్వం అయం ఇకడు (ఆక్మ) ఇకడు (ఆల్మ) బంతించ (కలంప) పిలులేనివాడు ఏసం వీసిని (ఆశ్మను) ఆచి న్యక -ఈ విధముగ ఇతడు (ఆత్మ) ఆయం విదిత్వా ತಾನಿಕ್ ఎట్టివికారమున్ను లేనివాడు అనుశోచితుం ಆವಿತಾರ್ಯಃ దుఃఖించుటకు (65) నార్హ సీ యోగ్యుడవుకావు

ా కా॥ (అక్మయగు) ఇకడు వ్యక్తమైనవాడుకాడు, (చూడదగినవాడు కాడు) బింతించదగినవాడుకాడు, (కలంపున కందబ్చాడు,) ఎట్టిమికారము గలవాడుకాడు (అని వేదములచేశ) చెప్పబడుచున్నాడు. అందువలన బీవు (అక్మయగు) పిన్ని ఇట్లు ఎరింగినవాడమై (నేను పీరలను చరాపెడివాడను, పీరలు నాచే చరమబడలోపుచున్నారని) దుఃఖించకుము.

(శంక రభాష్యము) ఈ యాత్మ ఇంద్రియము లన్ని టెకిని అందనిది కావున అవ్య క్రము-(క నబడనిది) ఏది ఇంద్రియములకు అందునో అదియే చింతింపవగినది (తలంపున కందునది). ఈ యాత్మయన్న నో - ఇంద్రియముల కందనిదగుటవలన చింతింప వీలులేనిది. ఈ యాత్మ, ఎట్లు ఫాలు మజ్జిగ సంబంధమునేత పెరుగుగా మారుచున్న వో అట్లు మారునదిగాదు. అవయవశూన్య ఘగుటచేత అవికారి యగుమ. అవయవము, లేవిదెద్దియు వికారస్వభావము గలదిగ గనబడుట లేదుగదా! కావున ఆశ్మను మునుబ్బుకొన్నిన బ్రహరముగ తెలిసికొని "నేమ వీరలనుచంపువాడను. ఏరలు నా చే చంసంబడబో పుచున్నా డ్రు" అమోముకేందుకు తగరు. ''న జాయతే మైయతేవా'' అని ప్రారంభమగుచున్న మునుపటి (20-వ) శ్లోకముచేతనే ఆత్మనిత్యడనియు, నిర్వికారియనియు చెప్పబడియున్నను, మరల ఈ (21-25) శ్లోకములలో దానినే (తిప్పిచెప్పటకు కారణమేమన-ఆత్మవస్తువు నెరుంగుట యధిక దుర్లభమగుటచేత, కొంచెమై నను స్పష్టముగ తెలియరాని తత్త్వమును సంసారుల బద్ధికి ఎట్లైనను అందించి సంసారనివృత్తి నొందునట్లు చేయవలయునను కరుణచే భగవంతుడగు వాసుదేవుడు మరల మరల పైపిపిషయము నెత్తుకొని యదే భావమును వేరుమాటలచే తెలియబరచుచున్నాడని గ్రాహింపుడు.

(రాఘవేంద్రులు) ఈ శ్లోకమున జెప్పబడియున్న విశేషములుగల ఈశ్వరుడు సర్వ స్వతం(తుడు, నేనతనికి అధీనుడనై యుద్ధముచేసి యతనికి సమర్పింపవలసినవాడనను నీవిధముగ తలంచినచో నీకు దుఃఖమునకు హేతువే యుండదని తాతృర్యము.

#### \*\*\*\*\*

గను

తాంగు ఒకవేళ్ల నీవాత్మను ఎల్లప్పడును ఇననమరణములు గలదిగ తలంబి నను ఓఅర్హునా! నీవు ఈవిధముగ దుఃఖించ యోగ్యడవుగావు.

(1) ఆధచ — అనునది ఇతరుల మతమును నంగీకరించి చెప్పనట్టి తాత్పర్యముగలది. అనగా — 'ఆత్మ అనేక దేహములు గలుగునప్పడు జనించుచున్న దనియు, ఆయాదేహములు నళించు నప్పడు మరణించుననియు సామాన్యజనులు తలంచునటుల నీవును భావించుకొనినను' అని తాత్పర్యము. దీనికి రామానుజులు ''దేహమే యాత్మయని ఒకవేళ తలంచినను'' అని తాత్పర్యమును జేసియున్నారు.

ళ్లో జాతన్య హి ద్రువో మృత్యు ద్రువర జన్మ మృతన్య చ తస్మాదవరిహోర్యేఒర్లో న త్వం శోచితుముర్హ్ సీ ॥ 27 పదు జాతన్య – హి – ద్రువు – మృత్యు – ద్రువు – జన్మ – మృతన్య – చ! తస్మాక్ – ఆపరిహార్యే – ఆర్థే – న – త్వం – శోచితుం – అర్హెస్ ॥

| కాతన్న హి       | జనించినవానికనగా    | అపరిహా   | పరిహరింప (పోగొట్ట) పీలు |
|-----------------|--------------------|----------|-------------------------|
| మృత్యు ద్రువణ   | మరణము నిశ్చితము    |          | లేని ఈవిషయమున           |
| మృతన్య చ        | మరణించినవానికిన్ని | త్వం     | సీపు                    |
| జన్మర్గువం      | జనించుట నిశ్చితము  | శోచికుం  | దుఃఖించుటకు             |
| <b>కస్మా</b> త్ | అందువలన            | నార్హ సి | యోగ్యుడవుగావు           |

తాజ జనించినవానికి మరణమున్ను, మరణించినవానికి జననమున్ను నిశ్చిశమగుటవలన నివ\_ర్తించబిలులేని యీవిషయమునుగురించి నీవు దుఃఖించుట యుక్తముగాడు.

#### 9-0-0-0<del>-0-0-0</del>

శ్లో॥ అవ్యక్తాడిని భూరాని వ్యక్తమధ్యాని భారత। అవ్యక్తనిధనాన్యేవ త[తకా వరిదేవనా॥

28

మద $\parallel$  అవ్యక్తాదీని (1) - భూతాని (2) - వ్యక్తమధ్యాని - భారత $\parallel$ అవ్యక్తనిధనాని - ఏవ - త్మత - కా - పరిదేవనా $\parallel$ 

కూకాని భూశములు (పాణులు) అవ్యక్త నిధనా... అవ్యక్త మనే (కనబడకుండు అవ్యక్త ముమ (కనబడకుండు న్యేవ బనే) ముగింపుగనుగలని. టను) అదిగను హీ భారళ! ఓ అద్దునుడా! వ్యక్తమధ్యాని కనబడుటను మధ్యముగను శ్రశ్ అవిషయమున పరిదేవవాకా ? బ్రతిఎంచుట యేల ?

రాంగ్ భూతములు (బ్రాణులు) ఆదియందు (ఉశ్పత్తికిమునుపు) కనబడక యుండి, మధ్యన (ఉశ్పత్తి మరణములమధ్య) కొంతకాలము కనబడి అంతమున (మరణమునకు పిదప) మరల కనబడకనే పోవుచున్నవి. ఓ అర్జునుడా ఆవిష యమై బ్రాబించుటయేల? (అనగా-మొదట కనబడక, పిదవకనబడి, మరల నంతరించుచున్న భాంతియైన ఆభూతములనుగూర్పి ఏమ్బవలావము? అనియే)

- (1) అవ్యక్తం-- అనుదానికి '(పధానం' (అనగా బ్రకృఠి) అని శ్రీధరులు అర్థము చేసియున్నారు.
- (2) భూతాని—అనుదానికి, జలము, భూమి మొదలగు కార్య కారణముల చేరిక చేత గానిగిన పుత్రమిత్రా దులని శంక రులున్ను, శరీరములు (దేహములు) అని శ్రీధరులున్ను, పృథ్వీ(భూమి) మొద లగు భూతమయమైన శరీరములని మధునూదనపరస్వతీయు నర్జముచేసియున్నారు.

(స్వకియము) ఈక్టోకము వంటిదైన-

్లో అదర్శనాదాపతితః పునశ్చాదర్శనంగతః ! ్ నాసా తవ న తప్ప త్వం వృథా కా పరిదేవనా ॥ "

కనబడనిదానినుండి వచ్చినవాడు మరల కనబడనితనమునే పొందెను. అతడునిన్ను చేరినవాడుకాడు. నీవువానిని జేరినవాడవుగావు. వ్యర్థముగనేల్చవలపించుట? యను పురాణవాక్య మును (మహాభారతము శ్రీపర్వము 2-13) చూడుడు. శైో॥ ఆశ్చర్యవత్పశ్యతి కశ్చిదేనం ఆశ్చర్యవద్వదతి తమైవ బాన్యঃ। ఆశ్చర్యవమైన మన్యశృృణోతి అహిత్వాఽమ్యేనం వేద నబైవ కశ్చిత్ ॥

29

పద॥ ఆశ్చర్యవత్ - పశ్యత్ - కశ్చిత్ - ఏనం ఆశ్చర్యవత్ - పదత్ - తథా - ఏవ - చ - అన్యః। ఆశ్చర్యవత్ - చ - ఏనం - అన్యః - శృణోతి (శుత్వా - అపి -ఏనం - వేద - న - చ - ఏప - కశ్చిత్॥

కశ్చిత్ ఒకడు మరియొక**డున్ను** ఆన్యక్స ఇకగిని (ఆక్మను) ఇకనిని (ఆక్మను) వీనం వీనం ఆశ్చర్యవత్ ఆశ్చర్యమైనధానినివల అశ్చర్యవత్ ఆశ్చర్యమైనదానినివరె చూచుచున్నాడు. శృణిత ಏಕ್ಯ್ ತಿ వినుచున్నాడు **అ**టులనే ్పైపి **త**థెవ వినియు, చూచియు, చెప్పియు మరియొకడున్ను అన్యశ్చ క**శ్చి** చ (వారలలో) ఒక డెనను (వీనం) వీ**నం** నెవవేద ఇకనిని (ఆక్మను) ఇకనిని (ఆక్మను) ఎరుంగు ఆశ్చర్యవత్ ఆశ్చర్యమైనదివలె టయేలేదు. (సాజాత్రగ ననుళ **మాట**్లాడుచున్నాడు వదతి వించి ఎరుం**గు**టలేదు.

తా॥ ఆశ్మను ఒకడాశ్భర్యమైన వస్తువునువలె మాచుచున్నాడు. (అనగా యొవ్వనిచేశను మునుపు చూడబడని యొక అడ్భుతము అకస్మాత్తుగ చూడ బడుటవలె చూచుచున్నాడు.) అటులనే మరియొకడు ఆశ్చర్య వస్తువునువలె బెప్పుచున్నాడు. మరియొకడు ఆశ్చర్యవస్తువునువలె వినుచున్నాడు. వినియు, చూచియు, బెప్పియు, వారిలో నెవ్వడున్ను ఆశ్మను యథావత్తుగ (ఉన్న దున్నట్లు) ఎరుంగుటయే లేదు. (సాజాత్తగ ననుఖవించుట లేదు.)

(శంక రభాష్యము) ఈ క్లోక మునకు వేరొకవిధముగను అర్థము చేయవచ్చును. అదేమన ఆత్మను జాచువాడున్ను, చెప్పనట్టివాడున్ను, వినువాడున్ను, లోకమునందు ఆశ్చర్యమువలె నగు దురు. (ఇతరులచే ఆశ్చర్యపడదగినవారలగుదురు.)అట్టివాడు అనేక వేలలో నొక డేఉండును. కావున ఆత్మనెరుంగుట మిక్కిలి అరుదైనది.

(శ్రీధరులు) శాస్త్రము, ఆచార్యో పదేశము, వీటివలన లభించినయోగముచేత ఆశ్మ నుజాచు చున్న ఒకడు, సర్వవ్యాపకుడుగను, జ్ఞానానంద స్వరూపుడుగను, లోకవిలక్షణుడుగను, తనేచేత నెప్పుడుగాని చూడబడియుండని వాడుగను, ఆయాశ్మ యుండుటవలన ఆశ్చర్యపడుచున్నాడు. మరి యొకడు శాస్త్రాదులచే ఆశ్మ పైచెప్పినవిధమైన స్వరూపముగలవాడని యెరింగినదానిని ఒకనికి జెప్పుచున్నాడు. అట్లు చెప్పునపూడు తానెరింగి చెప్పుచున్న ఆయాత్మన్వరూపమును తలంచి ఆశ్చర్యపడుచున్నాడు. ఇట్లు చెప్పగ వినినవాడు ఇట్టివస్తువుగలదాయని వినినతోడనే ఆశ్చర్యపడు చున్నాడు. ఇట్లుచూచినవాడుగాని, చెప్పినవాడుగాని, వినినవాడుగాని, నిత్యానందస్వరూఫుడైన ఆశ్మను పూర్ణముగ నెరింగినవాడుగాడని తాత్పర్యము,

(స్వకీయము) కరోపనిషత్తు 2 వ వల్లి 7 వ మంత్రము ఈ క్లోకమును పోలినది. "(శవణాయాపి బహుభిర్యో నలభ్యః శృణ్యస్తో ఓపిబహవోయం న విద్యుః! ఆశ్చర్యోవక్తా కుశలానుశిష్టః" ఆయాత్మస్వరూపమును అనేకులు వినుటకు లభించని వారలైయున్నారు. అనేకులు వినినను తెలిసికొను సామర్థ్యములేనివారలుగ నున్నారు. ఈ యాత్మనుపదేశించువాడును ఆశ్చర్యపడుచున్నాడు. ఉపదేశము పొందినవాడును ఆశ్చర్యపడుచున్నాడు.

భగ్గవంతుడుపదేశింపనారంభించిన యాత్మత త్త్వవిషయమును ఈ 29-30-వ క్లోకము లలోజెప్పి విరమించుచున్నాడు. ప్రకృతము చెప్పచున్న ఈ యాత్మనెరుంగుల మిక్కిలి అరుదైనది. అశడు "అవ్యక్తుడుగను, అప్రమేయుడుగను" ఉండుటవలన అతని నెరుంగ వీలుకానందులకు కారణముగనున్న మోహము సక అజనులకున్ను సమానమే. అనేక జన్మలలోజేసిన ఫుణ్యవశమున గాని అత్మవిచారముచేయ ప్రపృత్తిగలుగనేరదు. అల్లిప్రపృత్తి గలుగుట అనేక వేల సంఖ్యాకులలో ఒకనికే. అట్లుపవర్తించువారలో నెవ్వడోయొకడే ఈ యాత్మను అద్భుతముగ జూచుచున్నాడు, లేకచెప్పచున్నాడు, లేక వినుచున్నాడు. అట్లుచూచినను చెప్పినను వినినను ఈ యాత్మను యధా వత్తుగవారలు సాజాత్తుగ ననుభవించి యెరుంగుటలేదు. అనగా అట్లు సాజాత్తుగ నెరుంగువారు మిక్కిలి దుర్లభమని భావము. "మనుష్యాణాం సహ ్రేసమ కశ్చిద్యతతి సిద్ధయే" అని భగవంశుడు ముందు రాబోవు 7 వ అధ్యాయము 3 వ క్లోకములో జెప్పటను జూడుడు.

శ్లో॥ దేహ్ నిత్యమవధ్యోఒయం దేహే నర్వన్య ఖారత । తస్మాతృర్వాణి భూరాని న త్వం శోచితుమర్హ్ నీ॥

30

् పద॥ దేహ్ - నిత్యం - అవధ్యః - అయం - దేహే - సర్వస్య - భారత। తస్మాత్ - సర్వాణి - భూతాని - న - త్వం - శోచితుం - అర్హని ॥

ేజా భారత! ఓ అర్జునుడా! | అవధ్యం చంపబడడగిన వాడుకాడు నర్వస్యవేహే అందరిదేవామును | శస్మాత్ అందువలన (వధ్యమానేపి) (చంపబడినను) | సర్వాణిభూశాని సకల్పహెణులనుగూర్చియు ఆయందేహీ దేవాముగల ఈ ఆశ్మ | త్వం శోచితుం సీవు దుంఖంచుటకు నిత్యం ఒక హ్వాగున్ను నార్హ సి తగినవాడవుకావు

కాగ ఓ అర్జునుడా! అందరి దేహము చంపబడినను ఈ దేహముగల ఆశ్మ ఒకప్పడున్ను చంపబడ దగినవాడు కాడు. కావున (ఖీష్ముడు మొదలైన) ప్రిపాణులను గూర్పియు డుఃఖించుటకు నీవు తగినవాడవు కావు.

#### \*\*\*\*\*\*

ళ్లో॥ న్వధర్మమపి బావేజ్య న వికమ్పుతుమర్హని 1 ధర్మాండ్రీ యుద్ధాబ్పే9యోండ్రిన్ జ్ఞత్యన్య న విద్యతే ౻ కి1 పద⊪ స్వధర్మం - అపి - త - ఆవేజ్య - న - వికమ్పితుం - అర్హనీ ! ధర్మ్యాత్ - హీ - యుద్ధాత్ - శ్రీయం: - అనృత్ - కథియన్య - న -

| (క్వం)       | (సీవు)                 | హీ                 | వీలనగా               |
|--------------|------------------------|--------------------|----------------------|
| న్వధర్మం     | స్వ (సీ) ధర్మమును      | ధర్మ్యాత్ యుద్ధాత్ | న్యాయమైనయుద్దమునకం ఓ |
| అవేష్య అపి చ | చూచునప్పడున్ను         | అన్య కేయః          | వేర్ము శేయన్ను       |
| వికంపీతుం చ  | వణుకుటకు (లేక) జంకుటకు | <b>ష్ట్రి</b> యస్య | <u>క్ష</u> తియునకు   |
| నార్ష సి     | ಯ <u>ಾ</u> ಗ್ಯುಡವುಕಾವ್ | ನವಿದ್ಯ ಕ           | <b>లే</b> దు         |

తాగా సీవు సీవర్ణస్థులకు విధింపబడ్డియున్న (అనగా ష్టతియునకుయుద్ధము చేయుట స్వధర్మమైనందువలన అట్టి) ధర్మమును చూచినవృడున్ను యుద్ధము చేయ వెనుదీయుట సీకుసరియైనదిగాడు. ఏలనగా ష్టతియునకు న్యాయమైన యుద్ధమునకంటె హితమైనది చేరొక్కటిలేదు.

(రామానుజులు) అగ్ని ష్టోమాది యాగములలో పశుహింస్ల యొట్లుధర్మమైనదో, అటులనే క్ష.(తియుడవైన నీకు న్యాయముగ సంభవించియున్న ఈ యుద్ధము స్వధర్మమగుటచేత దానిచే దోషము గలుగదు.

(స్వకీయము) పరమార్థ తత్త్వము నుద్దేశించి మాత్రమే శోకమోహములనొంద న్యాయము కాదనుట మాత్రమేగాదు. యుద్ధము క్షత్రియధర్మమను దానినిగూడ నీవు ఆలోచించిచూచి క్షత్రి యుడవైన నీకు స్వభావముగనే కుదిరియున్న ధర్మమునండి వెనుదీయుట తగదు. ఆ యుద్ధము భూమిని జయించుట మూలముగ ధర్మమునకున్ను, ప్రజలను కాపాడుటకున్ను, ఉపయోగపడుట వలన న్యాయవిరుద్ధమ్ము కానట్టి (శేష్ఠమైనధర్మమే. అట్టిన్యాయమైన యుద్ధమునకంటె క్షత్రియునకు హితమైనది మరొకటిలేదని తాత్పర్యము.

శ్లో ఇ యదృచ్ఛయా చోపపన్నం స్వర్గద్వారమపావృతం! సుఖినః క్ష త్రియాః పార్థ లభ నే యుద్ధమీదృశమ్ ఇ శివి పదు యదృచ్ఛయా – చ – ఉపపన్నం – స్వర్గద్వారం – అపావృతమ్! సుఖినః – క్షత్రయాః – పార్థ – లభ నే – యుద్ధం – ! కల్మనుశా! ఈవృశం యుద్ధం ఇటువంటియుద్ధమును

ి ఓ అర్జునుడా! ఈప్పళం యుద్ధం ఇటుఎంటెయుద్ధమున యుదృవ్వయా స్వభావనిద్ధముగనే (యే) క్ష[తియా: (పీ) క్ష[తియులు ఉపవన్నం పిర్పడియున్నదియు లభనై పొందుచున్నారో అపావృశం స్వర్గ - తెరబియున్న స్వర్గద్వార కే సుఖన: వారలు సుఖులు ద్వారంచ మైనట్టియు

తా $\mathbf{z}$  ఓ అర్జునుడా! తనంతటనే యేర్పడియున్నటువంటియు, తెరచి యున్న స్వర్గద్వారమైనట్లియు ఇటువంటి యుద్ధమును జేయునట్ట్లే ష్ట్రియులు సుఖులు. అనగా ధర్మయుద్ధమున మరణించినవారలకు న్వర్గముయొక్కద్వారము తెరచియున్నదని శాత్పర్యము.

> శ్లో။ అథ బేత్వం ధర్మ్యమిమం సంగామం న కరిష్యని. తఈ స్వధర్మం క్రిం చ హిత్వా పావమవాష్యని ॥

```
పద\| ఆథ - చేశ్ - త్వం - ధర్మ్యం - ఇమం - సజ్బామం - న - కరిష్యని\| తత\cdot - స్వధర్మం - కీర్తిం - చ - హిత్వా - పాపం - అవాప్ప్యని\|
```

స్వధర్మమునున్ను ₩Ą. మరియు న్వథర్మం శ్యం (0,0,0 సీవు కీ రించ హిత్యా న్యాయమైన యీ ధర్మ్యంఇమం విడిచి పేటి యుద్దమును సంగ్రామం పావమనే పాపం నకరిష్యసిచేత్ చేయక పోయినచో పొందగలవు. ఆవాప్ప్యసి र्वश దానివలన

తా॥ న్వర్గవయోజనమును త్యజించుట మాత్రమేగాక నీవు ధర్మముతో గూడిన యీ యుద్ధమును జేయకపోయినటో నీయొక్క (ష్ట్రియ ధర్మమైన) స్వధర్మమునున్ను, శివుడు మొదలగువారిని ఎదిరించుటవలన లఖించిన క్రీరైనిన్ని త్యజించి పావమునే పొందెదవు.

> శ్లో॥ అక్రీం బాపి భూజాని కథయిష్క్రని తేఒవ్యయాం। సంఖావితన్య బాక్రీర్మరణాదతిరిద్యతే॥

పద్మ అకీర్తిం — చ — అపి — భూకాని — కథయిష్యన్తి — తే — అవ్యయాం! సంభావితస్య — చ – అకీర్తిః — మరణాశ్ — అశిరిచ్యతే ॥

అపిచ మరియు సంభావితన్న బాగుగ గౌరవించణకు రూకాని (బ్రాణులు) జనులు ವ್ ನಿಕ್ಕಿ బాలకాలమువరకు స్థిరమైన అవ్యయాం පදී වැ అపకే రి మరణాత్ సీయొక్క మరణమునకం ఓ అకీ రించ అపకి రినిగూడ ಅತಿರಿದ್ದ ಕೆ ఆధిక మగును. కథయిన్న ని చెప్పెదరు.

తా # మరియు, జనులు బాలకాలమువరకు నీయపకీ ర్వినిగాడ బెప్పెదరు. బాగుగ గౌరవింవబడుచున్న వానికి అవకీ రై మరణమునకం జె అధికమైనది.

> ైక్లో॥ ఖాయాబ్రాడు మార్చులు మంద్య నై త్వాం మహారథాం। యేషాం చత్వం బహుమతో ఖూత్వా యాన్యస్థీ లాఘవం॥ 85

పద# భయాత్ — రణాత్ — ఉపరతం — మంస్యన్తే — త్వాం — మహారథాః ! యేషాం - చ — త్వం — బహుమతః — భూత్వా — యాస్యని — లాఘవమ్ ఓ

మహారథాః మహారథులు တီးသူ ఎవరివద **87**% నిమ్స బహుమత: (అథూ:) గొప్పతనము ఇడస్టి యుదమునుండి రణాత్ యున్నావో. ళయాళ్ళవరళం భయమువలన వెనుదీప్రిన zi. వారలనద ಶಾನಿನಿಗ್ మాత్వాన మరలను **మ**ంస్యనే **త**లంతురు లాఘవంయాన్యది దిన్నతనమును ఖడాసైదవు **ĕ**% **心**药-

లా॥ మహారథులు నిన్ను యుద్ధమునుండి భయమువలన వెనుదీసిన వానినిగ తలంతురు. నీవు ఎవరివద్ద గొప్పశనమును ఐడసియున్నా వో వారల వద్దనిప్పడు చిన్నశనమును ఐడయగలవు.

## 2000000

శ్లో॥ అమాచ్యవాదారశ ైబహాం≡ వద్షకృ నై తవాహీతాం:। నింద నౖ నైవ సామధ్యం తతో దు:ఖతరం ను కిం॥

**3**6

పదు ఆవాచ్యవాదాక — చ — బహూక — పదిష్య స్త్రి — తవ — అహితా: I నిందంతః — తవ — సామర్థ్యం — తతః — దుఃఖతరం — ను — కిం॥

కవ ఆహికా: నీ శ[త్రవులు చేదిష్యన్తి చౌప్పాదరు కవసామర్థ్యం సీసామర్థ్యమును **కర**: దానికరె నిన్దన్త: నిందించువారలై దుఃఖకరం అధికమైనదుఃఖము బహాన్ అనేకములైన కింను? ఏమున్నదీ? అఖాచ్యవాదాంశ్భ చెప్పదగని మాటలను

తా॥ నీశ త్రువులు నీసామర్థ్యమును నిందించి చెప్పదగని యనేక మాంట లను చెప్పెదరు. దానిక౦ాట అధికమైన దుఃఖమేమున్నది?

•

(ర్వం) హరోవా నీవు చంపబడినదో హే కొంతేయ! ఓ ఆర్జ్ఞమడా! స్వర్గం బ్రాజ్బ్యసి స్వర్గమునుపొండెదకు యుద్ధాయ కృత - యుద్ధముజేయ నిశ్చయించిన జిక్బావా జయించినదో నిశ్చయి వాడవుగ మహీంలో శ్ర్యస్ రాజ్యముననుళవించెదవు ఉత్తిష్ట లేమ్ము. తస్మాక్ అందువలన

తా॥ ఓ అర్జునా! సీవు చంపబడినదో స్వర్గమునుపొందెదవు. జయించినచో రాజ్యము ననుభవించెదవు. కావున యుద్ధముకొఱకు నిశ్చయముజేసికొనిలెమ్ము.

శ్లో॥ సుఖముఖే సమే కృత్వా లాఖాలాఖౌ జయాజయా। తతో యుద్ధాయ యుజ్యస్వ నైవం పాపమవాప్ప్యసి॥ కి8 పద⊪ సుఖదుఖే – సమే – కృత్వా (1) – లాభాలాభౌ - జయాజయా। తక: – యుద్ధాయ – యుజ్యస్వ – న – ఏపం – పాపం – ఆవాప్స్యసి।

| నుఖదుః <b>ఖే</b>  | సుఖదుకఖములను      | ं वर्षः                 | దానికి పిదప            |
|-------------------|-------------------|-------------------------|------------------------|
| నమేకృ <b>త్వా</b> | నమముగజేస్ (తలంబి) | <b>దుుద్దాయయజ్య</b> న్వ | యుద్దమున కైసిద్దపడుము  |
| లాఖాలాభౌ          | లాభ నష్ట్రములను   | (త్వాం) వీవం (బేత్)     | నీవు ఇట్టినిశ్చయముగలవా |
| జయాజయా            | జయావజయములను       |                         | డవైనచో                 |
| (సమౌక్వత్వా)      | నమముగ తలంచి       | పావం నావావ్స్యస్        | <b>పాప</b> మునొందవు    |

తా॥ సుఖదు:ఖములను, లాళనష్టములను, జయావజయములను సమ ముగ ఖావించుకొని పిదవ యుద్ధమున ై సిద్ధుడవగుము. ఇట్టి నిశ్చయము గలవాడవైనదో (యుద్ధముజేసినదో) పావము నొందవు.

(1) సమేకృత్వా – సమముగజేనికొని. అనగా – సుఖదు:బములు మొదలగువాటివలన రాగ ద్వేషములను పొందక వాటిని సమముగ తలంచుట యని భావము.

(శ్రీధరులు) సుబదు:ఖములు, రాభనష్టములు, జయాపజయములను పదార్థములు కారణ కార్యములుగనున్నవి. సుఖదు:ఖములకు కారణములు లాభనష్టములు. లాభనష్టములకు కారణములు జయాపజయములు. కావున కారణము కార్యము ఈ రెంటిని విడిచిపెట్టవలయునని తాత్పర్యము.

> శోజు ఏషా తేఒఖిహితా సాంఖ్యే మద్దిర్యోగే త్విమాం శృణు। మద్ద్యా యుక్తో యయా పార్థ కర్మబంధం మహాన్యసి ॥

పద॥ ఏపా – తే - అభిహితా – సాంఖ్యే – బుద్ధిః – యోగే - ఈ - ఇమాం – శృణు। బుద్ధ్యా – యుక్తః – యయా – పార్థ – కర్మబంధం (1) – మహాన్యసి॥

హీ పార్డ! ఓ అర్జునా! ಯುಕ್ತಃ కూడిన ప్రేతే रु॰**ब्रै**° ఆశ్మశత్వ్వమున కర్మబంధం కర్మయను కట్టుసు విడిచెదవో ఏషాబుద్ధిక ట్రహాస్యాసి (**8°**0) అటువంటి చెప్పబడినది యోగవిషయమున (త్వం) యయాబుద్ధ్యా నీవు ఎట్టిబుద్ధితో ఇమాం బుద్దిం శృజు ఈ (యోగ) బుద్ధిగినినుము

తా॥ ఓ అర్జునా! ఆత్మత క్ర్వ విషయమునందు ఈ మిద్ధినీకు (ఇంతవరకు) బెప్పబడినది. ఎట్టి బుద్ధికో గూడినవాడవైనదో కర్మబంధమునుండి విడివడె దవో అట్టి ఆత్మజ్ఞానము పొందుటకు మార్గమైన (కర్మ) యోగవిషయమైన బుద్ధిని చెప్పెదను వినుము.

(1) కర్మబంధం ప్రహాస్యసి — కర్మమేయగు ధర్మము, అధర్మము అను పేరుగల బంధమును నివర్హించుకొనుము. అనగా ఈశ్వరానుగ్రహమువలన లభ్యమగు జ్ఞానమును బడయుట చేతనే ఆ బంధమును నివర్హించుకొనుము అనితాత్పర్యము

(స్వకియము) ఈక్లోక మునందు చెప్పబడియున్న సాంఖ్యబుద్ధి, యోగబుద్ధి అనునవి యిట్టి పమవిషయమును ఆరెంటికినిగల వ్యత్యాసమున్ను, స్పష్టముగ తెలిసికొనుట్రఆవశ్యకము. 'సమ్యక్ ఖ్యాయతే ఇతిసంఖ్యా=బాగుగ పరమార్థత త్ర్వమును ఏది [పతిపాదించుచున్నదో (స్వష్టపరచుచున్నదో) ఆది సంఖ్యా అసగా ఉపవిషత్తు. ఆయుపనిసత్తులచేత ఏ పరమాత్మత త్ర్వము నిరూపింప ఖడుచున్నదో

అదియే సాంఖ్యమనబడును. ఈ ఆత్మత్తత్వ్రము భగవంతునిచే మునుపటి శ్లోకములలో బోధింప బడినది. అదియే ఇచ్చట సాంఖ్యమని చెప్పబడినది. ఆత్మకు జననము మొదలగు వికారములు లేనందున ఆత్మ 'అక ర్త' అన్షియు, ప్రపకరణముయొక్క భావమును విమర్శించి యేరుంగుటవలన ఆ యాత్మత్తత్త్వ విషయమై మెట్టి నిశ్చయబుద్ధి గలుగుచున్నదో అది సాంఖ్యబుద్ధి యగును. అది యే జ్ఞానులకు సంబంధించిన్నథో ఫ్రారలు సాంఖ్యులగుదురు. ఈ సాంఖ్యబుద్ధి గలుగుటకు మునుపు ఆత్మను దేహము మొదలగువాటిక ంటె వేరైనదిగను, క ర్హగను, భో క్తగను, మరియు నిట్టి స్వభావము గలదిగను భావించుకొని దానికి తగినటుల ధర్మాధర్మముల వివేకముతోగూడి ముక్తికి సాధనమైన కర్మను అనుష్తించులు యోగమనబడును. దానివిషయమైన నిశ్చయబుద్ధియే యోగబుద్ధియగును. అదిస్వకర్మను జేయవలసిన అధికారులైన యెవరికి సంబంధించినదో వారలే యోగులనంబడుదురు. క ర్హయను తలంపుపైనను, అనేకమను తలంపుపైనను ఆధారపడి నిలబడునట్టి జ్ఞానము అక ర్హ యను తలంపుమైనను, ఏకమను తలంపుమైనను ఆధారపడినట్టి జ్ఞానముతో నొకటిగజేరి నిల్డుడ కుండుటను జూచి భగవంతుడు సాంఖ్యబుద్ది, యోగబుద్ధియను రెండువిధములైన నిష్టలను (పత్యే కముగ విభజించి తెలుపుచున్నాడు. సంసారమునకు కారణమైన అజ్హానమును నేరుగపోగొట్టుచున్న సాంఖ్యమగు నీ యాత్మజ్ఞానము పరవస్తువును ఉన్నదున్నట్లు విమర్శింపవలయునని మునుపు చెప్ప బడినది. అట్టి జ్ఞానమునొందుటకు మార్గమై, ద్వంద్వములను లక్ష్యముజేయక ఆసక్తిలేక ఈ శ్వరుని ఆరాధించుటకొరకై చేయునట్టి కర్మానుష్ఠానమగు కర్మయోగము సమాధియోగము. ఇట్టి యోగ మును గురించినబుద్ది ఇది మొదలు చెప్పబడుచున్నది. ఐనను 31 వ శ్లోకము మొదలు 38-వ శ్లోకము వరకు లోకమునందు అనుష్టానముననున్న న్యాయము, ఆర్జునుని శోకమోహములను పోగొట్టుటౖ కై మధ్యనె 💆 చెప్పబడినదేగాని వాటిచే నాత్మత త్ర్వమును తెలియబఱచినట్లుగ భావింపగూడదు. అయితే పరవస్తువును చూపుటకే యెత్తుకొనిన విషయము కావున ఈ శ్లోకమునందు దానిని యోగమునుండి విభజించితూపి ముగించుచున్నాడు. ఈ విధముగ గ్రంథముయొక్క విషయమును విభజించి చూపిననే వినువారికి తెలిసికొన సులభముగ నుండుటతోబాటు ముందురాబోవు 3 వ అధ్యాయము 3 వ శ్లోకమునకున్ను తగియుండును.

శ్వేకాశ్వతరోపనిషత్తు 6 వ అధ్యాయము 13 వ మంత్రమున నిత్యో నిత్యానాం........ తత్కారణం సాంఖ్యయోగాధిగమ్యం" అని ప్రయోగింపబడియుండుటను జూడుడు.

# ళ్లో॥ నేహాఖ్కమనాశోఽస్త్రీ ప్రకృవాయో న విద్యతే। న్నల్పమనృన్య ధర్మన్య జాయతే మహతో భయాత్॥ 40

కుర⊪న – ఇహ – అభ్మికమనాశః – అ స్త్రి – బ్రత్యవాయః – న – ఓద్యతే । స్వల్పం – అపి – అస్య – ధర్మస్య – జ్రాయతే – మహతః – భయాత్ ॥

| ఇహ             | -ఈ మోక్షమార్గమైన కర్మ<br>యోగమునందు | <b>అ</b> న్యభర్మ <b>న్య</b> | -ఈ కర్మయోగమగు ధర్మము<br>యొక్క |
|----------------|------------------------------------|-----------------------------|-------------------------------|
| ఆఖ్యకమనాళ్లక   | మొదలు పెట్టుట వ్యర్థము             | న్యల్పమపి                   | వ్వ్వకాగ మైనను                |
| నా <u>స్తి</u> | కానేరదు                            | మహత:                        | మిక్కి లె పెద్ద డైన           |
| బ్రవత్యవాయణ    | దోషము                              | భయాత్                       | జననమర ఆ <b>క యము</b> నుండి    |
| నవిద్యతే       | రానేరడు                            | క్రాయశే                     | ర క్షించయవన్నడి <sub>ం</sub>  |

తా॥ ము\_క్రికీ మార్గముగనున్న ఈ కర్మయోగమున, ఆరంఖించి ఏ కొంబెమాచరించినను అది వ్యర్థముకానేరదు. (అనగా దీనిలో జేయు వ్రయత్న మునకు నిశ్చితముగ ఫలము గిట్టును.) దోషముగలుగనేరదు. (అనగా వైద్యము బేయుటలో అనర్థము కొన్ని సమయములలో సంఖవించుకువలె సంఖవించదు.) ఈ కర్మయోగముగు ధర్మముయొక్క చిన్నదైన భాగముగూడ (అనగా ఈ యోగమును కొంత యనుష్ఠించుటయు) మిక్కిలి గొప్పదైన జనన మరణ భయమునుండి రఓించును.

(శ్రీధరులు) వ్యవసాయము మొదలగు కర్మలను చేయనారంభించి మధ్య విడిచిపెట్టుట వలనగాని, లేక విఘ్నములేర్పడి దానివలన జరుప వీలులేనందునగాని ఎట్లు ఆ సస్యము (మైరు) బ్రామాజనమివ్వక వ్యర్థమగుచున్నదో, అట్లు నిష్కామకర్మము వ్యర్తముకానేరదు. చేసినవరకు మోక్షసాధనమైన గొప్పుపయోజనమును కలుగచేయునని తాతృర్యము.

(రాఘవేం(దులు) 40-వ శ్లోకముమొదలు 44-వ శ్లోకమువరకు, కామ్య, (ఫలముకావల యునని కోరికతోగూడిన) కర్మము నిందింపబడుచున్నది.

> శ్లోజ వ్యవసాయాత్మికా ముద్ధిరేకేహ కురునందన : బహుశాఖా హ్యనంతాళ్ళ బుద్ధయోఒవ్యవసాయినాం : 41

పద $\parallel$  వ్యవసాయాత్మికా (1) - బుద్ధిః - ఏకా (2) - ఇహ (3) - కురునందన  $\mid$  బహుకాఖాః - హి - అనంతాః - చ - బుద్ధయ $\mid$  - అవ్యవసాయినాం (4)  $\mid$ 

హే కురునందన ! ఓ కురువంశ మన జనించిన అవ్యవసాయినాం నిశ్చయబుద్ధి లేనివారల వాడా! యుక్క ఇహ ఈ ్రేయోమార్గమునందు బుద్ధయః బుద్ధులు వ్యవసాయార్మికా నిశ్చయన్వరూవమైన బహరాశాక అనేక తెగలు గలవిగను బుద్ధిక బుద్ధి అనంకాశ్చ అనేకములుగను ఉన్నవి. పేకా హీ ఒక్కారేం

తాం ఓ అర్జునా! ఈ శ్రేయోమార్గమున నిశ్భయన్వరూపమైన మధ్ధి యొక్కారేం. నిశ్భయమధ్ధి లేనివారల మధ్దులు పలుతెగలు కలవిగను, అనేక ములుగను నున్నవి.

- (1) వ్యవసాయబుద్ధి అనగా (శ్రీధరులు) ఈశ్వరభ క్రివలన నేనుసంసారమను నమ్ముదమును దాటగలనను నిశ్చితమైనబుద్ధి, (రామానుజులు) పరమాత్మను ఎరింగి నేను చేసిన వేదో క్రములైన సకలకర్మలను ఆ పరమాత్మకు అర్పణముచేసి దానిచేతనే నేను కథ తేరుచున్నా నను నిశ్చితమైనబుద్ధి, (రాఘవేంద్రులు) శాష్ట్రభమాణములచే నిర్ణయింపబడిన పరమార్థమైన, ఈశ్వర విషయమైన బుద్ధి.
- (2) ఏకా (రామానుజులు) ఒకటే, అనగా మోక్షమనెడు ఫలమొక్కటే. దానికి పాధనమునొక్కటే యైవి కాత్పర్యము.
- (3) ఇహ ఆషగా, (తామానుజులు) శాస్త్రేశ్రమైన కర్మలో.

(4) అవ్యవసాయినాం--- (శ్రీధరులు) భ క్తిలేని కామ్యకర్మచేయువారు.

(శంక రభాష్యము) సాంఖ్యమునుగూర్పియు, యోగమునుగూర్పియు మునుపు చెప్పి యున్న బుద్ధికి లక్షణము దీనిలోజెప్పబడుచున్నది. ఈ శ్రేయోమార్గమున నిశ్చయస్వరూపబుద్ధి యొక్కటే. అది సరియైన స్రమాణమునుండి కలిగినందున తదితరమైన అనేక తెగలుగల విపరీత బుద్ధులను రానివ్వక అడ్డగించుచున్నది అయితే యే విపరీతబుద్ధులు పలుతెగలుగ వీడిపోవుటవలన సంసారము ముగియక ఎల్లప్పడును వ్యాపించి స్థిరమగుచున్నదో, సరియైన స్రమాణముచేత కలుగు నట్టి వివేకబుద్ధివలన లెక్కలేని ఏ భేదబుద్ధులు నకించి నంసారమున్ను నకించుచున్నదో అట్టి విపరీతబుద్ధులు లెక్కలేనివే. ఎవరికి ఇవి గలవనిన, దృఢత్వములేనివారలకును సరియైన స్రమాణ ణమువలన గలిగిన వివేక జ్ఞానము లేనివారలకును అని గ్రహింపుడు.

(స్వకీయము) నిశ్చయబుద్ధియొక్కటేయనియు, ఆనిశ్చయబుద్దులనేకములనియు, దీనిలో చెప్పబడియున్నది. అనిశ్చయబుద్ధియనునది కామ్యకర్మ విషయమునకు సంబంధించినది. ఆదెట్లనగా స్వర్గమును పొందగోరినవాడు జ్యోతిష్టోమమను యాగమును, పశువులు అధికముగ కావలెనని కోరినవాడు స్వతయాగమును చేయవలయుననియు, ఈ విధముగనే ్రపతి కర్మమునకును ఆయా ఫలములు చెప్పబడియున్నవి. ఆ ఫలములు తనకు గిట్టవలయునను కోరికగలవాడు ఏకర్మకు విశేషఫలమును కర్మచేయుటలో స్వల్ప ప్రయాసమునుగలదో తెలిసికొనవలయును. పిడప దానిని జేయుటకుస్థానము, అర్థము, ్ పేరేపణము, వీటిని వెతుకవలయును. ఇవి అన్నియు అనుకూలములై యజ్ఞాదికర్మలను ఆరంభించినచో దానిలోనెట్టి యాటంకములేక ముగియవలయును. ఏదైన నొక విఘ్న్మము సంభవించినచో చేసిన కార్యము వ్యర్థమగుటయేగాక పాపమున్ను గలుగును. కామ్యకర్మ మగు దీనిలో నింత నిర్బంధముండుటవలన దీనిని చేయువానికి ఆనేక తెగలుగల అనేకబుద్దులని చెప్పబడినది. ఇంత బ్రామాసపడి చేయుటకు ఫలమునిచ్చునట్టి దేవత ఒకటేనా? ఆన్నచో-ఆదియు లేదు. ఇంద్రుడు, ఆగ్ని, వాయువు, మొదలైన పలుదేవతలున్నారు. వారలచే నివ్వబడు ఫలము లనగా స్వర్గము, దానికి తగ్గినవేకాని దానికన్న (శేష్ఠములైనవికావు. ఫలమునొక్కటిగాదు. స్వర్గము మొదలగువాటిని అనుభవించువాడు నిర్దిష్ట కాలమువరకు అచ్చటనుండి పిదప జన్మమె త్రవలసియే యున్నది. జననమరణములు ఆతనిని విడిచి నివ**్ర**ంచుటయే లేదు. కావున ఒకనిశ్చయములేని పలుబుద్దులుగలవానికి ఇట్టిఫలమే గిట్టును. ఇదేకర్మలను వాటికిగల ఫలములను గోరక ఈశ్వరార్పణముగ జేసినచో వానికి ఏకర్మకు ఎట్టిఫలమని తెలిసికొనవలసినదియులేదు. ట్రపయాస మధికమా? స్వల్పమా? యనుదానిని విచారింపవలసినదియులేదు. స్థానము, ్రేపిరేపణము, ఇవి లభించలేదేయను విచారమున్ను లేదు. మొదలు పెట్టిన కర్మము ముగించనిచో పాపమువచ్చునను భయమును లేదు. ఎట్టి విచారములేక తన శక్త్యమసారము నత్కర్మలనుజేసి ఈశ్వరార్పణముచేసినచో ఈశ్వరుడు చిత్తశుద్ధినిజ్ఞానమును గలుగజేపి జననమరణదు:ఖమునుపోగొట్టి నిత్యానందమైన మోక్షము నొందింపజేయును. ఇట్టీ కర్మయోగికి తానుచేయి.చున్న కర్మఎట్టిది, దానిని ఎట్లుచేయవలయును, ఏ యేవస్తువులు కావలెననునది మొదలైన పలుబుద్దులకు అవకాశములేక సత్కర్మలనుచేసి ఈశ్వరార్పణముచేసి మోక్షమొందవలయునను నొకబుద్ధియే ఉండును. కావున నీతడు ఒకేనిళ్ళయ బుద్దిగలవాడుగ జెప్పబడెను.

ఒకడు కర్మ యొక్క ఫలమునపేట్డించుటయిలేదు. చేయుచున్న కర్మను ఈశ్వరార్పణ బుద్ధిగ చేయుటయు లేదు.అట్టి కర్మకు ఏమిఫలమను ప్రశ్న దీనివలన గలుగుచున్నది. తనకుగాని, ఇతరులకుగాని ప్రయాజనములేని పనిచేయుట ఎట్లు వ్యర్థమగుచున్నదో అటులనే వ్యర్థమగుచున్న ధనియే ఉత్తరము చెప్పవలయును.

\*\*\*\*\*

| ર્જુ <sub>ઘ</sub> | యామ్మాం పుష్పికాం వాచం ప్రవద న్యవివశ్చిక:।                     |    |
|-------------------|----------------------------------------------------------------|----|
|                   | మేదవాదర <b>తా:</b> పార్థ నాన్యద <u>స్త్</u> తి వాదిన: n        | 42 |
| ,,                | కామాత్మానస్స్వర్గవరా జన్మకర్మఫల్రపదామ్్                        |    |
|                   | ్కియావి శేషబహుఖాం భోగై శ్వర్యగతిం [షతి ॥                       | 43 |
| >>                | భోగై శ్వర్య ్రపసక్తానాం తయాఒవహృత చేతసామ్ ।                     |    |
|                   | వ్యవసాయాత్మికా ఖుద్ద్రస్సమాధాన విధీయతే 🛚                       | 44 |
| పద॥               | యాం - ఇమాం - పుష్పితాం - వాచం - బ్రవద న్రై - అవిపశ్చిత: క      |    |
|                   | వేదవాదరతా: - పార్థ - న (1) - అన్యత్ - అస్త్రి - ఇతి - వాదిన: ॥ |    |
| ,,                | కామాత్మాను - స్వర్గపరాး - జన్మకర్మఫల్(పదాం ।                   |    |
|                   | క్రియావిశేషబ్రహుళాం - భో గైశ్వర్యగతిం - ట్రపతి ॥               |    |
| **                | భోగైశ్వర్య స్థానార్ - తయా - అపహృతచేతసాం।                       |    |
|                   | వ్యవసాయాత్మికా - బుద్ధిః - నమాదౌ (2) - న - విధీయతే ॥           |    |

ុ နိုင်္တာသူ శేష బహుళాం కర్మ బై శేషము లధిక మైనట్టియు హె పార! ఓ ఆరునుడా! వేదమునందరి భలములుచెన్ను వేదవాదరణాః జన్మకర్వఫల్చపదాం జన్మము, కర్మము, కర్మ హలము వీటి నిచ్చునట్టియు 🔻 నట్టి వాక్యములలో (🙀 ద్యమలో) ప్రతిగరిగి ప్రామ్పకాం (ఫలములేని) వృష్పములుగల వృక్షములవలే స్పష్టముగనున్న న్వర్గాదిఛలములకు సాధనము నాన్యద స్థ్రీతివాదినః ఇటువంటి ఇమాల ಶಿನ ಕರ್ಳುಆಕಂತು ಪೆರುಗ యాం వాచం వీ మాటను డాక్షముగాని, ఈశ్వవ మ్రాజనన స్టా చెప్పచున్నారో మజీయు డు గాని, లేదని చెప్పనట్టి ఆ మాటచేత తయా అపహృత చేతసాం ఆపహరింపబడిన మనస్పుగల కామన్వరూపము గలిగినట్టియు కామాత్మానః వారుగను (ఆశ్ చేసిండిన మనస్సు **ক**°<u>ন</u>্ধ্যুধ্য ఖోగైశ్వర్యములలో ఆశగల గలిగినట్టియు) వారుగనుమన్నా రోజారలకు మ్దనక్తానాం స్వర్గమునే గొప్పవురుషార్థ వ్యవసాయాత్మి కా న్వర్గపరాః సాంఖ్యమునందుగాని, యోగ ముగ తలంచినట్టియు మునందుగాని నిశ్చయ ရာကိုး ఆవిపక్చితః అభివేకులు **న్వరూవమై**నబుద్ది ఖోగైశ్వర్యగతిం భోగైశ్వర్యముల నొందుటకు సమాధా మనస్సువందు కలుగనే కలుగ్రభ సాధనములైన న ఖధ్యతే

తాగ ఓ అర్జునా! చేదమునందు ఫలమును ఈ మెప్పడున్న వాక్యములైన అర్థవాదమునందు ప్రేశిగలవారును, స్వర్గాది ఫలముల నొందుటకు సాధనము లైన కర్మలకం కే చేరు మోక్షముగాని, ఈశ్వరుడుగాని లేదని చెబ్బాచున్న వారును, కామన్వ ఖావముగలవారును. (అనగా – పృతమ్మతకళ్లాడులలో నాశగలవారును) స్వర్గమే గొప్పపురుషార్థమని తలంబియున్నవారును అగు అవివేకులు ఖోగైశ్వర్యముల నొండుటకు సౌధనములైన అనేక కర్మభేదములను

జెక్పూనట్టియు, దానిచే జననము, కర్మము, కర్మఫలము, వీటినిచ్చునట్టియు ఫలములు లేని పుష్పములుగల వృక్షములవలె బ్రకాశించచున్నట్టియు ఏ ఈ మాటను జెక్పుచున్నారో, ఆ మాటచే మోనము జెందిన మనస్సుగలవారును, ఖోగైశ్వర్యములయందు ఆసక్తిగలవారును అగు వారి మనస్పున, సాంఖ్యము నండుగాని, యోగమునందుగాని, నిశ్భయన్వరూవమైన బుద్ది కలుగనేరదు.

- (1) నాన్యద స్ట్రీతివాదిన: అనుదానికి 'వేదములన్నియు భగవంతునిగూర్చియే చెప్పాచున్నవని యెరుంగని వారల'ని మధ్వాచార్యులున్ను, 'ఈశ్వరుడుగాని మోడ్లముగాని లేదని వాదించువారలు' ఆని రాఘవేందులున్ను అర్థముచేసియున్నారు.
- (2) సమాధౌ అనగా అంతఃకరణమున అని శంకర రామానుజులున్ను, యోగసమాధిలో అని శ్రీధరులున్ను, ఈశ్వరధ్యాన విషయమునందు అని మధ్యాచార్యులున్ను, భగవంతుని యందు అని రాఘవేంగ్రదులున్ను అర్థముచేసియున్నారు.

(స్వకీయము) యజ్ఞము మొదలగు కర్మలకు (శేష్ఠములైన ఫలములు స్వర్గాదులనియు, పు్ర్లక, మి.త్ర, కళ్లత, ధన, ధాన్య, వస్తు, వాహనాది ఫలములను గలుగుననియు, వేదములయందు ఫలములను జెప్పచున్న అర్థవాదములనువిని భోగైశ్వర్యాదులలో నా సక్తిగలిగి వాటిచే నీడువబడి యున్న మనస్సు గలవానికి ఆత్మస్వరూప జ్ఞానమునందు (ప్రవృత్తియే కలుగనేరదని ఈ శ్లోకముల భావము.

#### 00000000

్లో జె త్రైగుణ్యవిషయా వేదా నిప్రైగుణ్యో భవార్జున నిద్దవ్ద్వో నిత్యన త్ర్వస్థో నిర్యోగ క్షేమ ఆత్మవా౯ా జ కర⊪ త్రైగుణ్యవిషయా: (1) - వేదా: - నిప్రైగుణ్య: (2) - భవ - ఆర్జున !

పద⊪ త్ర్మగుణ్యవిషియా: (1) - ఎదా: - స్మెస్ట్రెగుణ్య: (2) - భవ - ఆర్జున్ । నిర్ద్వస్థ్య: (3) - నిత్యన త్ర్వస్థ: (4<sub>)</sub> - నిర్మోగక్షేమః (5) - ఆత్మవా౯ (6) ⊪

(నుఖదుఃఖములు, లాభనష్ణము ఓ అర్జునుడా ! నిర్ద్వస్థ్యక లు మొదలగు) ద్వన్ద్వములు ವೆದ್: " వేదములు (కర్మకాండము) గుణ్మతమముచే గలిగిన సం <u>లేనివాని</u>గను త్రైగుణ్యవిషయాః సారమును విషయముగ గలవి నిత్యనత్వస్థు నిత్యసత్వ స్థితిగలవానిగను నిర్యోగ క్షేమః ియోగ క్షేమములులేనివానిగను క్యం ఆత్మవాజా (చ) ఆమ్రామత్తునిగాను (ఆత్మక్షాన నిస్ట్రైగుణ్యః గుణ్మతమములులేనివానిగను, మునందు జాగ్రత్తగల అనగా ఆశరేనివానిగను వానిగను) భవ అగుదువుగాక

తా॥ ఓ అర్జునా! వేదములు (కర్మకాండము) సత్వాది మూడు గణము లచే గరిగిన సంసారము విషయముగ గలవి. (అనగా కామ్యకర్మలై ప్రైడినవి.) సీపు ఆశ లేని వానిగను, ద్వంద్వములులేనివానిగను, నిత్యనత్వస్థితి గలవానిగను, యోగష్టేమములు లేనివానిగను, అవ్రమత్తునిగను (ఆత్మక్షాము నందు జా[గత్తగలవానిగను) ఉండవలయును. (స్వధర్మమును సీపు అను ప్రించునప్పడు గైకొనదగిన ఉపదేశముది.)

- (1) త్రైగుణ్యవిషయా: స్వర్గాదులను తెలియబరచుచున్నవని రాఘవేంగ్రదులు ఆర్థము చేసి యున్నారు.
- (2) ని సైస్ట్రాగుణ్య: గుణ్మతయమును వదలినవానిగను, ఆనగా గుణ్మతయమువే కలుగునట్టి కార్యము లను విడిచినవాడని రాఘవేంద్రుని తాత్పర్యము.
- (శి) నిర్ద్వస్ద్వి: సుఖదుఃఖములకు కారణములైన శీతము ఉష్ణము, లాభము నష్టము, జయము అపజయము, హితము అహితము, ఇట్టుపరస్పర విరోధముగల రెండువస్తువులు ద్వంద్వములని చెప్పబడును.
- (4) నిత్యపత్వస్థ: అనుదానికి ఎల్లప్పడును శుద్ధ సత్వగుణమునే ఆశ్రయించిన వానిగను అని శంకరరామానుజులును, ఎల్లప్పడును ధైర్యముగల వానిగను అని శ్రీధరులున్ను, ఎల్లప్ప డున్ను హరిధ్యానమే గలవానిగను అని రాఘవేంద్రులును అర్థమును జేసీయున్నారు.
- (5) నిర్యోగక్షేమః యోగము అనగా సంపాదించనిదానిని సంపాదించుట, శ్రేమమనగా సంపాదించిన దానిని కాపాడుట, యోగక్షేమములను ముఖ్యముగగైకొనినవాడు ముక్తిని పొందుట అరుదు కావున యోగక్షేమములు లేనివాడవుగ నుండుమని జెబ్బబడెను.
- (6) ఆత్మవాన్ అనుదానికి ఆత్మజ్ఞానిగను అని రామానుజులున్ను, హరియే స్వామియను నమ్మకముగల వానీగను అనిరాఘవేంద్రులున్ను అర్థముచేసియున్నారు.

(రామానుజులు) గుణ్మతయముయొక్క అధికారులకు వారివారి కర్మలచే గలుగునట్టి ఫలములు దీనిలో జెప్పబడినవి.

(రాఘవేం(దులు) ఈ శ్లోకము మొదలు 6-వ అధ్యాయము ముగియువరకు నిష్కామ కర్మయోగముపదేశింపబడుచున్నది. అయితే కొన్ని శ్లోకములలో వేరుసంగతులు చెప్పబడి యున్నవే యనినచో అవిమధ్యగలిగిన బ్రహ్నల కుత్తరములుగ నుండును.

(స్వకీయము) మునుపటి శ్లోకములలో జెప్పబడిన కామస్వభావముగల అవ్యవసాయు లకు అనగా వేద్రప్రమాణములవలన కలుగునట్టి వివేకబుద్ధిలేనివారలకు జననమరణ రూపమైన సంసారమే ఫలమని ఈ శ్లోకమునందు జెప్పబడినది.

> శ్లో బయావానర్థ ఉదపానే నర్వకన్పంపుతోదకే! శావా≡ నర్వేషు వేదేషు బాహ్మణన్య విశానఈః

46

పద॥ యావా౯ - అర్థ: - ఉదపానే - సర్వత: - సంప్లతోదకే! తావాన్ - సర్వేమ - వేదేమ - బాహ్ముణస్య - విజానత: ॥

ఉదపానే ప్నానపానుల ై స్వల్ప కావానర్థం అంతట్మనయోజనముమ్మ ముగ సీరుగల కావి మొద నర్వతన్నంప్లతోద<sup>‡</sup> అంతట**్షనమాంచిన మహ**త్తేవ లగు వాటియండు కల్పవహాహమునండు యావానర్థం ఎంతట్మపయోజనము ఓలదో కవతిసుకా (ఇమిడి) యుండుకువతె నర్వేషు వేదేషు వేదములలో నంతటను కెప్ప వికానత క పరమార్థతత్త్వము నెరింగిన బడినకర్మలలో బ్రాహ్మణన్య బ్రహ్మనిస్టునకు (యావానర్థక) ఎంతటి ప్రయోజనము గలదో (భవతి) (బ్రహ్మానిస్టనందముననిమిడి) (శావానర్థక) అంతటి ప్రయోజనమున్ను

తాజ స్నానపానాదులకై న్వల్పమైన నీరుగల ఖాబి మొదలగు వాట్లలో ఎంత[వయోజనముగలదో, అంత[వయోజనమున్ను అంతట [వవహించి నము [దమువంటి మహతైన జల[వవాహమునందు ఇమిడి యున్నదివలె వేదములలో నంతట చెప్పబడిన నకలకర్మములచేతను ఎజ్జి[వయోజనముగలదో ఆట్టి [వయోజనమున్ను వరమార్థత త్ర్వము నెరుంగుచున్న [బహ్మనిమ్థునకు [బహ్మి నందమున నిమిడి యున్నది.

(శంకరభాష్యము) వేదములలో జెప్పబడిన సకలకర్మలయొక్క అసంఖ్యాకములైన ఫలములన్నియు కోరదగనివైనచో అకర్మలు ఈశ్వరార్పణముగ నిష్కామముతో ఎందులకు ననుష్టించబడవలయుననునది ఈ క్లోకముచేత చెప్పబడుచున్నది.

లోక మునందు బావి తటాక మువంటి యనేక ములైన స్వల్పజలముగల జలస్థానములలో స్నానపానములు మొదలగు ఎంతటి (పయోజనములుగలవో ఆ (పయోజనములున్నియు, అంతట (పవహించిన మహా(పవాహమునందును గలపు. ఆ (పయోజనములు దీనిలో నిమిడియున్న వని భావము. ఇటులనే వేదములలోనంతటమ్ల చెప్పబడిన కర్మలలోనెట్టి (పయోజనము (కర్మఫలము) కలదో ఆ (పయోజనమంతయు పరమార్ధత త్ర్వమును చూచి యెరింగిన విరక్తుడైన (బాహ్మణునికి కలుగుచున్న దై అంతట (పవహించుచున్న మహా(పవాహముతో సమానమైన జ్ఞానఫలములో (అనగా (బహ్మానందమున) కలుగుచున్నది. అనగా ఆ యానందమునందు ఇముడుచున్నది.

"యథా కృతాయవిజితాయాధరేయా! సంయంత్యేవమేనగ్నర్వం తదభి నమేతి యశ్కించ్రుడా! సాధు కుర్వంతి య స్త్రద్వేదయత్సవేద" అనగా జాదమున జయింపబడిన కృతు డను రాబడికి దానికంటె తక్కువైన (తేతామొదలగు వరువానములు వచ్చిచేరునటుల జనులుచేయు నట్టి సత్కర్మయంతయు వానిని (రైక్వుని) చేరుచున్నవి. అతడు ఎరింగినదానిని ఎరుంగునట్టి వాడెపరో అతడున్ను దానినేపొందుచున్నాడు. అను చాందోగ్యోపనిషత్తు 4 వ ్రపపాఠకము 1 వ ఖండము 4 వ మండ్రమైన (శుతిచేత దీనిని తెలిసికొనుడు. ఇదే విషయమును భగవంతుడు రాబోఖ 4 వ అధ్యాయము 33 వ శ్లోకమునందు "సర్వం కర్మాఖిలం పార్థ జ్ఞానే పరిసమాప్యతే" ఓ పార్థ ! ముక్తికి సాధనమైన జ్ఞానములో కర్మలన్నియు ముగియుచున్నవి. (లోబడి నిలుచుచున్నవి) అని చెప్పుటను చూడుడు. (బహ్మానందము నొందుటకు నిష్కామకర్మము పరంపరదైనేవ కారణము గావున కర్మము భావి, తటాకము, మొదలగు వాటితో సమానముగ మండినను జ్ఞాననిస్థుకు అధికార మొందుటకు పూర్వము కర్మమునందే యధికారముగలవాడు కర్మమును చేయవలయును.

(రామానుజ భాష్యము) పలుదిక్కులనుండియు వచ్చుచున్న యధిక జలముగల చెరువు మొదలగువాట్లలో దాహమునకు నీరు (తాగబోయినయతడు తనకెంతకావలయునో అంతే ఉప యోగించుటవలె వేదములెంత విప్తారములుగనున్నను వేదోక్ష కర్మానుష్ఠానముగల వేదార్థముల నెరింగినవాడు తనకు వేదమునుండి ఉపయోగించుకొనడగినదెంతయో అంతమాత్రమే ఉప యోగించుకొనునని తాత్పర్యము. రాఘవేంద్రులు, మొదట అన్వయముచేసి ్రవాయబడిన అర్థమునేచెప్పి మరల ్రకింద కనబరచిన విధముగ వేరొక అర్థము చేసియున్నారు - సర్వతస్సంపుతోదకే = ్రపళయజలము సందున్న, ఉదపానే - ఉత్ = ఉత్తముడును, అప = ఎపరిచేతను రక్షింపబడనివాడును, అనే  $\approx$  సకల్పపపంచములను నడుపుచున్న వాడునైన పరమాత్మయే (ప్రసన్నే సత్పి (పసన్ను డైనచో, సర్వేమ వేదేము యావానర్థి: = కామ్యకర్మలను చేయువానికి వేదములలో జెప్పబడియున్న ఫలమెంతగలదో, తావా $\approx$  = అంతటి ఫలమున్ను, విజానత్లు = కాస్తాచార్యోపదేశమువలన బ్రహ్మము నేరింగినవాడై బ్రహ్మణస్య = బ్రహ్మమును నేరుగచూచిన వానికి, (భవతి) కలుగును.

(స్వకీయమ్సు స్వల్ఫజలముగల బావి, గుంటలు మొదలగువాటి నా్యతయించువానికి కలుగు ప్రయోజనము మిక్కిలి స్వల్ఫమైనదిగనే యుండును. గొప్ప చెరువు, నది, మొదలగువాటి న్యాతయించిన వానికి బావీ గుంట మొదలగువాటివలన కలుగు ప్రయోజనమునకంటె అనేక రెట్లు అధికముగానుండును. ఎల్లనగా, బావీనీరు కొన్ని స్వల్ఫకార్యములకు ఉపయోగపడునేగాని, నంజ పంటకు ఉపయోగంచునా? అన్ని పనులకు నిరంతరముగ నుపయోగంపవీలగునా?నది, చెరువులయితే ఇట్టినకల కార్యములకును ఉపయోగపడును. ఆ యుపయోగమున బావీ యుపయోగముకూడా ఇమీడియేయున్నది. ఆ విధముగ బ్రహ్మజ్ఞానికి గొప్పదైనట్టియు, నిత్యసుఖమైనట్టియు మోక్షఫలము వేదములలో జెప్పబడియున్న స్వర్గాది ఫలములకంటె ఎంతయో మేలైనది కావున దానికంటె అల్పములైన కామ్మకర్మ ఫలములను బ్రహ్మజ్ఞాని యాప్మేకించడు. బ్రహ్మానందమైన మోక్షము అల్పమైన స్వర్గాది ఫలములను లోబరచుకొని యున్నదనియే భావము.

ఈ శ్లో కమునకు వేరొకవిధముగను అర్థముచేయుచున్నారు. అన్ని వేదములలోను అనేక ములైన కర్మలు చెప్పబడియుండగా స్వధర్మమని వానివానికి ఏర్పడియున్న స్వల్పకర్మలను మాత్రమనుపించుల చాలునని చెప్పల సరియేనా? అనగా, దాహమునుదీర్చుకొను నేషక్షగలవాడు ఒక గొప్ప సముద్రమువంటి స్థపాహమును పొందినచో దానిలోనున్న నీరంతయు అతనికి ఆవశ్యకము కానిదై అతని దాహమును పోగొట్టదగిన స్వల్పజలము మాత్రమే ఎట్లు (పయోజన పడుచున్నదో ఆ విధముగనే ఆత్మజ్ఞానము నొందగోరిన స్వాల్మణునికి అన్ని వేదములచే చెప్పబడిన కర్మలలో అతనికి (బహ్మజ్ఞానము నిచ్చునట్టి స్వకర్మానుమనకు తగిన కర్మలుమాత్రము చాలినవి. తదితరములైన వేదోక్తకర్మలచే కావలసినదేదియు లేదు. అవి అతనికి నిష్ప్రయోజనము లని భావము.

```
శ్లో॥ కర్మణ్యేవాధికారమ్హే మా ఫలేషు కదాచన।
             మా కర్మభలహేతుర్భూర్మాతే నంగోఒ<u>న్</u>వకర్మణి ။
                                                                         47
       పద్మ కర్మణి - ఏప - అధికార: - తే - మా - ఫలేమ - కదాచన!
            మా - కర్మఫలేబాతు: - భూ: - మా - తే - సంగ: - అస్తు - అకర్మణి
ಕ
             సేకు
                                     (అధికారః)
                                                   అధికారము
೯ರೡಷ್ಟ್ರವ
             కర్మజేముట యందేగథా '
                                      మా
                                                   లేదు
ఆధికారః
            అధికారమున్నది.
                                      కర్మభలహేశాణ కర్మభలమునకు ప్రాతముగ
ತವಾದನ
            ఒకప్పడున్ను
                                          మార్టూ
                                                                  నుండకుము
એ ઈંગ્લે
             ఫబముంలో
```

ಆಕರ್ಜಣಿ

కర్మముచేయకయుండుటలో సంగః

తా $\mathbf{u}$  (అర్జునా $\mathbf{l}$ ) నీకు కర్మచేయుటయందేగదా యధికారమున్నది? (ఐజే) ఒక ప్పుకున్ను (కర్మ) ఫలమునంద ధికారము వలదు (జననమరణము లకు హేతువైన) కర్మఫలమును రప్పించుకొనువానిగ నుండకుము. కర్మము చేయక యుండుటలో ఆశ యుంచకుము,

(శంకరులు) కర్మమునందే నీకధికారము, జ్ఞాననిష్ఠలో కాదు. అట్లు కర్మముచేయుచున్న నీకు దానిఫలమునందాస్క్తి ఎట్టిపరిస్థితిలోనువలదు. కర్మఫలమున ఆశయుంచి కర్మచేయుచున్న వాడు కర్మకు ఫలమైన జననమునకు కారణుడగును. కర్మఫలమును కోరనిచో దుఃఖస్వరూపమైన కర్మచే నేమి? యని తలంచి కర్మ చేయకయుండుటలో నాస్త్రక్తిగలిగి యుండగూడదు.

(రామానుజులు) కర్మను ఈశ్వరాధీనముగ నీవు చేయవలసినవాడవు. దానిఫలము నపే క్షించకయు, క\_ర్భత్వాభిమానములేకను కర్మనుజేసినచో దానిఫలము నొందక మోక్షఫలమొందెదవు. కర్మనువిడిచి పెట్ట నీకథికారములేదు. ఏలనగా ఈశ్వరాధీనముగ జేయవలసినవాడవని తాతృర్యము

(రాఘవేం(దులు) కర్మ చేయుటలో నీకు అధికారమని చెప్పినందున కర్మ ఫలమునొందుటకు గూడ నధికారముగలదని తలంపకుము. నీవుచేసిన కర్మకు ఫలమిచ్చుట నా యిచ్చగనున్నది. నీవు జ్ఞానివగునంత వరకు కర్మలను విడువకనే చేయవలయును, జ్ఞానికూడ ఫలాపేక్షలేక కర్మచేసినచో అట్లు చేసినకర్మ సత్కర్మయైనవో మోక్షమునందధికమైన ఆనందము గలుగును. కావున జ్ఞానికూడ జేయవలసినదిగనున్న కర్మను నీవుచేయక విడచిపెట్టుటకు యోగ్యుడవుకావు. ఐతే ఫలమును మాత్రము అేపెక్షించకుము. ఫలమును పొందుటకు నీవు స్వతం తుడవన్ తలంపకుము. ఈశ్వరుడు యజమానుడనియు, నీవు దాసుడవనియు తలంచి ఐక్యభావమును విడనాడి ఈశ్వరారాధన రూప ములైన కర్మలను చేయుమని తాత్పర్యము.

> हुीं॥ యోగన్లః కురుక్రాణి నంగం త్యక్షా ధనంజయ। సిద్ద్యసిద్ద్యో; సమో భూత్వా నమక్వం యోగ ఉచ్యతే။

పది! యోగస్ట్లు: (1) — కురు — కర్మాణి — సంగం (2) — త్యక్త్వా — ధనంజయి! సిద్ద్యసిద్ద్య్ (3) — సమః — భూత్వా — సమత్వ $\circ$  — యోగః — ఉచ్యతే  ${
m II}$ 

హీ థనంజయ ! త్వం యోగన్లః సంగంత్యక్షా సిద్ద్యసిద్ద్యోక ఫలమునొందినను, పొందక

ఓ ధనాశశేని అర్హనుడా! నీవుయోగమనందుం**డి** అభిమానమును విడచి

సమః భూత్వా సమత్యం ಯಾಗ ಇತ್ಯುವ್ಯ **ತೆ** 

**నముడు**గనున్నవాడవై కర్మాణి కురు కర్మలనుచేయుము నమక్వం నమముగనుండుటయే యోగమని చెప్పబడుచున్నది.

48

ప్రాయినను

తాగి ఓధనాశలేని అర్జునుడా! నీవు యోగమునందున్న వాడపై ఆసక్తిని విడిబి కర్మవలమైన జ్ఞానసిద్ధినొందినను పొందకపోయినను వాటిలో నముడుగ నున్నవాడమై (అనగా జ్ఞానసిద్ధినౌందితినని సంతోషముచేత గర్వించకయు, సీద్ధినిపొందలేదేయను దు:ఖముచేత మైకమొందకయు), కర్మలను చేయుము. సీద్ధి అసీద్ధి రెండిటిలోను నమముగనుండుట యోగమనీ చెప్పబడును.

- (1) యోగస్ట:-కర్మయోగము, అనగాజ్ఞానోపాయము (రాఘవేంద్రులు).
- (2) సంగం రాజ్యము, బంధువులు, పుత్రమిత్రకళ్ళతాదులు వీటియందభిమానమును విడిచి (రామానుజులు), ఫలాపేక్షను విడిచి (రాఘవేంద్రులు).
- (3) సిద్దిఆసిద్ధి యుద్దమున జయమువచ్చినను అపజయమువచ్చినను (రామానుజులు).

(శంకరభాష్యము) కర్మఫలమునందు ఆస్త్రక్తిచే ్ పేరేపింపబడి కర్మను చేయవలదనినచో అప్పడు దేనిని ఉద్దేశించి కర్మచేయవలయుననునది చెప్పబడుచున్నది. ఈశ్వరుని కొరకే కర్మలను, యోగమునందు స్థిరకపొందిచేయవలయును. దానిలోను ''ఈశ్వరుడు నాకు ట్రసన్నుడగునుగాక" యను ఆస్త్రికినిగాడ విడిచిపెట్టవలయును. ఘలమునందాస్త్ర లేనివాడు కర్మమును చేయుచున్న పూడు వానికి కలుగుచున్న చిత్తశుద్ధిచే జ్ఞానమును పొందుట సిద్ధియనంబడును. దానికి విరుద్ధమైన మనస్సుయొక్క అశుద్ధిచే గలుగునట్టిది అసిద్ధియగును. ఆ సిద్ధ్యసిద్ధులు రెంటిలోను సమముగ నుండుటయే యోగమనబడుచున్నది.

### \*\*\*\*

శ్లో॥ దూరేణ హ్యావరం కర్మ బుద్ధియోగాద్ధనంజయు। బుద్దౌ శరణమన్విచ్ఛ కృవణాణ ఫలహేతవణ॥

49

పద॥ దూరేణ – హి – అవరం - కర్మ – బుద్ధియోగాత్ – ధనంజయ! బుద్ధౌ (1) శరణం – అన్విచ్ఛ – కృపణా: (2) – ఫలహేతవ:॥

హి ధనంజయ ! ఓ ఆర్జునా ! (అక్క) అందువలన బుద్ధి యోగాల్ నమక్వబుద్ధికోగూడిన బుద్ధి బుద్ధౌ (అ) బుద్ధిలో యాగమగు కర్మకం పేరణం శరణమును కర్మ ఫలాపేక్ష. కోచేయబడు అన్విచ్చ వెదకుకొనుము కామ్యకర్మము దూరేణ అవరంహి మిక్కిలి సీచమైనదిగదా కృవణాః దీనులు (కక్కువైనవారు)

తాజ ఓ అర్జునా! సమక్వబుద్ధితో గూడిన బుద్ధియోగమగు కర్మకం కే ఫలేవృచేశ చేయబడు కామ్యకర్మము మిక్కిలి నింద్యముగదా? కావున (ఆ) బుద్ధిలో నీకు శరణమును వెదకుకొనుము. ఫలమును గోరువారలు దీనులగు దురు. (డుుఖము నొందెదరు).

- (1) బుద్దౌ = జ్ఞానముకొరకు, శరణం = కారణమైన కర్మయోగమును లేక రశ్వకుడైన ఈశ్వరుని, అన్విచ్ఛ = అ్రశయించెదవుగాక అని శ్రీధరులు, కామ్యకర్మము జననమరణములకు హేతువైనదనియు, నిష్కామకర్మము మోక్షమునకు హేతువగునను వివేకము నొందె దవుగాక అని రామానుజులు, బుద్దౌ = జ్ఞానమునకు కారణమైన నిష్కామకర్మయోగము నండు అవి రాఘవేంద్రులు ఆర్థము చేయుచున్నారు.
- (2) కృపణా: జననమరణ దుఃఖమునొందెదరు. (మధుసూదనసరస్వతి) ఫల హేతమః కృపణాঃ = ఈశ్వరైక్యజ్ఞానమును కోరువారలు అంధకారము నొందెదరు (రాఘవేంద్రులు)

(శంక రభామ్యము) సిద్ధ్యసిద్ధులలో సమత్వబుద్ధితోగూడి ఈశ్వరారాధన కొరకు చేయ బడునట్టి బుద్ధియోగమను నిష్కామ కర్మకంటె ఫలాపేక్షతో చేయబడు కామ్యకర్మము మిక్కిలి తక్కువైనది. ఎందుకనగా ఈ కామ్యకర్మ జననము మరణము మొదలగువాటికి కారణమగుటవలన. ఇట్టుండుటచేత యోగమును గురించిన బుద్ధియందుగాని, దాని పరిపాకముచే కలుగునట్టి సాంఖ్య బుద్ధియందుగాని భయములేకుండుటకు కారణమైన శరణాగతిని వెదకుకొనుము. పరమార్థజ్ఞానమునే శరణముగ నొందినవానిగ నుండుమని భావము. ఏలనగా ఫలాపేక్షచేత (పేరేపింపబడినవాలై తక్కువైనకర్మను జేయువారు కృపణులు. (దీనులు). దీనిని ''యోవా ఏతదక్షరం గార్గ్యవిదిత్వాఓ స్మాల్లో కాత్పైంతి సక్సపణ: ఆ'ఓగార్గీ! ఎప్పడీ నాశములేని వస్తువును ఎరుంగకయే ఈ లోకము నుండి వెడలిపోవుచున్నాడో ఆతడు కృపణుడు అనుబృహదా రణ్యకోపనిషత్తు 5-వ అధ్యాయము 8-వ బ్రాహ్మణము 10-వ శ్రతీవాక్యముచేత నెరుంగుడు.

~~~~~

శুলাঁ బుద్ధియుక్తో జహాతీహ ఉఖే సుకృతడుష్కృతే। కస్మాదోగ్గాయ యుజృన్వ యోగః కర్మను కౌశలమ్॥ 50

పద။ బుద్ధియు క్త: (1) జహాత్ - ఇహ (2) — ఉఖే — సుకృతదుష్కృతే (8)। తస్మాత్ — యోగాయ (4) — యుజ్యస్వ — యోగః — కర్మసు — కౌశలమ్ (5)॥

బద్ధియుక్తక నమక్వబుద్ధికోగూడినవాడు యోగాయ (నమక్వబుద్ధి) యోగమును ఇవా ఈ లోక మునందే యుజ్మన్వ కూడెద పుగాక ఉభేమకృతదుష్ప్కతే పుణ్యపాఠములరెంటిని యోగకి యోగము జహాతి నివర్తించణేసికొనుమన్నాడు కర్మను కర్మలలోనున్న తస్మాక్ అందువలన కౌళలు సామర్థ్యమే

తా॥ సమక్వబుద్ధిగలవాడు పుణ్య పావముల రెంటిని -ఈ లోకమునందే నివర్తించజేసికొనుచున్నాడు. కావున సమక్వబుద్ధియోగము కొరకు మ్రామత్నం చుము. యోగము, కర్మలలోనున్న సామర్థ్యమే.

- (1) బుద్ధియుక్త: భగవద్ జ్ఞానముతో గూడినవాడు (రాఘవేంద్రులు)
- (శి) ఇహ 🗕 ఈ జన్మమునందు (శ్రీధరులు)
- (శి) సుకృతం పుణ్యముగూడ పాపమువలె మరల జననమరణములను కలుగజేయునట్టిదిగాన జ్ఞానియైనవాడు పాపఫలమును ఎట్లు ఆపేష్టించడో అటులనే పుణ్యఫలమునుగూడ అాపేష్టించడు. పుణ్యఫలమును విడువరాదని చెప్పెదరు. అట్లు చెప్పెడివారలు అవివే కులు, (మధ్వాచార్యులు) పుణ్యకర్మ ఫలములలోని జననమును కలుగజేయునట్టి పుణ్య కర్మ ఫలములను విడచిపెట్టవలెను. మోడ్లమునందానంద వృద్ధిచేయునట్టి పుణ్యకర్మల ఫలములను విడవకూడదు. (రాఘవేంగ్రదులు)
- (4) యోగాయ జ్ఞానోపాయమైన నిష్కామకర్మయోగము కొరకు.
- (ర్) కౌళలమ్ సమత్వబుద్ధిచేత బంధ స్వభావముగల కర్మమండి నివర్ణించుచున్న సామర్థ్యము (శంకరులు)- కర్మలలో (శేష్టమైనది (రాఘవేంగ్రులు)

(శంకరభాష్యము) సమత్వబుద్ధితోగూడినవాడై స్వధర్మము ననుష్టించువాడు ఏఫలమును పొందుచున్నాడో అది ఈక్లోకములో చెప్పబడుచున్నది. ఈలోకమునందు కర్మలలో సమత్వవిషయ మైన బుద్ధితోగూడిన యతడు చిత్తశుద్ధిని, జ్ఞానమునుబడిసి దానిమూలముగ పుణ్యపాపములరెంటిని తన్నా (శయించనటుల నివర్తిచేసికొనుచున్నాడు. కావున సమత్వబుద్ధియోగమును చేరవలెను. యోగ మనగా కర్మలలోని సామధ్యముగదా! అనగా ఈశ్వరునియెడ మనస్సు నర్పించియుండులచేత స్వధర్మమనబడు కర్మలలో నున్నవానికి ఫలము సమకూరుటలోను సమకూరమిలోను గల సమత్వ బుద్ధియే. కర్మలు ప్రాణులను సంసారమునందు బంధించునట్టి స్వభావముగలవైనను సమత్వ బుద్ధితో చేయబడునప్పడు అట్లు బంధించునట్టి తమస్వభావమునుండి నివర్తించుచున్నవనునదేగదా సామధ్యము! కావున నీవు సమత్వబుద్ధిగలవానిగ నుండుమని భావము.

(శ్రీధరులు) ''కర్మలలోనున్న సామర్థ్యము'' అనగా కర్మలయొక్క న్వభావముబంధము నిచ్చుటయైనను ఆకర్మనే ఫలాపేక్షలేక ఈశ్వరార్భణబుద్ధితో చేసి, దానినే మోక్షమునకు సాధన ముగ జేసికొనుటయే.

(రామానుజులు) యోగః కర్మనుకౌళలం = కర్మచేయు విషయమున సమత్వబుడ్ధి <sub>(</sub>పయా సచే పొందదగినది యని తాత్పర్వము.

> శ్లో కర్మజం బుద్ధియుక్తా హి ఫలం త్యక్త్వా మనీషిణు: జన్మబంధవినిర్ముక్తా: వదం గచ్ఛన్యనామయమ్ జ

51

పద॥ కర్మజం – బుద్ధియుక్తా: – హి – ఫలం – త్యక్తాన్త – మనీషిణ: జన్మబంధవినిర్ముక్తా: – పదం – గచ్చన్తి – అనామయమ్ ॥

హి ఎందువలననగా ్డ్రజన్మబంధవినిర్ముక్తాం జననమను ఖంధమునుండి నమత్వబుద్ధి గలవారలు ಬುದ್ದಿಯುಕ್ಕಾ వూర్తిగా విడువబడి కర్మ చే గలుగుచున్న కర్మజం అనామయం దుఃఖములేని భలం **ఫలమును** పదం పదవిని (స్థావమును) 855.6 విడిచి (తొలగించి) గచ్చన్న పొందుచున్నారు. మనీషిణు(భూర్వా) జ్ఞానులై

తా॥ ఎందువల్లననగా సమత్వబుద్ధి గలవారలు కోర్మచే గలుగునట్టి ఫల మును విడనాడి జ్ఞానముగలవారలై జనన దుఃఖమునుండి పూర్తిగ విడువబడి దుఃఖము లేనివదవిని (మోక్షమును) పొందుచున్నారు.

(శంక రభాష్యము) కర్మచే కలుగునట్టి ఫలము ఏదనగా కర్మమునుండి గలుగుమంచివో చెడ్డవో ఆయిన శరీరములను పొందుట. సమత్యబుద్ధిగల సాధువులు ఆఫలమును గోరక జ్ఞానులై జననమను బంధమునుండి ్రపాణముతో నుండునప్పుడే పూర్ణముగ విడువబడినవారలై ఎట్టి సంకట ములులేని మోక్షమనబడు విష్ణువుయొక్క పరమపదమును చేరెదరు.

లేక ముందురాబోపు (పకారముగను చెప్పవచ్చును - అంతట (పవహించు (గొప్ప) జల ప్రవాహమును బోలిన కర్మమోగముచేత పచ్చునట్టి చిత్తకుద్ధిషలన కలుగు పరషస్తువును చూచి యెరుంగుటయనెడు బుద్ధి, ''బుద్ధియోగమునకంటే'' అనువదిమొదలు ఇంతవరకు నెత్తియాపబడినది.

(ఆది)పుణ్యపాపములను నివర్తించుకొనుటమొదలగువాటికి నేరుగా కారణమైనదని (శుతిచెప్పటవలన.

(స్వకీయము) స్వర్గాదులకు నాశముక అదనియు, మోక్షమునకు నాశములేదు, దానినొంది నచో దుఃఖములేదనియు గుర్తించి చూపుటకొరకు ''అనామయం" ఆమ పదము (పయోగింపబడి యున్నది.

పద్రి యదా -- తే -- మోహకలిలం - బుద్ధి: - వ్యతితరీష్యతి। తదా - గన్హాసి - నిర్వేదం - (శోతవ్యస్య - (శుతన్య - చा

| యదా                           | ఎప్పుడు                           | ్రకొతవ్వస్య            | వినవలసిన వేదాంతార్గ్రము                            |
|-------------------------------|-----------------------------------|------------------------|----------------------------------------------------|
| ළී සාධු්ෳ                     | సి బుద్ది                         |                        | నందును                                             |
| మోహక లిలం                     | మోహాన్వరూపమైన అవివేక<br>మను కలకను | త్రుతన్య చ<br>నిర్వేదం | వినిన వేదాం <b>కార్డ్రమునందు</b> ను<br>వెరాగ్యమును |
| ವ್ಯಕಿಕ ರಿಷ್ಯಕಿ<br>ಕ <i>ದಾ</i> | తరించునో లేక దాటునో<br>అప్పుడు    | หฐาล                   | పాందగలవు.                                          |

తాంఖ ఎప్పడు నీజుద్ధి మోహన్వరూపమైన అవివేశమను దోషమును దాటునో, అప్పడు ఇదివరకు వినినవేదాంతార్థమునందును ఇక వినవోవునట్టి వేదాంతార్థమునందును విర\_క్రిని పొందగలవు.

(శంకరభాష్యము) యోగముననుష్టించుటచేత కలుగునట్టి చిత్తశుద్ధి వలన గలుగుబుద్ధిని బడయుట యెప్పడని ఈక్లోకముచే చెప్పబడుచున్నది. ఆత్మానాత్మలను వెవ్వేరుగ నెరింగెడు జ్ఞానమును కలతబెట్టి మనస్సును విషయములలో స్రవేశింపజేయుచున్న మోహస్వరూపమైన ఆవి వేకమను కలతను నీబుద్ధి ఎప్పడు దాటగలదో, అనగా పరిశుద్ధస్వభావము నొందగలదో అప్పడు నీవు వినవలసినదాని యందును వినినదానియందును ఆసక్తిలేనితనమును పొందగలవు. అప్పడు నీకు వినవలసినదియు వినినదియు నిప్ప్రయోజనమని తోచును.

(రామానుజులు) ఎప్పడు నీబుద్ధియజ్ఞానమును దాటగలదో అప్పడు నేనిదివరకు దేనిని విడువజెప్పితినో ఇక దేనినిజెప్పబోవు చున్నానో వాటిలో వైరాగ్యము నొందగలవు.

(రాఘవేం(దులు) ఎప్పడు నీబుద్ధి విపరీతజ్ఞానమగు దోషమును దాటి నిలబడగలదో అప్పడు ఇంతవరకు పెద్దలనుండి వినినదానికిని, వినబోవుదానికిని ఫలమొందగలవు. నిష్కామకర్మ యోగమువలన కలుగునట్టియు మోక్ష హేతువైనట్టియు జ్ఞానము నొందగలవని తాత్పర్యము.

(స్వకీయము) ఇదివరకుచేసియున్న వేదాంతవిచారమునందును, ఇక చేయవలసిన వేదాంత (శవణమునందును నీకిప్పుడు వీర క్షిక లుగగూడదు. ఏలనగా నీపు అజ్ఞానస్థితిలో నుండుటవలన వేదాంతార్థముల నెరింగి తదనుసారముగ నడుపవలసివ వానిగ నున్నావు. కర్మమును. దావినిచేయ వలసిన వివరమును చెప్పనట్టి వేదవాక్యములలో వీర క్షినొందుట బ్రహ్మజ్ఞానికి తగినదైనను నీపట్లు ఏర క్షి చెందదగినవాడవు కావు. నీకు జ్ఞానాధికారమింకను రాలేదని తాత్పర్యము. శ్లో । ស្រីមិស ដែមិនការ្គ ថី యదా స్థాన్యతి నిశ్చలా। సమాధావచలా మద్ది న్రాదా యోగమవాప్ప్యన్ ॥

53

పద॥ (శుతివి (పతిపన్నా - తే - యదా - స్థాస్యతి - నిశ్చలా। సమాధా - అచలా - బుద్దిః - తదా - యోగం - అవాప్స్యస్॥

| ಕ್ಷಳಿ ಬ್ರಿಪಕಿವನ್ನಾ | <b>ఇనేకములెన ఆర్గముల</b> ను | , ఆచలా     | స్థిరముగ                 |
|--------------------|-----------------------------|------------|--------------------------|
|                    | వినుటచే కలక చెందియున్న      | స్టాన్యతి  | నిలబడునో                 |
| ಕ                  | సియొక్క                     | é ar       | అప్పడు                   |
| <b>ಬು</b> ದ್ದಿಕ    | బుద్ది, లేక అంతఃకరణము       | యోగం       | వివేక బుద్ధియగు సమాధియోగ |
| యబా                | ఎహ్మడు                      |            | మును                     |
| నిశ్చలా            | కలత కెందనిదై లేక చలించనిదై  | ఆవాప్ప్యసి | పాందగలవు.                |
| న <b>మా</b> ధౌ     | ఆశ్వయందు                    | ,          |                          |

ాంజు అనేక శాస్త్రాంధ్ర్ములను వినుటవలన వలువిధములుగ కలతచెంది యున్న నీటుద్ధి, లేక అంశఃకరణము ఆశ్మయందు సంశయ విషరీతములేనిదై యొప్పడు స్థిరముగ నిలబడునో అప్పడునీవు సమాధియోగము నొందగలవు.

(శంకరభాష్యము) మోహస్వరూపమైన కలత నివర్తించుటవలన ఆత్మ, వివేక బుద్ధిని బడసి కర్మయోగఫలముగ కలుగునట్టి పరమార్థయోగమును (జ్ఞానయోగమును) బడయుట యెప్ప డనునది దీనిలో జెప్పబడుచున్నది.

అనేక ఫలములను, వాటిని బడయుటకైన యనేక సాధనములను ఆరెంటియొక్క సంబం ధములను [పఠాశపరచి. [పవృత్తినివృత్తులను తెలియబరచునట్టి శాస్త్రములను వినుటచే పలువిధము లుగ మైక మొంది క లతచెందియున్న నీ యంతఃక రణము, చిత్తమును తనలోనుంచుకొన్నట్టి ఆత్మ యందుసంశయ విపరీతములేనిదై ఎప్పడు స్థిరముగ నిలబడునో అప్పడు నీవుయోగమును అనగా వివేకబుద్దియగు సమాధిని పొందగలవు.

(రామానుజులు) [శుతి = మనమింతవరకు జెప్పుచువచ్చిన శాస్త్రాక్డమును నీవువినినందున వి = విశేషముగ, [పఠిపన్నా = ఆశ్మను [పపంచమునకంటె విలక్షణుతనియు, నిత్యుతనియు, నీరతిశయుతనియు, సూత్త్ముతనియు [గహించియున్న, తే = నీయొక్క. బుద్ధి: = బుద్ధి, యదా = ఎప్పుడు, సమాధా = కర్మానుష్టానముచేత శుద్ధినొందియున్న మనస్సునందు, నిశ్చలా = చలింపక, అచలా = ఒకేవిధముగ, స్థాన్యతి = నిలబతగలదో, తదా = అప్పుడు, యోగం = జ్ఞానయోగ మగు ఆశ్మదర్శనమును, అవాప్ప్యని = పొందగలవు.

## అర్జున ఉవాచ:---

हूँ। స్థిత్మవజ్ఞన్య కా ఖాషా సమాధిస్థన్య కేశవ। స్థితధీ: కిం మ్మాషేత కిమాసీత మ్మేత కిమ్ ॥

54

పదు స్టిత్రపజ్ఞన్య - కా - భాషా - సమాధిప్లన్య - కేళవ ! స్టితధీః - కిం - స్రభాషేత - కిం - ఆనీత - ప్రవేత - కిం

| అర్జున ఉంచాద<br>హే కేశవ! | అర్జునుడు చెప్పినది<br>ఓ కేశవా ! | ఖాషా కా<br>సిరదీ: | లక్షణము జెప్పట యెట్లు?<br>స్థిరమైన జ్ఞానముగలవాడు |
|--------------------------|----------------------------------|-------------------|--------------------------------------------------|
| సమా <b>ధి</b> స్టన్య     | న మాధియందున్న                    | కిం బ్రహిషేత      | ఎటుమాటలాడును?                                    |
| స్థిత్మపజ్ఞన్య           | స్థిరమైన జ్ఞానము గలవాని          | <b>හී</b> ප්රේ    | ఎట్టుండును?                                      |
| •                        | ಯುಕ್ಕ                            | కిం ద్రవేజేత      | ఎటు నడచును?                                      |

తా॥ అర్జునుడు జెప్పినది — ఓ కేశవా! నమాధియందున్న స్థిరజ్ఞాన మును పొందినవానిని జెప్పటయెట్లు? అనగా - వానిలక్షణమెట్టిది? స్థిరజ్ఞానము గలవాడెట్లు మాట్లాడును? ఎట్లుండును? ఎట్లనడచును?

(శంకరభాష్యము) స్టర్న్ యడుగుటకు సమయము లభించుటను జూచి అర్జునుడు ఆత్మ జ్ఞాన మొందినవాని లక్షణమును తెలిసికొనవలెనను కోరికతో ఈ క్లోకమున కనబరచిన విధమున స్టర్నించు చున్నాడు.

"నేను బ్రహ్మముగానున్నాను." అనుజ్ఞానము నిలకడపొంది సమాధియందు నిలబడు నట్టి వానిని చెప్పటయెటుల? అనగా ఇతరులచే నితడు ఎట్లుచెప్పబడుచున్నాడు? ఇతని లక్షణమేమి?

(రామానుజులు) స్థిరమైనజ్ఞానముగలవాని వాచికము (నోటిచేమాట్లాడుట మొదలగునవి) ఎట్లుండును? మానసికము (మనోవృత్తి) ఎట్లుండును? కాయికము (దేహముచే చేయబడు వ్యాపా రము) ఎట్టిదైయుండును.

(స్వకీయము) దీనియందు నాలుగుప్రశ్నలు ఇమిడియున్నవిగ చెప్పవచ్చును. లేక లక్షణ మను దానిని సాధారణమైన బ్రహ్నయనియు, మిగత మూడున్ను దానికి వివరణమనియు జెప్ప వచ్చును. నాలుగు బ్రహ్నలుగ భాష్యకారులున్ను, వాఖ్యతలున్ను అభిస్రాయపడియున్నారు.

~~~~~

## **త్రీ భగవానువాచ:**—

န္ဂ်ာ။ |ုၓಱహాಕ ထံတာ ဗာသာာၔာ လက္သ≘ ဆဲတွဲသာလ်ံ ကမာၔာ၊ မာမွာဂ်ီးရွဘာမန္ဂလာ **ဆန္**း လွှဲမ |ုၽန္<u>က လွ</u>ည်းသိတ္ခါ ။

పద ${\mathbb C}$  (పజహాతి – యదా – కామాక్  ${\mathbb C}$ ) – సర్ఫాక్ – పార్థ – మనోగతాక్ ! ఆత్మని  ${\mathbb C}$ 2) – ఏప – ఆత్మనా  ${\mathbb C}$ 3) – తుష్టః – స్థిత్(పజ్ఞః – తదా – ఉచ్యతే  ${\mathbb C}$ 3)

త్రీకగవానువాద త్రీ కృష్ణభరమాత్మ జెప్పినది అక్మనా తనచేతనే
 హే పార్థ! ఓ అర్జునా! ఈష్ట్క నంతుష్టిగలవానిగ
 యదా ఎప్పడు (భవశి) అగునో
 మనోగరాకా మనన్సులోనున్న కదా అప్పడు
 నర్వాన్ కామాకా నకలములైన కోరికలను స్టార్టిండిక్కి (ఇశి) స్ట్రీరమైన జ్ఞానముగలవాడని
 ప్రజామాతి పూర్తిగవిడుచుచున్నాడో, ఉద్యతే చెప్పవిడుచున్నాడు
 ఆక్మన్యేవ ఆశ్వయందే

తాగా త్రీ కృష్ణపరమాత్మ అర్జునునిగూర్చి జెప్పినది— ఓపార్థ ! ఎప్పుడు మనస్పునందున్న కోరికలన్నిటిని పూర్తిగావిడిచి ఆత్మయందే తానుగనే నంతుష్టిగల వాడుగనగునో అప్పుడు స్థిరమైన జ్ఞానియని బెప్పబడును.

- (1) కామా౯ కామము(కోధము, మొదలగువాటిని (రాఘవేం(దులు)
- (2) ఆక్మని ప్రత్యగాత్మ స్వరూపమునందే యని భాష్యకారులు ముప్పురున్ను అర్థముజేసి యున్నారు. తనస్వరూపానందమునందే (శ్రీధరులు)
- (8) ఆత్మనా—మనస్సులో (రామానుజులు) పరమాత్మయొక్క (పసాదమునందు (రాఘవేం(దులు)

(శంకరభాష్యము) ఎవ్వడు మొదటినుండియు కర్మలను విడనాడి జ్ఞానయోగనిష్ఠ యందే (పవ ర్తించుచున్నాడో, మరియు నెవ్వడు కర్మలను విడువక కర్మయోగమునందు (పవ ర్తించు చున్నాడో వారిద్దరికిని జ్ఞానము స్ట్రీరపడినవానియొక్క లక్షణములున్ను, వానిస్థితిని పొందుటకైన సాధనములున్ను, ఇదిమొదలు ఈ అధ్యాయము ముగియువరకు ఉపదేశింపబడుచున్నవి. ఏలనగా ముక్తినిబడసినవాని లక్షణములెప్పియో అవియే వేదాంత్సగంథములలో నంతట సాధనములుగ నుపదేశింపబడుచున్నవి. ఇతరులకు ఏవియత్నసాధ్యమైన సాధనములో అవియే సిద్ధపురుములకు స్వాభావిక లక్షణములగుచున్నవి.

ఎప్పుడాకడు తనమనస్సునందు (పవేశించియున్న అన్ని కోరిక లను పూర్ణముగ వీడగొట్టునో, లోనున్న ఆత్మస్పరూపమునందే స్వయముగనే తృప్తుడై వెలుపటి లాభములను గోరనివాడై పర మార్థ దర్శనమువలన నైన అమృతరసము లభించినందున తదితర వస్తువులు వలదను తలంపుగల వాడై యుండునో, అప్పడు అతడు ఆత్మానాత్మల విమర్శచేగలిగిన జ్ఞానముస్థిరముగ కలిగినవాడై విద్వాంసుధనబడుచున్నాడు. అన్ని కోరిక లను తొలగించినమాత్రమున సంతోషమును గలుగజేయ నెద్దియు లేసందువలనను దేహముతోగూడి నిలబడుటకు కారణమైన కర్మయొక్క శేషము ఇంక ను ఉండుట వలనను జ్ఞానముస్థిరమొందిన వానినడక పిచ్చివాని నడకవలె నుండునను హేతువుచే "స్వయముగ ఆత్మయందే సంతోపించియున్న వాడై" అన్నిపసాదించియున్నాడు. సంతతి వస్తువు, లోకము అనువాటిలో నాస క్రిని విడిచి అన్ని టినిత్యజించినవాడై, ఆత్మయందే సంతోపించుచున్న వాడై ఆత్మతో నాటలాడువాడు జ్ఞానస్థిరతగలవాడని కడపటి భావము.

# శ్లో ။ దుఃఖేష్వనుద్విగ్నమనాః నుఖేషు విగతన్పృచాః వీతరాగళయ[కోధః స్థికధీర్మునిరుచ్యతే ః

56

కురి! దుణేసు — అనుద్విగ్నమనా: — సుఖేషు - విగతస్పృహ: ! వీతరాగభయక్రోడు — స్ట్రీతధీ: — ముని: (1) - ఉచ్యతే!!

మ**ుఖమువచ్చి**నను పీశరాగభయ్యకోధః కోరిక, భయము, కోబము, దుఃఖేమ ఆనుద్విగ్న మనాః **శవించనిమనన్పుగలవాడును** ఇచిలేని వాడును నులమువచ్చినన<u>ు</u> నుఖేమ మునిః మానిలేక వన్యాస్థియినవాడును స్టేరమైన క్షానిగ **విగ**తస్పృహః ఆస కిలేనివాడును సిళధీః ఉచ్చకే చెప్పబడుదున్నాడు.

తాంగి ముఖమువచ్చినను శమీంచచి మనస్పుగలవాడుగను, ముఖముతచ్చి నను దానియంచాన\_క్రి లేనివాడుగను, కోరిక, భయము, కోవము ఇచి లేవివాడు గను ఉన్నమునియైనవాడు స్థిరమైనక్షానిగ చెప్పబడుచున్నాడు.

## (1) ముని: - ఆశ్మధ్యానముగలవాడు (రామానుజులు)

(శంక రభాష్యము) ఆధ్యాత్మికము మొదలగు దుఃఖములు వచ్చినప్పడు మనఃస్థిరత చలించి ఆధైర్యమొందకుము. అటులనే సుఖములు వచ్చినప్పడు, కట్టెలు మొదలగువాటి నుండు నప్పడు ఆగ్ని మరింతగా వృద్ధిపొందుటవలె, కోరిక లు సుఖములతో మరింతగా వృద్ధిపొందకుండుట, భయకోపములు విడనాడుట, యివి గలవాడెవ్వడో అతడు ముని, నన్యానీ ఆనజడుచున్నాడు.

(శ్రీధరులు) ఈ క్లోకముచేతను దీనికి మునుపటిశ్లోకముచేతను మొదటి[పశ్నమైదైన స్థిర జ్ఞానియొక్క లక్షణము జెప్పబడినది.

(రామానుజులు) మునుపటి శ్లోకమునందెవ్వనిగూర్చి జెప్పబడినదో అతడు మొదటి శ్రేణి లోనివాడు, ప్రపంచవానన సర్వదాలేనివాడు. దీనియందు చెప్పబడినవాడన్ననో 2-వ శ్రేణిలోని వాడు, ప్రపంచవాసననంతను త్యజింపక ఇంకను కొంతయాస్త్రిగలవాడు.

#### .....

# శ్లో ఇయన్పర్వ్ తానళిస్నేహ నైత్రత్పావ్య శుఖాశుభమ్ 1 నాభినందరిన ద్వేష్టి తన్య చ్రజ్ఞా మరిష్టితా ఇ

పద⊪ యః - సర్వ(త (1) - అనభిేన్నహః - తత్ - తత్ - (పాష్య - శుభాశుభమ్⊪

న - అభినందరి - న - ద్వేష్టి - తస్య - (పజ్ఞా - (పతిష్ఠితా ॥

ಯಃ ఎవ్వడు నాభినందతి నద్వేష్ట్రి ద్వేషించడో నకలమునందును నర్వ**త క**న్య అభిమానము లేనివాడో అనభిస్నేహః **ವಾ**ನಿಯುಕ್ಕ జ్ఞానము చ్రజ్ఞా క క్రత్ శుభాశుభమ్ ఆయాఇష్టానిష్టములను ్రపత్తేష్టికా నిలకడపొందినట్టిది. పొందినను ్రపాప్య

తా॥ ఎవ్వడు నకలమునందు నఖిమానము లేనివాడై, ఆయా యిష్టా నిష్టముల నొందినపుడు సంతోషముగాని ద్వేషముగాని పొందకయుండునో వాని జ్ఞానము స్థిరమైనదని చెప్పబడును.

(1) సర్వుత - పుత్రమిత్రాదులందు (శ్రీధరులు), ఇష్టములైన వస్తువులందు (రామానుజులు).

(శంకరభాష్యము) మునియనునకడు శరీరజీవనము మొదలగు వాటియందుగూడ నాస క్తి లేనివాడై మంచిచెడ్డలను పొందినపుడు సంతోషించుటగాని ద్వేషముపొందుటగానిచేయడు. ఇట్లు సంతోష వ్యసనములు లేనివారికి వివేకమువలన కలిగిన జ్ఞానము నిలకడచెంది స్థిరమగు చున్నది.

(శ్రీథరులు) దీనిలో జెప్పబడినవాడు ఉదాసీనః = తటస్థముగనున్నవాడు. ఎట్లనగా దుఃఖముగలిగినచో దుఃఖింపక దీనితో నాకేమిసంబంధమనియు, సుఖముగలిగినచో సంతోషపడక ఈ ప్రపంచసుఖము సుఖమగునా? ఇది నాకు సంతోషమును కలుగజేయనేరదనియు చెప్పను. ఇది 54 వ శ్లోకమునందలి 2 వ ప్రశ్న యైన "ఎట్లు మాట్లాడును" అనుదానికి ఉత్తరముగ చెప్పబడినదై యున్న ది.

(రామానుజులు) ధీనిలో చెప్పబడినవాడు 3 వ క క్ష్మలో చేరినవాడు. ప్రపంచవిషయము లందు మన్యపవృత్తిగలవాడుగను, అయితే అట్టి ప్రవృత్తిచే గలుగునట్టి సుఖ దుఃఖాదులతో తాను సంబంధములేనివాడనని ఉదాసీనుడుగనున్న వాడు.

```
క్లో జయదా సంహరతే బాయం కూర్మో ఒక్టానీవ సర్వశం :
ఇం[దియాణిం[దియార్థేభ్య నైన్య [పక్షా [వరిష్ఠీకా జ
```

పది యదా - సంహరతే - చ - అయం - కూర్మ: - అంగాని - ఇవ - సర్వశ: ! ఇంద్రియాణి - ఇంద్రియార్థేభ్య: - తస్య - మ్రజ్ఞా - మ్రతిష్ఠితా

అయం ఇకడు (స్థిరమైనక్షానముగల ఇంద్రియాణి ఇంద్రియములను యోగి) యదా ఎప్పుడు

కూర్మঃ కాబేలు , సంహరతే ఈడ్పుకానుచున్నాడో అంగానీన అవయవములను (లోచలకులాగు (శదా) అప్పుడు కొనుట) వల్లె కథం ఆర్థమైన్

కొనుట) వలె క న్య ఆత నియోక 1 నర్వక నకలములైన బ్రహ్హ హ్హానము ఇంద్రియార్థేక్యక విషయములనుండి భకిష్ఠికా స్థారక నొందినది.

తాగ నిలకడబెందిన జ్ఞానముగల యోగియైనవాడు ఈ బేలు (భయము వలన తన) అవయవములను లోనికిడ్బుకొనుటవలె సకల విషయముల మండియు ఇంద్రియములను ఎప్పడు ఈడ్బుకొనుచున్నా డో అప్పుడతని జ్ఞానము తిలకడ బెందినదని బెప్పబడును.

(శ్రీధరులు) **కా**బేలు తన యవయవములను కష్టములేకనే ఈడ్చుకొనుటవలె ఇతడున్ను విషయములలో (పవర్తించియున్న ఇంద్రియములను కష్టములేకనే స్వాధీనము జేసికొనునను దానిని గుర్తించిచూపుట**ై** తాబేలు ఉదాహరణముగ జెప్పబడినది.

(రామానుజులు) ఈతడు ఇండ్రియములను విషయములనుండి ఈడ్చుటయు, మరల విడుచుటయు గలవాడై ఇండ్రియములను తన స్వాధీనముగ నుంచుకొన మ్రామత్నము చేయువాడు-కావున నాలుగవ కక్ష్యలో జేరినవాడు.

•

ళ్లో॥ విషయా వినివర్తనే బ్రాహారస్య డేహిన:। — రనవర్ణం రసాంఒకృన్య మరం దృష్ట్వా నివర్తే ॥ 59 పదు విషయా: (1) - వినివర్తనే - నిరాహారస్య (2) - దేహిన: (3)। రనపర్ణం - రస: - (4) - అంపి - ఆంస్య - పరం (5) - దృష్ట్వా - నివర్తం ॥

**నిరాహా**రస్వ ఆహారములేకున్న అన్య ఇశ్చకి దేహిన ದೆహಿಕಿ రసోడపి (విషయ) ఇచ్చయును **ర** సవరం ఇచ్చనుదప్ప **ప**రం వరమా**త్మ**ను విషయాః బిషయానుభవములు దృష్ట్వా వినివర నే నివృత్తి చెందును నివర కే నివృత్తియగుచున్నది

తాగా ఆహారము లేనటువంటి దేహముతోగూడి నిలబడు ఆత్మకును అమాగా మనుమ్యనకును ఇంద్రియములు విషయములనుండి నివృత్తి పొండు మన్నవి. ఐనను విషయములలోనున్న ఆన\_క్రిమా తమ నివర్తించుటలేదు. ఇతనియొక్క ఆయా సక్తిగాడ బ్రహ్మమునుజాబి యొరింగిన ఫిదవ శాలగి పోవుచున్నది.

- (1) విషయా: అనగా విషయములచే తెలియబరచబడిన ఇంద్రియములు.
- (2) నిరాహారస్య అనుపదమునకు అర్థము "భోజనములేని" అనునది. అయితే భాష్యకారు ల.స్ను వ్యాఖ్యాతలున్ను ''ఇంగ్రదియముల ఆహారమైన విషయానుభవములేని'' అను నదిగ తాత్పర్యము జేసియున్నారు.
- (3) దేహిన:–దేహముగలవాడని సరియైన అర్థము. దేహముగలవాడెప్పడనగా 'జీవుడని' ద్వైకుల యొక్కయు, విశిష్టాద్వైకులయొక్కయు అర్థము. అద్వైకులకు అవిద్యతో సంబంధపడి యుండువరకు జీవుడని వ్యవహారమేగాని వాస్త్రవమున జీవుడువేరు, పరమాత్మ వేరని లేదని యర్థము. ఆత్మఅనునది జీవాత్మ పరమాత్మ యిరుపురికి సరిపడుపదము. సందర్భ మునకు తగినట్లు అర్థము జేయవలెను.
- (4) రసః రసమనుపదము, రాగము అనగా ఆసక్తి అను అర్థమున ్రపయోగింపబడియున్నది.
- (5) పరం తన్నే పరమాత్మగ (శంకరులు) విషయములకంటె అన్యముగను, సుఖస్వరూపము గనుఉన్న ఆత్మప్వరూపముగ, (రామానుజులు)

(శంక రభాష్యము) విషయములను (గహించని వ్యాధి(గస్తునకున్ను ఇంద్రియములు సంకోచమొందు చున్న వి. ఐనను విషయములమీదగల యాస క్తి తగ్గటలేదు. అది సంకోచించువిధము ఎటులని ఈ క్లోక మున జెప్పబడుచున్న ది. ఇచ్చట ''విషయములు'' అనుపదముచే జెప్పబడుచన్న ఉ చిప్పబడుచన్న జంద్రియములు. విషయములను తొలగించి, కరోరతపస్సు చేయునట్టి మూఢమనుష్యునకును ఇంద్రియములు తమ కమ విషయములనుండి తొలగుచున్న వైనను విషయములలో నున్న రసము తప్ప మిగతది తొలగుచున్న ది. అనగా ఆస క్రిమాత్రము నివ ర్తించుటలేదు. రసమను పదము ''ఆన క్రి'' అను అర్థమున ప్రయాగింపబడుచున్నది. ''స్వరోసన ప్రవృత్తికి రసిక = రసజ్ఞకి'' స్వరసముగ ప్రవేశించినవాడు. రసికుడు, రసజ్ఞడు అనుదానినిబట్టి చూడుడు. పరమార్థ తత్త్వమైన బ్రహ్మమనుచూచి యెరింగి "నేనేయది'' యనియున్న ఈయతికి సుఖము నందలి రుచియనెడు ఆట్టి యాస క్రియు తొలగుచున్నది. విషయముల జ్ఞానము వేరుతోనష్టమగుచున్న దని భావము, తత్వజ్ఞానమనే జ్ఞానమును స్థిరముగ నుండునటుల జేసికొనవలయునని తాతృర్యము.

(స్వకీయము) ఇంద్రియములు బయటనున్న విషయములైన వస్తువులనే ఎల్లప్పడు చూచు చుండుటవలన ఇంద్రియములకు విషయములు ఆకారములుగనున్నవి. కావున మొదట ఇంద్రియ ములను అణగగొట్టవలెను. ఇంద్రియములను అణగగొట్టినను ఇచ్ఛాన్వరూపమైన మనస్సుఅణుగదు. పరమాత్మ దర్శనమువలన ఆ మనస్సునందలి ఇచ్ఛగూడ యణిగిపోవుననునది యొక్ అర్థము. మరియొక అర్థమేమన ఆహారములేకున్న వానికి ఆకలిచే కష్టపడునప్పడు దేహబలము (కుంగి కన్ను నోరు మొదలగు ఇంద్రియములు అలసటపొంది ఇంద్రియములు విషయములలో (పవ ర్తింపక విషయములనువిడిచి ఇంద్రియములు వేరుకాగలవైనను మనస్సునందలి యాశయగు ఇచ్చపోవుట లేదు. ఇట్లు ఇంద్రియములు ఆణగుటవలన మనస్సునందలి ఆశనివృత్తియగుటగాని, పరమాత్మ దర్శనమునకు యోగ్యమైనదనుటగానిలేదు. జ్ఞానియనగా ఇంద్రియములను స్వేచ్ఛగ అణగగొట్టి మనస్సును పరమాత్మ యందుంచుటవలన పరమాత్మ దర్శనమునకు యోగ్యమైనదనుటగానిలేదు. అథమునుగూడ శ్రీధరులాదరించుచున్నారు.

\*\*\*\*\*\*\*\*

శ్లో။ యతతో హ్యాపీ కౌంతేయ పురుషన్య వివశ్చిత: ఇంట్రియాణి ప్రమాథిని హారంతి ప్రనభం మన: ။

60

పద్మ యతత: - హి - ఆపి - కౌంతేయ - పురుషన్య - విపక్చిత: ఇంట్రదియాణి - ప్రమాథీని - హర న్హి - ప్రసభం - మన: #

మనోఒపి ఓ కుంకివుతుడా! హే కొంతేయ మనన్నునుగూడ హి ఎందుకనగా కలక వెట్టుదున్న **వ**మాథిని ಯಕಕ್ಕ (మోక్ష ముపొంద) బ్రాయత్న ಇಂಬಿಯಾಣಿ ఇంద్రియములు ము జేయుచున్న భవనళం బలాత్కారముగ **ವಿವೆ**ಕಿದುನ ವಿವರ್ಷಿಕ : హారని ఈడ్చుకొని పోవుచున్నవి.

వరుషన్య పురుషనియొక్క

తా కి కుంతీవు తుడా! ప్రిలనగా మోడ మొందుట్ వ్రామత్నందు మన్న వివేకియైన పురుషుని మనస్పునుగూడ కలక వెట్టుచున్న ఇంద్రియములు (ఆమనస్సును) ఐలవంకముగ నీడు క్రిక్ పోవుచున్నవి.

(శంకరభాష్యము) తత్వజ్ఞానము (మంచితెలివి) అనుబుద్దిని స్థిరపరచ కోరినవాడు మొదట ఇంద్రియములను తనస్వాధీనమునందుండునటుల జేయవలెను. ఏలనగా ఇంద్రియములను అణుగ గొట్టకయుండుటవలన గలుగునట్టి చెడుపు ఇట్టిదని దీనిలో జెప్పుబడుచున్నది. అన్ని టిని కలతబెట్టు స్వభావముగల ఇంద్రియములు విషయములలో మ్రావృత్తిగల పురుషుని కలతబెట్టి, మరియు విషయములయొక్క చెడుపులను అతడు చూచుచున్న పూడే శివేక బుద్ధితో శుద్ధముగ నిలబడిన ఆ బుద్ధిశాలియొక్క మనస్సును బలవంతముగ అవి ఈడ్బుకొని పోవుచున్నవి,

(రాఘవేం(దులు) ఇం(దియములను వైరాగ్యముచే నణుగ్(దొక్కినచో మనస్సుగూడ స్వాధీనమై బ్రహ్మదర్శనమునకు అనుకూలమగునేగాని (మునుపటి క్లోకమునజెప్పియున్నటుల) ఆహారము భుజింపక యుండుటచే ఇం(దియములు అణిగియున్నవానికి మనస్సు స్వాధీనమగుట గావి, పరమాత్మ దర్శనము గలుగుటగాని సాధ్యముగానేరదనునది కాత్పర్యము.

(స్వకీయము) వివేకుల మనస్సునుగూడ ఇం(దియములు బలాక్కారముగ నీడ్చుకొని పోవు ననుటవలన అవివేకుల మనస్సును ఈడ్చుకొనిపోవుట ఆశ్చర్యముగాదను అర్థము ధ్వనించుచున్నది.

#### TATATATATA

శ్లో∥ కాని నర్వాణి సంయమ్య యుక్త ఆసీత మత్పరఃః వశే హీ యస్యేంద్రియాణి తన్య [వజ్ఞా [వతిష్టితా # 61 వదిగి తాని - సర్వాణి - సంయమ్య - యుక్త: - ఆసీత (1) - మత్పర:! వశే - హి - యస్య - ఇండ్రియాణి - తన్య - (పట్టా - (పతిష్టికా # 30 ఆందువలన ಯುಕ మన్మానర్యము (నిలకథ) గల **೯**ಌನರ್**ಷ** హాటిని (ఇంట్రిచియములను) **వాడంగ** మ <u>ಎಲ್ಡಿ ಭರ</u> మశ్చర: ನನ್ನೆ ಆಕ್ ಯಾಬಿನರಾಡುಗನು నంయమ్మ ంజన (బ్యాప్కరాస<u>ి</u> ఉందవలేను.

| యన్య              | ఎవనియొక్క   | <u>(ක් හැබ්)</u> | ఉన్నవో              |
|-------------------|-------------|------------------|---------------------|
| వేశే              | స్వాధీనమున  | తన్యపజ్ఞా        | అక నిజ్ఞానము        |
| <b>න</b> ටුඩ්රාන් | ఇంబ్రియములు | ్రపతిషితా        | నిలకడ్ గలిగియున్నది |

తాంగి కావునంత(మునుపుజెప్పిన) ఇంద్రియములనన్ని టిని అణచుకొని మన: స్టార్యము గలవాడుగను నన్నే ఉశ్భృష్ణమని యా శ్రమించినవాడుగను నుండ వెలెను. ఎవ్వని స్వాధీనమున నింద్రియములు గలవో అతనిజ్జానము నిలకడ గలదని బెప్పబడును.

## (1) ఆసీత – జ్ఞానసమాధియందుండవలెను (రామానుజులు)

(శంక రభాష్యము) ఆ యింద్రియములన్నిటిని వశపరచుకొని అణకువగనున్న వాడైసక ల మునకును అంతర్యామినైన (లోనున్న), ఆత్మనైన, వాసుదేవుడనైన నాయెడ ఆసక్తిగలవాడై నిలువ బడవలెను. "నేను అతనికంటె వేరుకాను" అని గ్రహించియుండవలెనని అర్థము, ఇట్టున్నట్టి ఏయతికి తన ఇంద్రియములు అభ్యాసమువలన పశమునందున్నవో అతనిజ్ఞానము నిలకడచెందినది-

(శ్రీధరులు) అర్జునుని 3–వ బ్రహ్మమైన "కిమాసీత = ఎట్లుండును" అనుదానికి ఉత్త రము చెప్పబడినది.

(స్వకీయము) ఇంద్రియములను సులభముగ స్వాధీనమగునటుల జేసికొనవలె ననునది 58-ప క్లోకముచేతను, ఐనను ఆయింద్రియములు వివేకియొక్క మనస్సునుగూడ కలతబెట్టి ఈడ్ఫు కొనిపోవునట్టి శ\_క్తిగలవనునది 59-60-ప క్లోకములచేతను, అట్టి ఇంద్రియములను నణుగబెట్టుటకు మనఃస్థిరతయు, పరమాత్మయందు విశ్వాసమును కారణములుగనున్నవని ఈ క్లోకమునందును చెప్పబడి యున్నది.

శ్లో జా ధ్యాయతో విషయాజాపుంనః నంగ స్టేమావజాయతే ు నంగాతృంజాయతే కామః కామాల్క్ ధో ఒఖిజాయతే జ 62 క్రోధాదృవతి సమ్మాహనృమ్మాహాత్ స్పృతివిబ్రహమః ు స్పృతిబ్రంశాదృద్ధినాశో బుద్ధినాశాత్రుణశ్యతి జ 63

పద॥ ధ్యాయతః – విషయా $\mathbf{F}$  – పుంసః – సంగః – తేమ – ఉపజాయతే । సంగాథ్ – సంజాయతే – కామః – కామార్ (1) – క్రోధః – అభిజాయతే ॥ క్రోధార్ – భవతి – సమ్మాహః (2) - సమ్మాహార్ – స్మృతివిభమః (8) । స్మృతిభంశార్ – బుద్ధివాళః (4) – బుద్ధివాశార్ – ప్రణశ్యతి (5) ॥

| విషయా <del>జ</del><br>ధ్యాయశ : | విషయములను<br>చింతించుచున్న | నం <b>బా</b> యతే<br>కామాత్ | కలుగుచున్నది<br>కోరిక నుండి |
|--------------------------------|----------------------------|----------------------------|-----------------------------|
| వుంసః                          | వురు <b>మ</b> నికి         | (ಕ್                        | కోవము                       |
| <b>కే</b> షు                   | వా <b>ర</b> లో             | <b>ಅ</b> ಥಿಪ್ <b>ಯ</b> ತೆ  | కలు <b>గు</b> చున్నది       |
| సంగః                           | ఆన కి (్డిఫి               | (Eg ca &                   | <b>కోపమునుండి</b>           |
| ఉపకాయశే                        | కలుగుచున్నదీ               | సమ్మా హాః                  | మోహమున్ను (కార్యాకార్య      |
| సంగా <b>త్</b>                 | అన క్రినుండి               | 4.4.                       | బివేకళూన్యతయు)              |
| కామః                           | <b>€</b> *0¥               | భవత                        | కలుగుచున్నది.               |

కలుగుచున్నది. మోహమునుండి (భవ8) నమ్మోహా**త్** బుద్దినాళ మువలన జ్రాపకములేకపోవుట బుద్దివాశాత్ స్మృతివిక్రమణ కోలుగుచున్నది [ప్రజేశ్యతి అన్ని చెడినవాడగును (అనగా (భవతి) జ్ఞప్తిలేనిక నమునుండి న్మృత్మిభంశాత్ ఉపయోగములేని పురుషు డగును) బుద్దినాళము బుద్దినాశః

తా ॥ విషయములను చింతించుచున్న (లోకమునందలి వస్తువులయందు ఎల్లవృడుఆలోచనగల)పురుషునికి అవస్తువులలో ఆస క్రిగలుగుచున్నది.ఆస క్రిబే కోరికయు, కోరికచే కోపమున్ను కోపముచే మోహమున్ను (కార్యాకార్యమివే కము లేకపోవుటయు) మోహముచే జ్ఞ ప్రిలేనితనమును, జ్ఞ ప్రిలేనితనముచేత బుద్దివాళమున్ను గలిగి బుద్దినాళమువలన నబ్నియు జెడినవాడగును.

- (1) కామాత్ కోరినవస్తువు నొందుటలో విఘ్నముగలిగినచో దానివలన (శంకరులు, రాఘ వేం(దులు)
- (2) సమ్మాహ: పాపకార్యమునందు ఇచ్చ (రాఘవేం(దులు)
- (3) స్మృతివి[భమ:-శాస్త్రము, ఆచార్యోపదేశము వీటివలన తెలిసికొనిన అర్ధమును మరచి పోవుట.
- (4) బుద్ధినాశః కార్యాకార్య వివేకమునకు యోగ్యమైన అంతఃకరణముమలినమగుట (శంకరులు)
- (5) (పణశ్యతి పురుపార్థమునకు యోగ్యుడు కానివాడగును. (శంకరులు) సంసారమును పొందు చున్నాడు. (రామానుజులు) నరకమును పొందుచున్నాడు. (రాఘవేం(దులు)

(శంకరభాష్యము) ఇక చెడిపోవువాని అనర్థములన్నిటికిని కారణము, విషయములను చింతించుటయే యనునది చెప్పబడుచున్నది. శబ్దముమొదలగు విషయవిశేషములలో అనగా ఆవిషయములమీద తానుగ భావించుకొనిన అందముమొదలగు వాటిలో భావమునుంచుచున్న పురు మనికి ఆవిషయములమీద ్రపీతిగలుగుచున్నది. ఏదైనఒక కారణముచేత కోరికతీరనిచో దానివలన కోపము గలుగుచున్నది. కోపమునుండి మోహముగలుగుచున్నది. చేయదగనివాటిని చేయదగిన వాటిని గూర్చిన వివేకము లేకపోవుటయేమోహము. కోపముగలవాడు ఏదియు దెలియక మొందినవాడై గురువునుగూడ దూపించు చున్నాడు గదా! ఈ మైకమునుండి జ్ఞప్తితప్పల కలుగు చున్నది. అనగా శాస్త్రము, ఆచార్యుడు వీరియుపదేశమువలన బుద్ధిలో కలుగునట్టి అభ్యాసము వలన కలుగు ధర్మన్యాయముల జ్ఞాపకము తప్పిపోవుచున్నది. ఆజ్ఞాపకము కలుగుటకు కారణ మేర్పడియున్నను తాను వినియున్న సదుపదేశము జ్ఞాపకమునకు రాగలదిగనున్నను కోపమువచ్చి నప్పడు ఆతడు మైకముచే కప్పలడుటవలన అతనికి ఆ జ్ఞాపకముకలుగుటలేదు. ఆ జ్ఞాపకము తప్పటవలన జ్ఞానమునకు చెడుపువచ్చుచున్నది. అంతఃక రణ**మున**కు, కార్యా కార్యములను విభజించి ఎరుంగలేని తనము బుద్ధినాళమనబడును. బుద్ధినాళమువలన పూ ర్హిగనశించుచున్నాడు. ఎంత కాలము అతని అంతఃకరణము కార్యాకార్యములను విభజించి యెరుంగుశ క్రిగలదో అంతకాలమేగదా పురుముడనబడును. అట్లు విభజించి ఎరుంగుటకు యోగ్యత లేనిచో పురుముడు నళించిన వాడుగనే యగును. అనగా అతని యంతఃకరణముయొక్క బుద్ధినాశమువలన నశించి పోవుచున్నాడు. పురుషార్థమునకు తగనివాడగుచున్నాడిని భావము.

(స్వకీయము) ఈ క్లోక ములలోని అర్థమును ఇచ్చునట్టి బృహాన్మా రదీయపురాణము 31-వ అధ్యాయమునందున్న టిందక సబరచిన శ్లోకమును జాడును. కర్మణా దేహమాప్నోతి దేహీ కామేన పర్ధతే! కామాల్లో భాభిభూతశ్చ లో భా(త్కోధసరాయణ: ॥ 4 (కోధాచ్చ ధర్మనాశస్స్పాద్ధర్మనాశాన్మతి(భము: । (పణష్టబుద్ధర్మనుజు పున: పాపం కరోతి చ ॥ 5 శస్మాద్దేహ: పాపమూలు పాపకర్మరత స్త్రథా ॥

దేహికి (జీవునికి) కర్మమువలన దేహము గలుగుచున్నది. (జీవునికి) కామము (ఆశ) వృద్ధి పొందుచున్నది. (అనగా కామముచేత లోళ వ్యాపారములను జేయుచున్నాడు) కామముచేత లోళ ము గలుగుచున్నది. (లో రమువలన లోళ్లము (కోపము) కలుగుచున్నది. లో రమువలన ధర్మమునశించు చున్నది. ధర్మనాశమువలన బుద్ధి(భమగలుగు చున్నది. బుద్ధి(భమచెందిన మనుమ్యడు మరల పాపమును జేయుచున్నాడు. కావునదేహము పాపమునకు కారణముగనున్నది. దానిచేత పాపమున జేయుదుయశ్నించుచున్నాడు. (అనగా పూర్వకర్మ చేత దేహము గలుగుటయు, ఆ దేహముచేత పాపము జేయుటయుగానున్నది. దేహమేత్తినవాడు పాపముచేసినయెడల దానివలన మాటిమాటికి పాపస్వరూపమైన దేహము నొందునని తాక్పర్యము)

శ్లో ॥ రాగ ద్వేషవియు కైస్తు విషయ నిం[దియైశ్చర౯ । ఆత్మవ శ్రైక్విధేయాత్మా చ్రపాద మధిగచ్చతి ॥

**64** 

పద॥ రాగద్వేషవియు కై: - తు - విషయా౯ - ఇంద్రియై: - చర౯। ఆత్మవశై: - విధేయాత్మా - ప్రసాదం - అధిగచ్చతి॥

స్వారీనమైన మనస్సుగలవాడైకే విషయా విషయములను

ాగ ద్వేషములులేనట్టియు చర కా అనుఖ విందుడు

తర్మవక్తెణ కనకుస్వాధీనములుగనున్నట్టియు అధిగచ్చక పొందుచున్నాడు

ఇండ్రియై: ఇండ్రియములదేక అధిగచ్చక పొందుచున్నాడు

తా॥ స్వాధీనమైన మనస్సుగలవాడనగా రాగడ్వేషములులేక తనకు స్వాధీనముగనున్న ఇంట్రియములచేక అన్నపానాది విషయములను అనుఖ వించుచు మనస్సమాధానము నొందుచున్నాడు.

(శంకరభాష్యము) విషయములను ధ్యానముజేయుట అనర్థములన్ని టికిని కారణమని మునుభటి శ్లోకమున జెప్పబడినది. ఇక మోక్షమునకు మార్గమెద్దియో అది ఈ శ్లోకమునందు జెప్పబడుచున్నది. ఇంద్రియముల స్వభావమైన (పవృత్తియనునది రాగద్వేషములను ముందుంచుకొనిగదా యున్నది! ఇక సంసారమునుండి విడువబడ కోరువాడెవ్వడో అతడు రాగద్వేషములనుండి నివర్తించిన వాడై తనవశములైన చెవిమొదలగు ఇంద్రియములచేత ఆహారము మొదలగు నివర్తింపవీలుగాని విషయములను పొందుచున్న వాడై తనఇష్టానుసారముగ నడువదగిన అంతఃకరణమునుబడని ప్రసన్నత పొందుచున్నాడు. [పసన్నత యనునది కలత చెందకయుండుట, నిలకడబడసిన స్వభావము, శాంతము గలిగియుండుట.

(శ్రీధరులు) మునుపటి 2 క్లోక ములున్ను ఈ క్లోక మునకు సంబంధపడినవే. విషయములను విడువవలయునని మునుపు చెప్పబడియున్నను ఆవశ్యక మైనంతవరకు విషయములను అన.భవించుట చేత బాధక మొందడనునది దీనిలో చెప్పబడినది. అనగా అర్జునునియొక్క 4-వ బ్రహ్మ యైన "బ్రవేత కిం = ఎట్టునడచును లేక వ్యాపారమెట్లుండును" అనుదానికి ఉత్తరముగనున్నది.

(స్పకీయము) జ్ఞానియైనవాడు ఇంద్రియములను, మనస్పును విషయములలో ప్రవేశింపనీయక అడ్డగించవలయునని మునుపు చెప్పబడినదిగదా? అట్లుండినను ఎడతెగక బ్రహ్మధ్యానముజేయు నతడుగూడ దేహమును కాపాడనియెడల బ్రహ్మధ్యానమునకు విఘ్న ముగలుగును, కావున దేహ నంరశ్రడార్థమై ఆవశ్యముగ నెంతకావలయునో అంతవరకు అన్నాదులను సంపాదించుట్లైకై విషయ ములలో బ్రవ ర్తింపదగును. అట్లుబ్రవ ర్తించియుండుటవలన ఇందియములు, మనస్సు, వీటిని స్వాధీనవరచిన వానికి అన్నపానాదుల నిమిత్తము గలిగిన విషయానుభవము ధ్యానమునకు అడ్డము కానేరదని తాత్పర్యము.

శ్లో॥ మైనాడే నర్వడు:ఖానాం హానిరస్యావజాయతే। మనన్న చేతసోహ్యాళు బుద్ధి: వర్యవత్తిమైఖు

65

పద $\parallel$  స్రసాదే - సర్వదు:ఖానాం - హాని: - అస్య - ఉపజాయతే $\mid$  స్రసన్న చేఠన: (1) - హి - ఆశు - బుద్ధి: - పర్యవతిష్టతి (3)  $\parallel$ 

| మ్రపాడే (నరి)       | మనస్పమాధానమైన ఫిచప | ్రపనన్న చేతన: | నమాధానమొందిన మనస్పు   |
|---------------------|--------------------|---------------|-----------------------|
| అన్మ                | කර බර්             |               | గలవానికి              |
| <b>సర్వదు:ఖానాం</b> | సకలదుఃఖముల         | అత            | శ్చీమముగ              |
| హానిః               | నాశము              | ဃည်း          | සායි                  |
| ఉపకాయతే             | కలుగుచున్నది       | పర్యవతిషతి    | స్టిర్ణముగ్ నిలబడును, |
| హే                  | వీలనగా             |               | •                     |

తాఖ మనస్పమాధానము, నిర్మలత గలిగినవానికి దుఃఖములన్నియు నాశమొందును. వీలనగా సమాధానము చెందిన మనస్పుగలవాని ముద్ధి శ్రీఘ ముగ స్థిరకచెందును.

- (1) ప్రసన్న చేతన: శుద్ధాంత:కరణము గలవానికి (శంకరులు.) అత్మదర్శనమునకు వీరోధమైన దోషములు నివ ర్తించిన మనస్పుగలవానికి (రామానుజులు.)
- (2) పర్యవతిష్టతి బుద్ధియైనది అఖండబ్రహ్మ కారముగ నిలబడును. అనగా బ్రహ్మముతప్ప వేరే దియు కనబడదు. (శంకరులు,) బుద్ధిః = ఆత్మదర్శనము, పర్యవతిష్టతి = కలుగును (రామానుజులు, రాఘవేంద్రులు) 'పర్యవతిష్టతే'యని యొకపాఠము. ఇదియే సరియైన పాఠమని తోచుచున్నది. (శ్రీధరులు.)

(శంకరభాష్యము) (పసన్న తకలిగిన యెడల పిదప ఏమిగలుగుననునది చెప్పబడుచున్న డి. (పసన్న త క లుగునప్పడు ఈయతియొక్క ఆధ్యాత్మికము మొదలైనదుఃఖములన్ని టికివి వాళముగలుగు చున్న ది. మరియు శుద్ధమైన యంతఃకరణముగలవానికి దేనివలన బుద్ధి శ్రీస్తుముగ నిలకతపొందు చున్నవో అనగా ఆకాశమువలె నంతట నిలకడబడసి యున్నదో, ఆత్మస్వరూపముగానే `చలింపక స్థిరముగ నిలబడియున్నదో దానిచేత బుద్ధి[పసన్నత2ై బ్రమత్నము చేయవలయును.

ఇట్లుమనస్సు (పసన్నమై బుద్ధినిలకడ జెందినవానికి పురుపార్థము చేకూరుచున్నది. కావున సంసారములనుండి విడువబడ గోరునతడు రాగద్వేషములు లేని ఇంద్రియములచేత కాశ్ర విరుద్ధములుగానివై నివర్తింపవీలులేని ఆహారము మొదలగు విషయములను బ్రహకాంశముగనొంద పలెననునది ఈ సందర్భమున జెప్పబడిన అర్థము.

> శ్లో॥ నా స్త్రి ఋద్ధిరయు కైన్య నదాయు కైన్య ఖావనా। న బాఖావయకశా)ంతి రశాంశన్య కృశను)ఖమ్॥

~~~~

66

మనన్పు ఒకేనిలకడ చెందని అయుక్రస్య లేదు ఆఖావయతః ఆక్మధ్యానము లేనివానికి ವಾನಿಕೆ కాంతియు (నమాధానము) లేదు ఆత్మన్వరూపక్షానము శాంతిః న చ ಬುದ್ಧಿ៖ నమాధానములేనివానికి ව්ක් అశాంతన్న నాసి మనస్పునిలకడ చెందనివానికి సుఖం కుతః సుఖమేది? ఆయుక్రస్వ బావనాచ ఆత్మధ్యానమున్ను

తా॥ మనఃహైర్యము లేనివానికి ఆత్మన్వరూవ జ్ఞానముగాని, ఆత్మధ్యానము గాని కలుగనేరదు. ఆత్మధ్యానము లేనివానికి శాంతి (మనస్పమాధానము) లేదు. మనస్పమాధానము లేనివానికి సుఖమేది?

- (1) బుద్ధి: బ్రకృతిమండి విడువబడిన ఆత్మస్వరూపజ్ఞానము (రామానుజులు)
- (2) అయు క్రస్య మనస్సమాధానములేనివానికి (శంక రులు) మనస్సును నాయెడ్రనుంచక యే ఇంట్రి యస్వాధీనము జేయువానికి (రామానుజులు.)
- (3) భావనా ఆత్మజ్ఞానములోని ప్రదయత్నము, లేక తలంపు శంకరులు,) ఆత్మస్వరూపమును విమర్శించి యోరుంగుట (రామానుజులు)
- (4) శాంతః విషయాసక్తి లేకపోవుట (రామానుజులు)
- (5) కుతః సుఖమ్ ఇండ్రియన్మిగహ సుఖములేదు. ఆనగా ఇండ్రియములను విషయములలో (పవ ర్హించునటుల విడిచియున్న ంత్రవరకు సుఖమే యుండనేరదనునదే (శంకరులు) మోజ్రానందమేది? (రామానుజులు)

(శంకరభాష్యము) ఈ మనళ్ళుభ తను దీనిలో శ్రీభగవంతుడు ౖ పళంసించి ౖ (పొగడి) చెప్పుచున్నాడు, మనస్సు నిలకడచెందనివానికి ఆత్మప్పరూపమునుగూర్చియు జ్ఞానము గలుగదు. నిలకడచెందని వానికి ఆత్మవెరుంగుటలో మిక్కిలి ఆతురతకలుగదు. అటులనే ఆత్మవెరుంగుటలో మిక్కిలి ఆతురతలేనివానికి ఉపశమము గలుగుటలేదు. ఉపశమములేనివానికి సుఖమేది? ఇంట్రియ

ములు విషయానుభవాస క్రైనుండి నివర్తించుటయేగదా సుఖము. విషయములనుగూర్చిన ఆస క్రై దుఃఖమేగదా? విషయాస క్రిగలచోటన సుఖముయొక్క వాసనగూడ కలుగదని భావము. రాఘవేంద్రులు ఈ క్లోకమునకు జేసియున్న అర్థము:—

అయు క్రస్య = మనోని(గహములేనివానికి, భావనానాస్తి = ధ్యానములేదు. అభావయతః బుద్ధిః న = ధ్యానములేనివానికి అవరో క్రజ్ఞానములేదు. అబుద్దేః శాంతిః న = అపరో క్రజ్ఞానము లేని వానికి మోక్షములేదు. అశాంతస్యనుఖంకుతః = మోక్షమొందనివానికి సుఖమేది?

శ్లో॥ ఇం|దియాణాం హి చరకాం యన్మనోఽనువిధీయతే। కదన్య హరతి |వజ్ఞాం వాయుర్నావమివాంఖనీ॥

పద။ ఇండ్రియాణాం - హి - చరతాం - యత్ - మనః - అనువిధీయతే! తత్ - అస్య - హరతి - మ్మహ్హం - వాయుః - నావం - ఇవ - అంభసి॥

హి ఎందువల్లననగా క క్ ఆ మనస్సు చరశాం ఇం[ది – (విషయములలో) తిరుగుడున్న అస్యపడ్హాం ఇక ని వివేక మును యాణాం ఇం[దియములను అంక నినావం సీటిలో ఓడ ను యక్ మనః వీ మనస్సు వాయురివ గావివలె అనువిధీయకే అనునరించి పోవుడున్నదో హర శి

తా!! విషయములలో డ్రవ ర్తించుచున్న ఇండ్రియములను ఏమనన్పు అను నరించిపోవుచున్న దో. ఆమనస్సు పురుషుని వివేక మును, సమ్ముదములోని ఓడను గాలి యెట్లు ఈడ్ఫుకొనిపోవుచున్న దో అట్లు ఈడ్ఫుకొని పోవుచున్నది.

(శంక రభాష్యము) మన్మాసెర్యములేనివారికి ఏల జ్ఞానముగలుగుటలేదనునది దీ ని లో జెప్పబడుచున్న ది. ఏలనగా తమ తమ విషయములలో (పవ ర్తించుచున్న ఇంటియములను ఏమనస్సు బెంబడించుచున్న దో, అనగా ఇంటియవిషయములను విమర్శించుకొని పోవునట్టి మనస్సు అత్మా నాత్మల విమర్శవలన కలుగుచున్న ఈ యతియొక్క జ్ఞానమును నశింపజేయుచున్నది. ఎట్లు గాలి నీటిలో పోవుటకు మొదలు పెట్టిన నావికుల (ఓడవాండ్ల) మార్గమునుండి ఓడను నివర్తించి తప్ప మార్గమున పోవునట్లు చేయుచున్న దో అటులనే మనస్సు ఆత్మనుగూర్చిన జ్ఞానమును అపహరించి విషయములను చూచునటుల జేయుచున్న ది.

శ్రీధరులు మొదలైన కొందరు వ్యాఖ్యాతలు చేయునర్లము:--

చరతాం = విషయములలో (పవేశించుచున్న, ఇంద్రియాణాం = ఇంద్రియములమధ్య, (అనగా ఇంద్రియములలోపల,) యత్ = ఏఇంద్రియమును, మనt = t మనస్సు, అనువిధీయతే = అనుసరించిపోవుచున్నదో, తశ్ = అయొక్కటే ఇంద్రియము, అస్య = ఈ పురుమనియొక్క, ప్రజ్ఞాం = వివేశమును, అంభ సి = పముద్రమునందు, నావం = ఓడమ, వాయురివ = గాలివలె, హర8 హి = అపహరించుచున్నది.

(స్వకీయము) ఒక ఇంట్రియమే ఇంతటి యనర్థమునుగలుగజేయగలదైనబో ఇంట్రియము లన్నియు జేరినప్పడు కలుగగల అనర్థమునుగూర్చి చెప్పవలెవా? యనునది తాతృర్యము.

ైపెయర్థము ననుసరించి దీనిలోనున్న ఉపమానోపమేయములను కింద కనబరచినటుల బెప్పవచ్చును-సంసారమనే సముద్రమును దాటి తరింపనుద్దేశించి ..(పట్టయను ఓడను ఆధారముగ

గైకొని దృధబంధముజేసి శాస్త్ర్మాక్తమైన నేరు(తోవలో మనస్సను నావికుడు (ఓడ నడుపువాడు) ఆనావను నడుపునప్పుడు ఆ మనస్సమ నావికుడు ఇం్రదియములనెడి ౖప€కూలవాయువునకు వశమై దానిని వెంబడించినచో ఆయిం్రదియములనెడి బ్రవికికూల వాయువు బ్రజ్ఞయను ఓడను మార్గము తప్పించి ఈడ్చుకొనిపోయి అటునిటు తోసి నాశపరచుచున్నది. ఆయితే బ్రజ్జను మనస్సు ఈడ్చుకొనిపోవునదిగ శంకరులు చెప్పనటుల నుంచుకొనినవో ఇంద్రియముల నమసరించి పోవుచున్న మనస్సు (పతికూల వాయువుకున్ను, ఇంద్రదియములనుండి యీడ్చబడిన మనస్సు అనుకూలవాయువుకున్ను సమానము.

మధుసూదన సరస్వతి వ్యాఖ్యానానుసారముగ ఇం్కదియ విషయములలో పోవుచున్న చంచలమనస్సు సముద్రజలమునకున్ను, ఆత్మను పొందుచున్న దృథమనస్సు భూమికిని సమాసము. ఇం(దియములనెడి గాలి, ప్రజ్ఞయను ఓడను, భూమియందుండునప్పడు కదిలించజాలదు. చంచల మనస్సు అనే జలమున ఆఓడ దొరకుకాన్నచో దానిని ఈడ్చుకానిపోవుటకు సామర్థ్యము ఇం్రదియ మనెడి వాయువునకు కలుగుచున్నది.

ৰু 🖟 ఆ చెప్పాద్యన్య మహాఖాహో నిగృహీకాని సర్వశ:। ఇ၀ ျပဳထားအီ၀ ျပဳထား ဂွ်ံစႏွည္သံလႏွို မနည္က ျပဳခ်ိန္တဲ့ ေ။ 68 పది! తస్మాత్ – యస్య – మహాబాహో – నిగృహీతాని - సర్వశ: 1 အပုံြထားအီ - အပုံြထား၌ဆွံးး - မလွဴ - ုပ်န္တာ - ုပ်မီညီမာ ။

హే మహాబాహో ! ఓ భుజులముగల అర్జునుడా ! , ఇంద్రియా ర్థేళ్యణ విషయములనుండి శస్మాత్ అందువలన ్డ్రీనిగృహీకాని అణగ బెట్టబడురున్న అణగ బెట్టబడుచున్న హో **తస్మా**త్ యవ్య ఇంద్రియాణి ఎవ్వని ఇంద్రియములు కన్య్ ప్రజ్ఞా ఆశనిజ్ఞానము నర్వశ్వ వకలములైన బ్రహిక్షికా నిలకడ బెండియున్నది.

రా॥ ఓ అర్జునా! (ఇంబ్రదియములు ఈ విధముగ నీడ్చుకొనిపోవు శ 🐧 గలవిగనున్నవి.) కావున ఎవ్వని ఇంటియములు నకలములైన విషయముల నుండియు న్వోర్డించజేయబడుచున్నవో యశని జ్ఞానము నిలకడ చెందినదని చెప్పబడును.

(శంక రభాష్యము) ''యతతో హ్యపి'' అనుమునుపటి 60 వ శ్లోక మునందు 🛭 ఔష్పినవిషయ మునకు పలువిధములుగ ఆనుగుణ్యమును (పొంతనము) జెప్పి పిదప అదేవిషయమును భగవంతుడు నిరూపించి ముగించుచున్నాడు. ఏకారణముచేత ఇం(దియములు విషయములలో ప్రపత్తించుట వలన కలుగునట్టి చెరుపు బోధింపబడినదో ఆ కారణమువలన మనస్సు మొదలైన పలువీధముల చేతను (మనస్సు వాక్కు కాయములచేతను) ఏ యతియొక్క ఇం(దియములు శబ్దము మొదలైన విషయములనుండి నివర్గింపబడినవో వాని జ్ఞానము నిలకడ చెందినది,

శ్లో॥ యానిశానర్వభూరానాం తస్యాం జాగర్తి సంయమీ। యస్యాం జాగ్ర భూతాని సానిశా వశ్యత్ మునే: 1 69 పద॥ యా – నిశా – సర్వభూతావాణ – తస్యాం – జాగర్తి – సంయమీ। యస్యాం - အားကိုမို့ - တုဂ္ဂမာ ခ နှံ့ခဲာ - ခိုစ္စာ - ခ်ာရွှမ်း - ဿဒီး ။

| నర్వళూ <b>కానా</b> ం<br>యా | పాణులన్ని టికిని<br>ఏది (ఏ వరమార్థతత్వ్వము)                     | యస్యాం               | దేనిలో (వీ లోకదృశ్యరూప<br>మైన భేదబుద్ధిరూపమైన<br>అజ్వానమునందు) |
|----------------------------|-----------------------------------------------------------------|----------------------|----------------------------------------------------------------|
| ನಿಕ್                       | ర్వాతియగునో (ర్వాతివలె<br><b>నున్నదో</b> )                      | భూకాని వ్యాగతి       | ్రపాణులు మేలుకొనియున్నవో                                       |
| కస్యాం                     | దానిలో (ఆ వరమార్థ త త్ర్వ<br>ములో)                              | ನ್<br><b>ಪ</b> ಕ್ಕಕಃ | ఆది (ఆ యజ్ఞానావస్థ)<br>పరమార్థ త <u>త్</u> వమునుచూచు           |
| సంయమీ                      | <sub>ఇ</sub> ං[ඩරාකාංශව කි. | మునే: నిశా           | చున్నవాడైన<br>మునికి రాత్రి (రాత్రివంటిది)                     |
| ಪ್ ಗ ರಿ                    | మేలుకొనియున్నాడు                                                |                      | - ( ( )                                                        |

తా॥ ప్రీ పరమార్థ కత్త్వమైనది ప్రాణులన్ని టికిని రా త్రిపలెనున్నదో, అనగా రా త్రియందు వస్తువులు తెలియకుండుటపలె తెలియుటలేదో, ఆ పరమార్థ కత్త్వమునందు ఇంద్రియములను జయించిన యోగియైనవాడు అజ్ఞాన నిద్రను విడిచి మేలుకొనియున్నాడు. (అనగా ఆ పరమార్థకత్త్వము ఇకనికి తెలియు చున్నదని ఖావము) ప్రేభదరూపమైన లోకడృశ్యమంగు అజ్ఞానమునందు పాణులు మేలుకొనియున్నవో ఆయజ్ఞానావన్న పరమార్థకత్త్వమును చూచు చున్నట్టి మునికి రా తివంటిది.

(శంకరభాష్యము) లౌకికముగను, వైదికముగనుఉన్న ఈ వ్యవహారమేదిగలదో అది, అజ్ఞానముయొక్క క్రార్యమైనందున - వివేకబుద్ధిగలిగి జ్ఞానము నిలకడచెందినచానికి అజ్ఞానము నివ ర్షించినతోడనే నివర్హించుచున్నది. అజ్ఞానము జ్ఞానమునకు విరుద్ధమైనందునను దానియొదుట నిలబడనందువలనను నివర్ణించుచున్నది, అనువిషయమును సృష్టపరచుట ৄ భగవంతుడు ఈ క్లోక మును ప్రసాదించుచున్నాడు. జ్ఞానస్థార్యముగలవానికి అందునట్టి పరమార్థతత్త్వము ప్రపాణ లన్నిటికిని, శ్రపతివస్తువును వెవ్వేరుగ విభజించి యెరుంగ వీలులేనటుల జేయునట్టి తమస్సు స్వభావముగల రాత్రిగానున్నది అనగా ఎట్లు రాత్రియందు సంచరించు గ్రాడ్డగాబ మొదలగువాటికి రాత్రి పగలుగనేయుండునో తదితరములైన కాకి మొదలగు వాటికి అది రాత్రిగనెట్లు అగుచున్నదో, అటులనే పరవస్తువుయొక్క తత్త్వము రాత్రియందు తిరుగునవి వలెనున్న అజ్ఞానులైన బ్రాణు లన్ని టికిని రాత్రివలెనుండుటవలన రాత్రిగనేయున్నది. ఆది జ్ఞానము లేనివారిక**ందరు కావు**న, అని (గహింపుడు. ఆ పరమార్థత త్ర్వమునందు శాంతస్వభావుడై ఇంగ్రదియములను జయించిన జ్ఞాన యోగియైనవాడు అజ్ఞానన్నిదవిడిచి మేలుకొనియున్నాడు. తెలిసికొనబడునట్టియు తెలీసికొను చున్నదియువైన భేదలక్షణమగు ఏ అజ్ఞానరాత్రిలో నిగ్రదించుచునేయున్న ప్రాణులు మేలుకొని యున్నపని చెప్పబడుచున్నవో, ఏ అజ్ఞాన రాత్రిలో అవి నిగ్రదించినవివలె స్వప్నము జూచుచున్నవో అది అజ్ఞానాకారముగావున పరమార్థతత్ర్వమును చూచునట్టి మునికి అది రా(తి యనబడును. (జీవమ్మక్తునకు ఈ ద్రపంచ వ్యవహారము స్వప్నమువంటిదని భావము.) కావున ఈ భేద సమూహ మైన లోక దృశ్యమంతయు రాత్రివలె యజ్ఞానమేయని తలంచు నాత్మజ్ఞానికి కర్మలన్ని టిని విడుచుట యందే యధికారము. కర్మనుజేయుటయందు గాదు,

> శ్లో ఆపూర్యమాణమనల్నవరిష్టం సమ్ముదమావ: మూక బై యద్వక్

తద్వక్కామా యం | వవిశ నై నర్వే స శాంతిమాప్పోతి న కామకామీ॥

70

71

పద॥ ఆపూర్యమాణం – అచల్రపతిష్టం – సమ్ముదం – ఆప: – స్రవిశస్తి – యద్వత్ ! తద్వత్ – కామా: – యం – స్రవిశస్తి – సర్వే – స:- శాంతిం– ఆప్పో తి-న-కామకామీ#

జలముల్తచేశ పూర్ణముగ నిండి తద్వత్ నర్వేకామా: అమలనే కోరికలన్నియు ఆపూర్యమాణం රා ක්රීන් ව వీ మునిన్మిపవేశించుచున్నవో నట్టియు నః శాంతింఆప్పోకి అకడు మోక్షమును పొందు ఆచల్మపతిషం నిలకడమారని స్థికిని గలిగి చున్నాడు. విషయాస క్రిగలవాడుపొందు *న*మ్మదమును కామకామీ న నమ్ముదం టలేదు ఆపః (నదిమొదలగువాటి) జలములు యద్యత్ బ్రవహిళంతి ఎట్లుబ్రవస్తించుచున్న హో

తా॥ జలములచేత పూర్ణముగ నిండి స్థిరమైన స్థితిబడసిన నమ్ముదమును, నది మొదలగు జలము లెట్టుపొందునో (నదులు పోయిజేరుటవలన సమ్ముదము గట్టుమీరుటగాని, ఎట్టి వికారమొందుటగాని ఎట్లులేదో) అటులనే కోరికలన్నియు బ్రహ్మనిస్థుని పోయిచెందినను అతడు (దానివలన వికారమొందక) మోక్షమును పొందును. విషయేచ్ఛగలవాడు మోక్షమును పొందుటలేదు.

(శంక రభాష్యము) ఆస్త్రక్షిని విడిచిన స్థిత్రక్షుజ్ఞుడైన యతికే ముక్తికలుగును, కర్మను త్యజింపక కర్మనుకోరియున్న వానికికాదు, అనువిషయమును దృష్టాంతముచేత తెలియబరచుటకై శ్రీభ గవంతుడు మరల ప్రసాదించుచున్నాడు. జలములచేనన్ని ప్రక్కలనిండినదై, మారనిస్థీతిక లదై, వేరుబాటులేక ఒకేస్వభావముగ తనస్థానములో నిలబడియున్న సముద్రమును అన్ని దిక్కులనుండియు నదులు మొదలగువాని జలములెట్లు ప్రవేశించుచున్నవో, అనగా ఆ జలములు తాము ప్రవేశించుట వలన సముద్రమునందు ఎట్టి మార్పునుకలుగజేయ వీలులేక తామే అంతర్గతములగుచున్నవో, ఆవిధ ముగనే పలువిధములైన కోరికలన్నియు ఏ మునిని విషయములయందు వికారపరచక ప్రవేశించు చున్నవో, అనగా ఏ మునిని తమవశముగ చేయవీలులేక తామేఅతనియందు ఇముడుచున్నవో అతడు కాంతిని (ముక్తిని) బడయుచున్నాడు. విషయములను కోరున్వభావముగలవాడు మోక్ష మొందుటలేదని భావము.

(స్వకీయము) ఈ క్లోకము అవధూతోపనిషత్తునందు కనబడుచున్నది.

శ్లో # బిహాయ కామా౯ యస్పర్వా౯ పుమాంశ్చరతి నిస్పృహః! నిర్మమో నిరహంకార నృ శాంతి మధిగచ్చతి #

పద∥ ఫిహాయ - కామా౯ - యః - సర్వా౯ - పుమా౯ - చరతి (1) నిస్పృహః ≀ నిర్మమః (2) - నిరహంకారః - సః - శాంతిం - ఆధిగచృతి ∥

రుక వుమాజా పి (బ్రహ్మనిస్టుడైన)పురుషుడు నిరహంకార క (కానను) అహంకార ములేకరు న ర్వాన్కామాజా నమన్నవిషయీములను చరతి (అంత ట) నందరించుడున్నాడే విహాయ విడిబి నికాంతిమధిగచ్చతి ఆతడు మ్మామ్మమను పొండు నిన్పృహకి దేనియండును ఆన క్రిలేకరులు నిర్మమకి (తనడను) మమశలేకరులు

తా # ఏబ్బహ్మనిమ్మడైన పురుషుడు సమ నైవిషయములను విడిచి పెట్టి నకలమునందును ఆన\_క్తే, మమశ, అహంకారము ఇవిలేక సంచరించునో అశడు నకల దుఃఖములనుండి విడువఐడి మోష్మము నొందుచున్నాడు.

- (1) చర8 -[పారబ్దమువలన వచ్చినదానిని అనుభవించువాడు (శ్రీధరులు)
- (2) నిర్మమః దేహమే యాత్మయని తలంచనివాడు (రామానుజులు)

(శంకరభాష్యము) విరక్తుడైన ఏపురుమడు కర్మలను కొంచెమైనను శేషములేక పూర్తిగ తొలగించి తిరుగుచున్నాడో (అనగా జీవించియుండుటకు కావలసిన వ్యాపారములనుమాత్రముంచు కొనినవాడై తిరుగుచున్నాడో,) ఆసక్తిలేనివాడై (అనగా కేవలము శరీరము జీవించియుండుటయందు గూడ ఆసక్తిలేనివాడై,) మమకారము లేనివాడై (అనగా శరీరము జీవించియుండుటకు మాత్రము కావలసిన వస్తువునందుగూడ "ఇదినాది" అను ఆసక్తిలేనివాడై,) అహంకారములేనివాడై (అనగా విద్య గలిగియుండుట మొదలగువాటివలన కలుగునట్టి "నేను" అని తన్నుతానే నుతించుట లేని వాడై,) యుండునో అతడు అట్టున్నవాడై, జ్ఞానము నిలకడ చెందినవాడై, బహ్మమునెరింగినవాడై, సంసార దుఃఖమంతయు తొలగుటయైన నిర్వాణమను పేరుగల కాంతిని, మోక్షమును పొందు చున్నాడు. బహ్మముగనేయగుచున్నాడు.

(రాఘవేంద్రులు) ఏ బ్రహ్మనిస్ట్రగల పురుమడు నిషిద్దమైన కర్మయందాస క్రిలేకయు, మమఠలేకయు, అహంకారము లేకయు, సకల విషయములలో నాస క్రిలేకయు సంచరించునో ఆశడు కాంతినొందును.

ళ్లో॥ ఏషా బ్రాహ్మీ స్థితి: పార్థ నై నాం ప్రాహ్య విముహ్యతి। స్థిత్వాడస్యామంతకాలేడపి బ్రహ్మనిర్వాణమృచ్ఛతి॥

పద॥ ఏషా - బ్రాహ్మి (1) - స్థితిః - పార్థ - న - ఏనాం - ప్రాహ్య-విముహ్యతి। స్థిత్వా - అస్యాం - అంతకాలే - అపి - బ్రహ్మనిర్వాణం (2) ఋచ్చతి॥

హే పార్ట! ఓ కుంకివు[కుడా! | నబిముహ్యతి వంసార మోహమునుపొందుట [ឆាធារូត្និមិ బ్రహ్మజ్ఞాననివ్వయైనది లేదు ಇಂಕವರಕು ಪ್ರಾನದಿಗ విషా ಅನ್ನಾಂ ఈ బ్రహ్మబ్హాననిష్టలో అంత కాలేస్థిత్వాపి నున్నది మరణకాలమందుండినను వీనాంమ్రాహ్మ -ఈ (బ్రహ్మహ్హననిషను) పొంది బ్రహ్మనిర్వాణం బ్రహ్మములో లయమును పొందుచున్నాడు. ఋన్నతి

తా కి కుంతీపు[తుడా! బ్రహ్మజ్ఞాననిష్టయనునది ఇంతవరకు చెప్పినదై యున్నది. జనుడు ఈ బ్రహ్మజ్ఞాననిష్ఠనుపొంది (పిదవ) సంసారమోహమును పొందుటలేదు. ఈ బ్రహ్మజ్ఞాననిష్ఠలో మరణకాలమునందుండినను బ్రహ్మములో అయమునొందుచున్నాడు.

(1) (బాహ్మీఏషాస్టితి: - ఆత్మస్వరూప నిశ్చయముతోగూడిన కర్మయోగ స్త్రీతియైనది బ్రాహ్మీ (బహ్మముమ పొందించును (రామామజులు) (2) బ్రహ్మనిర్వాణం - ఆనందరూపమైన బ్రహ్మమును (రామానుజులు) బ్రాకృతశరీరములేని బ్రహ్మమును (రాఘవేం(దులు)

(శంకరభాష్యము) ఇంతవఅకు జెప్పినది బ్రహ్మమునుగూర్చిన స్థితి, బ్రహ్మస్వరూపము గనే యుండుటయనునది. ఓ పార్థ ! ఈ స్థితినిఖడసి ఎవ్వడున్ను మోహముముపొందడు. బ్రహ్మము నాశ్రాముంచిన ఈ స్థితిలో నొకడు కడపటి వయస్సునందుండినను బ్రహ్మానందమను మో<u>క్షమును</u> పొందుచున్నాడు. ఎవ్వడు బ్రహ్మచర్యమందుండియే సన్స్వాసమునుపొంది జన్మమంతయు బ్రహ్మమునందే నిలబడునో అతడు బ్రహ్మానందమును బడయుటను జెప్పవలెనా?

(స్వకీయము) జననముమొదలు మరణమువరకు బ్రహ్మ జ్ఞాననిష్ఠయందుండిననే మోక్షము క లుగునని రాఘవేందుని అభ్రిపాయము. మరణకాలమునందైనను బ్రహ్మనిష్ఠలోనుండినచో మోక్షము లభించుననునది ఇతరుల అభియాయము.

ఇతి త్రీమదృగవద్గీతానూపనిషత్పు బ్రహ్మవిద్యాయాం యోగళాస్త్రే త్రీ కృష్ణార్జన సంవాదే సాంఖ్యయోగోనామ ద్వితీయోఒధ్యాయః.

శ్రీమదృగపద్గీతలుగ, ఉపనిషత్తులుగ, బ్రహ్మవిద్యగ, యోగశాన్ర్రముగనున్న శ్రీకృష్ణార్జున సంవాదమున సాంఖ్యయోగమను రెండవ అధ్యాయము ముగి సెను. కృతీయాధ్యాయ ప్రారంభ:.

# మూడవ అధ్యాయము

(ಕ್ಷಶ್ವವಾಗ ಮು)

అర్జన ఉవాచ:—

శ్లో။ జ్యాయున్ చేత్కర్మణస్తే మతా ఋద్ధిర్జనార్ధన । తత్కిం కర్మణి ఘా<sup>®</sup>రే మాం నియోజయన్ కేశవ ॥

పద∥ జ్యాయన్ - చేత్ - కర్మణః - తే - మంతా - బుద్ధిః - జనార్దన (1) ! తత్ -ే కిం ... కర్మణి - ఘోరే - మాం - నియోజయన్ - ేశవ (2) ∥ 1

అర్జునఉవాచ అర్జునుడుచెప్పినది. వీ కారణమువలన హీజనార్ధన! ఓ జనార్ధనా! కర్మణః (నిష్కామ) కర్మకం కు **ಬ್**ರೆ భయంకరమైన (మాణిహిం ຮັຽງສະ ನೌತರಮನ) ಖದ್ದೀ కర్మణి కర్మలో క్యాయసీ క్రేషమనునది కేమకాబేక్ నీకు సమ్మత మైనబో నన్ను మాం నియోజయసి చ్రవర్షిందునటుల జ్ఞోసేసించు ఆప్పుడు చున్నావు. హేకేళవ! ఓ కేళవా!

తా " అర్జునుడు (శ్రీ కృష్ణపరమాక్మనుజూబి) చెప్పినది — ఓ జనార్ధనా! జ్ఞానము నిష్కామకర్మకం ఓ శ్రీష్మమైనదనునది నీ యుఖ్పాయమైనదో, అప్పుడు ఓ కేళవా! ఏ కారణమువలన బ్రాణిహింసాకరమైన జ్ఞూరకర్మయండు నన్ను బ్రవ క్రించునటుల బ్రేరేపించుచున్నావు.

- (1) జనార్ధన "జనం = జననం, తత్కారణం అజ్ఞానం చ స్వసాజాత్కారేణ అర్ధయతి హినస్టీతి జనార్ధనః." అనగా జననము, దానికి కారణమైన అజ్ఞానము, ఈ రెంటిని తన సాజాత్కా రముచేత నకింపజేయువాడని శంకరానందులు అర్థము చేసియున్నారు. అనగా అజ్ఞాన మును పోగొట్టుచున్న నీవేల నన్ను అజ్ఞానమైన కర్మయందు ్బేరేపించుచున్నావు? అని భావము.
- (2) కేశవ "కేశమ క్లేశనాకాయ" అని పురాణ్యపసిద్ధము. అందరి క్లేశములను పోగొట్టుచున్న నీవు నా క్లేశముమగృశాత నివృత్తిచేయుమని తాతృర్యము.

(శంకరభాష్యము) కాస్త్రానుసారముగ (పప్పత్తిబుద్ధి అనగా యోగబుద్ధి, నిప్పత్తిబుద్ధి అనగా సాంఖ్యబుద్ధి, ఆని రెండుమార్గములు గలవు. "(పజహాతి యదా కామాకా" (2-55) అనువది మొదలు "ఏపాబ్రాహ్మీస్టితి: పార్థ" (2-72) అను వంతవరకు సాంఖ్యమగు నిప్పత్తిబుద్ధిచేత అనగా కర్మనన్స్టానముచేత కృతార్థుడు కావచ్చునని రెండవ అభ్యాయమువందు జెప్పబడివడి. "కర్మశ్యే వాధికార్స్తే'', మాతేనంగో స్వకర్మణి'' (2-47) అనుదానిలో యోగబుద్ధిని ఆక్షయించి కర్మమునే (నీవు) చేయవలయునని (ప్రవృత్తిబుద్ధిని) భగవంకుడు అర్జునునకు జెప్పెను. ఐనను దానివలననే శ్రేయఃడ్రా స్త్రిని చెప్పలేదు. దానిని, దీనిని ఆలో చించి కలతచెందిన యర్జునుడు ''ఏది శ్రేయస్సును పొందుటకు నేరుగానున్న సాధనమో ఆ సాంఖ్యబుద్ధినిష్ఠను, శ్రేయస్సును గోరునట్టి భక్తునకు పాకు ఉపదేశించి, తిరిగి (పత్యక్షముగ పలువిధములైన ఆనర్థములతో గూడినదియు, పరంపరగాగాని శ్రేయఃడ్రాప్తిఫలము నిశ్చికముకానట్టిదియునైన కర్మమునందు నన్నెట్లు (పేరేపింపదగును?'' అని మనశ్చాంచల్యము పొందుట తగును. దానిని అనుసరించియే ''నీవు కర్మకంటె జ్ఞానము హితమైన దని చెప్పితివిగదా. ఓ కేశవా! ఏకారణమువలన తిరిగి హింసాలక్షణమైన (కూరకర్మయందు (పేరేపించుచున్నావు?" అని భగవంతుని దూపించునట్టి వానివలె ఆర్జునుడు అడుగుచున్నాడు.

కొందరు:— మోక్షమొందుటకు జ్ఞానము కర్మము (మిక్రము) రెండున్లు కావలసినవని చెప్పుడున్నారు. ఇదియే కృతార్థమనుచున్నారు. ఈ యభి్రపాయము పొరబాటైనది. (శుతిస్మృతు లలో సకలాక్రమములకును (సన్స్టానీ, వాన్రప్రఫుడు, బ్రహ్మచారి, గృహస్టుడు వీరలకు) కర్మ సన్యానము చెప్పబడియున్నది. అసన్స్టానీకి మాత్రమే కర్మము జేయవలసినదిగను జెప్పబడి యున్నది. మోక్షేష్సగల జ్ఞాననిష్ఠునకు కర్మము ఆవశ్యకముగాదనుదానికి అనేక బ్రమాణములు గలవు. కావున జ్ఞానము, కర్మము రెండున్ను ఒక్కడే చేయవలెనని చెప్పబడినదిగ తలంపగూడదు. ఒక్కొక్క యధికారికి ఒక్కొక్కటి చెప్పబడినదిగ (గహింపవలెను. రెండు నొకనికి జెప్పబడినవి కానందున మోక్షము పొందుటకు జ్ఞానము కారణమేగాని, జ్ఞానకర్మలు రెండున్ను కారణములు కావనువది తాతృర్యము. (అధ్యాయము 18-శ్లో 66 లో ఈ తాతృర్యము విస్తారముగ జెప్పబడి యున్నది.)

(రామానుజులు) ఇంద్రియముల నణుగబెట్టుకొని, చేయదగిన ఆత్మజ్ఞాననిస్థనుగూర్చి చెప్పితివి. ఇంద్రియములను విషయములలో ప్రవర్తింపజేసి చేయునట్టి నిష్కామ కర్మము జ్ఞాన మునకు కారణమనియు జెప్పితివి. జ్ఞాననిస్థకు విరుద్ధమైనదియు, ఇంద్రియములను విషయము లలో ప్రవర్తింపజేయునట్టిదియువైన కర్మను ఏల నన్ను చేయమని చెప్పుచున్నావని అర్జునుని తాతృర్యము.

(రాఘవేం(దులు) కర్మకంజె బుద్ధియోగమగు జ్ఞానము విశేషమైనదని (2-వ అధ్యా - 49-ప క్లో -) చెప్పబడియున్నది. స్వర్గాది(పాప్తిని) పొందించునట్టి కామ్మకర్మను చేయునట్లును (పై అధ్యా - 87-ప క్లో) చెప్పబడియున్నది. కడతేరవలయునని యడిగిననాకు కామ్మకర్మను జేయుమని జెప్పినది నన్ను సంసారమున తీసికొనివచ్చి విడుచుటగనున్నది. పై యధ్యాయము 83-ప క్లోకమున నిష్కామకర్మయోగమే నకల బంధములను నివర్తించి మోక్షమొందించుటకు హేతుపని చెప్పబడియున్నది. ఇట్లు పలువిధములుగ జెప్పటవలన కలతచెందియున్నాను. నిష్కామకర్మము మోక్ష హేతువా? అత్మజ్ఞాననిష్ట మోక్ష హేతువా? యని సందేహభడి అర్మను డడుగుచున్నాడు.

(స్వకీయము) మునుపు రెండవ అధ్యాయమునందు భగవంతుడు మొదట అత్మజ్ఞాన మును, పిదప కర్మయోగమును సంగ్రహముగజెప్పెను. ఐతే ఆరెంటిని ఒకడే అనుష్టించుటయా? లేక ఒక్కొక్క దానిని వెవ్వేరధికారులు అనుష్టింపవలయునా? యని అధికారి భేదము మొదలైన విభాగములు విస్తరించజడలేదు. సంగ్రహముగ జెప్పినదానినిబట్టి జ్ఞానము (శేష్ఠమని) అర్జునుడు తాత్పర్యము గైకొనెను. అయినను నీవు కర్మయోగమునకే అధికారివి" అని భగవంతుడు అతనికి

2

కంతోక్షముగ జెప్పియున్నాడు. వీటిని పర్యాలోచించి మనశ్చాంచల్యముగలిగి భగవంతుడు సులభమై నట్టిదియు ్రేష్ తరమైనట్టిదియునైన నిప్ప త్తిమార్గమైన జ్ఞానమార్గము ననుష్టించునట్లు నాకు జెప్పక, మిక్కిలి దుఃఖముతోగూడిన హింసారూపమైన ఘోరకర్మమున (పవ ర్షించునట్లు ఏల చెప్పెను? నేను, ఏల జ్ఞానయోగమైన నిప్పత్తి మార్గమును అనుష్టింపకూడదు అని వ్యాకులబుద్దినిపొంది ఈ శ్లోకమునందు బ్రక్నించినట్లు తోచుచున్నది,

ङ्क्षा ∗ ဆာရှည । चैंबीవ వా కేశ్లన బుద్ధిం మోహయసీవ మే। తడేకం వద నిశ్చిత్య యేన ్శేయోఒహమాప్పుయామ్ జ

పద# వ్యామి(శేణ - ఇవ - వాక్యేన - బుద్దిం - మోహయసి - ఇవ - మే। తక్ - ఏకం - వద - నిశ్చిత్య - యేన - (శేయః - అహం - ఆప్పుయాం #

**ವ್ಯಾಮ್ಮಿ ಕಡೆ**ವ నంశయమును కలుగజేయునది యేన ದೊವೆಕ [ ಕೆಯಃ వలెనున్న 1 శేయన్నును వాక్యముచేత అహం అవ్నుయాం నేను పొందగలనో వా**్క**న త దేకం ఆ యొకదానినే మే బుద్దిం ත ක්රීහ నిశ్చిత్యవ**ద** మోహయసీవ మోహించజేయు వానివలె నిశ్చయించిచెప్పము. కనబడుచున్నావు.

er∎ సంశయమును గలుగజేయునట్టిదివలెనున్న వాకృ**ముజేక** నా బుద్దిని మోహింపజేయునట్టి వానివలె కనబడుచున్నావు. దేనిచేత మోడ్లమును ాధ్ర నేను పొందగలనో ఆయొకదానినే నిశ్చయించి చెప్పము.

(శంక రభాష్యము) భ గవంతుడు పృష్టముగ జెప్పనట్టివాడైనను మందబుద్ధినైన నాకు భగపంతునిమాట సందేహింప జేయునదివలె తోచుచున్నది. దానివలన నా బుద్దిని మోహింపజేయు వానివలె కనబడుచున్నావు. మందబుద్ధియైన నా మోహమును పోగొట్టుట కే బ్రాపవర్షించిన నీవు ఎట్లు మోహింపజేసెదవు? అనగా జేయవు, కావుననే, నా బుద్ధిని మోహింపజేయువానివలె కనబడు చున్నావని చెప్పితిని. అయినను జ్ఞానము ననుష్టించువాడు వేరు, కర్మము ననుష్టించువాడు వేరు. ఒకడే ఒకే కాలమున రెంటినిచేర్చి అనుస్టించుట వీలుకాదని వీవు తలచినటో, అప్పడు వాటిలో ఖిదైన ఒక దానిని ''ఇదియే అర్జునునకు తగినది. అతని బుద్ధి సామర్థ్యమునకును, స్థితికిని సరి పోవునది'' అని నిశ్చయించి (పసాదించవలెను. జ్ఞానముచేగాని, కర్మముచేగాని ఏయొక్కదానిచే నేను (శేయస్సును పొందుదునో దానిని జెప్పమని భావము. \* "వ్యామి(శేణైవ'' అని యొక ఫాఠము (రామానుజులు) సంశయమునే గలుగచేయుచున్నావని తాశ్చర్యము.

🔞 భగవానువాచ:----

శ్లో။ లోకేఒస్మికా ద్వివిధా విష్ణా పురా బ్రోక్తా మయాఒవఘ : ङ्क्षुत्रे क्षेत्रकार्षेत्र क्षेत्रकार्षेत्र क्षेत्रकार्षेत्र क्षेत्रकार्षेत्र क्षेत्रकार ।

\*\*\*

పద॥ లోకే - ఆస్మిన్ - ద్వివిధా - నిష్ణా - పురా (1) श्री कु - మయా - అనఘ । ಷ್ಟ್ರಾನೆಯಾಗಿನ - పాಂಖ್ಯಾನಾಂ - ಕರ್ಬಯಾಗಿನ - ಮಾಗಿಫ್ ೧

| 👸 భగవానువాచ         | త్రీభగవంశుడు చెప్పినది          | యోగినాం                | యోగులకు              |
|---------------------|---------------------------------|------------------------|----------------------|
| హె అనఘ !            | ఓ పాపములేనివాడా !               | <b>ಕ</b> ರ್ಡುಮೌಗೆನ     | (ನಿಷ್ಕಾಮ) ಕರ್ನಹಾಗಮ   |
| వురా                | మునువు                          | Ť                      | చేశను                |
| అస్మి జాలో కే       | -ఈ లో కమునందు                   | ద్విబధా నిష్తా         | రెండు విధములైన నివ్వ |
| సాంఖ్యానాం          | <del>ဂ</del> ဲ <b>ာ</b> စားျပည် | మయా ( <del>పో</del> కా | నాచేత చెప్పబడినది    |
| <b>జ్ఞా</b> నయీ గేన | <b>జ్ఞా</b> నయోగముచేశను         | _                      | •                    |

తా॥ భగవంతుడైన శ్రీకృష్ణవరమాక్మ అర్జునునిగూర్చి చెప్పినది:— ఓపావములేనివాడా! మునుపు (సృష్టికాలమున) ఈ లోకమునందు జ్ఞాన యోగము సొంఖ్యులకును, కర్మమోగము యోగులకునని రెండువిధములైన నిష్ణ, నాచే చెప్పబడినది.

(1) పురా - మునుపు నేను సృష్టిచేసిన కాలమునందు (శంకరులు), మునుపుజెప్పిన అధ్యాయము నందు అని (శ్రీధరులు) అర్థము చేసియిన్నారు.

(శంకరభాష్యము) సర్వజ్ఞడవై ఈశ్వరుడనైన నేను సృష్ట్యారంభమున జనులను సృజించి వారికి సంపదయు, ముక్తియు లభించుటకు సాధనమైన వేదార్థ సంపదయును ప్రకటింపజేసినప్పడు ఈ లోకమునందు కాస్త్ర్వార్థము ననుష్టింప నధికారముబడసిన త్రైవర్ణి కులకున్ను రెండు విధములైన నిష్ఠను అనగా అనుష్టింపవలసిన స్థితిని జెప్పితిని. ఆ రెండు విధ ములైన నిష్ఠ యిట్టిడని చెప్పుచున్నాను. వాటిలో ఆత్మానాత్మలను వివేచించి యెరుంగునట్టి జ్ఞానము గలవారై, బ్రహ్మచర్యాశమమునుండియే నన్స్యాసమునొందినవారై, వేదాంతజ్ఞానముచేత బాగుగ వస్తునిర్ణయము జేసినవారై, పరమమాంసులగు సన్స్యాస్టలై బ్రహ్మమునందే నిలబడుచున్న సాంఖ్యు లకు జ్ఞానమను యోగముచేత జ్ఞాననిష్ఠను జెప్పితిని. కర్మమను యోగముచేత యోగులైన కర్ములకు కర్మనిష్ఠను జెప్పితిని. అనిభావము.

ఒకేపురుమనిచేత ఒకేపురుపార్థముకొరకై జ్ఞానకర్మలను ఒకటిగజేర్చి అనుష్టింపబడవలె ననువది గీతలో భగవంతునిచేత తన యభిప్రాయముగ జెప్పబడినదిగను వేదములలోను జెప్పబడి నదిగను ఉన్నచో, భగవంతుడు తన్నుళరణుపొందిన ట్రియుడైన అర్జునునకు, జ్ఞాననిష్టను అను ష్ఠించుటకు యోగ్యుడైన పురుమడువేరు, కర్మనిష్టను అనుష్టించుటకు యోగ్యుడైన పురుమడువేరని ఇచ్చట ఎట్లు చెప్పును? కావున ఏ విధముగను జ్ఞానకర్మలు ఒకటిగజేరుటకు వీలులేదని గ్రహింపుడు.

శ్లో॥ న కర్మణామనారంఖాత్ నైష్కర్మ్యం పురుషోఽళ్ను జే। న చ సన్న్యననాదేవ సిద్ధిం సమధగచృతి ॥

పది! న - కర్మణాం - అనారంభాత్ - నైష్కర్మ్యం - పురుషః - ఆశ్నుతే ! న - చ - సన్స్యసనాత్ - ఏవ - సిద్ధిం - సమధిగచృతి

పురుషణ పురుమడు నన్న్యన నాదేవ జ్ఞానములేని, కేవలము కర్మ కర్మణాం కర్మలయొక్క పరిత్యాగముచేతనే (విడిది అనారంఖాత్ ఆనుష్టానము లేకుండుటవలన పెట్టుటచేతనే) నైష్కర్మణం కర్మము నివర్షించినస్థితిని సిద్ధిం న సమధిగచ్చతి సిద్ధిని పొందుటలేదు నాత్మతే ఫొందుటలేదు తా॥ పురుషుడు (ఒకడు) కర్మలను బేయకుండుటవలన నైష్కర్మ్యమను అనగా కర్మలేనిస్థితిని (జ్ఞానయోగమువలన నిష్ఠను) పొందుటలేదు. జ్ఞానము లేక, కేవలము కర్మపరిత్యాగము బేతనే (కర్మను విడిబి పెట్టుటబేతనే) మోక్షమునుగాడ పొందుటలేదు.

(శంకరభాష్యము) జ్ఞానము, కర్మకంటె మేలైనదని అర్జునుడు చెప్పినది స్థిరమైనది. ఏలనగా:— భగవంతుడు దానిని నిమేధింపక యుండుటచేతనే. మరియు జ్ఞానకర్మలు వెవ్వేరు పురుములచే ననుష్టింపదగినవని చెప్పనట్టి భగవంతుని వాక్యముచేత ఆ జ్ఞాననిస్టయనునది సన్న్మ్యాసిచేతనే యనుస్టింప బడదగినదనియు సిద్ధించినది. ఈ విధముగనే భగవంతుని తాత్పర్యమని శెలియుచున్నది. ఇక "సంసారబంధమునకు కారణమైన కర్మలో నన్నేల [పేరేపించుచున్నావ"ని చింతించుమన్న అర్జునుడు "కర్మను చేయను" అనితలంచి యున్నటుల జూచి భగవంతుడు "నకర్మణాం అనారంభాత్" అను నీళ్లో కమును అనుగ్రహించియున్నాడు. లేక ముందురాబోపు విధముగ తాత్పర్యముచేయదగును:—

జ్ఞానకర్మనిష్ఠలు ఒకదాని కొకటి వ్యతిరేకమై యుండుటపలన ఒకేపురుమడు వాటిని ఒకే సమయమునందు అనుస్టింప వీలులేనందున అవి యొకదానికొకటి యాధారపడి నిలువకయే పురుషార్థమిచ్చునవి యని సిద్ధించెను. కాని కర్మనిష్ట, జ్ఞాననిష్ఠను బడయుటకు కారణమైనందున పురుషార్థము నిచ్చునదనబడును, ఆంతేకాని ప్వతం(తముగనే (తానుగనే) ఆ పురుషార్థము నిచ్చు నదిగాదు. జ్ఞాననిష్టయరాగా కర్మనిష్టయను నుపాయముచేత పొందదగినదై సహాయాంతరములేకయే నేరుగ పురుషార్థమిచ్చునది, అను నీవిషయమును స్పష్టముగ దెలియబరుచుటకొరకు భగవంతుడు ఈ క్లోకమును జెప్పనదిగ (గహింపవచ్చును.

్ ఈ జన్మయందుగాని మునుపటి జన్మమునందుగాని అనుష్టింపబడిన యజ్ఞము మొద లగు కర్మలు మునుపుచేసిన పాపమును పాగొట్టుటవలన చిత్తకుద్దిని కలుగచేయుచున్నవి. దానిచే జ్ఞానము గలుగుట మూలముగా జ్ఞాననిష్ఠకు కారణములగుచున్నవి. ఆవియెట్లు జ్ఞానమునకు కారణము లగుచున్నవను దానిని ''జ్ఞాన ముత్పద్యశేపుంసాం శ్రయాత్పాపస్యకర్మణః I యథాఽఽదర్శతల ర్రహ్యే హక్మత్యాత్మాన మాత్మని'' పాపకర్మ శ్రీ. టించుటచేత మనుష్యులకు జ్ఞానము గలుగుచున్నది. అప్పడాక్కడు శుభ్రమైన అద్దమునందువలె తనలోతన్ను చూచుచున్నాడు. ఆను శ్రీమహాభారతము కాంశిపర్వము 204 వ అధ్యాయము 7 వ శ్రోక్తమైన స్మృతివచనముచే చూడుడు.

కర్మలను చేయకుండుటవలన వైష్కర్య్ మును, అనగా కర్మనివర్తించిన స్థితిని, ప్రవృత్తిలేనిస్థితిని, జ్ఞానయోగమువలన నిస్టను, అకర్తయైన ఆత్మస్వరూపముగనే సిలబడుటను ఒకడు పొందలేడని భావము. "న కర్మణాం అనారంభాత్ వైష్కర్మ్యం పురుపోఒక్నులే" అను వచనముచేత దాని నిమేధమువలన, అనగా కర్మ నమష్టించుటవలన కర్మము నివర్హించిన స్థితిని బడయునని తోచుచున్నది. మరి యే కారణమువలన కర్మలను చేయనందున కర్మలనుండి విడువ బడిన స్థితిని పొందుటకు ఉపాయము కావున, అని గ్రోహింపుడు. ఉపాయము లేక ఏఫలమును పొందుటలేదుగదా? వైష్కర్మస్థితియైన జ్ఞానయోగమునకు కర్మయోగము ఉపాయమగును. అటులనే (శుతియందును, ఇచ్చట గీత యందును సృష్టపరచబడియున్నదే. (శుతియందనగా ప్రకృతము వ్యవహరించుచు వచ్చు

చున్నట్టియు, తెలిసికొనదగినదియునైన ఆక్మయను లోకము నెరుంగుటకు ఉపాయముగ 'తమేతం వేదానువచనేన బ్రూహ్మణా వివిదిష్క్రి యజ్ఞేన' ఆనుమ్రతిచేత కర్మయోగము జ్ఞానయోగమునకుపాయమని చెప్పబడియున్నది. గీత లో ను 5-ప అధ్యాయము 6-ప క్లోకమునందు 'సన్స్యాసస్తుమహాబాహా దుఃఖమాప్త మయోగతః" సన్స్యాసమనగా కర్మ ... యోగములేకుండా బడయుట కష్టమే. "యోగినః కర్మకుర్పన్ని సంగం త్యక్ష్పైఽఽక్మ శుద్ధయే" యోగులు ఆస్తక్తిని పిడచి చిత్తకుద్ధికొరకు కర్మను చేయుచున్నారని 5-వ అధ్యాయము 11-వ శ్లోకమునందును, ''యజ్ఞోదానం తప్పైవ పావనాని మనీపిడాం'' యజ్ఞము దానము తపస్సు 🔻 ఇవి ఫలము నెదురుచూడని వారలకు పరిశుద్ధమును జేయునట్టివి, అని 18-వ అధ్యాయము 5-వ శ్లోకమునందును జెప్పబడుచున్నవి. ఆయితే ఇక వేరొకసందేహము కలుగగలదు. అ<mark>దేమన</mark> "అభయం సర్వభూతేభ్యోదత్వా నైష్కర్మ్యమాచరేత్" (పాణులన్ని టికిని) అభయమిచ్చిన పిదప నైప్కర్మ్యమును గైకొనవలయు ననునది మొదలగు వాటిలో ఒకడు తాను చేయవలసిన కర్మలను విడుచుటచేతను నైప్కర్మ్యమును పొందవచ్చునని చూపబడుచున్నది. లోకమునందును కర్మ చేయకుండుటవలన కర్మము నివ**్తించుట యనున**ది అందరు నెరింగిన విషయము కా**పున** నైష్కర్మ్యమును వెతకువానికి కర్మను చేయుటవలన కలుగునదెట్టిదనినచో దానికొఱకే శ్రీ భగవం తుడు ''న చ సన్ప్యసనాదేవ'' సన్ఫ్యాసముచేతనే లేదని జెప్పుచున్నాడు. అనగా కర్మను విడు చుట మాత్రమే యైన, జ్ఞానములేని పట్టి త్యాగముచేతనే సిద్ధిని (జ్ఞానయోగ నిష్టను) పొందనేరడు. అధ్యా. 18, శ్లో॥ 49 భాష్యమును చూడుడు.

(స్పకీయము) అర్జునుడు కర్మలనుచేయక విడుచులయే జ్ఞానమునకు లక్షణమని తప్పగ (గహించిన భావమును భగవంతుడు పరిహరించుచున్నాడు.

శై, ని హీ కశ్చిత్ క్షణమపి **జాతు తి**ష్ఠక్రకర్మకృత్। కార్యతే హ్యావశః కర్మ సర**్వః** [మకృతి<u>జై</u>ర్లుణైః॥

పద॥ న - హి - కశ్చిత్ - క్షణం - అపి - జాతు - తిష్టత్ - అకర్మకృత్ । కార్యతే - హి - అవశ: - కర్మ - సర్వ: - మకృఠిజై: (1) - గుణై:॥

ఒకడున్ను కశ్చిక్ <sub>[</sub>ಪತ್ನಿ<del>ವ</del>ಾಣೆಯು సర్వః [పకృతిజై : ఒక కాలమునందును బాతు ్రభకృతినుండి గలిగిన (స త్వరజన్లమా)గుణములచేత ಗುಣಃ క్షణమపి క్ష ణ కాలముగాని అకర్మకృత్ ಕರ್ಶ್ನ ವೆಯನಿವಾಡುಗ అవశ ః ఉండుటలేదు కర్మకార్యతే కర్మ చేయించబడుచున్నది. న హి తిష్టతి హ వీలనగా

తా ॥ ఎవ్వడున్ను, ఏకాలమునందును, కషణ కాలముగాని కర్మము బేయక యుండుటలేదు. ప్లనగా మాణులన్నియు ప్రకృత్వండి గరిగిన సక్త్వరజన్తమోగణములచేశ అవశమై అనగా స్వాధీనములేక కర్మను జేయు నట్లు చేయబడుచున్నది.

(1) గుణై: - (పాచీనకర్మా మసారముగ మృద్ధిపొందియున్న సత్వాదిగుణములచేత (రామానుజులు,) ఇచ్చ, ద్వేషము మొదలగు గుణములచేత (శ్రీధరులు.)

(శంకరభాష్యము) మరి యేకారణమువలన ఎవ్వడున్ను జ్ఞానములేక, కేవలము కర్మను విడుచుటచేతనే నైష్కర్య్యలక్షణమైన సిధ్ధిని పొందుటలేదనుదానికి కారణము చెప్పబడుచున్నది.

6

సర్వ: - ప్రత్యే పాణియు అనుదానికిముందు ''అజ్ఞానియైన'' అను పదము విశేషణ ముగ నున్నటుల గ్రహింపుడు. ఏలన "గుజైర్యోన విచాల్యతే - ఎవ్వడు గుణములచేత కదలింప బడుటలేదో'' అని జ్ఞానినిగూర్పి ముందు రాబోపు 14-వ అధ్యాయము 23-వ క్లోకముశందు చెప్పబడియుండుటవలన జ్ఞానిని నత్త్వాదిగుణములు కదలించుటలేదు, కాపున ఈ క్లోకము అజ్ఞాను అను గూర్పియే చెప్పబడినది. అజ్ఞానుల కే కర్మయోగము జ్ఞానులకు గాదు. గుణములచేత కదలింప బడని జ్ఞానులకు తమలో కదలుట అనగా ఎట్టి వికారము లేనందువలన కర్మయోగము తగినది గాదు. ఈ విధముగనే ''వేదావినాశినం'' అను రెండవ అధ్యాయము 21-వ క్లోకముకింద జెప్ప బడియున్నది.

(రాఘవేం(దులు) జాతు = జాగ్రత్స్వప్పనుముక్త్యవస్థలలోను, కశ్చిత్ = జ్ఞానియైనగాని అజ్ఞానియైనగాని, క్షణముపి = ఒక క్షణముగూడ, అకర్మకృత్ = కర్మనుచేయక, నహితిష్టతి = ఈరకుండుట లేదు, అవశ: = విష్ణుని అధీనమైన, సర్వ: (సర్వేణ) = సకల జనులచే, (పకృతి జైర్గుజై: = ప్రకృతినుండి గలిగిన సత్త్వాదిగుణములచేత, కర్మ = కర్మయనునది, కార్యతే = చేయ బడుచున్నది.

శ్లో∺ కర్మేంద్రియాణి సంయమ్య య ఆస్తే మనసా స్మర౯ : ఇంద్రియార్థా౯ విమూధాతామమార్థాబారస్ప ఉచ్యతే #

పద $\mathbb{I}$  కర్మేంద్రియాణి (1) – సంయమ్య – య $\mathbb{I}$  – ఆస్తే – మనసా – స్మర $\mathbb{I}$  ఇంద్రియార్థా $\mathbb{I}$  – విమూధాత్మా – మిథ్యాచారు (2) – స $\mathbb{I}$  – ఉచ్చతే  $\mathbb{I}$ 

న్మర≖అసే ಯಃ ವಿಮಾಧಾಶ್ಮಾ వీ అజ్ఞానియైనవాడు కలంచుకొనుచున్నాడో క ర్మేంబ్రియాణి క ర్మేంద్రియములను నంయమ్మ మిథ్యాబార: మిథ్యాబారము (**అబ**ర్లమైన **အ**ုပြီတာ ကူး ఇండ్రియభిషయములను ఉచ్చక అభారము) గలవాడుగ మనసా మనన్పు చేత కెప్పబడుచున్నాడు.

తా။ ఎవ్వడు కర్మేంద్రియములను అణచుకొనిఇంద్రియముల విషయము లను మనస్పునందుంచుకొనియున్నాడో, మోహ మొందిన అంత:కరణముగల (మూడుడైన) అంతడు అబద్దపు ఆబారముగలవాడుగ చెప్పబడుచున్నాడు.

- (1) కర్మేంద్రియాణి జ్ఞానేంద్రియ కర్మేంద్రియములను (రాఘవేంద్రులు)
- (2) మిథ్యాచారః డంభాచారుడు (శ్రీధరులు,) కర్మభస్టుడు (రామానుజులు)

(శంకరభాష్యము) ఆశ్మను ఎరుంగనివాడు తనకు విధింపబడియున్న కర్మనువేయక యుండుట సరియైనదిగాదు. అట్లు చేయక యుండుటవలన తన్నుతానే చెడుపుకున్నవాడగు చున్నాడు, అనునది దీనిలోజెప్పబడుచన్నది. చేతులు మొదలైన కర్మేంద్రియములను ఆణచి ఇంద్రియ (కర్మేంద్రియ జ్ఞానేంద్రియ) విషయములను మనస్పునందుంచుకొని అంతఃకరణము మైకమొంది నిలబడువాడు ఆచారబోరుడు, అబర్ధపు ఆచారముగలవాడు. పాపమైన ఆచారము గలవాడని చెప్పబడుచున్నాడు.

> క్లో జ య స్వైంబ్రియాణి మనసా నియమ్యారభతేఒర్జున క ర్మేంబ్రియై: కర్మయోగ మసక్తన్న విశివృతే జ

పద॥ యు: - కు - ఇం(దియాణి (1) - మనసా (2) - నియమ్య (8) - ఆరభతే అర్జన - కర్మేం(దియై: - కర్మమోగం (4) - అస $\underline{\mathfrak{s}}$ : - స: - విశిష్యతే (5) ॥

| హే అర్జున ! | ఓ అర్జునుడా !        | అన కః        | ఫలా పే <u>ళ</u> ్ల లేక |
|-------------|----------------------|--------------|------------------------|
| యసు "       | మరియొవడు             | ಕ ರೈಂದಿಯಾ    | ్మేంద్రియములచేత        |
| ఇంద్రియాణి  | (క్షాన) ఇంద్రియములను | కర్మయోగం     | కర్మయోగమును            |
| మనసా-       | మనస్పచేశ             | ఆరభేత        | ఆరంభించునో             |
| నియమ్మ      | నియమిం చుకొని        | నః విశివ్యతే | అశడు (శేహ్హడగును.      |

తా ఓ అర్జునా! మరియెవ్వడొకడు జ్ఞానేంద్రియములను మనస్పు చేత (శాస్ట్రేక్త రీతిగ) నియమించుకొని ఫలాపేష్ లేనివాడై, కర్మేంద్రియములచేత కర్మయోగము ననుష్టించునో ఆతడు [శేమ్మడగును.

- (1) ఇంద్రియాణి ఇదిసామాన్యముగ ఇంద్రియములన్నిటిని గుర్తించునదైనను ఇచ్చట జ్ఞానేంద్రి యములను మాత్రమే గుర్తించునదిగ గ్రహింపవలెను. ఏలన కర్మేంద్రిడిచుములచేత కర్మయోగముచేయునదిగ ఉత్తరార్ధములో చెప్పబడుచున్నది కనుక.
- (2) మనసా ఆత్మను యెరుంగుటకు (పవర్తించియున్న మనస్సుచేత (రామానుజులు)
- (3) నియమ్య ఈశ్వరవిషయముగచేసి (శ్రీధరులు)
- (4) కర్మయోగం వర్దాశమయుక్తము, జ్ఞానసాధనమునైన కర్మమును (రాఘవేం(దులు)
- (5) విశిష్యతే అబద్దాచారముగలవానికంటె (శేస్టుడు (శంకరులు,) జ్ఞానవంతుడగును (శ్రీధరులు)

(శంకరభాష్యము) అయితే కర్మకు తగినవాడై అజ్ఞానియైన ఎవడు, మనస్సునేత జ్ఞానేం(దియములను నియమనము చేసికాని ఫలము నెదురుచూడనివాడై నోరు చెయ్యమొదలైన కర్మేం(దియములచేత కర్మయోగము ననుస్టించునో అతడు మునుపటి శ్లోకమునందు జెప్పిన అసత్యాచారునికంటె (శేష్టమైనవాడగును.

(స్వకీయము) ఈ క్లోకమునందును, దీనికిమునుపటి క్లోకమునందును ఇంద్రియము లున్ను వాటి విషయములున్ను గుర్తింపబడినవి. అవి యెవ్వియన:

| నోరు    | మాటలాడుట     | కన్ను     | చూచుట                 |
|---------|--------------|-----------|-----------------------|
| ವೆಯ್ಯ   | ఎతుట         | <b>ವಿ</b> | వినుట                 |
| కాలు    | నడచుట        | ముక్కు    | వాననను ఎరుంగుట        |
| పాయువు  | మలముబిడుచుట  | నాలుక     | రుబియెరుం <b>గు</b> ట |
| ఉపన్నము | జిలముబిడుచుట | శ్వక్కు   | స్పర్భము నెరుంగుట     |

మునుపు 6 వ క్లోకమునందు కర్మేంద్రియములనుమాత్రము వాటి విషయములలో ప్రవర్తించునట్లు అణచుకొని మనస్సుచేత ఇంద్రియముల, అనగా కర్మేంద్రియ జ్ఞానేంద్రియముల విషయములను స్మరించుకొనియే యుండునకడు, అసత్యాచారుడు పాపాచారము గలవాడని చెప్ప ఖడెను. కర్మేంద్రియ వ్యాపారము లేక యుండుటవలన తదితరులు ఇతనిని కర్మము లేనివానిగ తలంప నవకాశముగలదైనను ఇతనికి ఆత్మజ్ఞానము లేనిచో మనస్సు ఒక నిలకడ చెందక చంచ అముగనే విషయములను చింతించుకొని యుండును. దీనిని కర్మములేనిస్థితియని యెట్లు చెప్ప దగును? కావున ఆత్మజ్ఞానమును ఇకపొందవలనినవాడు జ్ఞానేంద్రియములను శాస్త్రోక్తిక్తముగ నియ మనము చేసికొని ఫలము నెదురుచూడక నోరు మొదలైన కర్మెంటియములచేత కర్మయోగమును చేయుచున్నచో దానిచేత చిత్తశుద్ధినిపొంది పిదప ఆత్మజ్ఞానమును పొందును. ఇట్లుండుటచేతనే యితడు మునుపు చెప్పిన మిథ్యాచారునికంటె (శేఘడని చెప్పబడెను.

# శోహు నియాతం కురు కర్మ త్వం కర్మ జ్యాయో హ్యాకర్మణం?। శరీరయా తాంఒపి చ తే న |పనీద్యేదకర్మణం ॥

8

పద॥ నియతం (1) – కురు – కర్మ – త్వం – కర్మ – జ్యాయః – హి – ఆకర్మణః। శరీరయాత్రా – అపి – చ – తే – న – బ్రసిద్ద్యేత్ – అకర్మణః॥

' ಪ್ಯಾಯಃ సీవు క్యం కర్మ చేయక యుండుటవలన నిత్యకర్మను ఆకర్మణః నియ తంకర్మ శరీరయాణాపి చ శరీరమును నడుపుఒ(రఓ్లం చేయుము కురు చుట)యు వీలనగా హ ಕರ್ಶ కర్మనుజేయుట కర్మ జేయకుండుటకం ట సిద్ధింపనేరడు (వీలులేదు) న మ్రసిద్ద్యేత్ ఆకర్మణః

తాగు నీవు నిత్యకర్మను జేయుము. ఏలన కర్మజేయుట కర్మజేయక యుండుటకంకొ ్శేష్ఠమైనది. కర్మజేయకయుండుటవలన శరీరమును నడుపుటు, అనగా రఓంచుటగూడ నీకు సిద్ధించదు. అనగా సాధ్యపడదు.

## (1) నియతం - వర్డ్మాశమములకు ఏర్పడిన కర్మలు (రాఘవేంద్రులు.)

(శంకరభాష్యము) ఎవ్వ డీకర్మకు ఆధికారియగునో, వేదమునందు ఎవ్వనికే కర్మము ఎట్టి ఫలమును బడయుటకొరకు చేయవలసినదిగ జెప్పబడియున్నదో, వానియొక్క ఆ నిత్యకర్మము వానికి ఆపశ్యకమైన కర్మయని చెప్పబడును. వానిని దానికధికారి జేయవలయును. ఏలనగా కర్మముచేయుట, చేయకయుండుటకంటే ఫలవిషయమున మిక్కిలి (శేష్టమైనది. కర్మను జేయక యుండుటవలన లభించు ఫలముకంటే కర్మనుచేయుటయందున్న ఫలము అధికమని భామము. ఎట్లనగా, ఏకర్మను ఒకడు చేయకయుండిన, శరీరము నిలుచుటయు వీలుపడదు. కావున లోకము నందు చేయుటకును, చేయకయుండుటకును ఇట్టు వ్యత్యాసము కనిపెట్టి యుంచబడియున్నది.

(శంక రానందులు) ముముత్రువు నిత్యకర్మము మొదలగువాటిని నైష్కర్మ్య సిద్ధికొరకును మిధ్యాచారదోష నివృత్తికొరకును చేయవలెననునది చెప్పబడుచున్నది.

పురుమనకు కర్మబంధము దేనివలన నేర్పడదో ఆదియే అకర్మము, లేక కర్మనన్యాన మనబడును. "నేను కర్మచేయుటలేదు" అను నభిమానముగల మూడుడు చెప్పుచున్న కర్మమ్యాన మునకంటె, ఈశ్వరార్పణముగ కర్మలను అభిమానములేక చేయునట్టి ముముత్రువుయొక్క కర్మము శ్రేష్ఠమని చెప్పబడినది. అయితే 'సన్స్ట్యానమే అన్నిటికంటె గొప్పది, నర్వోత్కృష్టమైనది. అని శ్రమితియే చెప్పబడినది. అయితే 'సన్స్ట్యానమే అన్నిటికంటె గొప్పది, నర్వోత్కృష్టమైనది. అని శ్రమితియే చెప్పటన్నదే, అనిన ఏయేకార్యమునకు ఏయే పురుమడు అధికారియగునో, అనగా యోగ్యతగలవాడగునో, ఆ విధముగ నతడు తవకు యోగ్యమైన సాధనమును ఉపయోగించిననే అది కర్మసిద్ధి నిచ్చును. అందువలన ఆత్మతత్ర్వము నెరుంగని అవివిదిముడైన పురుమడు కర్మ సన్ఫ్టానము చేసినచో దానివలన మొదట ప్రప్యవాయమను ఆసర్థమున్ను. రెండవది నరక హేతువున్ను, మూడపది నీచయోని డ్రాప్తియున్ను, నాలుగపదిగ మోక్షహానియున్ను ఏర్పడు చున్నవి. ముముక్రువు నిత్యనైమిత్తిక కర్మలను క్రమముగ జేయుచున్నచో పై జెప్పిన అనర్థములు లేకపోవుటయేగాక, ఈశ్వర్మపసాదమున్ను, చిత్తశుద్ధియు, జ్ఞానము, మోక్షము ఇవియు సిద్ధించును. కావున కర్మజేయుటలో ఫలమధికమని యేర్పడినది

మరియు కర్మముజేయుటవలన పరలోకసుఖమేగాక ఇహలోకసుఖముగూడ గలదని చెప్పబడుచున్నది. పెద్దరాయివలె శరీరము కదలక ఒకపురుమడుండినచో శరీరసంరక్షణగూడ అశక్యము. దానికొఱకైన కర్మజేసియే తీరవలెను. అట్లైనచో దేహసంరక్షణకు ఎంతకర్మ ఆవశ్యకమో, దానిని జేసిన ఛాలునుగదా యనినచో, అప్పడునీవు మూడుడవు, నన్యాసమునకు అనర్హుడవనుదానిని చూపుచున్నది. ఏలనగా అనాత్మమైన దేహమునుమాత్రము రక్షింపమార్గము వెదకుకొని, జనన మరణ ప్రవాహమునుండి నీ యాత్మను రక్షింపమార్గమును వెదుకనిచాడవగుచున్నావు. కావున కర్మచేత శరీరరక్షణమును అధికమైన ఆస్థతోనెట్లుచేయుచున్నావో, అటులనే విహితములైన కర్మ లనుచేసి చిత్తశుద్ధిని, దానివలన జ్ఞానమును, ఆ జ్ఞానముచేత మోక్షమును పొందుటకు యత్నించ వలెను. శరీరమును రక్షించుబ దీనికొరకయ్యే.

(రామానుజులు) క్రతియొక్కడున్ను తానున్యారుమైన పద్ధతిన సంపాదించిన ద్రవ్యా దులను ఖర్చుచేసి యజ్ఞము మొదలైన సత్కర్మలను జరిపి యజ్ఞ శేషమును భుజించుటచేత చిత్త శుద్ధిని, చిత్తకుద్ధివలన జ్ఞానమును పొందవలెను. ఈ జ్ఞానము కర్మచేత కలుగునదైనందున కర్మము శ్రేషమని చెప్పబడినది. జ్ఞానము కర్మకంటె శ్రేషమను వాక్యము జ్ఞానాధికారి వీషయమున చెప్ప బడినదేగాని, జ్ఞానముందనివాని విషయమై చెప్పబడినదిగాదు. అట్లు జ్ఞాననిష్ఠగల జ్ఞానాధికారిగూడ జ్ఞాననిష్ఠకు అనుకూలమైన "దేహము నిలిచియుండుటకొరకు" ఆవశ్యకముతైన కర్మలను చేయవలసిన వాడుగ నున్నాడు. కావున కర్మము జ్ఞాననిష్ఠకు పూర్వపుసాధనముగ నుండుటవలన కర్మము శ్రేషమని జెప్పబడినది.

(స్వకీయము) తినుట, ధరించుట, ని్దించుట, మొదలగునవియు కర్మలేగదా! వాటిని చేయకయుండినచో దేహము నిలబడునా? దేహము నిలబడనిచో ఏ కార్యములేదు. కావున కర్మలను చేయకయుండుటకు ఎప్పనికిని వీలులేదు. దీనికొఱకే నిత్యకర్మలు విధింపబడియున్నవి. ఆవి యెవ్వియనగా, తినుటకుమునుపు స్నానము, సంధ్యాపందనము మొదలగు ఆహ్నికములున్ను, దేవ, పిత్ళ, అతిథిపూజ, స్వామినైవేద్యము, అగ్ని హోత్రము, బలికరణము మొదలగునవియే. వీటిని విధింపనుద్దేశ మేమన, (పతిదినమున్ను ఇట్టి నిత్యకర్మలనుచేసి వాటిఫలమును కోరక ఈశ్వరార్ఫ ణము చేసినచో చిత్తము శుద్ధమై జ్ఞానముపొంది ఆతిశీ్ఘమమన మోక్షముందగలడనునదే. అహారాది అవశ్యమైన కర్మలనుదప్ప, మిగతవాటిని విడిచిపెట్టుట జ్ఞానికి తగినదైనను ముముఖ్రవునకు తగినదిగాదు. అజ్ఞానివిషయమున జెప్పవలయునా?

శోలు యజ్ఞార్థాక్కర్మణోఒన్యక లోకోఒయం కర్మణంధను । తదర్థం కర్మ కౌంతేయ ముక్తనంగన్నమాచర ॥

పద⊪ యజ్ఞార్థాత్ (1) - కర్మణః - ఆన్యత - లోకః - ఆయం - కర్మబంధనః శ తదర్వం - కర్మ - కౌంతేయ - ముక్తనంగః - సమాచర్ (2) ⊪

యజ్ఞార్థాక్ యజ్ఞమకొత్తకైన తదర్థం కర్మ ఆ యజ్ఞార్థమైన కర్మను కర్మణ: కర్మకంటే హీ కొంతేయ ! ఓ కుంతీప్పుకుడా ! ఆన్యక్ ఇశర కర్మలబేత ముక్తనంగ: ఛలాపేష్లను విడిబి ఆయులోక: ఈలోకము నమాచర బాగుగా చేయుము.

తాగ రుజ్ఞముకొఱకైన, అనగా ఈశ్వరారాధన రూపమైన కర్మకం జ ఇంకర కర్మలబేశనే ఈలోకము కర్మబంధమును పొందుచున్నది. (కాపున) ఓకుంతీపు[తా! ఆ-ఈశ్వరార్పణమైనకర్మను ఫలాపేష్టివిడిటి బాగుగబేయుము.

(శంకరభాష్యము) మరియు కర్మము బంధమునకు కారణముగాన దానిని చేయవలదని తలంచుట సరియైనదికాదు. యజ్ఞోవైవిస్టు: = యజ్ఞమేవిస్టువు'' అను్రశుతిచేత యజ్ఞమనుదానికి ఈశ్వరుడని అర్థము. ఏది ఈశ్వరునికొరకై చేయబడుచున్నదో అదియజ్ఞముకొఉకైన కర్మము. కర్మమున కధికారియైనవాడు తనకు విధించినకర్మదప్ప మిగతకర్మచేత బంధమును పొందు చున్నాడు. ఈశ్వరునికొఱకైన కర్మచేతనైతే ఇట్టిబంధమును పొందుటలేదు. కాపుననే కర్మఫలము నందాసక్తి లేనితాడై ఈశ్వరార్పణముగ కర్మనుచేయుచుండవలెను.

(శ్రీధరులు) కర్మము పునర్జననమును సంసారమును కలుగచేయగలది. కాపున కర్మము చేయగూడదని కొందరు చెప్పనట్టి ఆక్షేపమును నివర్ణించుటలై భగవంతుడు యజ్ఞమనునది విష్ణువే కాపునను యజ్ఞము చేయుటవిష్ణువును ఆరాధించుటయగును. కాపునను యజ్ఞాదికర్మలనుచేసి ఫలమును ఈశ్వరార్పణము చేయుటవలన బంధ హేతువు కాదనుదానిని దీనిలో వివరించెనని ఆాతృర్యము.

(రామానుజులు) యజ్ఞార్మాత్కర్మణః = యజ్ఞముచేయుటకొరకు (దవ్యమును సంపా దించుట మొదలగు కర్మలకంటె అన్యమైన దేహసంరక్షణ మొదలగువాటి కై (దవ్యము సంపా దించుట మొదలగు కర్మలు బంధ హేతువైనందున, ముక్తసంగః = తనకు కావలెనను అభిమానమును విడిచి, కర్మను చేయవలెనని తాత్పర్యము.

ళ్లో జనహయజ్ఞా: మ్రాజా: సృష్ట్వా పురోవాద మ్రాజావతి: : అనేన మ్రామమ్మధ్వమేష పోడ్డిస్పైష్ట్రకామధుక్ జ 10 పద్శ సహయజ్ఞా: - బ్రాజా: - సృష్ట్వా - పురా - ఉవాచ - బ్రూజావతి: ! అనేన - (పసనిష్యధ్యం - ఏమ: - మ: - ఆస్తు - ఇష్ట్రకామధుక్ (1) జ

ವ್ಷವಶಕ್ತಿ మకాపతి వీషః -ఈ యజము భవాయజా: యజ్రముతోగూడ ವಃ ಶಿಕ್ಷಣ ప్రభాణ జనులను ఇవ్వకామధుక్ హిక మెనలోగము ఉమ్పనదిగ ఆదీకాలమున వరా **₩**Ž drodoxograg వృష్ట్వా వృష్టించి (60) 40 **●**ನನ ಈ ಯಜ್ಞಮಾರೆಕ ఉవాద చెప్పను. వృద్ధిపోందుదురుగాక **జనవిష్కర్వ**ం

తా॥ ప్రజాపతి, యజ్ఞముతోగూడనే జనులను ఆదికాలమున, అనగా సృష్ట్యారంభమున నృజించి "ఈ యజ్ఞముచేతనే వృద్ధిపొందుదురుగాక, -ఈ యజ్ఞము మీకు హితమైనఖోగము నిచ్చునదగునుగాక" యని చెప్పెను.

- (1) ఇష్ట కామ్లధుక్ మో క్ష (పయోజనమును దాని కనుగుణమైన తదితర (పయోజనము నిచ్చు పదిగ (రామానుజులు).
- (మధుసూదన సరస్వతి) ఈ క్లోకమునందలి యజ్ఞమనునది ఆవశ్యకములైన కర్మలను గు ర్హింటాచున్నది. ఏలనగా ఏటిని చేయనిచ్ బ్రత్యవాయము (పాపము) కలుగునని చెప్పబడి యున్నది. "ఇష్ట కామధుక్" అనుదానిచేత కామ్యకర్మలను గు ర్హించునదిగ (గహింపగూడదు. "మా క్రర్మఫల హేతుర్పూ:" అని మునుపటి 2వ అధ్యాయము 47 వ క్లోకమున జెప్పియున్నందున కామ్యకర్మ బ్రస్తాపమునకు కారణములేదు. ఐనను నిత్యకర్మలకును ఆనుమంగికమైన ఫలముండుట పలన "ఇష్ట కామధుక్" అని చెప్పినది ఉచితమే. ఆ విధముగనే ఆప స్తంబులు, ధర్మ బ్రశ్న మున "ఎట్లు ఫలమున కై మామిడిచెట్టును నాటినచో దానినీడయున్ను, గంధమున్ను తోడనే స్వయముగ కలుగుచున్న బో అటులనే ధర్మముననుస్తించినచో అర్థములు తోడనే గలుగుచున్నవి. అట్లుకలుగక పోయినను కర్మకు హానిలేదు" అని చెప్పియున్నారు. కామ్యమునకును నిత్యమునకును ఫల మొక్కటే. ఫలమును అపేషించుట. అపేషింపకయుండుట యిదే రెంటికి వ్యత్యాసము. వస్తు తక్ష్మముచేత అపేషించినను అఫ్టేషింపకపోయినను ఫలము గలుగుటలో వ్యత్యాసము. వస్తు తక్ష్మముచేత అపేషించినను అఫ్టేషింపకపోయినను ఫలము గలుగుటలో వ్యత్యాసము లేదు.

(స్వకియము) ఈ శ్లోకమునందలి ''ఇష్టకామాకా'' అనుదానికి ''హితమైన, అనగా మోక్షమునక నుకూలమైన ఫలములను" అని ఆర్థము చేయబడియున్నది. ఐతే ''ఇష్ట కామా౯'' అనుదానికి ఆపేష్టించిన, కోరుచున్న ఫలములని ఎంచుకొనినచో, కామ్యకర్మలనుగూడ జేయుట కొరకే యజ్ఞములను సృష్టించినట్లు అర్థమగుచున్నది. ఏలన ''వృద్ధిపొందుదురుగాక'' ''ఇష్టమైన భోగముల నిచ్చునట్టిడగునుగాక'' అను వాక్యములు, కామ్యఫలమును గుర్హించునవిగ భావింప వలసియున్నది మునుపటి శ్లోకములో కామ్యకర్మలు బంధమును కలుగజేయునవిగాన నిప్కామ కర్మము చేయవలెనని చెప్పబడినది. ఇవి పరస్పర విరుద్ధములుగావు. ఎట్లనగా:— యజ్ఞాదికర్మలు వాటికిగల ఫలమునపేటించి చేసినచో బంధహేతువైన భోగమునిచ్చును. ఫలాపేట్ లేక ఈశ్వరార్ప ణముగ జేసినచో మోక్ష హేతువైన జ్ఞానమునిచ్చును. ఒకేకర్మ ఒకవిధముగచేసిన బంధహేతువుగను, మరియొక విధముగచేసిన మోడ్ల హేతువుగను అగుటవలన, చేయువాని తలంపుననుసరించి ఫలము సిద్ధించుగాక యను ఉద్దేశముతో యజ్ఞము సృష్టింపబడినది. ఆ యజ్ఞము భోగమునివ్వక జ్ఞానమును మా్రతమిచ్చునటుల ఏల్రబహ్మ దేవుడు విధింపగూడదనినచో, జ్ఞానము మా్రతము దానికి ఫలమైయుండినచో, ఆ ఫలమును పొందగోరు జనులు ఆతిస్వల్పసంఖ్యాకులైయుందురు. జ్ఞానమునందాస క్తిలేక స్వర్గాదిభోగముల నమభవింప నా స్క్రిగలవారలైన తదితరులు, యజ్ఞము వలన గలుగునట్టి (పయోజనమును పొందుటకు వీలుండదు. స్వర్గాదిభోగము బంధహేతువుగ నుండగా దానినేలపొందుటకు ్రపయత్నించవలెననినచో, ఆది (కమ్మకమముగ మోక్ష హేతువగును. ఎట్లనగా – స్వర్గాదిభోగము ననుభవించునతడు ఆట్లనుభవించు సమయమున ఆ స్వర్గాదిలోకమున గలవారు, ఆ స్వర్గాదులే కడపట సుఖమని తలంచి యున్నారా? లేక దానికంటె విశేషసుఖ ముక్పదిగ భావించి దానినొందుటకు <sub>(</sub>పయక్నించెదరా? అనుదాని నెరుంగును. అప్పడు ఈ

స్వర్గాదులకంటె (శేషమైన సుఖమున్నటుల దెలిసినచో ఆ (శేషమైన సుఖము నొందవలెనను తలంపు గలుగును. మరియు తనపుణ్యఫలమునకు నియమితకాలము ముగిసినతోడనే "ఓడే పుణ్యే మర్వ లోకం విశ స్త్రి" అను వాక్యానుసారముగ పుణ్యము నకించినతోడనే భూలోకమున (తోయబడుటను ఎరుంగుచున్నాడు అప్పడతడు ఏమి తలంచుననిన, నేను కామ్యముగ యజ్ఞముచేసినందున జనన మెత్తవలసివచ్చెను. నిప్పామముగ యజ్ఞమును చేసినయెడల మోక్షమొంచగలనని తలంచి ఫలా పేక్షలేని నిప్పామకర్మమునుచేయ మొదలు పెట్టుచున్నాడు. ఇట్లు కొన్ని జన్మలకు పిదకు అతనికి అది మోక్ష హేతువగును. అందువలన జనులమీద కృపగల (బహ్మదేవుడు యజ్ఞమును జనుల సద్గతి కొరకే సృష్టించెనను విషయమున సందియములేదు.

శ్లో॥ దేవాజా భావయతానేన తే దేవా భావయన్తు వః। పరస్పరం భావయన్యః [శేయః పరమవాప్పృథ ॥ 11 పద॥ దేవాజా - భావయత - అనేన - తే - దేవాః - భావయన్తు - పః। పరస్పరం (1) - భావయన్హః - [శేయః (2) - పరం - ఆవాప్పృధ ॥

ర**్షింతురుగాక, లేక హిత**ము -ఈ యక్షముచేత భావయన్తు అనేన లనిచ్చి వృద్ధిపొందింతురుగాక దేవకలను దేవాకా పరస్పరంభావయన్లు ఒకరిన్ కరు అఖివృద్ధి జేసికొని బావయక ఆరాధింతురుగాక-లేక హావి ర్భాగాదులచేక వృద్ధి ఉత్కృష్ణమైన పరం [ ಕೆಯಃ <u>శ</u>ేయన్నును పొందింతురుగాక అవాప్య్మథ <u>ಕೆ</u>ದೆವಾಃ పొందినవార గుదురుగాక ఆ దేవకలు మిమ్ములను వః

తా॥ ఈ (మునుప్రజెప్పిన) యజ్ఞముచేత దేవతలను ఆరాధింతురుగాక, లేక హవిర్భాగాడులచేత వృద్ధి పొందింతురుగాక, ఆ దేవతలు మిమ్ముల రఓం తురుగాక. ఇట్లు (మీరు దేవతలను, దేవతలు మిమ్ములను) ఒకరి నౌకరు ●ఖివృద్ధి జేసికాని ఉత్కృష్ణమైన ౖశేయన్పును పొందువారగుదురుగాక.

- (1) పరస్పరం అనునది భావనకు విశేషణమేగాని ్రశేయస్సునకు గాడనునది శంకరానందుని తాత్పర్యము.
- (2) (శేయః--(కమముగ బ్రహ్మజ్ఞానమును, లేక స్వర్గమును పొందుట. సంసారమునుండి విడువ బడగోరువారికి (కమముగ బ్రహ్మజ్ఞానమును పొందుట గొప్పహితము. సంసారవిషయ ములను అనుభవింప గోరునతనికి స్వర్గమే గొప్పడైన హితము.

(స్వకీయము) దీనిలో దేవతల మనుమ్యల ఇరువురి అభివృద్ధియు. (శేయస్సును జెప్ప బడియున్నవి. దేవతలు తమను హవిర్భాగము మొదలగువాటిచే తృష్టిపరచిన మనుమ్యలకు వారల పేక్షించిన భోగాదుల నిచ్చుట ఆ మనుమ్యలకు (శేయస్సుగ జెప్పవచ్చును. మనుమ్యలచే నివ్వబడు హవీర్భాగాదులచేత దేవతలకు (శేయస్సుగలుగుచున్న దమట ఎట్లమళంక ను (కిందక నఖరచిన విధముగ పరిహరింపదగును. యజ్ఞాదిక ర్మలను చేయువారలకు ఆయాక ర్మలకు విధింపబడియున్న ఫలమునిచ్చుటకున్ను, మనుమ్యలకు కావలసిన వర్షము ఎండ గాలి మొవలసువానిని నకాలమునందు ఉపకరించుటకును దేవతలు పరమాత్మచే నియమింపబడియున్నారు పరమాత్మని యాజ్ఞను సరిగా నెరవేర్పుటయే దేవతలకు (శేయస్సు. అనగా వారల్షకై ఏర్పరచబడియున్న ధర్మములను జేయు చుండుటయే మోక్షమునకు మార్గమని భావము. లేక దేవతలు అమృతపానము జేసినవారలైనను దానిచే దేవతలకు మరణములేదు కాని ఆకలి, దేహము, లేవనిచెప్పదగదు. కాపున మనుమ్యలచే చేయబడుచున్న యజ్ఞాది (కతుపుల మూలముగ నివ్వబడు హవిర్భాగమువలన దేవతలు తృప్తిపోందు చున్నా రని శాష్ట్రములలో జెప్పబడియున్నది. హిరణ్యకశిపుడు, బలిచ్చకవర్తి, శూరపద్ముడు మొదలగు ననురులు దేవతలకు, మనుమ్యలు హవిర్భాగము నిచ్చుటను ని మేధించినకాలమున దేవతలు ఆకలిచే దుఃభించినదిగ పురాణములలో జెప్పబడియున్నది. కాపున దేవతలు యజ్ఞాది(కతుపులలో నివ్వబడు హవిర్భాగమును ఆహారముగ స్వీకరించి దానిచే దేహపుష్టిగలిగి భోగముల ననుభవించుచున్నారు. ఇవియే ఆ దేవతలకు (శేయస్సనియు జెప్పపచ్చును.

పద॥ ఇష్టా౯ — భోగా౯ — హి — మః - దేవాః - దాస్యన్తే - యజ్ఞభావితాः। తైః - దత్తా౯ - అమ్దాయ - ఏభ్యః - యః - భుజ్త్కే - స్తేనః - ఏవ - సః

| ಯಜ್ಞ ಭಾವಿತಾಃ<br>ದೆವಾಃ | యజ్ఞములచే నారాధింపబడిన<br>దేవతలు | చత్రాకా<br>వీభ్య: | ఇవ్వబడువాటిని (అన్నాదికమును)<br>-ఈ దేవకలకొరకు |
|-----------------------|----------------------------------|-------------------|-----------------------------------------------|
| <b>మః</b>             | మీకు                             | ಆ್ಮಪದಾಯ           | ఇవ్వక (అర్పణముణేయక)                           |
| အသုံ <b>ေ</b>         | హిళములైన                         | <b>ಯಃ</b>         | ఎవ్వడు                                        |
| ఇప్పేకా<br>భోగాకా     | భోగములను                         |                   | (కాను) అనుభవించునో                            |
| దాన్యనేహి             | ಇವ್ಪಗಲರುಗದ್                      | నః.               | అకడు                                          |
| ਰ:                    | ఆ దేవ <b>క</b> లచేశ              | సేన <b>వివ</b>    | దొంగవాడే                                      |

తా॥ (బ్రహ్మ మరియు జనులను జాబి జెక్పునది.) యజ్ఞములచే నారా ధింపబడిన దేవతలు మీకు హితమైనఖోగములను ఇవ్వగలరుగదా. అట్లు దేవ తలచే నివ్వబడినవాటిని ఆదేవతలకివ్వక అనగా అఋణమును దీర్భక ఎక్కడు తానే యనుభవించునో అతడు దొంగయే.

(స్వకీయము) ఒక డు యజ్ఞాది[కతువుల మూలముగ దేవతలకిచ్చిన హవిర్భాగమునకు బదు లుగ దేవతలు అతనికిచ్చినదానినిఅతడు మరల దేవతలకర్పణముజేయక యనుభవించుటవలన ఇతనిని దొంగగ ఎట్లుజెప్పదగుననినదో, ఇతడిచ్చునట్టి హవిర్భాగమునకు అనేక రెట్లు అధికమైన భోగములను దేవతలు ఇతనికిచ్చుచున్నారు. అట్లధిక ముగనిచ్చుటకు కారణమేమన ఇతనిచే ముందు బాగుగ యజ్ఞాదులచేత ఆరాధింపబడగలమనునదే. ఈ కారణముచేతనే శాస్త్రములలో ఒక డనుభవించు భోగమునందు ఇంతభాగము దేవతలకు ఇవ్వవలెనని విధింపబడియున్నది. కావున దేవతలకు గల ఋణమునివ్వక తానేయనుభవించువాడు దొంగయని చెప్పబడెను.

శ్లో။ యజ్ఞశిష్టాశినస్సన్తో ముచ్యనే సర్వకిల్బ్మె కెం । తే శ్వఘం భుజ్ఞతే పాపా యే పచన్ప్రాశ్మకారణాత్ ॥ 13

పది యజ్ఞశిష్టాళినః - సన్హః - ముచ్యన్తే - సర్వకిల్బిమైషి ! తే - తు - అఘం - భుజ్ఞతే - పాపాః - యే - పచన్తి - ఆత్మ కారణాల్

యజ్ఞశిష్టాశినః న న్లః పంచమహాయజ్ఞములుజేసి యేశు మరియెవ్వరు మిగిలిన అమృతమను అత్మకారణాత్ తమకొరోకే అన్నమును భుణించునల్లి పచ ని పాకముజే! పాళముజేసి (వంటజేసి) భుజించుచున్నా రో సత్పురుమలు (పంచనూనాదులగు)నకల కేపాపాః ఆ పావులు నర్వకిల్పి ైషే: పాపమునే ఆఘం తు పావములనుండియు భతించుచున్నారు. విడువబడుచున్నారు భజాకే

తా॥ పంచమహాయజ్ఞములనుజేసి మిగిలిన అమృతమనబడు నన్నమును భుజించుచున్న సత్పురుషులు పంచనూనాడులగు నకలపాపములనుండియు విడువబడుచున్నారు. మరియెవ్వరు (ఈశ్వరారృణముజేయక) తమకొఱకే పాకముజేసి భుజింతురో ఆపాపులు పాపమునే భుజించుచున్నారు

్రస్వకీయము) ఈ శ్లో కమునందు 'యజ్ఞములోమిగిలిన అన్నమును తినువాడు సక లపాప ముల నుండియు విడువబడుచున్నాడు' అనువాక్యములు పెక్కువ్యాఖ్యానము ల పేట్కించుచున్నవి. ''యజ్ఞములోమిగిలిన అన్నము" అనుసామాన్యమైన వాక్యము ఉపయోగింపబడియున్నది. ఎట్టి యజ్ఞమునంది స్పష్టముగ చెప్పబడలేదు, (శంకరులు) దేవయజ్ఞమునుండి మిగిలిన అన్నమనియు, (రామానుజులు, భగవన్ని వేదికమైన ప్రపాదమనియు, (రాఘవేం[దులు) విష్ణువునకున్ను ఇతరదేవతలకున్ను నివేదనము చేసిన అన్నమనియు అర్థముజేసియున్నారు. దీనివలన జ్యోతిబ్లోమాది యజ్ఞములు మాత్రమేగాక మనుమ్యదు ప్రతిదినము జేయవలసిన పంచయజ్ఞములుగూడ ముఖ్యమని చెప్పినదిగక నబడుచన్నది. ఎందువల్లననగా "సర్వకిల్పి షై:'' అనుపదమునకు పంచసూనలు అనుపామములని అర్థముజేయుట యేగాక అపదముల వివరమున్ను డై. పంచయజ్ఞములనేచానులని పంచయజ్ఞములలో మిగిలిన అన్నమనియు తలంపవలసియున్నది. పంచయజ్ఞములెవ్వియనగా:—

క్లో! "అధ్యాపనం బ్రహ్మయజ్ఞి: పిత్పయజ్ఞిస్తు తర్పడం! హోమోదైవో బలిర్భౌతో నృయజ్ఞో ఒతిథిపూజనం!! పంచైతాశాయో మహాయజ్ఞాన్న హాపయతి శక్తిత:! స గృహేబి వసన్నిత్యం సూనాదో పేర్నలిష్యతే!!

వేదముపదేశించుటయను ్లబహ్మయజ్ఞము, జలతర్భణమువేత పిత్మవులను తృప్తిపరచుటయను పితృ యజ్ఞము, దేవతలనుగూర్చి ఆగ్నైలోహోమము జేయుటయను దేవయజ్ఞము, వాయసబలి మొదలగు వాలినుంచుట యనుభూతయజ్ఞము, అతిథులకు అన్నము పెట్టుటయను మానుపయజ్ఞము, ఈజదు మహాయజ్ఞములను తనశక్త్యనుసారముగ నెక్వమజేయునో ఆతడు గృహస్థాశ్రమమునందుండినను పంచసూనలను (ఐదు ప్రాణిహింసలు) దోషమునుండి విడువబడుచున్నాడు. (మనుస్మృతి 3-వ అధ్యాయము 70-71 క్లోకములను జూడుడు.) పంచసూనాదోషమనునది ఏది ఆనగా,

> ''పంచసూనా గృహస్థస్య చుల్లి పేషణ్యపస్తర: ! కండనీచోదకుంభశ్చ బధ్యతే యాస్తువాహయ౯ ॥ తాసాం క్రమేణ సర్వాసాం నిష్కృత్యర్థం మహర్షి భి: ! పంచక్లొప్తా మహాయజ్ఞా: మ్రత్యహం గృహమేధినాం॥

గృహస్థునికి కట్టెలు మొదలగువాటిని కాల్పుటచేతను, పాత్రము (రుబ్బుడురాయి) తిరుగలి మొద లగు వాటిలో రుబ్బుటచేతను, రోకలి మొదలగువాటిచే దంచుటచేతను, బిందెలో నీరు తెచ్చి ఆ నీరు నుపయోగించుటచేతను, ఊడ్పుట లేక అలుకుటచేతను జంతువులు చంపబడుదోషము గలుగుట వలన ఈ ఐదు విధములైన పాపములను పోగొట్టుటకై మహర్షులచేత గృహస్థా శ్రమమున నుండు వానికి క్రకమముగ ఐదు మహాయజ్ఞములు విధింపబడియున్నవి. (మనుస్మృతి 3-వ అధ్యా – 68-69 - ప క్లోకములను, స్కాందపురాణము కాశీఖండము మొదటిభాగము 33-వ అధ్యాయము 23-24-వ క్లోకములనున్ను జూడుడు.)

> "కుట్టనీ పేషణీ చుల్లి ఉదకుంభి చ మార్డనీ। పంచనూనా గృహస్థస్య తాభిస్స్వర్గం న గచ్ఛతి॥"

దంచుట, రుబ్బుట, దహించుట, నీరు దెచ్చుట, ఈడ్చుట, ఈ ఐదు విధములవలన గలుగునట్టి జీవహింసలచేత గృహస్థుడు స్వర్గమొందలేడు. గనుక గృహస్థుడు ప్రతిదినము గలుగునట్టి ఇట్టి పాపములను నివర్హించుకొనుట్లై పై జెప్పిన యజ్ఞములనుజేసి ఈశ్వరార్పణముజేసి మిగిలిన అన్న మును భుజింపక తన కడుపు నిండుటకొరకే వంటచేసి భుజించినచో పాపమును భుజించుచున్నాడు. అనుగా - పాపస్వరూపమైన అన్న మును భుజించుచున్నాడని తాతృర్యము. అయినను తమకొఱకే పాకముచేసి భుజించువారలు పాపులగుటకు రామానుజులు చెప్పకారణమెట్టిదనగా, ఈశ్వరుడు తన్నా రాధించుట్లైకే మనుమ్యుల కిచ్చిన ఆహారాది వస్తువులను ఆ ఈశ్వరునకు అర్పణముజేయక తమకొఱకే పాకముజేసి భుజించువారలు పాపమును భుజించువారలనునదే. (4-వ అధ్యాయము 31-వ శ్లో కమును జూడుడు.) ఈ అధ్యాయము 10-వ శ్లో - మొదలు ఈ శ్లో కముతోనహా ప్రవాపతి యొక్క వాక్యములు.

#### \*\*\*\*

| ال<br>چي | అన్నాదృవ స్త్రి భూతాని వర్జన్యాదన్నసంభవః ١                                                     |    |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Ç        | ಯಷ್ಟ್ ದೃವತಿ ಪರ್ಜ್ಷನ್ಯ್ ಯಜ್ಞ ಕಿ ಕರ್ಜನಮುದೃವಃ ॥                                                   | 14 |
| ,,       | కర్మ [జహాహ్మోదృవం విద్ధి [జహ్మ్మ్ రసముదృవమ్।<br>కస్మాతృర్వగతం [జహ్మా నిత్యం యజ్ఞే [పతిష్ఠీతమ్॥ | 15 |
| ,,       | పీవం   చవ రైశం చ కం నానువ రైయతీహ యేణ।<br>అఘాయురిం దియారామో మోఘం పార్థ న జీవతి॥                 | 16 |

```
పది! అన్నాత్ - భవ స్త్రి - భూతాని - పర్జన్యాత్ - అన్నసంభవ: i
యజ్ఞాత్ - భవతి - పర్జన్య: - యజ్ఞు: - కర్మసముదృవ: ii
```

- ,, కర్మ బ్రహ్మాద్భవం విద్ధి బ్రహ్ము అక్షరసముద్భవమ్! తస్మాత్ - సర్వగతం - బ్రహ్ము - నిత్యం - యజ్ఞే - (పతిస్థితం ။
- , ఏపం బ్రాపత్తితం చక్రం న అనువర్తయతి ఇహ య:! అఘాయు: - ఇంద్రియారామ: - మోఘం - పార్థ - స: - జీవతి॥

| ●న్నాల్             | అన్న మునుండి            | బ్రహ్మ       | ట్రాహ్మము (వేదము)         |
|---------------------|-------------------------|--------------|---------------------------|
| థాకాని              | ప్రాణులు (శరీరములు)     | నిశ్యం       | ఎల్లప్పడు                 |
| భవన్                | కలుగుచున్నవి            | රාදූ         | యజ్ఞమునందు                |
| <b>వర్డన్యాక్</b>   | మేఘమునుండి(వర్గ్రమువలన) | [పత్తిషిశం   | స్టీర వడియున్నది          |
| ఆన్నే సంభవః(భవరి)   |                         | వీవం         | -ఈ విధముగ                 |
| ಯಕ್ಷ್ಮಕ್ ` ´        | యజ్ఞమునుండి             | బ్రహదర్శం    | [పవ ర్థించజేయబడిన         |
| వర్డన్య:            | మేఘ్మ్ (వర్ష్మ్మ్)      | చ్చకం        | (జగత్)చ్రకమును            |
| భవల                 | కలుగుచున్నది 🐪          | ఇహ           | ఇచ్చట (-ఈలో కమునందు)      |
| ಯಕ್ಷಃ               | యజ్ఞము                  | యఃనానువ రయ8  | ఎవ్వడనునరించుటలేదో        |
| కర్మోనముద్భవః       | కర్మమండి గలుగుచున్నది   | నః ె         | ఆశడు                      |
| €6 <u>7</u>         | కర్మము'                 | ఆఘాయుః       | పాపజీవనము (బ్రతుకు) గల    |
| ణహోక్టిదృవం         | బ్రహ్మాము (వేదము) నుండి |              | ్ వాడుగను                 |
|                     | కలిగినదిగను             | ఇంద్రియారామః | ఇంమ్రియములచేశ (విషయము     |
| బ్రహ్మ              | బ్రహ్మము (వేదము)        | •            | లో) రమించుకొనియుండు       |
| <b>∍≰రనము</b> ద్భవం | నాళములేనివస్తువు (పరమా  |              | వాడుగను ఉండి              |
| •                   | క్మ)నుండి గరిగినదిగను   | హే పార్త !   | £ ਕੇਾਰਾ!                  |
| విద్ది              | <b>శెలిసికొ</b> నుము    | మోఘం         | <b>వ్యక్త్మము</b> గ       |
| <b>తస్నా</b> త్     | అందువలన                 |              | జీవించుచున్నా <i>డు</i> . |
| <b>నర్వగ</b> తం     | నకలమును ఆశ్రయించిన      |              | 95-                       |

తా॥ అన్నమువలన బ్రాణులు గలుగుచున్నవి. (అనగా తినుండు అన్నము రక్షముగను, పిదవ రేశన్సుగనుమారి దానివలన బ్రాణులు శరీరములతో గలుగుచున్నవి.) అన్నము వర్షమువలన గలుగుచున్నది. వర్షము యజ్ఞము వలన గలుగుచున్నది. యజ్ఞము కర్మనుండి గలుగుచున్నది.

కర్మయు [బహ్మమునుండి అనగా వేదమునుండి గరిగినదిగను, [బహ్మము (అనగా-వేదము) నాశములేని వరమాశ్మనుండి గరిగినదిగను (సీపు) తెలిసికొనుము. అందువలన నకలము నా[శయుంబిన (అనగా తెలియ ఖరచుచున్న ఆ) బహ్మము (అనగా వేదము) యజ్ఞములో నిలకడ చెందియున్నది. (ఆనగా యజ్ఞవిధులనే బ్రాధానముగ గలదని ఖావము.)

ఈ విధముగ బ్రవ రైంపజేయుండిన జగచ్చ[కమును ఈ లోకమునందెవ్వ డనుసరించుటలేదో (అనగా యజ్ఞాదికర్మలచే జగత్తు నడచుటకు అనుకూలము బేయుటలేదో) అతడు పావజీవనముగలవాడుగను, ఇంబ్రియములబే విషయ ములలో రమించుకొని, అనగా ఆటలాడుకొని యుండువాడుగను ఉండి, ఓపార్థ! వ్యర్థముగ జీవించుచున్నాడు.

(శంకరభాష్యము) కర్మము జగచ్చుకమును నడుపుచున్న దను కారణముచేతను కర్మకు అధికారి కర్మముజేయవలయుననునదియు, కర్మజగచ్చుకమును ఎట్లునడుపుచున్నది అనునదియు చెప్పబడుచున్నది.

భుజించిన ఆహారము ర క్రముగను, రేతస్సుగనుమారి దానినుండి ఎల్లరికిని బ్రత్యక్షముగ ప్రాణులు గలుగుచున్నవి. ఆ యన్నము వర్ష మువలన గలుగుచున్నది. ఆ వర్షము యజ్ఞమునుండి కలుగుచున్నది. ఆ యజ్ఞము కర్మనుండి గలుగుచున్నది.

> అగ్నా ప్రాపాహుతిన్నమ్యగాదిత్యముపతిష్టతే। ఆదిత్యాజ్ఞాయతే వృష్టి: వృష్టేరన్నం తత: బ్రహ: ॥

అగ్నియందుంచిన ఆహుతినేరుగ సూర్యునిజేరగా సూర్యునినుండి వర్షము గలుగుచున్నది. వర్షమునుండి అన్నమును, అన్నమునుండి ప్రాణులున్ను గలుగుచున్నవి. ఆను మనుస్మృతి వాక్యమును జూడుడు.

ఈ క్లోకమున యజ్ఞము అనుదానికి ''అపూర్వము'' అని భావము (అనగా కర్మచేయ బడు కాలమునకును, ఫలమునిచ్చు కాలమునకును మధ్య ఎవ్వరిచేతను ఠానుచూడబడక యుండు నట్టిస్తితి. కర్మ యొక్క కార్యమైన ఫలమును, ముందుగాకనుబడకనే ఇచ్చునట్టి ఒకవిధమైన స్వభా పము.) కర్మమనగా ఋఠ్విక్కులును, (అనగా యజ్ఞము చేయునప్పడు దేవతలకు డ్రుతినిధులుగ ఏర్పరచబడి, జరుపవలసిన కార్యములను జరుపువారు) యజమానుడున్ను (అనగా యజ్ఞమును జేయునతడున్ను) అయిన వీరల వ్యాపారము (అనగా హోమము, మంత్రము, తండ్రాదిడ్రియలు). ఈ కర్మ నుండి యజ్ఞము గలుగుచున్నది. అనగా పై జెప్పిన ఋఠ్విక్కులతోగూడి, యజమానుడు జేయునట్టి వ్యాపారమును కర్మచేత, మునుపు కలుగకనే, పిదప ఫలమును గలుగజేయు స్వభావమైన అపూర్వము అదృష్టము కలుగుచున్నదని తాత్పర్యము. ఎట్లు వర్షమునుండి ఆన్నము, అన్నము నుండి ఉప్పాములు (పత్యక్షముగ కలుగుచున్నదని శాత్పర్యము. ఎట్లు వర్షమునుండి ఆన్నము, అన్నము నుండి ఉపాణులు (పత్యక్షముగ కలుగుచున్నవో, అట్లు ఇది (పత్యక్షమైనదికాదని తలంపుడు.

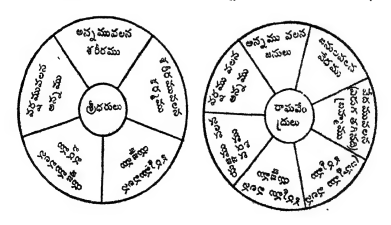
ఆ కర్మయు (బహ్మమునుండి (వేదములనుండి) వెలువడినది. వేదమను పేరుగల బ్రహ్మ మనగా నాశములేని పరమాత్మనుండి వెలుపడుచున్నది. (బహ్మమనుదానికి వేదమని అర్థము. మనుష్యునిపద్దనుండి శ్వాసము వెలుపడుటపలె పరమాత్మయను నాశములేని పస్తువునుండి వేదము సాక్షాత్తుగ గలిగినది. ఆ వేదము పకలవిషయములను (పకటింపచేయునది. కావున 'సర్వగతమ్' అనబడుచున్నది. ఐనను అది యజ్ఞాదులను (పధానముగ గలదైనందున ఎప్పుడును యజ్ఞమునందే నిలకడ చెందియున్నదని (గహింపుడు.

ఈ విధముగ ఈశ్వరునిచేత వేరములను యజ్ఞములను ముందుంచి నడుపబడుచున్న జగచ్చుకమును అనుసరింపక, పాపాయుష్యము (జీవితమంతయు ఇంద్రియములచేత విషయ ములలో ఆటలాడుట) గలవాడై యెవ్వడున్నాడో, ఆతడు వ్యర్థముగ జీవించుచున్నాడు. (కర్మచే యజ్ఞము, యజ్ఞముచే వర్షము వర్షముచే అన్నము, అన్నముచే ప్రాణులు, మరల ఆవిధముగనే బ్రాణు లచే కర్మము, కర్మచే యజ్ఞము, ఇట్లు చ్యక్రమువలె చుట్టివచ్చుటవలన జగచ్చుకమని చెప్పబడినది.) కనుకనే కర్మకు అధికారియైన ఆజ్ఞాని, కర్మను జేయవలయుననునది ఈ సందర్భము నందలి తాత్పర్యము. కర్మమునందే అధికారియైన అనాత్మజ్ఞుడు, ఆత్మనిస్థకుతగిన యోగ్యతను పొందుట కై (ప్రయత్నించి అది చేకూరుట కై కర్మయోగము ననుస్థింపవలయుననునది ''న కర్మడామ నారంభాత్" (8-4) అనునదిమొదలు "శరీరయాత్రాపి చ తే న [పసిద్ద్యేదకర్మణঃ" (3-8) అనునది మరకు చెప్పబడినది. ''యజ్ఞార్థాత్ కర్మణో ఒన్వత" (8-9) అనునది మొదలు ''మోఘంపార్థ స జీవతి" (8-16) అనునదివరకు కర్మాధికారియై అత్మను ఎరుంగనివాడు కర్మ ననుష్టింపవలసిన ఆవశ్యకతనుగూర్చి మధ్యసంభవించిన [పస్తావముచేత పలుకారణములు చెప్పబడినవి. దానిని చేయక యుండుటవలన కలుగు చెరుపులుగూడ చెప్పబడినవి.

(రామానుజులు) కర్మబ్రహ్మోద్భవం = కర్మము (పకృతి వికారమైన దేహమునుండి కలుగుచున్నది, బ్రహ్మ = దేహము, అక్షరసముద్భవః = జీవునివలన కలుగుచున్నది. ఎట్లనగా జీవుడు భుజించిన అన్నాదులచే వృద్ధిపొందినందున జీవునివలన దేహము కలిగినదని తాత్పర్యము, సర్వగతం = సకల జీవులను పొందియున్న, బ్రహ్మ = దేహము, నిత్యం = ఎల్లప్పడు, యజ్జే ప్రతిష్ఠితం = యజ్ఞమునకు మూలముగనున్నది. ఆఘాయుః = పాపముచేత గలిగిన ఆయుష్యము, లేక పాపమునకు హేతువైన ఆయుష్యము గలవాడు (ఇదియే ఆభి్రపాయిభేదముగల భాగము.)

(రాఘవేంద్రులు) కర్మబహ్మోద్భవం = కర్మము పర్మబహ్మమునుండి కల్గినది. బ్రహ్మ = పర్మబహ్మము, అక్షరసముద్భవం = వేదముచేత ఎరుగబడదగినది. సర్వగతం = సర్వ వ్యాపకమైన, బ్రహ్మ = పర్మబహ్మము, నిత్యం = ఎల్లప్పడు, యజ్ఞే = యజ్ఞమునందు, ప్రతిష్ఠితం = ఉన్నది, ''యజ్ఞము విష్ణువు'' అని (శుతిలో చెప్పబడియుండుటచేతను. యజ్ఞము విష్ణువునకు అతి్రపియమైనది కావునను యజ్ఞమున పర్మబహ్మము ఎల్లప్పడునున్నదని చెప్పబడినది,

(స్వకీయము) ఈ క్లోకమున దేహాదులు ఒకటినుండి మరియొకటి గలుగునదిగజెప్పి, కడపట "ఏపం స్రపత్తితం చక్రం = ఈ విధముగ కలిగియున్న చక్రమును" అని చెప్పబడి యుండుటవలన ఆ చక్రమిట్టిదని శ్రీధరులు, రాఘవేం(దులు వీరలు చెప్పియున్న వాక్యముల ననుసరించి చక్రములుగ డ్రాస్ కింద కనుబరచబడుచున్నవి:—



17

రామానుజుల తాత్పర్యము శ్రీధరులవంటిదే. ఐనను ''అన్నమువలన శరీరము'' అనుదానికి బదులుగ ''శరీరము అన్నమువలన" అన్నట్లు వాచకమునందుమాత్రము భేదముగలదు. పైన[చాయబడియున్న చ్వకమున ఒకదానినుండి మరియొకటి కలిగినదై ఒక ముగింపు నొందక చుట్టుచునే యుండుటవలనను, చుట్టుచున్న చ్వకమువలె నుండుటవలనను చ్వమని చెప్పబడినది. ఈ చ్వముసుజూచిన యెడల దానిలో కనుబరచబడినవానిలో ఏది మొదలు కలిగినదని ఎరుంగుట శక్యముగాదు. 'బీజాంకురన్యాయము' వలెనున్నది. అనగా విత్తనము మొదటగలిగెనా? వృశ్రము మొదటగలిగెనా? అని యడిగినచో విత్తనములేక వృశ్రములేదు. వృశ్రములేక విత్తనములేదు. గనుక మునుపుగలిగినదేదియని చెప్పటయెట్లు అశక్యమో అట్టిదిది.

రాఘవేంద్రులు మరియొక అభ్విపాయముగూడ జెప్పియున్నారు. అనగా:— ఈ చ్చక మును అమసరింపవలసినది గృహస్థా్యశమికిమాత్రము అనితలంపదగినదైనను సన్ఫ్యాసివాన్రప్రస్టుడు బ్రహ్మచారి ఈ ఆ్యశమస్థులు నివర్హింపబడి యున్నటుల తలంపగూడదు. ఏలనగా వారలకును మనోవాక్కాయములచే జేయదగిన పెక్కుకర్మలుగలవు. కాన వారలున్ను ఈ చ్యకముననుసరించ వలసినదే.

పద॥ యః – తు – ఆత్మరతిః – ఏవ – స్యాత్ - ఆత్మతృ ప్తঃ – చ – మానవః ఆత్మని – ఏవ – చ – సంతుష్టః – తస్య – కార్యం – న – విద్యతే ॥

| యస్తుమానవః  | డు                             | సంతష్ట్ర     | సంతోషమొందినవాడుగను |
|-------------|--------------------------------|--------------|--------------------|
| ఆత్మరతిరేవ  | అక్మయందే రమించువాడుగను         | స్వాక్       | ఆగునో              |
| ృష్ట్స      | ఆక్మయందే కృ <u>ప</u> ్తిపొందిన | <b>క</b> స్వ | ఆతనికి             |
|             | వాడుగను                        | కార్యం       | చేయవలసినది         |
| ఆత్మన్యేవ చ | ఆశ్మయందే                       | న విద్యతే    | <b>లే</b> దు       |

తా॥ మఱి యే మానవుడు ఆక్మయందే రమించువాడుగను, ఆక్మయందే కృ ప్రిజెందువాడుగను, ఆక్మయందే నంతోషమొందువాడుగను అగునో అకనికి జేయవలసిన దొక్కటియులేదు. (ఆక్మనౌరుంగునకనికి కర్మయోగము అక్కర లేదనిభావము.)

(శంక రభాష్యము) ఈ విధముగ బ్రవ ర్తింపజేయబడిన చ్వకమును ఎల్లరు అనుసరింప వలయునా? లేక ఆత్మనెరుంగనివాడు కర్మమోగ నిష్టోపాయమువలన పొందదగినదియు, ఆత్మ నెరుంగు సాంఖ్యలవలన అనుస్థింపదగినదియునైన జ్ఞానమోగనిష్టను బడయని వాడుమాత్రమే అనుస్థింపవలయునా? అను విషయమును శ్రీభగవంతుడు తానుగనే అర్జునుని బ్రహ్మగశంకించి (మునుపు జ్ఞానయోగముచేత సాంఖ్యలకు, అని 8-వ క్లోకమున జెప్పిన) (గంథముయొక్క అభి ప్రాయము స్పష్టముగదెలియులకై "ఏతంవైతమాత్మానం విదిత్వా నివృత్తమిథ్యాజ్ఞానా? సంతః బ్రహహ్మణా? మిథ్యాజ్ఞానవద్భిః అవశ్యం క ర్తవ్యేళ్యః పుత్రైషడాభ్యో వ్యుత్థాయాథ భిజాచర్యం శరీర స్థితిమాత్ర డ్రము క్రంచర న్లి న తేపాం ఆత్మజ్ఞాననిష్టావ్యతిరేకేణ అన్యత్కార్యమస్తే" బ్రహ్మణులు ప్రసిద్ధమైన యా ఆత్మ నెరింగి మిథ్యాజ్ఞానము నివ ర్థింపబడి మిథ్యాజ్ఞానముగలవార్లచే అవశ్యముగ చేయబడదగినట్టి పుత్రేచ్ఛమొదలగువాటిని విడచి పిదప దేహమునిలుచుటకు మాత్రము కావలసిన

భిజాటనమునుజేని తిరుగుచున్నారు. వారలకు ఆత్మ జ్ఞాననిష్ఠ తప్ప మరియొక కార్యములేదు." అనుబృహదారణ్యకోపనిషద్వాక్యమైన వేదతాత్పర్యమే ఇచ్చట గీతాకాస్త్రమున బోధింపతలంచినదను దానిని స్పష్టపరచుట్రకై దీనినిజెప్పుచున్నారు. (తుశబ్దము భేదస్థితి తాత్పర్యముగలది) మరి యే సాంఖ్యుడు ఆత్మనెరుంగుటలో స్థిరముగనిలబడి ఆత్మయందేకాని విషయములలో రమించనివాడు గను. ఆత్మచేతనేగాని ఆహారము రుచి మొదలగువాటివలన తృప్తిపొందని వాడుగను నుండునో, ఆ నన్స్మాస్టియైన మనుమ్యడు ఆత్మయందే సంతోషించుచున్నాడు. ధనము మొదలగు బాహ్యవస్త్రు పులను బడయుటవలననే గదా ఎల్లరికిని సంతోషము గలుగుచున్నది. ఇతడనగా ఆ ధనము మొదలగువాటిని పొందగోరక ఆత్మయందే సంతోషముందినవాడు, దేనియందు నా స క్రితినివాడు. ఎవ్వడు ఇట్టియాత్మజ్ఞానిగ నుండునో అతడు చేయవలసినదేదియు లేదని తాత్పర్యము.

(శ్రీధరులు) ఈ అధ్యాయమునందల్ 4-వ క్లో - మొదలు 16-వ క్లో - వరకు అజ్ఞాని అంతః - కరణశుద్ధికొర\$ై కర్మలను చేయవలయునని చెప్పబడినది. ఈ క్లోకముచేతను పై క్లోకము చేతను బ్రహ్మజ్ఞానికి కర్మవలన (పయోజనము లేదనునది చెప్పబడుచున్నది.

(రామానుజులు) (17—18—19 - ఈ మూడు క్లోకములకు ఒకే అన్వయము గావున ఆక్టోకముల తాత్పర్యములుగూడ సంగ్రహించి ఇచ్చటనే (వాయబడుచున్నది) ఎట్టిసాధనములేక బ్రహ్మదర్శన మొందినవారుగను, నిత్యముక్తులుగనునున్న (నిత్యసూరులు) వారలకు కర్మము అవశ్యకముగాదు. సాధనములవలన ముక్తిపొందు బ్రహ్మజ్ఞానులకు స్వల్పకర్మమైనగలదు కాన వారలకు కర్మములేదని చెప్పగూడదు. గనుక ఓ అర్జునా! నీవు ఫలాకేషక్షలేక కర్మచేయుమని భావము.

(స్వకీయము) ఈ క్లోకమునందలి "ఆత్మయందే" అనువాక్యమునకు అద్వైతపక్షమున 'తనలోనే' యనియు, ద్వైతపక్షమున 'పర్మబహ్మమునందే' యనియు ఆర్ణము.

ছু । নূব తన్య కృతేనార్థో నాకృతేనేహ కశ్చన। 18 పద∥న – ఏప – తస్య – కృతేన – అర్థః – న – అకృతేన – ఇహా – కశృన న - చ - అస్య - సర్వభూతేమ - కశ్చిత్ - అర్థవ్య్రపాశయః # కన్య ఆకనికి (మునువుజెప్పిన ఆక్మ కళ్ళన(దోషః) ఎట్టి దోషమున్ను న లేదు ఈ లోకమున ఇహ అన్య කර වර් ಕೃತೆನ **ತ**ರ್ಶೃ<del>ಷ</del>ೆಯುಬವೆತ నర్వళూ కేషు నకల ళూశ ములవద్దను కశ్చనఅర్థః వీ ప్రవయాణనమును కక్పిత్ అర్జామ్హాజనమున కై ఆక్రయించ నైవ లేనేలేదు శయం న భ వలసిన దేదియులేదు. ఆకృశేన

తాగి ఆశ్మయందే కృష్ణిమొదలగు వాటిని పొందిన ఆశ్మజ్ఞానియైన అశనికి ఈ లోకములో కర్మము జేయుటవలన ఎట్టి బ్రామాజనము లేనేలేదు. కర్మము జేయనందువలన ఎట్టి దోషమునులేదు. ఇశనికి (ఈఆశ్మనిస్తునకు) నకలభూశముల వద్దను ఎట్టి బ్రామాజనమునకైగాని ఆశ్యయంభవలసినది ఏమియులేదు. (రాఘవేం(దులు) బ్రహ్మమునుదప్ప మఱిదేనిని తలంచనివాడైన అసం(పజ్ఞాత సమాధి యందుండునతడు దేవతలు గురువు మొదలగువారలకు సమస్కరింపవలసిన కాలములలో నమస్కరించక పోయినను అతనికి ఎట్టిబాధకములేదు. అతనికి ఎవ్వరిచేతను కావలసిన (ప్రయోజనమేదియు లేదు.

हूँ॥ తస్మాదన\_క్రనృతతం కార్యం కర్మ నమాచర। అనక్తో హ్యాచర∎ా కర్మ వరమాప్పోతి పూరుషః॥ 19

పద॥ తస్మాత్ - అసక్త: - సతతం - కార్యం - కర్మ - సమాచర। అసక్త: - హి - ఆచరకా - కర్మ - పరం - ఆప్పోతి - పూరుష:॥

**ళస్మా**క్ వలాపే<u>క</u>ను విడిది అందువలన (8%) సీమ కర్మను నకకం అనుష్టించుచున్న ఎల్లప్పడును ఆచర౯ అన కః వలాపే<u>క్ష</u> లేనివాడ వె వురుమడు వూరుషః కార్యం చేయవలసిన **ప**రం ఉత్తమమైనదానిని (మోక్ష కర్మ మును) నిత్యకర్మమ **నమాచర** బాగుగజేయుము ఆప్పోతి పొందుచున్నాడు. హి ఎందువలననగా

తా ॥ (సీపు కర్మకు అధికారిగనున్నాపు.) కావున కర్మభలమునం దాన క్రైని విడిబి చేయవలసిన నిత్యకర్మను ఎల్లప్పడును బాగుగ చేయుము. ఏలన ఆస క్రై లేనివాడై కర్మజేయునట్టి పురుషుడు ఉత్తమమైనదానిని (మోష మును) పొందుచున్నాడు.

(శంక రభాష్యము) "సర్వతస్సం ప్లుతోదక స్థానీయం'' అంతట (పవహించిన గొప్ప సముద్రమువంటి జల్చపవాహమునుబోలిన ఆత్మజ్ఞానములో నీవు లేవుగనుక చేయవలసిన నిత్య కర్మను ఫలాపేక్షను షిడచి ఎల్లప్పడును జాగుగచేయుము. ఏలనగా ఆ సక్తిలేనివాడై ఈ శ్వరారృణ ముగ కర్మనుచేయునతడు చిత్తశుద్ధినిబడసి దాని మూలముగ జ్ఞానమునుపొంది మేలైన మోక్షమును పొందుచున్నాడు. (ఈ కర్మయోగమను సాధనమువలన మోక్షమును నిశ్చయముగ పొందవచ్చునుకాన కర్మయోగమే అపాయములేని సులభమైన మార్గమని భావింపుడు.)

(రాఘవేం(దులు) అసం(పజ్ఞాత సమాధిలేనివాడవును, మోక్షేచ్ఛ గలవాడవునైన (ముముశ్రువువైన) నీవు కర్మముచేసియే తీరవలెనని కాక్పర్యము.

శ్లో॥ కర్మణైవ హి నంసిద్ధి మాస్థికా జనకాదయి: 1 లోకనం[గహామేవాపి నంపశ్యకా కర్తుమర్హ్ సీ॥ 20 పదు కర్మణా/- ఏవ - హి - సంసిద్ధిం - ఆస్థికా: - జనకాదయు: (1) । లోకసం[గహం (2) - ఏవ - అపి - సంపశ్యకా - కర్తం - ఆర్హసీ॥

| హే          | ఎందువల్లనవగా                  | త్వం          | సీవు                    |
|-------------|-------------------------------|---------------|-------------------------|
| జనకాదయః     | జనకుడు మొదలగువారలు            | లోకనంగ్రచామే- | లోకమును సన్మార్గమున భవవ |
|             | (నిష్కామ) కర్మ చేతనే          | వాపి సంపశ్య≖ా | ర్రింపజేయుటను మాత్రము   |
| సంసిద్ధిం   | సిద్దిని (ము క్రిని) పొందుటకు |               | గౌని ఖాగుగ నుద్దేశించి  |
| ఆస్ట్రిక్యా | [భవ రించిరి ((భయశ్నము         | కర్తుం        | (కర్మను) జేయుటకు        |
| •           | చేసిరి)                       |               | త గియున్నా వు           |

తాగ సీవు ఇక ఏకారణమువలన కర్మనే బేయవలెననినదో, పూర్వీకు లైన జనకుడు మొదలగు వారలు (నిష్కామ) కర్మబేశనే సిద్ధిని, అనగా ముక్తిని బడయ మ్రామత్నించింది. (అనుదానివలన) సీవు లోకమును సన్మార్గ మున మ్రవ రైంవజేసి దుర్మార్గమున మ్రవ రైంచుట అడ్డగించుటయను ఈ ఫల మునుమాత్రము ఖాగుగ నాలోచించియైనను కర్మను జేయుటకు తగినవాడవగు చున్నావు.

- (1) జనకాదయః జనకుడు నీవలె క్ష్మత్రియుడుగను రాజుగనుండుటతో బాటు విశేష జ్ఞానియని (పసిద్ధిబడసినవాడుగనుండియు, అతడున్ను కర్మచేతనే సిద్ధిపొందుటకు (పయత్నించె ననిన నీవు కర్మచేయవలసినవాడవే యనునది సిద్ధము. మరియు జనకుడు మొదలగు వారలు వా స్టవమైన జ్ఞానులుగనుండియు (పారబ్దకర్మచేత క్ష్మత్రియ≥న్మమెత్తిన కారణ మునుబట్టి క్ష్మత్రియధర్మముకాని సన్యాసమును, జ్ఞానయోగనిష్ఠను గైకొనగూడదనుదానిని ఎరింగి, తమ (పారబ్దకర్మననునరించి కర్మను విడువకచేసి సిద్ధిని పొందిరనుదానిని ఎత్తిజూపునదిగ వ్యాఖ్యాతల తాత్పర్యము. 'జనకుడు మొదలగువారలు' అనుదానిచే అశ్వపతి, అంబరీమడు, భగీరథుడు, టియ్మవతుడు, అజాతశ(తువు, మీరలను గు ర్హించినదిగ భావింపుడు.
- (2) లోక సంగ్రహం-అనగా లోక మునందరి జనులు నీమార్గమున అనగాతప్పమార్గమున నడుప కుండ వారలను (తిప్పి స్వధర్మములో (పవర్తించునటుల చేయుట, అనగా తాను సన్మార్గమున ధర్మమార్గమున నడచిచూపి మిగతవారును తన్ను జూచి దుర్మార్గమున (పవర్తింపకుండ (తిప్పి సన్మార్గమున నడచునట్లుచేయుట. దీనినెట్లు చేయవతెననువది రాబోవుక్లోకములచే స్పష్టమగుచున్నది.

(శంక రభాష్యము) మరియు ఏ కారణముచేత నీవు కర్మనే యనుస్తింపవలెననగా పూర్వీ కులైన క్ష్మతియులైన జనకుడు అశ్వపతి మొదలైన జ్ఞానులు కర్మచేతనే మోక్షముంద (పవర్తించి రనుదానిపలననే. వారలు ఆత్మదర్శనమును బడసినందున అప్పడు (పారబ్ద కర్మముండినందున, కర్మ సన్యాపము అనగా కర్మను వీడిచిపెట్టుటలేకయే కర్మతోగూడ నీ మోక్షమును పొందుటకు ప్రయత్నించిరి. జనకుడు మొదలగువారలు ఆత్మదర్శనమును బడయనిచో అప్పడు చిత్తకుద్ధికి సాధనమైన కర్మను గైకొని మోక్షమును పొందుటకై (కమ్మకముముగి (ప్రయత్నించిరని ఈ క్లోకము వ్యాఖ్యానింపదగినది. జక "జనకాదులైన పూర్వీకులు అజ్ఞానులై యుండినప్పడే నిత్యకర్మను జేసిరి. కావున ఆత్మదర్శనముగలవాడై పురుపార్థము చేకూరి మరియొకడు కర్మను అవశ్యము చేయవలె ననునది తగదు" అనినీవు తలంచినను క్షత్తియజన్మను ఇప్పడు నీ కిచ్చియున్న బార్వుకర్మకు లోబడియున్న నీవు లోకమును ఉన్మార్గమున అనగా దుర్మార్గమున నడచుటనుండి నివారించుట అను ఈ ఫలమునుమా(తముగొని బాగుగ నాలోచించి కర్మను చేయవలెను.

(శ్రీధరులు) నీవు, 'నాకు జ్ఞానముగలిగినది, కర్మచేయ నక్కరలేద'ని తలంచినను జ్ఞానమున బ్రవ్పత్తి లేనట్టియు, ఆజ్ఞానమునందుండి కర్మయందే అధికారముగలిగినట్టియు జనులు సత్కర్మలను జేయగోరుటకును, దుష్కర్మలలో బ్రవర్తింపక యుండుటకును గొప్పవారలు తమకు కర్మవలన కావలసినదేదియు లేకపోయినను లోకజనులకై సత్కర్మలను జేసిచూపవలెను.

(రాఘవేం(దులు) ముక్తిలో ఆనందము అధికముగ గలుగుటకై బ్రహ్మజ్ఞానులుగూడ నిష్కామకర్మ చేయుచున్నారు.

(స్వకీయము) జనులకు హితముచేయువానిమీద ఈశ్వరునకు ్రీపితిగలుగుచున్నదని తాత్పర్యము. జనకరాజును దృష్టాంతముగ జెప్పటలో ఉద్దేశమేమనగా - ''అర్జునా! నీవలె రాజుగనుండుట మాత్రమేగాదు, మహాజ్ఞానిగ నుండిన జనకమహారాజే కర్మము చేసియుండగా నేను కర్మము చేయనక్కర లేదని నీవు తలంచినయెడల అదితప్ప" అనుదానిని తెలియబరచుటకై యని భావింపుడు.

# శ్లో॥ యుద్యదాచరత్ ॄశేష్ఠ్ నైత్తేవేశరో జనః। న యు**త్పమాణం** కురుతే లోక నైదనువ**ర్తే॥ 21** పదు! యుద్యత్ - అచరత్ - (శేష్ణ: - తత్త్ - ఏప - ఇతరః - జనః। నః - యత్ - (పమాణం - కురుతే - లోకః - తత్ - అనుప**ర్**తే॥

| ్శేషః    | ్రపధానుడైనవాడు | ຸ ສະ        | ఆతడు                     |
|----------|----------------|-------------|--------------------------|
| యద్యత్   | ದೆನಿನಿದೆನಿನಿ   | ీయ త్ృవమాణం | డేనిని బ్రామాణముగ గైకొను |
| ఆచరికి   | అచరించునో      | ` නරා ම්    | చున్నాడో                 |
| ళ తదేవ   | దానినే         | <b>శ</b> శ్ | దానిని                   |
| ఇతరః జనః | ఇతరజనుడు       | లోక:        | లోకము                    |
| ఆచరతి    | చేయుచున్నాడు   | అనువ ర్త శే | అనునరించుచున్నది.        |

తా॥ (వయస్సు, యోగ్యత, ఆదారము, మొదలగువాటిలో) వ్రాను డైనవాడు ప్రియేకర్మల ననుష్ఠించునో (చేయుచున్నాడో) దానినే ఇతర జనులు చేయుచున్నారు. ఆ గొవృవాడు ప్ శావ్రములను వ్రమాణముగగైకొని (దాని ప్రకారము) చేయుచున్నాడో దానినే లోకము (లోకమునందలి జనులు) వెంబడించుచున్నది. అనగా వ్రమాణముగ గైకొనుచున్నది.

(శంకరభాష్యము) లోక సంగ్రహమును (లోకహితమును) ఎప్పడు చేయవలెను, ఎట్లు చేయవలెను, అనునది చెప్పబడుచున్నది. గొప్పవాడై శ్రేష్టుడైనవాడు ఏయే కర్మ ననుష్టించునో అయా కర్మనే వానివెంబడిన ఇతరజనులు అనుష్టించుచున్నారు. మరియు మనుష్టులలో (శేష్టుడైన అతడు లౌకికవిషయమునగాని, వైదికవిషయమునగాని దేనిని బ్రమాణముగ గైకొనునో దానినే లోకము అనుసరించుచున్నది. అనగా బ్రమాణముగ గైకొనుచున్నది.

శ్లో॥ న మే పార్థా స్త్రీ కర్తవృం త్రిషు లోకేషు కించన। నానవా కృతమవా కృవవృం వర్త ప్వ చ కర్మణి॥

| హే పార్డ !        | ఓ కుంతీవు[కుడా !   | కించన     | పీదియు                   |
|-------------------|--------------------|-----------|--------------------------|
| <b>తిష</b> ల్ కేష | మూడులోక ములలోను    | నా సి     | లేదు                     |
| మే                | నాకు               | (శథాపి) చ | అటుండినను                |
| క ర్లవ్యం         | <b>చే</b> యవలసినది | అహం       | నేను<br>-                |
| నా సి             | వీదియులేదు         | కర్మణి    | కర్మలో                   |
| అనవా ప్రం         | (ఇప్పడు) పొందనిదై  | వ రవీవ    | చ్రవ రించుచునే యున్నాను. |
| అవా ప్రవ్యం       | (ఇక) పొందవలసినది   |           | " " " "                  |

తా కి కుంతీవు[తుడా! మూడులో కములలోను నాకు చేయవలసినది (ఒక్కటియు) లేదు. ఇప్పడు నేను పొందనిది ఇకపొందవలసినది ఏదియులేదు. అట్లున్నను కర్మలో [పవ రైంచుచునేయున్నాను. అనగా కర్మను జేయుచునే వచ్చుచున్నాను.

(1) మే - సర్వేశ్వరుడుగను, సర్వజ్ఞుడుగను, మూడులో కములలోను దేవమనుష్యరూపముల అవతారము చేయువాడనగునాలో లేనిదొక్కటియులేనట్టియు, కనుకనే పొందవలసిన దేదియు లేనట్టియువాడనైన నాకు (రామానుజులు)

ఓ పార్థా ! లోక సంగ్రహమును అనగా లోక హితమును జేయవలయునను ఈ విషయము నందును నీకు సంశయముండినచో నీవు ఏల నన్ను దృష్టాంతముగ జూడవు అని భగవంశుడు చెప్పచున్నాడు. (శంక రులు)

శ్హోఖ యది హ్యాహం న వ\_ర్తేయం జాతు కర్మణ్యకంటికు । మమ వర్త్మానువర్తనే మనుష్యాణ పార్థ నర్వశణ

23

పదు యది - హి - అహం - న - వర్తేయం జాతు - కర్మణి - అతం(దిత: ) మమ - వర్మ - అనువర్తన్తే - మనుష్యా: - పార్థ - సర్వశ: ()

|                               |                    | - +         | **                              |
|-------------------------------|--------------------|-------------|---------------------------------|
| హే పార్డ !                    | ఓ కుంతీవు[తా !     | నవరేయందుది  | [పవ ర్షింపకయుండినటో             |
| హ                             | ఎందువల్లననగా       | మనుష్యా:    | మనుమ్మలు                        |
| అహం                           | <b>నే</b> మ        | నర్వశ :     | <b>⇔</b> న్సివిధముల             |
| <b>బా</b> తు                  | ఎప్పుడైనను         | మమ          | నాయుక్క                         |
| <del>అ</del> త <b>్కది</b> తః | సోమరిళనములేనివాడనై | <b>ವ</b> ರು | మార్గమునే ( <sub>(</sub> కోవనే) |
| <b>క</b> ర్మణి                | కర్మయందు           | అనువ రైనే   | <b>∞</b> నునరింశురు             |

తాగి ఓకుంతీపు[తా! నే నేకాలమునందును సోమరితనములేక జా[గ త్రగా (శా డ్రవిధిని తప్పక) కర్మయందు [పవ ర్తించక యుండినదో మనుమ్యలు (అన్నివిధముల [పాణులకు హితమైనదైయున్న) నామార్గమును (నేనెట్లు నడచుచున్నా నో ఆవిధమును) అనుసరింతురు. (1) పర్లేయం - అని పర్మై పద్ధపయోగము ఆర్థముగ నుంచుకొనవచ్చును. లేక 'పర్తే + అయం అని రెండుపదములుగ విభజించి 'అయం' అనుదానిని 'అహం' అనుదానితోజేర్చి 'అయం అహం = ఈ నేను,' అని అర్థము చేసినను జేయవచ్చునని వెంకటనాథుని తాత్పర్యము.

(స్వకీయము) నేను కర్మయందు మ్రవర్తింపనిచో మనుష్యులు ఏల నా మార్గము ననుస రింతురనిన:— నేను పరమపురుముడనని ఎరుంగనట్టియు అజ్ఞానులైనట్టియు జనులు (శేష్టకులమున బుట్టినవాడను, శక్తి, సామర్థ్యము, కీర్తి, మొదలగు వాటివలన గొప్పవాడని తలంపబడు వాడను ఐన, నేనే కర్మము చేయకుండినచో దానినిజూచి కృష్ణుడే కర్మచేయనందున మనమేల చేయవలెనని కర్మను విడిచి పెట్టుదురని తాత్పర్యము.

శ్లో । ఉశ్పీదేయురిమే లోకా న కుర్యాం కర్మైచేదహం। నంకరనృ చ కర్తా స్యాముపహన్యామ్మిమా: మహా: ॥

24

పద ఆశ్సీదేయు: - ఇమే - లోకా: - న - కుర్యాం - కర్మ - చేశ్ - ఆహం ! సంకరస్య (1) - చ - కర్తా - స్యాం - ఉపహన్యాం - ఇమా: - బ్రజా: ॥

అహం నేను నంకర స్వ ద (జాతుల) కలయిక తను కర్మ కర్మను కర్తా క ర్తగ న కుర్యాంచేత్ చేయకుండినదో స్వాం కాగలను ఇమేలోకా: ఈ లోక ములు ఇమ్మాబ్రజా: ఈ ఇనులను ఊర్పిదేయు! (కర్మలో హముచలన) నళించును ఉపవాన్యాం చెరిపినవాడనగుడును.

తా॥ నేను కర్మను జేయకయుండినచో -ఈ లోకమునందలి జనులు చెడి పోవుదురు. నేను జాతుల కలయికకు కారణమగుదును. ఆ కారణమువలన -ఈ జనులను చెడిపినవాడనగుదును

(1) సంకరస్య - కర్మవలన వర్ణాత్రమ ధర్మములు నిలకడ చెందియుండుటచేత కర్మనుజేయనివో వర్ణాత్రమధర్మములు చెడిపోయి దానివలన జాతులకలయిక కలుగును (రాఘవేంద్రులు)

(శంకరులు) అట్లునేను కర్మనమమ్మించక యుండులవలన గలుగు చెడుపేమనగా నేను కర్మను క్రమముగననుప్పించక విడిచిపెట్టుటవలన ఆవిధముగ అందరు విడిచిపెట్టైదరు. అప్పడు లోకము నిలకడజెందుటకు కారణమైన కర్మలేనందున ఈ లోకముంతయు చెడిపోవును. ఇదియుగాక జాతుల కలయికకున్ను కారణము (చేయువాడను) అగుదును. ఆ కారణమువలన ఈ ప్రాణులను చెరిపినవాడనగుదును. "ప్రాణులను అనుగ్రహింప ప్రవర్హంచిన నేను వాటికి చెరుపుచేసెదను." అనునది ఈ శ్వరుడవైన నాకు తగదు

(రామానుజులు) ప్రజలను అన్ముగహింప ప్రపత్తించియున్న నాకు జనులు చెడిపోదగిన ఇట్టికార్యముజేయుట తగినది కాదనునది తాత్పర్యము.

(స్వకీయము) అర్జునుడు మొదటి అధ్యాయమున కులమ్రీలు చెడిపోయినచో జాతుల కలయిక కలుగునని చెప్పెను. దానివలనమాత్రము జాతుల కలయిక కలుగునని తలంపవద్దు, వర్ణా శ్రమధర్మములు లేకపోవుటవలనకూడ జాతుల కలయిక కలుగునని జెప్పినదిగను భావింట వచ్చును. ङ्काँ॥ నక్తాঃ కర్మణ్యవిద్వాంసో యథా కుర్వనై భారత। కుర్యాబ్విద్వాం నహాఒనక్త శ్చికిర్వర్హోకనం[గహమ్॥

25

పదు సత్తా: - కర్మణి - ఆవిద్వాంస: - యధా - కుర్పన్తి - భారత ! కుర్యాత్ - విద్వాన్ - తథా - అనక్ష: - చికిర్షు: - లోకసంగ్రహం ॥

| హే ఖారత!         | ఓ భరతవంళ మున జనించిన            | <b>४</b> क    | ఆటులనే                      |
|------------------|---------------------------------|---------------|-----------------------------|
|                  | ਡਾ <b>ਕਾ</b> !                  | ವಿದ್ವಾ≋−      | అక్మక్షానముగల జ్ఞానియైనవాడు |
| అవిద్వాంసః       | అజ్ఞానులు                       | అన్క:         | ఫలమును గోరనివాడె            |
| కర్మణి           | కర్మలో                          | లోకనం[గహం     | లోకనంగ్రహమును (హిళమును)     |
| నకా:             | ఫలాన కిగలవారలె                  | చికీర్తు      | చేయగోరినవాడై                |
| యథా              | ఎట్లు                           | కుర్యాత్<br>- | కర్మను జేయవలెను.            |
| (కర్మ) కుర్వన్తి | కర్మను <del>జేయుచున్నా</del> రో | •             |                             |

రా॥ ఓఖారరా! ఆక్మజ్ఞానము లేని అజ్ఞానులు కర్మను ఫలాసక్తిగల వారలై ఎట్లు చేయుచున్నారో అటులనే ఆక్మజ్ఞానముగల జ్ఞానియు ఫలమును గోరనివాడై లోకమును నన్మార్గమున ప్రవత్తింపజేయగోరికర్మను జేయవలెను.

(శంకరభాష్యము) నీవుగాని లేక వేరొకడుగాని నావలె ఆత్మనెరింగినవాడుగను తనకు పురుపార్థము చేకూరినదను బుద్ధిగలవాడుగను నుండినదో అట్టివానికి చేయవలసినదేదియు లేకున్నను అతడున్ను ఇతరులకు అన్నుగహమే చేయవలెననునది చెప్పబడుచున్నది. నేను చేయు చున్న ఈ కర్మయొక్క ఫలము నాకుకలుగునను ఆ స్త్రిక్ క్రాలవారలు, కర్మఫలమును ఎదురుచూచు నట్టి అజ్ఞానులు. వారలు ఎట్లు కర్మలను జేయుచున్నారో ఆ విధముగనే ఆత్మజ్ఞాని ఆస్త్రిలేనివాడై వాటిని జేయపలెను. అతడు అజ్ఞాని చేయువిదముగ ఎందు కై చేయుచున్నాడు? లోక హితమున కైలఅజ్ఞాని ఫలమున పేడించి కర్మలను ఎంతటి శ్రద్ధతో జేయునో అంతటిశ్రద్ధతో జ్ఞాని లోక సంగ్ర హము నుద్దేశించి చేయునని భావము.

(రామానుజులు) (ఈ క్లోకమును పైశ్లోకముతోచేర్చి ఒకే అన్వయముగ చేసియుండుట వలన ఆరెండుక్లోకముల అర్థమున్ను ఇచ్చటనే విస్తరింపబడుచున్నది.)

ఆశ్మా పలోక నము లేనివారలుగను, మోజ్రా పేక్ష గలవారలుగను, కర్మయందు శ్రద్ధగలవారలు గను, కర్మ చేయుచునే యున్న వారలుగను ఉన్న జనులకు కర్మకంటె ఆశ్మా పలోక నమునకు వేరొక్క సాధనమున్న దని చూపి బుద్ధిభేదమును కలుగచేయకూడవు. బుద్ధిభేదము కలుగుటకు కారణమేమన, ఆశ్మా పలోక నశక్తుడైనవానికి కర్మ చేయుటవలన (పయోజనమేదియులేదు. కావున ఇతడు కర్మ చేయుట లేదు. అజ్ఞానియైనవాడు, ఆశ్మా పలోక నము గలవాడు కర్మ మవిడుచుటకు కారణమిట్టిదని తెలియక తానుగూడ కర్మను విడిచి పెట్టుచున్నాడు. వానికి ఆశ్మా పలోక నము గలుగుటయు లేదు. కర్మ చేయుటవలన కలుగు (పయోజనమున్ను లేదు. రెండును చెడినవాడగును, కావున జ్ఞానులు, ఇట్టి అవి వేకులు చెడిపోక యుండుటై, కర్మయందాస క్రికల వారలు కర్మ నైనను (కమముగజేయుచుండుటై, తాముచేసియు చేయించియు చూపపలెననునది తాత్పర్యము.

శోజు \* న ముద్ధిఖేదం జనయేదజ్ఞానాం కర్మనంగినాం। జోషయేశృర్వకర్మాణి విచ్వా౯ యుక్తనృమాచర౯ ॥

**2**6

పద‼ న - బుద్ధిభేదం (1) - జనయేత్ - అజ్ఞానాం - కర్మనంగినాం ! జోషయేత్ - సర్వకర్మాణి - విద్వా౯ - యుక్తః (2) - సమాచర౯ #

జ్ఞానియైనవాడు సర్వక ర్మాణి నకల కర్మలను ವಿದ್ವಾ೯ (స్వయం) యు కః కానేయోగయుకుడె అజానాం అజానురె కర్మమునందాన క్రిగంవారలకు సమాచర్ఞా బాగుగ అనుష్టించుకొని కర్మసంగినాం బుద్దిఖేదమును (కలశను) జోషయేత్ (ವಾರಲಭೆಕ) ಬೆಯುಂಬ బుద్ధిభేదం ನ ಜನಯೆಕ್ కలుగజేయగూడదు వలెను.

తా॥ జ్ఞానియైనవాడు అజ్ఞాను లై కర్మమునందాన క్రిగలవారలకు ఋద్ధి ఖేదమును కలుగజేయగూడడు. (అనగా వాకలకు కర్మనుజేసి ఫలమనుళవించ వలౌనను నిశ్చితముద్ధిని కలతచెందునటుల చేయకూడడు.) మరేమి చేయువలె ననగా నకల కర్మలను తాను యోగడుు కృడైయుండి బాగుగ ననుష్ఠించుచు (ఆకర్మలను) వాకలనుగూడ అనుష్ఠించునటుల చేయవలెను.

- \* ఈ క్లోకమును గర్గసంహిత మాధుర్యబండము ఆద్యా. 1 క్లో. 47 లో చూడుడు.
- (1) బుద్ధి భేదం ఆశ్మ, క ర్తకాడు. భో క్తకాడు. అన్నియు పర్మబహ్మమే. అను నీ వీధమైన ఉపదేశములవలన "నేను ఈ క ర్మనుచేయవలెను. ఈ క ర్మయొక్క ఫలము ననుభవింప వలెను"అని సాధారణ జనులకున్న నిశ్చిత బుద్ధికి చలనమును (క లతను) క లుగజేయుట.
- (2) ముక్త: దేహాదులలో అభిమానములేని వివేకము గలవాడై అనగా యోగనిస్టుడై (శంకరానందులు.)

(శంకరభాష్యము) ఈ విధముగ లోకసం(గహము చేయగోరిన వాడను ఆత్మనెరింగిన వాడను అయిన నాకుగాని, అట్టివేరొక్కనికిగాని, లోకమును సన్మార్గమున స్రామన స్రామని ఈ క్యామనికి ఈ శ్లోక మున కనుబరచినట్లు ఉపదేశింపబడుచున్నది. కర్మయందాసక్తిగల అజ్ఞాని ''నేను ఈ కర్మనుచేసి దానిఫలమును అనుభవింపవలె''నను నిశ్చికబుద్ధిగలవాడుగ నున్నాడు. ఇతని ఈ దృథమైన నమ్మక మును జ్ఞానియైనవాడు పోగొట్టగూడదు. మరియతడు చేయవలసినదేమనగా అజ్ఞానుల ఆ కర్మనే తాను ఉత్సాహముతో బాగుగననుష్టించుచు వారలనుగూడ ఆకర్మలననుష్టించునటుల చేయవలెను.

~~~~~

శ్లో။ ప్రకృతే: క్రియమాణాని గుబై: కర్మాణి నర్వశ: ల అహంకారవిమూథాణా కర్తాహమితి మన్యతే ။

27

పదା। (పకృతే: (1) - (୧୦୦୪ ଅଟନ) - ମନ୍ଦ୍ରି: - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ଅଟନ୍ତ୍ର - ୪୯୮୯ - ଅନ୍ତ୍ର ଜ୍ଞା - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୮୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯ - ୪୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯ - ୪୯୯୯

| మ్రకృతే:    | [పకృతియొక్క | అహంకార విమూ | అహంకారముచేత మోహము |
|-------------|-------------|-------------|-------------------|
| గుజె:       | గుణములచేత   | డాక్నా      | చెందిన అంతఃకరణము  |
| నర్వశ :     | అన్నివిధముల |             | గలవాడు            |
| క్రియమాణాని | చేయబడుచున్న | అహం కరా ఇకి | నేను జేయువాడనని   |
| కర్మాణి     | కర్మలను     | మన్యతే      | తలంచుచున్నాడు.    |

తా॥ మకృతియొక్క గుణములచేశ అన్నివిధముల చేయబడుచున్న కర్మ లను, ఆహంకారమువలన మైకమొందియున్న మనన్సు (ఆంఈకరణము) గల వాడు "అహంకర్తా" అనగా నేను చేయువాడను అని తలంచుచున్నాడు.

(1) (పకృతే: - పరమేశ్వరశ క్తిని (పకృతియనియు, మాయయనియు జెప్పదురు. (వేంకటనాథులు)

(శంక రభాష్యము) జ్ఞాని, అజ్ఞాని ఇరువురున్ను కర్మచేసినను ఆత్మను ఎరుంగని యజ్ఞానియైనవాడు కర్మమునందెట్లు ఆస క్తిగలవాడగుననునది దీనిలో జెప్పబడుచున్నది.

్రపకృతి లేక (పధానమనునది, సత్త్వము, రజస్సు, తమస్సు, అనుగుణముల సమస్థితి అనగా న్యూనాధికత (హెచ్చుతక్కువ) లేక చేరియుండు అవస్థ. ఆ బ్రకృతియొక్క గుణము అనగా వికారములు. అనగా శరీరముగను ఇంద్రియములుగను కనబడుట. వీటిచే లౌకికము, వైదికము అయిన అన్ని కర్మలును చేయబడుచున్నవి. "శరీరేంద్రియముల చేరికయే యాత్మ" అను భావము అహంకారము. ఈ అహంకారమువలన పలువిధములుగ మోహమొందియున్న అంతః కరణముగలవాడు అనగా శరీరేంద్రియముల స్వభావమును గలవాడై తన్ను అట్టి స్వభావము గల వానిగనే తలంచినవాడై శరీరేంద్రియములే తానని తలంచుచున్న ఇతడు (అనగా దేహేంద్రియ ములు తన వద్దనున్న విగను, వాటికి - తనకుగల వృత్యానము నెరుంగక అవియే తానని తలంచు నతడు) అజ్ఞానముచేత ఆత్మయందు కర్మలనారోపించుకొని ఆయాకర్మలకు "కర్తనేను" అని తలంచు చున్నాడు. (18 వ అధ్యాయము 14-15 శ్లోకములలో కర్మయొక్క 5 కారణములు చెప్పియుండు టను చూడుడు)

(రాఘవేంద్రులు) "(పకృతే: = మాయయొక్క, గుణై: = సత్వాది గుణములను గైకొని, (పకృతే: = జీవస్వభావముయొక్క, గుణై: = గుణములచేత, అనగా — తత్త్వజ్ఞానము, మిథ్యా జ్ఞానము, మి(శజ్ఞానము పీటిచేత, (పకృతే: = పరమాత్మయొక్క, గుణై: = ఇచ్చాశక్తి మొదలగు గుణములచేత" యని ఇట్లు మూడు విధములుగా అర్థముచేసియున్నారు. కర్మలనగా సాధుకర్మము, మి(శకర్మము, అసాధుకర్మము.

हूँ॥ తక్షవిత్త మహాఖాహా గుణకర్మ విఖాగయొం:। గుణా గుణేఘ వర్తనే ఇది మర్వా న నజ్జరే॥

28

పద॥ తత్త్వవిశ్ – ఈ – మహా బాహో – గుణకర్మవిభాగయోణ । గుణాణ – గుణేమ – మర్తన్డే – ఇశి – మత్వా – న – నజ్ఞతే ॥

హీ మహాబాహా ! ఓ గొవృకుణములుగలవాడా ! త త్వవిత్త గణంకర్మ విభాగయో! గుణములయొక్కయా, కర్మల గుణా: మొక్కయా విభాగములయొక్క గుణేమ

యథార్థము నెరింగినవాడైతే ఇండ్రియము లనెకి గుణములు (శోఖాది) విషయములనే గుణములలో వర్తనే బ్రవర్తించుచున్నవి మశ్వా తెలిసికొని ఇతి అని న నజైతే అన కి గై కొనుటలేదు.

తాంగ ఓగొప్ప ళుజములుగల అర్జునా! గుణముల విభాగమున్ను, వాటి వ్యాపారములైన కర్మల విభాగమున్ను, వీటిక క్ర్మమునున్ను ఎరింగినవాడు (అనగా జ్ఞాని)అయినటో ఇం[దియరూచములైన గుణములు వాటివిషయములైన శ్వాది రూచములైన గుణములలో [చవ\_ర్తించుచున్నవి, అవి ఆశ్మకుకావు అని తెలిసికొని (కర్మలయందు) ఆ సక్తిలేనివాడుగ నుండును.

(శ్రీధరులు) గుణ కర్మల విభాగముయొక్క వాస్త్రవతను ఎరింగినవాడనగా సత్త్వము, రజస్సు, తమస్సు, అను గుణములు తనవికావు, ఆత్మయైన తాను ఆ గుణములు కాదు. కర్మతనది కాదు, తాను కర్మలను చేసెడివాడుకాడు. గుణములు, కర్మలు, వీటికంటె తాను వేరైనవాడు అని ఎరింగినవాడే గుణకర్మ విభాగములను ఎరింగినవాడని తాత్పర్యము.

(రాఘవేంద్రులు) గుణకర్మ విభాగయో: - గుణానాం = భగవంతుని ఇచ్చ మొదలగు గుణములకున్ను, ప్రకృతియొక్క సత్త్వాదిగుణములకున్ను, ప్రకృతివికారమైన దేహేంద్రియ మనస్సులకున్ను పరస్పరభేదములున్ను, కర్మణాం = భగవత్సృష్టి మొదలగు కర్మలకున్ను, భగవదధీనుడైన జీవునిచే చేయబడు కర్మలకున్ను పరస్పరభేదమునున్ను, తత్త్వవిత్తు = యధార్థముగ నెరింగినవాడు, గుణా: = భగవదిచ్చాది గుణములు, గుణేమ = జీవస్వభావ కర్మాదులలోను, గుణా: = ఇంద్రియములు భగవదిచ్చానుసారముగ, గుణేమ = శబ్దాది విషయములలోనున్ను, పర్షే = ప్రప్తంచుచున్నవి, అని వ్యాఖ్యానించియున్నారు.

శ్లో॥ | పకృతేర్గుణనమ్మూడాం: నజ్ఞనే గుణకర్మను। తానకృత్ప్పవిదోమన్దా౯ కృత్ప్పవిన్న విచాలయేత్॥ 29 పదు॥ (పకృశే: - గుణనమ్మూడాం: - సజైనే - గుణకర్మను। తా౯ - అకృత్స్పవిద: - మన్దా౯ - కృత్స్పవిత్ - న - విచాలయేత్॥

(యే) ఎవరు (න්8) ්ලී ඃ [పకృ<del>థియొక్క</del> ఆకృక్స్నవిదః పూరిగ ఎరుగని ಗುಣನಮ್ಮಾ ಢಾಃ గుణములచే బాగుగ మోహ మన్దాన్ మన్దబుద్దిగలవారలను కృత్స్పవిత్ అన్ని బిని ఎరింగిన ఆశ్మ జ్ఞాని (న నః) మొందినవారలె గుణకర్మను గుణకర్మల**ో** , నవిదాలయేత్ కలక చెందునటు చేయకూడదు సజ్ఞ నే ఆన క్రియుంచెదరో

తాంగి ఎవ్వర క్రకృతియొక్క గుణములచేత ఖాగుగ మతిమైకముచెందిన వారలై గుణములయొక్క కర్మలలో నాన క్రియుంచెదరో, ఆ మందబుద్ధి గల వారలను (అజ్ఞానులను) అన్నియునెరింగిన ఆశ్మజ్ఞానియైనవాడు కలతచెందు నటుల జేయగూడదు. (అనగా అజ్ఞానముచేత, "కర్మను జేయుచున్నాము, దాని ఫలమును బడయుటకై" అని కర్మఫలములో దృష్టిగల కర్మాన క్రిగల వారలకు కర్మజేయుటయందున్న నిశ్చీతబుద్ధిని మార్పగూడదిని ఖావము.) (రామానుజులు) కృత్స్నవిత్ = సకలకర్మలున్ను [పకృతికార్యమని యెరింగినజ్ఞాని ఆత్మానాత్మజ్ఞానములేని మూఢులకు కర్మనువిడిచి జ్ఞానమార్గమున [పవ ర్తించునట్లు బోధింప గూడదు. ఏలనగా మూఢుడున్ను అవివేకియునైన అతనికి జ్ఞానమార్గము సిద్ధింపనేరదు. ఈ జ్ఞాని యైనవాడు కర్మవలన [పయోజనములేదని చెప్పినవాక్యమును ఆధారముగగైకొని మూడుడు కర్మమ మాత్రము విడిచిపెట్టును. దానివలన కర్మఫలము గలుగుటకు హేతువున్ను పోవును. జ్ఞానసిద్ధికి యోగ్యుడున్ను కాడు. రెండున్ను చెడినవాడగును. కావున జ్ఞానియైనవాడు, కర్మ ఆత్మదర్శనము నకు సాధనమైనదనియు, దానిని విడిచిన నీకుమరియొక [పయోజనము లభింపదనియుజెప్పి తాను కర్మనుజేసియు, జేయించియు చూపవలెనని తాతృర్యము.

(మధ్వాచార్యులు) ఇంద్రదియములు, శబ్దాదివిషయములు, సత్త్వరజస్త్రమన్నులు ముఖ్యములుకానివెవ్వియో అవి మొదలగు వీటికన్నిటికిని గుణములని పేరు.

(స్వకీయము) మాయయొక్క గుణములచేత మూఢులుగనున్న ఎవ్వరు ఇండ్రియముల వ్యాపారములలో ఆభిమానముంచెదరో, ఎవరు ఏదియు ఎరుంగని జ్ఞానహీసులో వారిని ఆత్మజ్ఞాని యైనవాడు కర్మను విడిచి మారుగనడచునట్లు చేయగూడదు.

శ్లో ముయు నర్వాణి కర్మాణి నన్నృస్థాధ్యాత్మచేతసా। నిరాశ్రీస్పిర్మమో భూత్వా యుధ్యన్వ మిగతజ్వరః #

30

పద॥ మయి - (1) - సర్వాణి - కర్మాణి - సన్ప్యస్య - (2) - ఆధ్యాత్మచేతసా! (3) నిరాశ్రీ: - నిర్మమః - భూత్వా - యుధ్యన్వ - విగతజ్వరః ॥

(త్యం) సీవు ನಿರಾಶೀ ఆశ లేనివాడ వై అధ్యాక్మ చేకసా అత్మన్మాళయించిన మనస్పుతో నిర్మమః మమకారములేనివాడ వై ನರ್ಗ್ಷಣೆ ಕರ್ಗಾಣಿ నకల కర్మలనున్ను విగతజ్వర: భూత్వా దు:ఖమును విడచినవాడవై మయి నాయందు యుండి సన్వ్యస్వ యుధ్యన్వ అర్పించి యుద్ధమును జేయుము.

కా॥ (ఓ అర్జనా!) సీవు సకలకర్మలనున్ను నాయెడ నొప్పగించి కర్మల యొక్క ఫలములను నాకర్పణముచేసి, అనగా 'నేను వరమాత్మయొక్క దాను డనై సకలకర్మలను జేసీ పరమాత్మకు అర్పణము చేయుదగినవాడను' అను ఈ వివేకబుద్ధితో ఫలాపేష లేకయు 'ఇది నాది'యను మామకారమునువిడిబియు వ్యసనమును విడిబినవాడవైయుండి యుద్దమును జేయుము.

- (1) మయి అన్నిటియాత్మగను సర్వజ్ఞుడుగను పరమేశ్వరుడుగను ఉప్ప భగవంశుడనై వాసు దేవుడనైన నాయెడ (శంకరులు,) పరమాత్మయైన వాయందు (రామానుజులు.)
- (2) సంస్యస్య నిడ్డిప్య = ఒప్పగించి, అనగా అర్భణముచేసి (శంకరులు,) భగమంటడే వా హృద్ధయమునందుండి చేయుచున్నారను తలంపుతోజేస్తి అతనికి ఒప్పగించి (రాఘవేంగ్రులు,)

(శి) అధ్యాత్మచేతసా - నేను జేసెడివాడను, ఈశ్వరుని కై కింకరునివలె కర్మను జేయుచున్నాను, అను వివేకబుద్ధితో (శంకరులు,) కృష్ణపరమాత్మ సర్వోత్తముడైయున్న పరమాత్మయను బుద్ధివేత (రాఘవేం(దులు.)

(స్వకీయము) సంసారమునుండి విడువబడి మోక్షమొందగోరుచున్న అజ్ఞానియగు కర్మాధికారి కర్మను ఎట్లు చేయవలెననునది ఈ క్లోకమున జెప్పబడినది. శ్రతులవలన గలిగిన ఆశ్మస్వరూప విషయమైన జ్ఞానముతో, ఆనగా తాను భగవంతునికి శరీరమనియు, భగవంతునిచే స్రస్వరూప విషయమైన జ్ఞానముతో, ఆనగా తాను భగవంతునికి శరీరమనియు, భగవంతునిచే స్రస్వర్తుప్పలమడువాడనియు తలంచి ఎల్లరికిని ఈశ్వరుడును, నియమించువాడును, శేషీయు, అనగా పరిపాలకుడునైన పరమపురుమడే, తనవాడైన ఆశ్మచేత, తన యుపకరణము (సాధన సామ్మగి) చేత తన ఆరాధనకొఱ్మై తానుగనే తన కర్మలను చేయించుకొనుచున్నాడని నమ్మి, మమకారము మొదలగువాటినివిడిచి పరమ పురుమడే కర్మలచే నారాధింపబడి సంసారబంధము నుండి విడిపింపగలడని తలంచి కర్మ చేయబడవలె ననునది విశిష్టాడ్పైకతపరమైన తాతృర్యము.

**~~~~~** 

శ్లో॥ యే మే మతమిదం నిత్యమనుతిష్ట్రంతి మానవాణ। శ్రావన్తో ఒనసూయన్తో ముద్య స్తే తేఒపి కర్మఖిణ॥

31

పద॥ యే - మే - మతం - ఇదం - నిత్యం - అనుతిష్టన్ని - మానవాः। (శద్దావ న్ల: - అనసూయ న్ల: - ముచ్చనేతే - తే - అపి - కర్మభిः॥

యే హానవాక ఏ మనుమ్మలు నిత్యం ఎల్లప్పడు మే నాయొక్క అనుతిమై అనువరించినడుచుచున్నారో ఇదంచుతం -ఈ మకమున (అఖ్మపాయమును) శ్రావన్వక శ్రక్షగలవారుగను కర్మభిక కర్మభిక అనసూయన్నక అనూయ లేనివారుగను ముద్వస్తే విడువబడుచున్నారు.

తా॥ ఏ మనుష్యులు ఈ నామకమును (అఖ్బపాయమును, సిద్ధాంక మును) [శద్ధావిశ్వాసముతోను, (నమ్మకముతోను) దూషించకయు, ఎల్లవృ డును అనునరించి నడచుచున్నారో వారుగుడ ధర్మాధర్మములనే పేరుగల కర్మలబేత (కర్మబంధమునుండి) విడువబడుచున్నారు.

(శంక రులు) "అజ్ఞానిక ర్మను జేయవలెను" అని నేను న్యాయముతో జెప్పిన నాయీ సిద్ధాంతమును అట్లనుసరించు వారలు క్రమ్మకమముగ ముక్తిబడయుదురనునది చెప్పబడుచున్నది. ఎవరు సక ల్రపాణులప్పాదయమున నివసించువాడను, పరమగురువును, వాసుదేవుడను అగు నన్ను గూర్చి అజ్ఞానము వలనగాని, అసూయవలనగాని "నన్నే శరణముగ గైకొనుమని భగవంతుడు ఆత్మక్లాఘచేయుచున్నాడు" అని దూషింపక నమ్మకముతో నాయుక్క మైజెప్పిన మతము ననుష్టించెదరో, వారు ధర్మాధర్మములను "పరుగలకర్మలచే విడువబడుదురు. (అసూయ యనగా గుణముగనున్నదానిమీద దోపము "నారోపించుట, (శద్ధయనగా గురువుచేతను శాస్త్రములచేతను ఇహచర విషయముగ జెప్పబడిన ఉపదేశమునందు పూర్డమైన నమ్మకముంచి నడచుట)

(రామానుజులు) "తేఒపి=వారలుగూడ" అనువాక్యమునందుగల 'అపి' శబ్దము మరి కొందరిని చేర్పునటుల ఉపయోగింపబడియున్నది. వారలెవరనగా కాస్త్ర్యాధికారులైన యే మనుమ్యలు ఈ గీతాకాడ్రమే కాస్త్ర్యార్థమని తెలిసి ఆ విధముగ అనుఘించెదరో వారలున్ను, లేక అనుఘింపక పోయినను ఈ కాస్త్ర్యార్థమును ఎరింగి దానిలోళక్తి (శద్ధలనుంచెదరో వారలున్ను, భక్తి(శద్ధలు లేక పోయినను ఈ కాస్త్రమును నిందింపకయున్నారో వారలున్ను, అనాదిగ పచ్చియున్న సకల కర్మలనుండియు విడువబడుచున్నారు.

(స్వకీయము) "ఇదంమతం = ఈ యభి్రపాయము" అనునది దీనికి మునుపటి శ్లోక మున జెప్పిన అభి్రపాయమని తోచుచున్నది. అనగా కర్మలను ఈశ్వరార్పణముగచేసి ఫలమును ఈశ్వరుని కొప్పగించి ఫలమును గోరకయు అభిమానములేకయు నుండుటయే.

శైణ్। యే త్వేకదభ్యనూయన్తో నానుతిష్టన్తి మే మకమ్ । నర్వజ్ఞానవిమూడాంస్తారా విద్ధి నష్టానబేకన: ॥

**3**2

పద॥ యే - తు - ఏశత్ - అభ్యసూయన్లు - న - అనుతిష్టన్తి - మే - మతమ్ ! సర్వజ్ఞానవిమూరా౯ - తా౯ - విద్ధి - నష్టా౯ - అచేతనః ॥

దేశక మరియెన్నరు వర్వడ్డాన బిమా బ్రహ్మబిషయమైన నరల కర్మ నాయొక్క ఛాకా బిషయమైన డ్లానమునందు పీక క్ మకం ఈ (పైజెప్పిన) అఖిప్రాయమును అభ్యసూయన్లకు ద్వేషించుచున్నవారై కాకా వారిని నానుతిష్టని అనువరించి నడడుటలేదో నష్టాకా చెడిపోయినవారినిగ అదేశ న కి అబివేకులుగను బిది ఎరుంగుము.

తా11 మరియెవ్వరు నాయా యఖ్రపాయమును ద్వేషించుడున్నవారలై అనుసరించుటలేదో, మఱియు అవివేకులుగను, బ్రహ్మవిషయమునను నకల కర్మల విషయమునను జ్ఞానములేని మూడులుగను ఉన్న అట్టివారిని చెడి పోయినవారినిగ ఎరుంగుము. (వీరలుమునువటి శ్లోకమున జెక్పుబడినవారలకు వివరీశమైనవారలు)

(1) మతం - సక లవస్తువులున్ను నాశరీరము కావున నన్నే ఆధారముగ గలవనీయు, నాయొక్క శేష భూతములనీయు, వాదేతనే ్రేపిరేపింపబడుచున్న వనీయు గల నా మతమును (రామానుజులు).

~~~~~

శ్లో॥ నదృశం చేష్టతే న్వస్యా: మకృతేర్జానవానపి। మకృతిం యా<u>ని</u> భూతాని నిగ్రహంకిం కరిష్యతి#

88

పద॥ నదృశం - చేస్తతే - స్వస్యా: - (పకృతే: - జ్ఞానవాన్ - ఆపి । (పకృతిం - యాన్తి - భూతాని - విగ్రహ: - కిం - కరిష్యతి ॥

| జ్ఞానవానపి | <b>జ్ఞా</b> నముగలవాడుగూడ | ఘాజాని       | ျခာဏဗာ                          |
|------------|--------------------------|--------------|---------------------------------|
| స్వస్యాః   | <b>త</b> నయొక్క          | బ్రకృతిం     | స్వభావమును (మ్రకృ <b>తి</b> ని) |
| [ಏಕೃಕೇ     | [వకృతికి (స్వభావమునకు)   | యాన్         | అనునరించుచున్నవి                |
| నదృశం      | ಕಗಿನಕ್ಕೆ "               | న్మిగహః      | (దానిని) అడ్డగించుట             |
| చేష్లతే    | న <b>థచుచున్నా</b> డు    | కిం కరిష్యతి | (వీరలకు) ఏమిచేయగలదు ?           |

తా॥ జ్ఞానికూడ శన న్వభావమునకు అనగా పూర్వజన్మ వాననకు తగినేజ్ల నడుచుచున్నాడు. ఇట్లు పాణులన్నియు తమతమ స్వభావము ననునరించి నడుచుటవలన దానిని శా.మ్ర్మముగాని నేనుగాని అడ్డగించుట ఏమి బ్రవాజనమును కలుగజేయగలడు?

(1) నిగ్రామణా - శాస్త్రని షేధము (శంకరులు), మనోనిగ్రామము, లేక, దండించుట (రాఘవేంగ్రదులు).

(శంక రభాష్యము) పైజెప్పిన వారలు ఏకారణమువలన నీ మతము ననుష్టించిక చర ధర్మములను అనుష్టించుచున్నారు? స్వధిర్మమునున్ను అనుసరించుటలేదు? నీకు ప్రతికూలముగ నడిచెడివారలు నీ యాజ్ఞను ఉల్లంఘించుటయను నపరాధమునకు ఏల భయపడుటలేదు? అనుదానికి కారణము జెప్పబడుచున్నది. జ్ఞానవంతుడుగూడ తన స్వభావమునకు తగినట్లు కర్మను జేయు చున్నాడు. స్వభావమనగా ఈ జన్మారంభమున వెలువడినదై మునుపటి జన్మములలో చేయబడిన ధర్మాధర్మముల సంస్కారము, అనగా వాసన, ఆదియే ఈ శ్లోకమున వారివారి ప్రకృతియని చెప్పు బడినది. దానిననుసరించియే ప్రాణులన్నియు, (జ్ఞానముగలవాడుకూడ) నడచుచున్నవి. ఇక మూడునిగూర్చి వేరేచెప్పవలేనా? కావున ప్రపాణులు తమ తమ ప్రవృతిని వెంబడించుచున్నవి. నేను గాని మరియొకడుగాని దానినడ్డగించి అణగద్రొక్కుట ఏమిచేయగలదు? జ్ఞానవంతుడుకూడ పూర్వ జన్మవాననకు వకుడై పాపములైన దుష్కర్మములను లెక్కింపక చేయుచున్నాడని (గహింపుడు.

(స్వకీయము) 'బ్రకృతే!' అనుపదమునకు శంకరులు, రాఘవేందులు 'పూర్వకర్మ సంస్కారమనియు', రామానుజులు పూర్వకర్మ వాసనయనియు, శ్రీధరులు పూర్వకర్మ సంస్కార మునకు లోబడిన స్వభావ మనియు జెప్పియున్నారు. అన్వయార్థమున స్వభావమని యుంచబడి యున్నది. ఇవియన్నియు ఒక దానినే గు ర్తించుచున్నవి. వాటిలో ఒక దానికి జెప్పబడు ఆర్థమే అన్నిటికిని చెప్పబడినదగును. పూర్వజన్మమున ఒక డు చేసిన పుణ్యకర్మలకై స్వర్గాదిలో కములలో సుఖఫలమును, పాపములకై నరకాదిలో కములలో దుఃఖఫలమును పొందుచున్నాడు. అట్లు స్వర్గ నరకాదిలో కములను చెందినవాడు ఆ లో కములలో సుఖదుఃఖముల ననుసరించి మిగిలియున్న కర్మ (పాపముగాని పుణ్యముగాని) ఏదిక లదో దానికి తగినట్లు ఈ మనుష్యలో కమునందుగాని. లేక దానికన్న (శేష్టమైన, లేక తక్కువైనలో కమునందుగాని జన్మ ఎత్తుచున్నాడు. ఆ మిగిలిన భాగమే కర్మశేషము, కర్మవాసన, సంస్కారము అని చెప్పబడుచున్నది. ఆ మిగిలనుమనది ఎట్టిదనగా కస్తూరి, పునుగు, మొదలగు వాసనగల వస్తువు లుంచబడియున్న పెట్టెమొదలగు వాటిలో ఆ వస్తువులుపూ ర్తిగా వ్యయమైపోయినను పెట్టెమొదలగు వాటిలో వాసనమాత్రము ఎట్లు పోకుండునే మజీయు నూనెయుంచిన పాత్రములో నూనెప్వయమైనపిదప నూనెవాసన ఎట్లుండునో అటులనే పుణ్యపాపకర్మలకు ఫలమనుభవించిన పెదకుకూడ ఆ కర్మలవాసన వాని వెంబడే తనకు తగినటుల జన్మములనున్ను బ్రప్పత్తినిన్ని కలుగచేయుచున్న దని కొందరిపక్షము. శంకరులు బ్రబ్మాపేరులు ఇప్పా

సూడ్రము 3-1-8 కి చేసియున్న భాష్యమున కర్మశేషమనునది అనుభవింపక మిగిలియున్న నంచితమేగాని అనుభవించిన కర్మయొక్క వానన కాదని చెప్పియున్నారు.

శ్లో॥ ఇంటియస్యేంటయస్యార్థే రాగద్వేషా వ్యవస్థికా। తయోర్న వశమాగచ్చేత్ కౌ హ్యాన్య వరివంథినా॥

34

పద॥ ఇంద్రియస్య - ఇంద్రియస్య - అర్థే - రాగద్వేషా - వ్యవస్థితా । తయాః - న - వశం - ఆగచ్ఛేశ్ - తౌ - హి - అస్య - పరిపంథినౌ ॥

ಇಂದ್ರಿಯನ್ನು ಇಂದ್ರಿಯನ್ನು ಆಯಾ ಇಂದ್ರಿಯಮುಯಾಕ್ಕ ನಾಗಪ್ಪೆಕ್ పొందగూడదు ভর্ శ్ బ్యాదీ విషయములలో హీ వీలనగా ರಾಗ ದೇವಾ రాగొద్వేషములు ਣਾ GG. వ్యవస్థికా ఆమర్పబడియున్నవి అస్య කුජි හි දී ಕರ್ಮ: ವಾರಿಯುತ್ತು **పరిపంథి**నౌ శ్వతువులుగ నున్నవి. 250 వశ మును

తాంగా ద్వేషములు అయా ఇంద్రియముయొక్క విషయమునందు అమర్బబడియున్నవి. ఎవ్వరన్ను అరాగా ద్వేషాదులకు వశము కాకూడదు. అనగా వాటికి లోబడగూడదు. ప్రీలన ఆరాగా ద్వేషాదులు ఇతనికి (పురుషునికి) విరోధులైయున్నవి.

(శంకరభాష్యము) సకల (పాణులున్ను తమతమ (పకృతికి (స్వభావమునకు) తగినట్లే నడచునట్టివిగాను, (పకృతిలేనిదిగ ఒక్కటియు లేదనునదిగాను ఉండినచో పురుష (పయత్నము నకు అవకాశము లేకపోవుటవలన శాస్త్రము వ్యర్థమని దానిని దూషణముగ జెప్పవలసివచ్చుననినచో దానికి (పత్యుత్తరము ఈ శ్లోకమున భగవంతునిచే చెప్పబడుచున్నది.

ఇండ్రియములన్ని టికెన్ని విషయములైన శబ్దాదులలో ఒక నికి ఇష్టమైనదానిలో రాగ మున్ను (కోరికను), ఇష్టముకానిదానిలో ద్వేషమున్ను. ఈ విధముగ (పతి ఇండ్రియ విషయము నందును రాగద్వేషములు తప్పక గలుగుచున్న వి. ఇచ్చటనే పురుష (పయత్న మునకున్ను శాస్త్ర విషయమునకున్ను అవకాశమున్నట్లు చెప్పబడుచున్నది. శాస్త్రవిషయమును గైకొని నడచడివాడు మొదటనుండే రాగద్వేషములకు లోబడగూడదు. ఏలనగా పురుమని (పక్ఫతి (స్వభావము) అనునది రాగద్వేషముల మార్గముగనే అనగా ఆ రాగద్వేషములను ముందుంచియే ఆ పురుమని కన శ్రక్ పకు ఈడ్చుచున్నది. అప్పడు స్వధర్మ మును విడనాడుటయు, పరధర్మమును గైకొనుటయు గలుగుచున్నవి: అయినను ఎప్పట్కాడు రాగద్వేషములను వాటివిరోధియైన వివేకబుద్ధినిగాని అడ్డగించి అణచునో అప్పడాపురుషుడు శాస్త్రమున నమ్మకము గలకాడగునేగాని (పక్ఫతి పకుడగుటలేదు. కాపున ఎప్వకును ఈ కాగద్వేషములకు పశముగాకూడదు. ఏలన అవి మార్గము వందలి కొంగలపలే ఈ పురుషునికి సత్యార్గమునకు విష్మములకు పశముగాకూడదు. ఏలన అవి మార్గము వందలి కొంగలపలే ఈ పురుషునికి సత్యార్గమునకు విష్మములకు విష్మమునికి శ్రతువులు. కాపున, శ్రేయోమాన గిరునతడు శాస్త్రియమైన వివేక బుద్ధిచేత మంచిదానిని తెలిసికాని చేయుటయు, చెడ్డదానిని ఎరింగి విడుచుటయు పురుషుడ్డుములకు మాద్దినకి కాగలదని భావము.

(శ్రీధరులు) రాగద్వేషములకు స్వాధీనముకాక యుండవలెననినచో శాస్ర్రార్థముల నెరింగి అనుస్టించి ఈశ్వరభజన జేయుచుండవలసినది ముఖ్యమైనది.

(మధ్వాచార్యులు) కర్మవాసనచే ఈడ్వబడునతనికి ఇంద్రియనిగ్రహముచేత ్రపయో జనములేదని మునుపే చెప్పబడినది. కామ్మకోధములకు స్వాధీనముకాగూడదని దీనిలో చెప్పబడు చున్నది. ఇందువలన క్రమ్మకమముగ ఇంద్రియనిగ్రహము చేయుచుండినచో (పిదప కామ్మకోధా దుల నణచి) కాలాంతరమున ప్రయోజనమొందవచ్చునని తాతృర్యము.

(స్వకీయము) శ్రీధరస్వాముల యభి్రపాయమును స్వల్పముగవివరించి క్రిందకనబరచి నటుల చెప్పవచ్చును:— ఇంద్రియములచే లోకమునందలి వస్తువులనుచూచుట, వినుట మొదలగు వాటివలన ఆశ, కోపము, లేక ద్వేషము, ఇవి గలుగుచున్నవి. ఎట్లనగా సుఖము గలుగజేయదగిన ఒక వస్తువును కన్ను చూచినతోడనే ఆ వస్తువుయెడ ఆశ గలుగుచున్నది. కోరినవస్తువు లభించుటలో ఏదైన ఒక విఘ్నము గలుగజేయబడినచో ఆ విఘ్నము ఎవ్వరిచే గలిగెనో వారియెడకోపము. లేక ద్వేషము కలుగుచున్నది. కావుననే రాగమున్ను ద్వేషమున్ను విషయములైన వస్తువుల యందున్నదిగ చెప్పబడినవి. జ్ఞానియైనవాడు వస్తువులలో కోరికయుంచినచో దానినుండి ఆశయు, కోపముకలిగి జ్ఞాన(పవృత్తిని చెడుపును. కావున జ్ఞానికి శ్యతువని చెప్పబడినవి. శాస్త్రార్థవిచారము. పరమేశ్వర భజనమును గలుగజేయుచున్నది. పరమేశ్వరభజనము రాగద్వేషములకు లోబడక కాపాడుచున్నది.

ళ్లో။ ్శేయాన్ప్పభర్మో విగుణః వరభర్మాత్ప్వనుష్టికాత్ న్వభర్మే నిధనం[శేయః వరభర్మో భయావహః ॥

35

పద॥ [శేయా $\mathbf{r}$  (1) - స్వధర్మ $\mathbf{r}$  (2) - విగుణ $\mathbf{r}$  (3) - పరధర్మా $\mathbf{\bar{e}}$  (4) - స్వమస్థితా $\mathbf{\bar{e}}$  । స్వధర్మే - నిధనం - [శేయ $\mathbf{r}$  - పరధర్మ $\mathbf{r}$  - భయావహ $\mathbf{r}$  ॥

---

| స్వనుష్టితాత్         | బాగుగ ననుష్టించబడిన | (స్టికస్య)      | ఉండినవానికి       |
|-----------------------|---------------------|-----------------|-------------------|
| పరధర్మాత్             | ఇకరుల ధర్మమునకంట    | <b>నీథనం</b>    | <b>మరణమెన</b> ను  |
| ವಿಗುಣಃ                | <b>රුග</b> ණවීන     |                 | ్రేశ్వమగును.      |
| స్వధర్మః              | తన ధర్మము           | <b>పరధర్మ</b> ః | ఇతరుల భర్మము      |
| [ ရီထာ <del>နှာ</del> | ్రశేష్ణమగును        | భయావహ్య         | (నరక) భయమును గలుగ |
| న్వధ ర్మే             | <b>క</b> న భర్మమున  |                 | జేయును.           |

తాజ ఇకరులభర్మము ఖాగుగ అనుష్టించబడినను, దానికంటే కన సొంక భర్మము గుణము లేనిదైనను [శేష్ణమగును. ఇకరుల భర్మము నాశ్రయించుకొని బ్రామకుటకన్న స్వభర్మమునంచుండి మరణమునొందినను హితమైనదగును. ప్రీలన ఇకరులభర్మము నరకము మొదలగు భయమును (అపాయమును) కలిగించును.

- (1) ్ శేయాజ్ స్వర్గాది[పా ప్రైనిచ్చును. (శ్రీధరులు)
- (2) స్వధర్మః తనవర్హ్మాశమములకు సంబంధించిన ధర్మము. (రాఘవేంద్రులు), కర్మయోగము (రామానుజులు).
- (3) విగుణ: అంగహీనం, అనగే పరిషూర్ణముకాని కర్మ (శ్రీధరులు, రాఘవేంద్రులు).

(4) పరధర్మాత్ - జ్ఞానయోగముకంటె (రామానుజులు), ఇతరుల వర్హా (శమములకు తగిన ధర్మము కంటె (రాఘవేం(దులు).

(రామానుజులు) అర్జునా! కర్మకు మాత్రము అధికారివైన నీవు, ్రేష్టమైన జ్ఞానాధి కారికి తగిన జ్ఞాననిష్ఠను అనుస్టించవచ్చునని తలంచి యుద్ధముచేయుటను విడచిపెట్టినచో నరక మొందగలవు అని భగవంతుడు చెప్పుచున్నాడు,

(స్వకీయము) రాగద్వేషాదులవలన ్రపేరేపింపబడినవాడు ఇతరులధర్మమున్ను ధర్మమే, అదిగూడ అనుష్టింపదగినదేయని శాష్ట్రవిషయమును తప్పగా గ్రగహించుకొనుచున్నాడు అది సరియైనదిగాదు. మ్రతియొక్కడు వానివాని పూర్వజన్మపరిపాకమునకు తగినస్వభావము, దాని క సుకూలమైన జాతి, కులము, దేశము మొదలగువాటిలో ఇప్పడు జనించుచున్నాడు. ఆ జాతి మొదలగువాట్లకు తగిన ధర్మములు ఇట్టివని లోకసంగ్రహము నుద్దేశించి సర్వజ్ఞుడైన ఈశ్వరునిచే వేదకాస్త్రారుల మూలముగ (పక**టింపబ**డియున్న దే వానివాని స్వధర్మమని చెప్పబడుచున్నది. ఇట్లు ఈశ్వరుడు వానివాని స్వభావమునకు తగినటుల ఒననమునున్ను 'స్వధర్మమునున్ను ఇచ్చియుండి నను దానికి విరోధముగ తత్కాలమున జనులు తమ అల్పబుద్ధిచేత పరధర్మములు తమకు శ్రేష్ణము లని నిశ్చయించుకొని ఆ పరధర్మములను ఆనుస్థించుచున్నారు. అల్పబుద్ధినిగైకొని ఇతడు తనకు ్ శేయస్సవి నిశ్చయించుకొనిన పరధర్మము, అంతమున చెరుపునే కలుగజేయునదిగాపున ఈ క్తోకము నందు ప్రక్రియొక్కడు వానివానికి ఏ (కర్మము) ధర్మము విధింపఁబడియున్నదో దానిననుష్టించుట ్రేష్టమేగాని తనధర్మముకంటె ఇతరులధర్మము (శేష్టముగ దోచినను ఆయితరుల ధర్మము ననుష్టించునతడు నరకమొందునని చెప్పబడినది. ఉదాహరణము:– వైశ్యుడు వానికర్మలైన మైరు పెట్టుట, గోసంరక్షణ వ్యాపారము వీటినివదరి క్ష్మతియధర్మమైన యుద్ధము, రాజ్యపరిపాలనము మొదలగువాటిగి జేయుటయు, అటులనే క్ష త్రియుడు తన స్వభావమునకు తగనివ్యాపారము పైరు బెట్టుట మొదలగు కర్మలను జేయుటయు మొదలుపెట్టినచో లోకము బాగుగ నడువక చెడిపోవును. ఆ కారణమువలన అది నరకము నిచ్చుచున్నది. అయినను తన స్వధర్మము కొరతగలదిగ తోచినను దానినే యనుష్టించినచో మరల ఈశ్వరుడు దానిమూలముగనే ఇతడు సిద్ధతిని పొందునటుల జేయు చున్నాడు. ముందురాబోవు 18-వ అధ్యాయమున నాల్గు వర్ణస్టుల స్వభావమైన కర్మలిట్టివని చెప్పి 47-వ శ్లో-నందును" శ్రేయాకా స్వధర్మో విగుణ:"అని జెప్పబడి యుండుటనున్ను జూడుడు. మణియు:-

"స్వధర్మాచరణం శక్త్యా విధర్మాచ్చ నివర్తనం। దైవాల్లభేన సంతోష అత్మవిచ్చరణార్చనం॥"

"తన చేతనైనంతవరకు స్వధర్మము నాచరింపవలయును. ఇతరుల ధర్మమును అనుష్టి.ం పక నివర్తింపవలెను. దైవాధీనముగ లభించినవస్తువులలో సంతోషముందువాడుగను జ్ఞానుల పాద సేవ చేయుబాడుగను నుండవలసినది" అని శ్రీ భాగవతము 3 - 22 - 8 లో చెప్పబడియుండు టను జాడుడు.

అర్జున ఉవాచ:—

శ్లో ఇత కేన ప్రయుక్తోండియం పావం దరతి పూరుష అనిచ్ఛన్నపి వార్షేయ ఏలాదివ నియోజిఈ # పద॥ ఆథ - కేన - బ్రాయు క్త: - అయం - పాపం - చరశి - పూరుషః । అనిచృ౯ (1) - ఆపి - వార్జేయ - బలాత్ - ఇవ - నియోజితః ॥

అర్జునఉవాచ అర్జునుడు జెప్పినది బలాత్ బలాక్కారముగ హే వార్షేయ! నియోజిత ఇవ ్రపేరేపింపబడినవానివలె ఓ పృష్టివంశ మున జనించిన ವಾಡಾ! ేకన ದೆನಿವೆಕ అభ ఆ ప్రైవర్ ్రపయు క ్రే పే రేపింపబడినవాడె అయం పూరుషః ఈ వురుచుడు పాపం పాపమును అనిచ్చళా అపి (పావముజేయ) కోరనప్పటికిని చరతి చేయుచున్నాడు.

తా ఆర్జునుడు జెప్పినది – ఓ వృష్ణివంశమున జనించిన కృష్ణా ! ఆట్టైనదో ఈ పురుషుడు పావము చేయగోరనవృటికిని దేనివలన ్రపేరేపింవ బడినవాడై ఐలాత్కారము చేయబడినవానివలె పావము చేయుచున్నాడు?

(3) అనిచ్చన్నపి - విషయానుభవమునందు కోరిక లేకున్నను విషయానుభవ రూపమైన పాప మును జేయుచున్నాడు (రామానుజులు).

(స్వకీయము) మనుష్యునియందున్న కామము, క్రోధము, లోభము, మోహముం మదము, మాత్చర్యము అనే ఈ (అరిషడ్వర్గము) ఆరిటిలో [పధానమైనవి కామక్రోధములు. ఈ రెంటికిని లోబడగూడదని మునుపు (34 వ శ్లోకమున) జెప్పబడినది. ఆ రెంటిలో పాపమును [పేరేపించునదేదని, అర్జునుడు అడుగునటుల మధ్వాచార్యుల కాశ్చర్యము. అయితే శంకరాచార్యులు భాష్యమున ఈ శ్లోకమునకు అవకారికను (కిందకనబరచినటుల బ్రానియున్నార్ము—

"ధ్యాయతో విషయాన్పుంసః" అను రెండప అధ్యాయము 62-వ క్లోకమునందును మూడవ అధ్యాయము 34 వ క్లోకమునందును చెరుపునకు మూలము చెప్పబడియున్నను పలు చోల్ల చెదరియున్నట్టిదియు, బాగుగ తెలియక యున్నట్టిదియునైన మునుపుజెప్పిన విషయమును స్పష్టముగాను, సం(గహముగాను ఎరుంగతలంచి ఆచెడుపునకు సరియైన మూలము ఇట్టిదని తెలిసినచో దానిని నివర్తింపజేయుటకు (పయత్నము చేయపచ్చునని అర్జునుడు ఈ విధముగ భగవంతుని అడుగుచున్నాడు.

### (1) శ్రీ భగవానువాచ:—

ទ្លាំ॥ కామ ఏష క్రోధ ఏష రజోగణ నముదృవః। మహాశనో మహాపాప్మా విద్ధేశమహా వైరిణం॥

37

పద॥ కాము: - ఏషঃ - క్రోధః - ఏషঃ -- రజోగుణసముదృవঃ। మహాశనః - మహాపాప్మా - విద్ధి - ఏనం - ఇహ - (2) వైరిణం॥

త్రీళగవానువాద త్రీళగవంతుడు చెప్పినది క్రోధః కోవము వీషঃ ఇది (సీ వేడిసివకార అమా) రజోగుకువముద్భవః (ఇదియే) రజోగుణమునుండి కాము: కాషము గలిగినది. వీషঃ ఇదియే మహాళనః (ఇది) గొప్పఆహారముగలది మహాపాస్మా (ఇది) మహాపాపము వైరిణం శ్వత్తువుగ వినం దీరిని (కామమును) విద్ధి ఎరుంగుము. ఇహా ఇచ్చట

తాంగా త్ర భగవంతుడు బెప్పినట్ — ప్రాణులు ప్ కారణమువలన పావ మును జేయుచున్నారనగా, నకల అనర్థములకును కారణమైన కామముబేతనే. ఈ కామమే కోవమగుడున్నట్. అనగా ప్రీడైన ఒక కారణముబేత ఈ కామము అడ్డువరచబడినటో అది కోవముగ మారుచున్నట్. ఈ కామము రజోగుణము నుండి కలుగును. ఇది గొప్ప ఆహారముగలట్. అనగా కామమునకు కావలనీన అహారములైన విషయానుభవములను అనుభవింప ననుభవింప తృ ప్రిపొందక పైపైగా విషయానుభవములను కోరుచున్నట్. ఈ కామముచే [పేరేపించబడి పాణులు మహాపాపమును జేయుచున్నట్ కావున ఇచ్చట, అనగా ఈ లోక ములో లేక ఈ నంసారమున ఈ కామమును శ త్రుపుగ నెరుంగుము.

- (1) భగవాన్ అనుశబ్దమునకు తాశ్చర్యమెట్టిదని రెండవ అధ్యాయము రెండవ శ్లోకమ్ముకింద చెప్పబడియుండుటను చూడుడు.
- (2) ఇహ ఇచ్చట, అనగా ఈ సంసారమునందు అని శంకరులున్ను, జ్ఞానయోగమునందు అని రామానుజులున్ను, ఇహపర పురుపార్థ విషయమునందు అని రాఘవేంద్రులున్ను అర్థముచేసియున్నారు.

(స్వకీయము) రెండవ అధ్యాయము 63-63-వ క్లోకములలో విషయచింతనవలన కామము, కామముచే క్రోధము మొదలగునవి కలుగునని ఆశ్లోకముకింద శంకరభాష్యమున దానినెళ్ళి చెప్పియుండులను చూడుడు.

ఈ క్లోకమువ ్రపాణుల దుఃఖములన్నిటికి మూలకారణము కామము (కోరిక) అని చెప్పబడివది. ఈ కోరిక నెరవేరక మరియొకదానిచే అడ్డగింపబడినచో కోపము గలుగుచున్నది. కావున ఈ కామము పర్వలోక శ్రతుపని చెప్పబడినది. "రజోగుణపముద్చని ' అనుదానికి శంకరులు మరియొక విధముగను తాత్పర్యముచేసియున్నారు. అదేమన ఈ కామము రజోగుణము గలుగుటన్నది. అదెట్టన కామము గలుగుటన్నది. అదెట్టన కామము (కోరిక) కలిగిన వెంటనే అది రజోగుణమును తలయెత్తచేసి మనుజుని కార్యమున మేహేశ్ పెట్టు చున్నది. రజోగుణమునకు కార్యమైన బానిపతపము మొదలగుఫాటిలో నుండి దుఃఖించునట్టి చైర్యాగ్యపంతులు "కోరికచేగదా నేను బానిస ఫ్యాపారమును చేయునటుల చేయబడితిని" అని (పలపించుటను వినుచున్నా ముగదా? "మహాశనేశ" అనగా ఈ కామమునకు అనుభవింపదగిన విషయములు అనేకములనియు తాతృర్యము చేయపచ్చును.

క్లో భూమేనాబ్రామతే వహ్హికృతా 22దర్శామతేన భ యథోల్బేనావృతో గర్భ్మన్హతా తేనేదమావృతమే

పదశ ధూమేన - ఆబ్రియతే - వహ్మి: - యథా - ఆదర్శ: - మలేన - చ ! యథా - ఉల్బేన - ఆపృత: - గర్భ: - కథా - తేన - ఇదం (1) - ఆవృతమ్ #

| వహ్నిః   | <b>⊌</b> മ്വ               | ఉత్బేన      | గర్భాశయముచేశ            |
|----------|----------------------------|-------------|-------------------------|
| భూమేన    | పొగచేశను                   | యథా         | ఎట్లు                   |
| ఆదర్శః   | అద్దము                     | అవృతః       | కప్పబడియున్నదో          |
| మలేన జ   | <b>మురికిచేశ</b> ను        | <b>क्</b> क | ෂණි                     |
| యథా      | ఎట్లు                      | ఇదం         | ఇది (క్షానము)           |
| ಅ್ಛವಿಯತೆ | కప్పబడుచున్నదో, లేక చుట్టు | <b>ತೆ</b> న | ದಾನಿವೆಕ (ಆ ಕ್ರೀರಿಕ ಬೆಕ) |
| -        | కొనబడుచున్నదో              | ఆవృతం       | కప్పబడియున్నది.         |
| గర్భః    | గర్భమునందున్న శిశువు       | •           |                         |

తా ఆగ్ని పొగబేశను, అద్ధము మురికిబేశను, గరృముననున్న శిశువు గర్భాశయము (మాబ్)బేశను, ఎట్లు కప్పబడియున్నదో అటులనే ఈ జ్ఞానము ఆ కోరికబే కప్పబడియున్నది.

(1) ఇదం - అనుదానికి ్రపాణులని రామానుజులున్ను, ఈశ్వరుడు, జీవుడు, అంతఃక రణము అని రాఘవేం[దులున్ను అర్థముజేయుచున్నారు.

(రాఘవేంద్రులు) స్వయం[పకాశముగల అగ్ని అంధకారమనెడు తోడబట్టిన పొగచేత కప్పబడియుండుటవలె సర్వజ్ఞడైన ఈశ్వరుడు జీవునకు కామముచే కప్పబడియున్నాడు. అందువలన ఈశ్వరుడు జీవునిచే ఎరుంగబడుటలేదు. అద్దము మురికిచే కప్పబడియుండుటవలె అంతఃకరణము కామముచే కప్పబడియున్నది. ఎట్లనగా అంతఃకరణము కామముచే కప్పబడినదై ఈశ్వరుడు జీవుడు వీరలనుచూచుటలేదు. శిశువు గర్భాశయమునందున్నప్పడు ఎట్లు ఏకార్యమున్ను జేయుటకు శక్తిలేక యున్నదో అట్లే కామముచేత కప్పబడియున్న జీవుడు బ్రబ్యామునుగాని, జ్ఞానము మొదలగువాటిని గాని పొందదగనివాడగుచున్నాడు.

(స్పకియము) ఈ శ్లోకమున శ్రీభగవంతుడు మునుపుచెప్పిన యా కామము జ్ఞానమునకెట్లు శ(తువనుదానిని మూడు దృష్టాంతములచే చెప్పచున్నాడు,

కామము-సత్త్వము, రజస్సు, తమస్సమ ఈమూటి గుణాంశభెదములను అనుసరించిమూడు విధములైన స్వరూపములచేత జ్ఞానమును కప్పచున్నది. రాబోపు 14-వఅధ్యాయము 6-7-వ శ్లోకము లలో సత్త్వరజస్రమో గుణముల స్వరూపమెట్టిదనియు, జైయధ్యాయము 17-వ శ్లోకమున సత్త్వము నుండి జ్ఞానమున్ను, రజస్సునుండి లోభమున్ను, తమస్సునుండి మోహమున్ను అజ్ఞానమున్ను కలుగు చున్న వనియు, 18-వ అధ్యాయము 30-31-32- శ్లోకములలో సాత్త్విక, రాజస, తామస బుద్ధుల స్వరూపమిట్టిదనియు చెప్పబడియుండులను వాటి వ్యాఖ్యానములను జూడుడు.

జ్ఞానము, సత్త్వాంశముగల కోరిక లచే క పృబడునప్పడు, అగ్ని ఎట్లుపొగచే క పృబడి అగ్ని యొక్కతేజస్సు దానికిందళాగమున మ్రకాశించుచున్నదో అటులనే జ్ఞానమున్ను దానిస్వరూపాంశ ముతో (పకాశించుచున్నది. జ్ఞానము రజోగుడాంశముగల కామముచే క పృబడినప్పడు మురికిచే క పృబడిన అద్దముయొక్క (పకాశముమాత్రము కనబడక పోయినను దానిస్వరూపమంతయు క పృబడనిదాని పలె జ్ఞానముయొక్క (పకాశముమాత్రము కప్పబడి దానిస్వరూపము క పృబడక యే యున్నది. అయితే తమోగుణాంశముగ కోరిక చే జ్ఞానముక పృబడినచో గర్భాశయపుమావిచేత క పృబడిన శిశువు తేజస్సుకప్పబడి యుండుటయేగాక దానిస్వరూప**మంత**యు కప్పబడియుండుటవలె జ్ఞానముయొక్క ట్రాంక్ ముట్టు అడ్డుపడుటయేగాక జ్ఞానముయొక్క స్వరూపముగూడ కనపడక పోవుచున్నదని చెప్ప పచ్చును. లేక కామము స్థూబసూక్ష్మ కారణ శరీరముల న్యాశయించి నిలుచునప్పడు దృష్టాంతమున జెబ్బినట్లు మూడువిధములైన స్వరూపములతోగూడి జ్ఞానమును కప్పనదిగను చెప్పవచ్చును.

లేక ఈశ్లో కములో చెప్పబడిన మూడుదృష్టాంలములచేత ఆశచే చుట్టబడిన అంతఃక రణము గల మూడువిధములైన జనులను గు ర్తించునదిగ భావింపదగును. అనగా కోరిక యనే పొగచేత ఆశ్మ జ్ఞానమను అగ్ని కప్పబడియుండువారు ఒక విధమైన జనులు. వీరలెట్టివారనగా ఆశ్మజ్ఞానముగల వారలే, ఐనను నిష్కళంకముగ ఆశ్మజ్ఞానమునందే నిలక డలేక యు, విషయాస క్రిని పూ ర్తిగవిడువ క యునుండువారలు. వీరలు ఆశిశీ ఘమున ఆశ్మజ్ఞానము పొందగలరు. ఆది యెల్లనగా అగ్నిని చుట్టియున్న పొగ యెంతవ్యాపక మైనను అగ్ని కి క్రిందిళాగమున్ను, గాలి మొదలను వాటివలన పొగ నివ ర్తింపబడినపూడు మరికొన్ని భాగములున్ను కనిపెట్టదగినవిగనే యుండును. మరియు అగ్ని బాగుగ్రవకాశింప మొదలుపెట్టినలోడనే పొగయుండినచోటు తెలియక పోవును. దానివలె ఇతడు ఆశ్మశ్రీఘమున అభ్యాసముచేత ఆశ్మజ్ఞానము పొందగలడు. కావున ఇతడు మొదటి క క్ష్యలో చేరినవాడు.

మురికిచే కప్పబడియున్న ఆద్దమునచూచునకనికి ముఖము డ్రుకాశముగను శుద్ధముగను కనబడకపోయినను ఏక దేశము కనబడును. అయినను ముఖముడ్రుకాశముగ కనబడులేనను తలంపు మాత్రమున్నది.మురికినిపోగొట్టినచో ఆద్దము డ్రుకాకించునను జ్ఞానముమాత్రములేదు. ఆవిధముగఆత్మ జ్ఞానము సంపాదించవలేనను నోప్రక్షయున్నది. అయితే ఆశను తొలగించినచో ఆత్మజ్ఞానమొందగల మనునిశ్చయమును పొందక కలతచెంది నిలబడియున్నాడు. ఇతడు రెండవక క్ష్మలో చేరినవాడు.

గర్భాశయమునందున్న శిశువు ఎట్లు తానుగనే ఆ ఆశయమునువిడిచి బైటబడ శక్తిలేక యున్నదో ఆల్లే ఆశ్మజ్ఞానములేనివాడు ఆత్త యిట్టిచనియే యొరుంగకయు. ఆ కోరికయనే వలచే కట్టుబడియునుండును. కావున కోరికను నివర్తింప శక్తిలేకయున్న ఇతడు మూడపక క్ష్మలో చేరిన వాడు. ఈ మూడు క క్ష్మలవారికగల తారతమ్యమును స్పష్టపరచుట్మై మూడు దృష్టాంతములు చెప్పబడిన వనితోచుచున్నది.

> శ్లో ఇతపృఠం జ్ఞానమేశేన జ్ఞాన్నో నిశ్య<u>వె</u>రిణా । కాముభూపేణ కొంశేయ దుఘ్పారేణానరేన చ

39

పది। ఆపృతం - జ్ఞానం - ఏతేన - జ్ఞానిన: - ని**త్యవై**రిణా। కా**మ**రూపేణ (1<sub>) -</sub> కొంతేయ - దుమ్పారేణ - అనలేన (2) చ॥

హే కొం కేతు! ఓ కుంకీవుత్రుతా! అనలేన ద **క**్ష<u>డి</u>తేనట్టిడియానైన జ్ఞానిసం నిశ్వవైకిణా జ్ఞానిక్కెట్స్తారు శ్రక్షువున్ను ఏ కేన ఈ (కామము) కోరిక చేశ కామమా పేణ అళాన్వరూచమైనట్టియు జ్ఞానం జ్ఞానమ దుహ్నారేణ నిండనిదియు అవృతం కప్పజడియున్నది.

తాజ ఓ కుంతీ పు[తా! జ్ఞానికెల్లప్పడు శ తువును, విషయానుభవముల పలన పూ\_ర్థిచేయడగనినిచు, శృఖితాందనిదియునైన ఆశ్యే నృతూవముగా గల ఈ కామముచేతో జ్ఞానము కొప్పలుందియున్నది.

- (1) కామరూ పేణ కామమను పేరుగలది. (రాఘవేం(దులు) అయితే, రామానుజులు కామకారేణ≈ మోహమును గలుగజేయుచున్న అని అర్జము చేసియున్నారు.
- (2) అనలేన ఆగ్నిపంటిది. అనగా ఇంతటిక టైలుంచువరకే నేను వాటిని దహింతును. మరియు క టైలుంచినచో నేను దహింపను, అని యెట్లు అగ్ని తృష్తిపొందుటలేదో, అట్లే తృష్తి పొందనిదని తాత్పర్యము.

(శంకరభాష్యము) మునుపటి శ్లోకములో ''ఇదం=ఇది" అనుపదముచే చెప్పబడినదియు కామముచేత కప్పబడి యున్న దియు ఏదిఅనునది దీనిలో చెప్పబడుచున్నది.

జ్ఞానియైనవాడు ''నేనుదీనిచేత అనర్థములలో (ప్రవ్వర్తింపజేడుబడితిని'' అనిచెరుపులు వచ్చుటకు మునుపే యెరుంగుచున్నాడు. కావున ఎల్లప్పడును దుఃభించువాడగును. కాన కామము ఎల్లప్పడును శ్రతుపనునది జ్ఞానికేగాని మూఢునికిగాదు, ఏలనగా మూఢుడు ఒక విషయమునుకోరీ అనుభవించు సమయమున కామమును మిర్రతునివలెచాచుచు దానిచే దుఃఖముపచ్చునప్పడు ''నేను కోరిక చే ఇట్లు దుఃఖించునటుల చేయబడితిని'' అని వెనుక తెలిసికౌను చున్నాడేగాని మొదటనే ఎరుంగుట లేదు. కావున క్రామము జ్ఞానికే ఎల్లప్పడు శ్రతుపగును. ఏ రూపముచేత శ్రతువు? విషయానుభవములచే పూర్ణముగానట్టియు, విషయానుభవములు ఇంతచాలునని లేకయున్నట్టియు, కోరిక యను ఆకారముగల కామరూపముచేతనే.

(స్వకీయమ్లు) కామము జ్ఞానికెల్లప్పడు శ్వతువనుటవలన అజ్ఞానికి ఏదైన ఒక కాలమునందు మాత్రము శ్వతువని తలంపదగియున్నది. అజ్ఞానికి ఒక కాలమున శ్వతువుగనున్న కామము జ్ఞానికెల్ల ప్పుడు శ్వతువుగనుండుట యెట్లనగా, అజ్ఞాని ఒక కార్యముచేయ మొదలుపెట్టినప్పుడు దానివలన కలుగు విరోధము, లేక విపరీతమును ఎరుంగక ఆపనినిచేయుచున్నాడు. దానివలన దుఃఖమును పొందిన పిదప ఈకార్యము తనకుశ్యతువని తలంచుచున్నాడు. జ్ఞానియన్ననో పూర్వకర్మవశముగా తనఇష్టము లెకయే ఒక కార్యము చేయుటకు బలాత్కారముగ కోరునట్లు చేయబడుచున్నాడు. అదెల్లనగా 📴 ఆ భరతుడని మారు పేరుగల భరతుడను నతడు మహాతపస్మియై బ్రహ్మునిస్తుయందుండి నదిలో స్నానము చేయుట కై పోయినప్పుడు పూర్ణగర్భముగనున్న ఒక లేడి సీంహనాదముచే భయపడగా చానిగర్బమునుండి శిశువు నదియొడ్డున పడినపిదప ఆతల్లియైనలేడి నదిలోపడి మరణించుటను జూచెను. ఈ శిశువును ఎవ్వడు కాపాడగలడు? ఇచ్చట ఒక్కడులేడే. మనముకాపాడనినచో ఈశిశు పున్ను మరణింపగలర**ి పరితాపముగలిగెను. ఆ శిశువును** తన స్వ<mark>స్థానమున</mark>కుతెచ్చి పోటించు చుండెను. అట్లు కొంతకాలము సంరక్షణచేసిరాగా అతనికి మరణకాలము సమీపించెను. ఆకాలమున ఈ జింకను ఎవ్వడిక సంరక్షణ చేమగలడని మనోదుఃఖముతో గతించెను. మరణకాలమున లేడిని స్మరించుటవలన లేడిగా పైజన్మపొందెను. (భాగపతము 5-వ స్కంధము 8-వ అధ్యా. ను జూడుడు) ఇతనికి లేడి పిల్లను మొదటఎత్తు నప్పడున్ను, తనస్వస్థానమునకు తీసికాని వచ్చినప్పడున్ను, దానిని సంరక్షించునప్పుడున్ను దీనివలవ కలుగు మణ్ణమిట్టిదని తెలిసియున్నను ఇదితనయొక్క జ్ఞాననిస్తుకు శ్వతువని తెలిసియు ఫూర్వకర్మశేషము వాని నిష్ణనుజెడి పెను. కావున జ్ఞానికెల్లప్ప డున్ను శ్రత్తుష్టు జెప్పబడినది.

> हुँ। ఇర్చదియాణ్ మఫ్లో మద్దిర స్యాధిష్ఠానముచ్యతే। ్లోవి తై ర్వీమాహయత్యేష జ్ఞానమావృత్య దేహినం ॥

పద॥ ఇం(దియాణి - మనః - బుద్ధిః - అస్య - ఆధిష్ఠానం - ఉచ్యతే । ఏడైః - విమోహయతి - ఏమః - జూౖనం - ఆవృత్య - దేహినం ॥

| පදෙඩිරාගන්     | ఇంబ్రియములు          | విషః     | -ఈ కామము                 |
|----------------|----------------------|----------|--------------------------|
| మనః            | మనన్ను               | వీత్రేః  | పిటిచేశ (ఇంబ్రియాదులచేశ) |
| ဆည္ထီး         | <b>සා</b> සු         | ఖ్హానం   | అత్మజ్ఞానమును            |
| అస్య           | -ఈకామమునకు (కోరికకు) | అప్పేత్య | కప్పి                    |
| అధిష్టానం      | <b>వా</b> నస్థానముగ  | దేహినం   | దేహిని                   |
| <b>ఉ</b> చ్యతే | చెప్పబడుచున్నది      | విమోహయతి | మోహింపజేయుడున్నది.       |

తాగా ఇంటియములు, మనస్పు, బుద్ధి, ఇవికామమునకు నివానస్థాన ముగ జెప్పబడుచున్నవి. ఈకామము ఇంటియము, మనస్పు,బుద్ధి, వీటిద్వారా జ్ఞానమును కప్పి దేహిని (శరీరిని) మోహించజేయుచున్నది. (మైకము జెందించుచున్నది.)

(స్వకీయము) జ్ఞానమును కప్పటపలన సకల లోకములకును శ్వతుప్రగనేర్పడుచున్న కామ మునకు వాసస్థానమేదని విమర్శింపగా, అదియిచ్చట చెప్పబడుచున్న ది. ఏలన శ్వతుపు స్థానముదెలి సినచో వానినిచంపుట సులభముగదా? కాపున కామమునకు నివాసస్థానము ఇందియములు మనస్సులో చేర్చుచున్నవి. మనస్సుతాను విషయములను గ్రహించినతోడనే బద్ధియెడ జేర్చుచున్న ది. బుద్ధిఆత్మ యెడచేర్చును, నిమ్మళంకమైన ఆత్మయందు విషయములనే మాలిన్యములను (అనగా కామమును) చేర్చినవి ఇందియములు మనస్సు బుద్ధి ఇవి కావున, అవి కామమునకు నివాసస్థానమని చెప్పబడినవి. అనగా ఉందియములు మనస్సు బుద్ధి ఇవి కావున, అవి కామమునకు నివాసస్థానమని చెప్పబడినవి. అనగా ఉందియములు మెదలైన వాసస్థానములద్వారా ఆత్మయొక్క స్వరూపము గోచరింపకుండ కప్పచున్నది. అప్పడు నిష్పళంకమైన తనస్వరూపము (ఆత్మస్వరూపము) కప్పబడి దేహి మైక మొందుచున్నారు. శ్రీధరులు ఈతాత్పర్యమును సంగ్రహముగ జెప్పియున్నారు.

# క్లో జ తస్మా త్వమింద్రియాణ్యాదౌ నియమ్య ఖారతర్వఖ । పాప్మానం మ్రజహిహ్యానం జ్ఞానవిజ్ఞాననాశనమ్ ॥

41

పద॥ తస్మాత్ - త్వం - ఇంద్రియాణి - ఆదౌ (1) - నియమ్య - భరతర్హభ : పాప్మానం - బ్రజహిహి - ఏనం - జ్ఞానవిజ్ఞాననాశనం - (2) ॥

| హే భరతర్వభ!<br>కస్మాత్  | ఓ భ రతవం శ ౖశేమ్ఞణా!<br>అందువలన | జ్ఞానవిజ్ఞాన నాశనం | జ్ఞానవిజ్ఞానము(శాన్ర్మక్షాన<br>ము అనుభవణానము) |
|-------------------------|---------------------------------|--------------------|-----------------------------------------------|
| 200                     | సీపు                            |                    | లను వశించజేయుడువు                             |
| eā"                     | మొదట                            | పాప్పానం           | పావన్వరూవమైన                                  |
| <del>ဒ</del> ုပျည်ထားကိ | ఇండియములను                      | పేనం               | ఈ కామమును (కోరికను)                           |
| నియమ్మ                  | <b>ප</b> ශඬ                     | ్రహజిహిహి          | ్రతో సివేయుము.                                |

తాజ ఓ భరతవంశ [శేష్ఠుడా! (కామము ఇంతటి యనర్థమును కలుగ జేయు మన్నది) కావున సీపు మొదట ఇంద్రియములు, మనన్పు, బుద్ధి పీటినణబి జ్ఞాన విజ్ఞానములను పోగొట్టుచున్న అవగా శా.డ్రజ్ఞానమును అనుభవజ్ఞానమును వశింపజెయుచున్న పావస్వరూవమైన ఈ కామమును విడిబెపెట్టుము.

- (1) ఆదౌ అనుదానికి మోక్షోపాయమును వెతక నారంభించునప్పడు మొదట (జ్ఞానమునకు కారణమైన కర్మయోగారంభమునకు మొదట) అని రామానుజులున్ను, ''కోరికలను అడ్డగించుటకు మొదట'' అని కొందరు వ్యాఖ్యాతలున్ను అర్థము జేయుచున్నారు.
- (2) జ్ఞాన విజ్ఞానం జ్ఞానమనగా శాస్త్రములనుండియు ఆచార్యునివద్దనుండియు ఆత్మ మొదలైన విషయములనుగూర్చి తెలెసికొనుటఅని శంక రులున్ను,ఆత్మ స్వరూపజ్ఞానమని రామానుజు లున్ను, విజ్ఞానమనగా అట్లు నేర్పిన వస్తువులను సొంత అనుభవముచేత అనుభవించి ఎరింగిన జ్ఞానమని శంక రులున్ను, ఆత్మ స్వరూపవివరణ జ్ఞానమని రామానుజులున్ను ఆర్థము జేయుచున్నారు. ఈజ్ఞానమున్ను విజ్ఞానమున్ను మోడ్లమొందుటకు సాధనములు.

#### \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

శోలు ఇంట్రియాణి వరాణాృహారు ఇంట్రియేశ్యు వరం మను ు మననన్లు వరా ఋడ్రిర్య్ ఋడ్గే వరశను ను ॥

42

పద్శ ఇంద్రియాణి - పరాణి - ఆహు: - ఇంద్రియేభ్య: - పరం - మన:! మనస: - తు - పరా - బుద్ధి: - య: - బుద్ధే: - పరత: - తు - స: (1) ॥

(స్థూలదేహముకం కు) **ဒဝု**ြီင်္သားအီ ဃဋ္ဌီး ఇంటియములు పరా ్ శేష్ట్రమైనది మేలైనవిగ ಖುದ್ದೇ ರರಣಿ బుద్దికంటే (జ్ఞానులు) చెప్పచున్నారు. మేలేనవాడు వరఈ ఆహుః ಇಂದಿಯಮುಲಕಂತು ಹುವ್ಯಡ್ యస్తు మనన్ను అకడు (మునుపుజెప్పిన మనః నః ౖ శేషమై**నది** డేహి, పరమాత్మ) పరం మననసు మనన్పుకం ఓ

తా॥ స్థూలదేహముకంటె ఇందియములు మేలైనవని జ్ఞానులు చెప్ప చున్నారు. ఇందియములకంటెను మనస్సు మేలైనది. మనస్సుకంటె బుద్ధి [శేష్మమైనది. ఎవ్వడు బుద్ధికంటె [శేష్ఠుడుగను సాష్టిగనుఉన్నాడో అతడే మునువు చెప్పినదేహి, వరమాత్మ.

(1) సః - అనుదానికి పర**మాక్మయని శం**కరులును రాఘవేంద్రులును, బుద్ధికిసా&్షిగను దేహము గలవాడుగనుఉన్న ఆత్మయని శ్రీధరులును, కామమని రామానుజులును అర్థము చేసి యున్నారు.

(శంకరభాష్యము) మొదట ఇం[దియములను వశపరచుకొని నీశ్(తువైన కామమును చంపుమని చెప్పబడినది. అట్లు కామమును ఎచ్చట నిల్లబడియుండి, అనగా ఎవరిని ఆగ్రశయించి చంపవచ్చుననునది దీనిలో జెప్పబడుచున్నది.

చెనిమొదలైన ఇండ్రియములుబడు. స్పష్టముగ్ కనబడునదియు కొలతకు లోబడినదియు నైన స్థూలదేహముతో పోల్పిచూచునప్పడు ఈ యిండ్రియములు సూడ్ష్మములై లోపలవ్యాపించి, మిక్కిలి శక్తిగలిగియుండుట మున్నగుగుణములు గలిగియుండుటచే జ్ఞామలు ఇంట్రియములను ఆ స్థూలమైన డేహముకంలె మేలైవదిగ శెప్పుచున్నారు. ఆ విధముగనే సంకల్పవికల్పాత్మకమైన, అనగా తలంపు, మాత్పు, మొదలగువాటిరూపమైన మనస్పమనది ఇంట్రియములకంటె మేలైనది. నిర్ణయస్వరూపముగల మీద్ధి ఈ మనస్సుకంటే మేలైనది. ఆవిధముగనే బుద్ధితోగూడ కనటడు చున్న సకలమునకును లోపలను బయటను ఎవ్వడుకలడో ఏదేహిని కామము ఇంట్రదియములు మొదలగువాటిని వాసస్థానముగగైకొని జ్ఞానమునుకప్పి మోహింపజేయునని చెప్పబడినదో అతడు బుద్ధికంటెను (శేష్టుడు అతడు బుద్ధిని జూచుచున్న ఆత్మ. అతడే తెలిసికొనుచున్న పరమాత్మ.

(రామానుజభాష్యము) ఇం(దియములు మేలైనవనగా జ్ఞానమునకు విరుద్ధముగ నుండు టలో (పాబల్యముగలవని భావము. ఇం(దియములు విషయవ్యాపారమున (పవ ర్తించియుండినచో ఆత్మజ్ఞాన (పవృ క్తిక లుగదు ఇం(దియములు అణగినను మనస్సు విషయములను చింతించు చుండినచో ఆత్మజ్ఞానమునకు విరోధముగలుగుటవలన మనస్సు ఇం(దియములక స్న దానిలో మేలైనది. మనస్సు అణగినను బుద్ధివిరోధియైన నిశ్చయమునుగానినచో సాధకములను తెలియబరచక జ్ఞానమునకు అడ్డుగలుగుటవలన మనస్పుకంటె బుద్ధిదానిలో గొప్పది. ఇవియన్నియుండినను కోరిక యనునదుండినచో ఆ బుద్ధితో సహ పైయన్నిటిని తనవిషయమున నడిపించి ఆత్మజ్ఞానమును నశింపజేయును. కాన జ్ఞానమునకు విరోధమును జేయుటలో బుద్ధికంటె ఆ కామము మేలైనదని తాత్పర్యము.

(రాఘవేంద్రులు) ఇంద్రియములు దేనికంటె గొప్పవనగా, దేహమునకంటెయని చేర్చు కొనపలెను. ఇంద్రియములకు అభిమానదేవకలైన చంద్రుడు, కుబేరుడు, సూర్యుడు, వరుణుడు. అశ్వనీదేవకలు, అగ్ని, ఇంద్రుడు, జయంతుడు, యముడు, దక్షుడు, వీరలకంటె విషయాభిమాన దేవకలైన సౌపర్ణి, వారుణి, పార్వతి, వీరలు (శేష్ఠమైనవారలు. వీరలకంటె మనోభిమాని దేవకలైన గరుడుడు శేమడు. రుద్రుడు, వీరలు (శేష్ఠులు. వీరలకంటె బుద్ద్యభిమాని దేవకలైన సరస్వతి (శేష్ఠమైనయామె. ఈమెకంటె మహత్తత్ర్వాభిమానియైన బ్రహ్ముశ్రశిమ్దుడు. ఆబ్రహ్మకంటె బ్రక్ఫత్యభిమాని దేవకలైను లక్ష్మి శేష్ఠువాలు అక్ష్మికంటె సకలసుణ పరిపూర్హుతైన విష్ణువు (శేష్టుడు. పీరికన్న గొప్పవాడెవ్వడు లేడు. ఆకడే పొందదగినవాడు.

(స్వకీయము) ఈ వ్యాఖ్యానమున కాధారముగ కరోపనిషద్వాక్యమును, దానిభాష్యమును గుర్తించుచున్నారు. కరోపనిషత్తు 3-వ వల్లి 10-11-వ వాక్యములు:——

> "ఇంద్రియేభ్యః పరాహ్యర్థా అర్ధేభ్యశ్చ పరం ఈని: 1 మననశ్చ పరా బుద్ధిర్చుద్దేరాత్మా మహాన్పరః ॥ మహతః పరమవ్యక్త మవ్యక్తాత్పురుషః పరః । పురుషాన్న పరంకించిత్సా కాష్టా సా పరాగతిః ॥ "

శ్లో బీవర బుద్ధేంకి తరం బుద్ధ్వా నం గ్రాహ్యత్మానమాత్మనా : జహి శ త్రం మహాఖాహో కామరూచం దురానదమ్ జ 43 పద్మ ఏపం - బుద్ధేంకా పరం - బుద్ధ్వా - సంగ్రాహ్య - ఆత్మానా ! జహి - శుత్రం - మహాబాహో - కామరూపం - దుర్యాపదమ్మ్ జి హే మహాజాహో ! ఓ గ్రామ్మకులముతుగలవాడా ! మరం (ఆత్మానం) మేజైన ఆత్మమ ఏపం - ఆంధ్రముగ బ్రామ్మికి ఎకింగి బుద్ధేంకి బుద్ధికరాని అక్కువేత

ఆక్మానం ఆశ్మను నం స్టర్య **ම**ಣඩ් దురానదం

కామరూపం శ్వతం కామరూపమైన శ్వతువును నశిం**పజేయు**ము

జయించుటకు కషమెన

జాగ ఓ అర్జనా! బుద్ధికం జె (శేశ్శమైన ఆశ్మను -ఈవిధముగ నెరింగి, ఆశ్మచేశ (శనచే) ఆశ్మ నణబి, జయించుటకు కష్టమై, కామమే రూపముగా గల కోరికయను శ్రతువును నశింపజేయుము.

(శ్రీధరులు) విషయేంద్రదియములవలన కలుగుచున్న కామాది వికారములు బుద్ధి వరకు గల తత్ర్వములలో జేరినవి. ఆత్మకు జేరినవిగావని తాత్పర్యము.

(స్వకీయము) శ(తువును జంపుటకు ఆయుధమువలెనున్మ జ్ఞానము ఏ జ్ఞానమనగా, బుద్దికంటె ఉత్కృష్ణమైన ఆత్మనుగూర్చిన జ్ఞానము. ఈ జ్ఞానము స్థిరముగనిలుచుటకు మనస్సు చలింపక నిలుచుట, అనగా మనస్సమాధానము, కావలెను. ఈ మనస్సమాధానమునకు పరిశుద్ధమైన మనస్సు కారణము. ''ఆత్మానం ఆత్మనా'' అనుదానికి ''మనస్సును నీ మనస్సుచేతనే చలింపక బాగుగ నిలబెట్టి, అనగా శుద్ధముగనున్న మనస్సుచే సమాధానపరచి"యని శంకరులు ఆర్జముచేసి యున్నారు. కొందరు వ్యాఖ్యాతలు "మనస్సును బుద్ధిచే సమాధానపరచి" ఆని అర్థముచేసి యున్నారు. ఈ కామము తెలిసికొనుటకు అసాధ్యములైన అనేక విశేషములను అనగా పలుస్వభావ ములనుక లది. కావున జయించుటకు కష్టమైనది. "పరం దృష్ట్వా నివర్తతే" అని రెండవ అధ్యా యము 59-వ శ్లోకములో జెప్పబడియుండుటను జూడుడు.

ఇవి శ్రీమచృగవద్దీకానూవనిషక్పు బ్రహ్మవిద్యాయాం యోగశా స్ర్తే శ్రీకృష్ణార్జున నంవాదే కర్మయోగోనామ కృతీయోఒధ్యాయః.

శ్రీమద్భగవద్దీతలుగ, ఉపనిషత్తులుగ, బ్రహ్మవిద్యగ, యోగశాష్ట్రముగనున్న శ్రీకృష్ణార్జున సంవాదమున కర్మయోగమను మూడవ అధ్యాయము ముగిసెను.

~~~~

# ನ್ ಲ್ಗ ವ ಅಧ್ಯ ಯ ಮು (ಜ್ಞಾ ನ ಹಾ ಸ ಮು)

ಶ್ರಿಕಗವಾನುವಾದ:---

క్లో జమం వివస్వతే యోగం బ్రోక్తవానహమవ్యయమ్ ు వివస్వాన్మనవే (పాహ మనురిజ్వాకవేడ్/బపీత్ జ

పద⊪ ఇమం - వివస్వతే - యోగం (1) - (పో క్రవాకా - అహం - అవ్యయం ) వివస్వాకా - మనవే - (పాహ - మను: - ఇక్ష్మాకవే - అబ్రవీత్ ॥

| <b>త్రీళ</b> గవానువాద  | <b>లీళగవంశుడుచెప్పి</b> నది | వివ <del>స్స్⊴</del> | <b>మార్యుడు</b>      |
|------------------------|-----------------------------|----------------------|----------------------|
| అవ్వయం                 | వాశములేని (ఫలముగల)          | మనవే                 | <b>మనువునకు</b>      |
| ఇమంయోగం                | ఈ యోగమును                   | ప్రాహ                | చెప్పెను             |
| అహం                    | <b>నే</b> ను                | మను                  | మనువు                |
| (ఫరా)                  | ఆదికాలమున                   | ఇక్వాక వే            | (శన కుమారుడైన) ఇఖ్వా |
| <b>బవ</b> న్వ <b>ే</b> | మార్యున <b>కు</b>           | •                    | కునకు                |
| ဆြံနှံဆက               | చెప్పితిని                  | මැත්තිජී             | చెప్పెను.            |

తాగి త్రీఖాగవంతుడు అర్జునునకు జెప్పినది — నాశములేని భలమును, అనగా మోక్షమును ఇవ్వగల (మునుపు 2-3- అధ్యాయములలో జెప్పిన) -ఈ యోగమును నేను సృష్టికాలమున సూర్యునకు జెప్పితిని, సూర్యుడు మనువు నకు జెప్పెను. మనువు తన కుమారుడైన ఇజ్వాకువునకు జెప్పెను.

## (1) యోగం - ఈ కర్మయోగమును (రాఘవేంద్రులు)

(శంకరభాష్యము) కర్మయోగమును సాధనముగ గైకొని సన్యాసముతోగూడియుండు జ్ఞాననిష్టయను ఏయోగము మునుపటి రెండు అధ్యాయములలో జెప్పబడినదో, ప్రప్పత్తి లక్షణ ముతో గూడిన కర్మయోగమున్ను, నిప్పత్తి లక్షణముతోగూడిన జ్ఞానయోగమున్ను, అయిన వేదార్థము దేనిలో ముగిసియున్నదో అట్టి యీ యోగమే గీతయందంతటను శ్రీభగవంతు డుపదేశింప దలంచినది. కావున వేదమున (పతిపాదించిన అర్థమును ఆజ్ఞానయోగమునందు ముగియునదిగా భావించి శ్రీభగవంతుడు దానిసంప్రమదాయ వృత్తాంతమును జెప్పి దానినిచ్చట పొగడుచున్నాడు.

"లోకమును కాపాడి రక్షించు క్ష్మతియులకు బలము గలుగజేయుట్లై మునుపటి రెండు అధ్యాయములచే జెప్పిన ఈ యోగమును నేమస్పష్ట్యారంభమున సూర్యునకు జెప్పితిని. అయోగబలముగల క్ష్మతియులుగదా బ్రాహ్మణులను రక్షింపసమర్థులగుదురు? బ్రాహ్మణులున్ను క్ష్మతియులున్ను రక్షింపబడిననే జగమును పరిపాలింప వీలగును. ఈ యోగము నాశము లేని దనగా నాశములేని ఫలము గలది అని యర్థము. (ఏలనగా ఈ యోగము సిష్టమైయున్నదిగ ైపెక్షోక మున జెప్పబడుచున్నది.) ఉన్నదానిని ఉన్నట్లుచూచుట యనెడు ఈ జ్ఞానయోగముయొక్క మోక్షమను ఫలము, ఎల్లప్పుడును నాళములేనిది. ఆ వివస్వంతుడు (సూర్యుడు) దానిని మనువు నకును, మనువు తన పు(తుడు ఇక్వాకువమ సూర్యవంశపు మొదటిరాజునకును చెప్పెను.''

(రామానుజులు) నీవు యుద్ధముచేయుటకొరకై నీకి కర్మయోగమును జెప్పినదిగ తలంప కుము. మన్వంతరముయొక్క ఆదిలోనే నేను దీనిని సూర్యునకు జెప్పియున్నాను.

#### 

శ్లో॥ ప్రవం పరంపరా ప్రాప్త మిమం రాజర్వయో విదు: । న కాలేనేహ మహశా యోగో నష్ట: పరంశప ॥

పద॥ ఏవం - పరంపరా(పాప్తం - ఇమం - రాజర్షయ: (1) - విదు: ॥ స: - కాలేన - ఇహ - మహతా - యోగ: - నష్ట: (2) - పరంతప ॥

ఓ శ (తువును తపింపజేయువాడా! విదుః (స్మ) హే వరంతప! ಎರಿಗಿಯುಂಡಿರಿ -ఈ బిధముగ మహతాకాలేన వీవం దాలకాలమగుకువలన పరంపరాణాత్రం పరంపర*గవ*చ్చిన న:యొగ: ఆ యోగము ఈ లోకములో, లేక ఇప్పడు ఇమం -ఈ యోగమును ఇహ నషః నషమైనది. ರಾಜಕ್ಷ ಯಃ రాజర్షులు

తాంగి ఓ పరంతమ! ఈ విధముగ పరంపరగ (బెక్పబడి) వచ్చిన ఈ యోగమును రాజర్షలు ఎరింగియుండిరి. బహుకాలమైనందున ఆయోగ మిక్పుడు నష్టమైనది. అనగా పరంపరగవచ్చు క్రమము తప్పిపోయినది.

- (1) రాజర్షయః రాజులున్ను ఋఘలున్ను, లేక రాజర్ఘలు (రాఘవేం(దులు.)
- (2) నష్టః నష్టమైనదనగా కాలము గడువగా సంప్రదాయానుసారముగ ఉపదేశించువారలున్ను, ఉపదేశమునువిని తెలిసికొనుచున్న బుద్ధిమంతులున్ను లేకపోవుటవలన పరంపరగరాక వీడిపోయినదని భావమ్ము. లేక నష్టమైనదివలె అయ్యెను (రామామజులు)

(శంకరభాష్యము) ఈ విదముగ పరంపరగవచ్చిన ఈ యోగమును రాజర్హులు ఎరింగి యుండిరి. రాజర్హులనగా:— జనకుడు మొదలగువారివలె రాజులుగను ఋషులుగను ఉన్న వారు. దీర్ఘ కాలమైనందున ఆ యోగ సంబ్రవరాయము ఎడతెగిపోయినది. పరంతప అనగా: - తనకు శ్వతు లుగ నున్న వారు "పరులు". వారలను తన బలపర్మాకమముల తేజస్సుచేత సూర్యునివలె దహించు వాడు పరంతపుడు. శ్వతువులను తష్టించునటులజేయువాడవగు అర్జునా! అని అర్థము.

శ్యేఖ న ఏవాయం మయా తేఒద్య యోగ: మోక్తు పురాతను : భక్తోఒని మే వశా బేతి రోవాన్యం హ్యేతడు త్రామమ్ జ పరు పు - ఏప - ఆయం ాముతూ్ - తే - అడ్య ్యోగు - మోక్తు - పురాతను ! భక్తు - అని - మే - సఖా - చ- ఇత్ - రహన్యం - హి (1) - ఏరిత్ (2) ఉత్తమమ్ జ

| (¥50)       | సీపు           | ಕ                  | సీకు                      |
|-------------|----------------|--------------------|---------------------------|
| మే భక్త     | వా భక్తుడవుగను | మయా <b>అ</b> ద్య   | నాచే ఇప్పడు               |
| నఖా చ       | స్నేహితుడవుగను | ्रिक् <b>ड</b> ॅंड | చెప్పబడినది               |
| මබ් කුම     | ఉన్నావని       | హి                 | ఎందువల్లననగా              |
| ఆయం పురాశనః | -ఈ ప్రాచినమైన  | పీశత్              | <b>කු</b> ඨි              |
| న ఏవ యోగః   | e ฒากลัง       | రహన్యం ఉత్తమం      | పరమరహన్యము, శ్రేష్టమైనది. |

కా॥ నీవు నాళక్రుడుగను మి[తుడుగనున్నావు అను కారణమువలన ఈపాకదైన అదియే (సూర్యునకుజెప్పిన) యోగము నాచే ఇప్పడు నీకు జెప్పబడినది. పీలనగా ఈ యోగము పరమరహస్యమైనదియు, [శేష్ణమైనదియు.

- (1) హి = ఎందువల్లననగా ఈ యోగమును మిగతవారికి చెప్పక నీకుమాత్రము జెప్పటకు కారణము:- ఇది పరమరహస్యమైనది కావున మహాదుర్లభమైనది. నీవంటి భక్తుడై పక్వా పస్థలోనున్నవానికి తప్ప ఇతరులకు చెప్పదగినది కాదనునదియే.
- (2) ఏశర్ ఇది, మునుపటి ఆధ్యాయములలో జెప్పిన యోగము, అనగా జ్ఞానము (శంకరులు)

(స్వకీయము) ఈ యోగము మనోదార్థ్యములేనివారలై ఇండ్రియముల నణచుటకు శ్రక్తి లేనివారివద్ద చిక్కుకొని చెదరియుండుటనున్ను లోకమునందలి జనులు పురుషార్థమును పొందక యుండుటనున్ను జూచి శ్రీ భగవంతుడు ఈ రహస్యముమ్మ యోగ్యతగల తన భక్తునికి జెప్పినదిగ ఈ క్లోకమునకు శంకరులు అవతారిక చేసియున్నారు. ఈ యోగము అనాదియైన చేదార్థము కాపున పురాతనమని చెప్పబడినది.

\*\*\*\*\*\*

అర్జున ఉవాచ:—

క్లోగ \* అవరం భవతో జన్మ వరంజన్మ బ్వన్వత: 1 కథమేశద్విజానీయాం తృమాదా బ్రోక్త వానిశి 11 పద⊪ అపరం - భవత: - జన్మ - పరం ∸ంజన్మ - వివన్వత: 1 కధం - ఏశత్ - విజానీయాం - ఠ<భ - అందౌ - బ్రోక్తవా≖ - ఇశి #

ఆర్జువడు చారు అర్జువుడు చెప్పినది క్వాం సీమ ఖాజకం జన్మ సీయాక్క జననము అదౌ అదికాలమున ఆవరం వెనుకటి బాద్యుని జననము క్షణా క్షాణాని త్యేతక చెప్పితిననుమీటిని వివ్యాత జన్మ సూర్యుని జననము కథం విశానీయాం ఎస్టెటరుంగగలను.

కా॥ ఆర్జీముడు చెప్పిటిది – మార్యుబ ఉత్పత్తి మునువు నృష్ట్యారంభ మున గలిగినది. పీజినవము సీడిప గులిగినడి... (అమాజ్ వసుడేషిని యింట బుక్టిన కాలమున గళిగినది.) ఇట్టుండగా సీఫీయోగాగముడు మార్యువకు: ఆది కాలమున చెప్పికివని నేనెట్టు కెలిషికొందువు? (శంకరభాష్యము) శ్రీ భగవంతుడు చెప్పినది ఒకదాని కొకటి విరుద్ధముగనున్నదను తలంపు ఎవ్వనికిని కలుగగూడదని తలంచి, ఆతనిముఖకమలము చేతనే అట్టివిరోధమును పరిహరిం చోటకై అర్జునుడు ఆక్షేపించువానివలె అడుగుచున్నాడు. కృష్ణా! నీవు పసుదేవుని యింట బుట్టినది యిప్పుడు జరిగినది. సూర్యుడుగలిగినది సృష్ట్యారంభమున, అనగా నీజ ననమునకు బహుకాలము ముందు. అట్టుండగా నీవు ఈ యోగమును ఆదికాలమున ప్రసాదించిళివి, అప్పుడు ప్రసాదించిన నీవే, యిప్పుడు నాకు దానిని మరల ప్రసాదించుచున్నావను దీనిని ఒకదానితో మరియొకటి విరోధించని విడయముగ నేను తెలిసికొనదగిన విధమెట్లు? అనగా ఈ రెంటిని నేనెట్లు సమరసపరచు కొనగలను అనునది. కృష్ణపరమాత్మ సర్వేశ్వరుడు, అవతారపురుముడు, అనిఅర్జునునకు శెలిసి యున్నను దానినిభగవంతుని మాటచేతనే ఖయటబడునటుల జేయుటవలన జనులకు నమ్ము కముగలిగి వారలు కడతేర వలెననునది అర్జునుని తాత్పర్యము.

(రామానుజులు) ఇరువైయెనిమిది చతుర్యుగములకు మునుపుగలిగిన మార్యునకు ఇప్పుడు స్వల్పకాలమునకు మునుపు బుట్టిన నీవెట్లు చెప్పియుండగలవనునది ఆర్జునుని బ్రహ్మా.

### త్రీ భగవానువాచ:—

శ్లో॥ బహారాని మే వ్యత్తికాని జన్మాని కవ బాడ్లును కాన్యహం వేద సర్వాణి న క్వం వేశ్ర వరంకవ#

పది! బహూని - మే - వ్యతీతాని - జన్మాని - తవ - చ - ఆర్జున! తాని - అహం - వేద - నర్వాణి - న - త్యం - వేత్త - పరంతపు!

| <b>త్రీళగవానువా</b> చ | త్రీళగవంతుడు చెప్పినది | వ్యతీతాని           | గడచిపోయినవి            |
|-----------------------|------------------------|---------------------|------------------------|
| హే అర్జున !           | ఓ అర్జునా !            | <b>తానిన ర్వాణి</b> | వా <b>ని</b> వన్నిటిని |
| మే                    | ನ್ಯಾಯಾಕ್ಕ್ರಯು          | అహంవేద              | <b>నేనెరుంగుదును</b>   |
| తవ చ                  | నీయొక <b>్డ</b> యు     | హే వరంతప !          | శ్వతువులను శవీంప       |
| బహారాని               | అనేకములైన              | _                   | ಕೆಯುವಾಡ್ !             |
| <del>ಜ</del> ನ್ಮಾನಿ   | జన్మలు                 | క్వం న వేశ్త        | సీవేరుంగవు.            |

రాగ శ్రీ భగవంతుడైన కృష్ణపరమాక్మ (అర్జునునిగూర్చి) బెప్పినది — ఓ అర్జునా! నీకున్ను నాకున్ను అనేకజన్మములు గడచిపోయినవి, పరంక పుడా! వాటినన్నిటిని నేవెరుంగుడును, సీవెరుంగవు.

(శంక రఖాష్యము) వాసుదేవుడు ఈశ్వరుడుకాడు, సర్వజ్ఞుడుకాడని మూడులకు కలుగు నట్టి శంక ను పోగొట్టవలెనని అర్జునుడుతలంచి మునుపటి ప్రశ్న నడిగినందువ దానిననుశరించి భగ పంతుడు (పత్వుత్తరమిచ్చుచున్నాడు. అర్జునా! నీవు ధర్మాధర్మములు మొదలగువాటివలన కప్పజడిన జ్ఞానశ క్రి గలవాడపు. కాపున నీవు వాటినన్నిటిని ఎరుంగవు. నేననగా స్వభావముగనే నిత్యుడుగను శుద్ధుడుగను ముక్తుడుగను ప్రశ్వస్వభావముగలవావిగ నుండుటవలన, కప్పబడని జ్ఞావశ క్రిగలవాడను.గాన జమ్మలన్నియు నాత్రం శెబియువు.

(రామామీజులు) నీకళర్వు సాక్షమ్మ అనేక జన్మలయినవి .అని చెప్పుటవలన: ఈ జన్మ లన్నియు వా స్త్రవమైనవని చెప్పుటయగుచున్నది. (రాఘవేంద్రులు) పరమాత్మ తనజన్మనుగూర్చి మాత్రము బదులు జెప్పవలసియుండగా అర్జునుని జన్మమునున్ను జెప్పి ''నేనెరుంగుదును, నీవెరుంగవు'' అని చెప్పుటకుద్దేశమేమనగా, నేను పర్వబహ్మము, నీవు జీవుడు, పర బహ్మము నకలము నెరుంగును, జీవుడు సకలము నెరుంగజాల్లడు, కావున జీవుడు వేరు, పర్వబహ్మము వేరను భేదమును జూపుట్మకై భగవంతుడు అర్జునునిగూడ జేర్చి ఉత్తరము జెప్పినది.

(స్వకీయము) భగవంతునికి జన్మలనునవి అవతారములు.

#### -

క్లో။ అజోఒపి సన్నవ్యయాత్ర్మ భూతానామిశ్వరోఒపి నకా : బ్రహకృతిం స్వామధిష్ఠాయ సంభవామ్యాత్ర్మ మాయయా :

పద్మ అజు - ఆపి - స౯ - అవ్యయాత్మా - భూతానాం - ఈశ్వరః - ఆపి - స౯ ! (పకృతిం - స్వాం - అధిష్ఠాయ - సంభవామి - ఆత్మమాయయా !!

అహం - స్వాం మకృతిం నా సొంత మెనమాయను అజోఒపిన౯ జననములేనివాడ నెనను **ಿ**ಧಿಷ್ వశ్వరచుక్రాని అవ్వయాక్మా నాళములేని జ్ఞానళ క్రిగలవాడ అక్కమాయయా నా మాయచేత (అపినజ్) వెనను **నంభవామి** జినించుచున్నాను (అవశరించు భూకానాం ವಿಕಾಲಕು ఈశ్వరోపిస౯ చన్నాను.) - জাৰ্ব্যক্তমেন কাক্সু কা

తాజ నేను జననము రేబివాడనుగను, నాశము రేబి జ్ఞానశ క్రిగలవాడను గను ఉన్నను పాణులకు ఈశ్వరుడమైవను నాసొంతమైన మాయను వశ్ వరచుకొబి నామాయచేతనే అవతరించుచున్నాను.

(శంకరఖాష్యము) నిత్యుడవై ఈశ్వరుడవైయున్న నీకు ధర్మాధర్మ ములులేకున్నను జనన మెట్లు? అనిన జననములేనివాడనైనను మరియు స్వభావముగనే తక్కువలేని జ్ఞానశ క్రిగలవాడనైనను, మరియు గ్రుభావముగనే తక్కువలేని జ్ఞానశ క్రిగలవాడనైనను, మరియు ట్రాప్మామొదలుకొని తృణము వరకుగల భూతము లన్నిటిని ఏలు స్వభావముగలవాడనైనను ఈ లోక మంతయు దేనికిలోబడియున్నదో, మరియునది దేనిచే మోహింపజేయబడి వాసుదేవుడనైన నన్ను తనయాత్మగ నెరుంగ లేదో ఆడ్రకృతిని అనగా విష్ణువువకధీనమైనట్టియు, త్రిగుణా కారము గలిగినట్టియు నామాయను వశపరచుకొని నామాయచేత శరీరముతో నిలబడువానివలే జనించిన వానివలె నేనున్నాను. అయితే లోకమునందలి కారివలె వాస్త్రవముగ నేను జనించుటలేదు.

(రామానుజులు) ప్యాంటకృతిం అధిష్టాయ=నాస్వకీయమైన స్వభావముతోగూడి. అత్మ మాయయా = నాయొక్క అత్మజ్ఞానమను సంకల్పముచేత, సంభవామి=దేవమనుష్యాది రూపములై అప్రాకృతశరీరముతో అవతరించుడున్నాను. అప్రాకృతమనగా లోకములో కనబడుదానివలె నుండక లోకవిలక్షణమైనది.

(రాఘవేర్యులు) అవ్యయాక్మా = నాశములేని స్వభావమును దేశామునుగల వాడైనను, స్వాం = సొంతమైన, నావలన కలుగజేయబడిన, ప్రకృతిం=వానుదేవాది దేహములను, ఆధిషాయ= ప్రవేశించి, ఆత్మమాయయా = ప్యేచ్ఛితేత, లేక వృజ్ఞాతముజేత, సంభవామి = కలిగిన వానివలె నగుచున్నాను. శ్లో॥ యదాయదా హీ ధర్మన్య గ్లానిరృవతి ఖారత। అభ్యుక్తానమధర్మన్య తదాఽఒతామైనం నృజామ్యహం॥

7

పది! యదాయదా - హి - ధర్మన్య (1) - గ్లానిః - భవతి - భారత! అభ్యుత్థానం - అధర్మన్య - తదా - ఆత్మానం - సృజామి - అహం!!

ఓ భరతవంశమునబుట్టినవాడా! కలుగుచున్న దో హీ భారత ! ಕ್ಷಪಾ యే యే కాలములలో •ప్పడే యదాయదా కదా హి నన్ను ధర్మమునకు థర్మస్య ఆర్మానం ಗ್ರಾನಿ: కొరతయు నేను అహం **త**థర్మస్య ఆధర్మమునకు నృకామి నృష్టించుకొనుచున్నాను. అఖ్యక్థానం అభివృద్ధియు

తా॥ ఓఆర్జునా! యేయేనమయమున (వర్జ్మాశమాది) ధర్మమునకుచేరుపును, ఆధర్మమునకు అభివృద్ధియుగలుగుచున్నదో,అప్పుడు నన్ను నేను సృష్టించుకొను చున్నాను. (నేనొకరూవముతో వెలువడుచున్నాను. లేక అవతరించుచున్నాను)

(1) ధర్మస్య - నన్నే ఆశ్రయించుకొనియు, నాదర్శనము నెదురుచూచుకొనియు, తన దేహసంరక్ష ణలో నాన క్తిని విడచియు, నన్ను చూడని క్షణకాలమును అనేక కల్పములుగనెంచియు, దేహేంద్రియములను అణచియునున్న వైష్ణవశేష్టులకు (రామానుజులు)

(శంకరభాష్యము) ఇక అటుజనించుట యేకాలమున ఎందుకొరకై యనుదానిని చెప్పె .దను. వర్ణము ఆశమము మొదలైన వాటిచేత ఎరుంగబడదగినదై, ప్రాణుల సంపదకును దృథమై హితమగు ముక్తికి సాధనమైయునున్న ధర్మమునకు కొరతయు అధర్మమునకు అభివృద్ధియు వచ్చు నప్పడెల్ల నేను నమ్మమాయచేత సృజించుకొనుచున్నాను. జనులకు కనబడుచున్నాను.

#### \*\*\*

శ్లో ॥ పర్మితాణాయ సాధూనాం వినాశాయ చ దుష్కృతాం। ధర్మసంస్థావనార్థాయ సంఖవామి యుగేయుగే ॥

పద⊪ పర్మికాణాయ (1) - సాధూనాం - వినాశాయ - చ - దుష్కృథాం (2) ధర్మసంస్థాపనార్థాయ (8) - సంభవామి - యుగే - యుగే (4) #

సాధానాం సాధువుల ధర్మను స్థాహనార్థాయ ధర్మముస సిలబెట్టుటకుమ పరిక్రకాణాయ రష్టణకొరకును యుగేయుగే ప్రతియుగమువందును దుష్కృశాం దుష్టుల నంథవామి అవశరించుదున్నాను. వినాశాయ చ

తా॥ సాధువుల రక్షణకొరకును, దుష్టుల నాశముకొరకును (ఆనగా వారలను శిష్టించి నన్మార్గమునకు కొడ్పుటకై)ధర్మమును నిలబెట్టుటకొరకును వ్రతియుగమునందును ఆవశరించుచున్నాను.

(1) పర్మిణ్హాణాయ - నా స్వరూపదర్శవ లీలా విశేషములను జూపుటవలనమ్మ నాళో సంభాపించు మార్చా నట్లు చేయుట్లవలనమ్మ పంఠ్రమైంచుట్ల కొరకు (నామాఘజులు)

- (2) దుష్కృతాం పై జెప్పిన సాధువులు కానివారల (రామానుజులు)
- (8) ధర్మసంస్థాపనార్థాయ వేదోక్షముగను, నాయారాధనారూపముగను ఉన్న ధర్మమును రక్షిం చుటకు (రామానుజులు)
- (4) యుగే యుగే ఆయాకాలమున (శ్రీధరులు)

(స్వకీయము) మునుపటి క్లోకమున భగవంతుడు 'నన్ను సృష్టించు కొనుచున్నాను' అనుట యెందుకనునది ఈ క్లోకములో జెప్పబడుచున్నది. సాధుపులనగా నన్మార్గమునందుండు వారు, దుష్కృతులనగా పాపములను జేయువారు. భగవంతుడు అవతరించియే రడ్డింపవలెనను నిబంధన లేదు. అతనికిష్టమైన వేరు విధముగాను రడ్డింపగలడు.

# శ్లో " జన్మ కర్మ చ మే దివ్య మేవం యోా వేత్తి తత్వక:। త్యక్త్వా దేహం పునర్జన్మ నైతి మామేతి సోడర్జున "

పద $\|$  జన్మ – కర్మ  $\pm$  – మే – దివ్యం (1) ఏవం – య $\cdot$  – వేత్తి – త్ర్హక్ష్ :  $\theta_0$ క్ష్మ్ – దేహం (3) – పున $\cdot$  – జన్మ (8) – న – ఏతి – మాం – ఏతి – స $\cdot$  – అర్జున $\cdot$ 

|                                                                        |                                                                                                       | 8 (0) 10 - 00 - 01                                 | າ ດ − ຫຄ − ທາ − ຄັນ |
|------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|---------------------|
| హే అర్జున !<br>దివ్యం<br>మే జన్మ<br>కర్మ చ<br>యణ వీవం<br>కర్మతః వేత్తి | ఓ అర్జునా !<br>దివ్మమైన<br>నా జన్మమునున్ను<br>వ్యాపార మునున్ను<br>ఎవ్వడీబభముగ<br>వా్త్రవముగ నెరుంగునో | ' #:<br>దేవాల త్యక్త్వా<br>వన: జన్మ<br>నెళి<br>మాం | ఆతడు                |
| ZITO II . S                                                            |                                                                                                       |                                                    | <b>6</b> 6          |

తాగి ఓ ఆర్జునా! దివ్యమైన నా యవకారమునున్ను, వ్యాపారమునున్ను, ఎవ్వడు ఈ విధముగ వా న్వవముగ నెరుంగునో అశడు తనదేహమును విడిచిన పిదవ మరల జన్మను పొండుటలేదు. నన్ను పొందుచున్నాడు.

- (1) 'దివ్యం' అనుదానికి అబ్రాకృతం (ప్రకృతి సంబంధములేని) బశ్వరం (ఈశ్వర సంబంధ మైనది) అనిశంకరులు అర్థముచేసియున్నారు. దైవసంబంధమైనది ఆని శ్రీధరులున్ను, అయ్రాకృతమైన యని రామానుజులున్ను, అర్థముచేసి యున్నారు. ఇతరాపేశ్రలేక, స్వయముగనే బ్రకాశించునదైన యని శంకరానందులు.
- (2) దేహం దేహాభిమానమును (శ్రీధరులు)
- (కి) జన్మ సంప్రారమును (శ్రీధరులు)

(శంకరభాష్యము) మనుమ్యని శరీరమువలె ప్రకృతివలనే గలిగినదికాక ఈశ్వరునకని విశేషముగ పుర్మతిన జాయవతారము, మాయచేనైవదనియు, వాఖ్యపారము సత్పురుములను కాపా డుట మొదలైనద్దనియు, ఇట్లుమునుపు చేస్పినట్లు ఉన్న దూనిని ఉన్నట్లు ఎవ్వడెరుంగునో అతతు ఈదేహమును విడచినతోడనే మరల జననమును పొందనేరడు. అతతు నన్నుపొందుచున్నాడు. పంసారమునుండి పూర్తిగ విడువబడుచున్నాడు.

(రామానుజులు) మే =గుణ(తయముత్ గూడిన (పక్పతి సంజంధమైన జననములేనివాడను గను, సర్వేశ్వరత్వ సర్వజ్ఞత్వసత్యసలకల్ప<del>ల్వో</del>దులైన అనసిత్తకల్యాణగుణములతో కూడినవాడనుగను ఉన్న నాయొక్క, జన్మ = అవకారమునున్ను, కర్మచ = సాధువుల సంరక్షణార్థముగను, నన్నాత్ర యించిజనులు కడతేరులు కొరకును, నేనుజేసిన అవకారచరి్రతమునున్ను, దివ్యం = అ్రపాకృతమని యథార్థముగ యెవ్వడెరుంగునో.

(రాఘవేంద్రులు) భగవంతుని అవకారమహిమ, చర్మితమహిమ వీటిత త్ర్వము నెరింగి, దానిచే ము.క్తి పొందదగిన జీవుడెవ్వడో అట్టిజీవుడు ము.క్తి బొందు విషయమును నిరూపించి చూపుటకై ఈ శ్లోకముద్భవించినదని ఎరుంగదగినది.

(స్వకీయము) ఈ క్లోకములో శ్రీకృష్ణభగవంతుని జన్మ = అవతారము, కర్మ = వ్యాపా రము వీటి నెరింగినవానికి మరల జననములేదని చెప్పబడియున్నది. రామకృష్ణాద్యవతారములను, రావణ శిశుపాలాదివధము మొదలగు వ్యాపారములను సాధారణ జనులుగూడ ఎరుంగుదురు గదా! వారలకెల్ల పైజన్మలేదా? యనిన,

ఇందులో జెప్పిన జ్ఞానము, పైకనిన సామాన్యమైన జ్ఞానముకాదు. ఏలననగా ''త త్ర్వతః యథార్హముగ" అను పదము ఈ క్లోకమునందుపయోగింప బడియున్నది. అందువలన అవతార పురుషు డెవ్వడు? అతనివ్యాపారమెట్టిది ? అనువాటిని ఎరుంగవలసినదావశ్యక మగుచున్నది. మునుపటి 臂 కములచేత లోకములో ధర్మముతగ్గి, ఆధర్మము తలయెత్తుకాలమునందును, దుష్టులధిక రించి సత్పురుమలకు దుఃఖము గలుగునప్పడును అవతారములు చేయబడినవిగ జెప్పబడుచున్నవి. ఏ ఉద్దేశముతో ఆవతారము చేయబడుచున్నదో ఆ యవతారమునందు 👅 కార్యము అడ్డులేక నెర వేర్పబడుచున్నది. వీటిని సామాన్యమైన దేవతగాని, మనుష్యుడుగాని చేయగలడా? కావున సాజా త్పరమేశ్వరుడే లోకమును రఓించుటకొర\$ై యవతరించి దుష్టులనుఅణచి సత్పురుషులను రఓించు చున్నా డనియు, అతడు అనంతకళ్యాణ గుణగణనిధియనియు. సకలలోక ములను సృష్టించి దానిలో తాను లీలావతారము చేయుచున్నాడనియు, ఆతడులేక ఆణువైనను కదలదనియు వానిని స్మరించిన వాని పాపము నశించుననియు, యథార్థముగ నెరింగి (పై శ్లోకానుసారముగ) లోకమునందలి యాస్త్రక్తిని విడనాడి మనస్సును ఆ పరమేశ్వరునియెడ నిలబెట్టువాడు మరుజననములేని వైకుంఠ పదవిని పొందగలడు. దానిలో సందియమేలేదు. అట్లుగాక రామకృష్ణాద్యవతారముల జేయుచున్న పురుపులను సాధారణ రాజకుమారులనియు, అయితే విశేషబలమును సామర్థ్యమును గలవార లనియుతలంచి తత్త్వము నెరుంగక పోయినచో, వారలు జననమను సముద్రమునుండి తరింపజాల రనునది ఈ శ్లోకమునందలి భావము.

> ទ្លី។ పిఠరాగభయ[కోధామన్మయా మాముపా[శిອా: រ బహవో జ్ఞానతపసా పూరా మద్భావమాగరా: ။ 10

పద॥ ఏతరాగభయ[కోధా: (1) - మన్మయా: (3) - మాం - ఉపా[8]తా: (3) ! బహుప: - జ్ఞానకపసా (4) - పూతా: - మద్భావం (5) - ఆగతా: ॥

పీకరాగభయ్మకోధా: కోరిక, భయము, కోవము జ్ఞాన కథసా జ్ఞానమనుతమన్పుచేత నివర్తిందినవారలై వూకా: వరిళిద్దులై మన్మయా: నామయమైనవారలై మహ్మావం నా ఖానమును (మో.క్షమును) మాం ఉపాత్రికా: నన్నే యాత్రయిందినవారలై ఆగకా: పొందిరి తాజ కోరిక, భయము, కోపము ఇవి లేనివారై, నామయమైనవారై (అనగా శనయాశ్మకును, ఈశ్వరునికిని ఖేదములేదని చూచువారై) నన్నా శ్ర యుంచినవారై, అనగా పరమేశ్వరుడనైన నన్నే శరణము గైకొన్నవారై, అనేకులు జ్ఞానమను శపన్పుచేశ పరిశాదృలై నా సాయుజ్యమును పొందిరి. (అనగా ఐక్యముక్తిని పొందిరని కాశ్వర్యము.)

- (1) రాగము అనగా ఫలమునందు కోరిక యని మధుసూదన సరస్వతియు, భోగములయందును, ఉపకారముచేయు వారలయందును గల యాశయని శంక రానందులును, విషయములలో రంజనరూపమైన మనోవృ క్రైయని భాష్యోత్కర్హదీపికాక ర్హయున్ను అర్థముచేసియున్నారు.
- (2) మన్మయా: తామే యీశ్వరుడని యెరింగినవారలైయున్న (శంకరులు) నన్నుదప్ప్ ఇతర ప్రస్తువులలో దృష్టిలేని (మధ్యులు) నేనే సర్వో త్తముడనియు, సకలజగమునకును ముఖ్య కారణుడనియు నెరింగియున్న (రాఘవేంద్రులు)
- (శ) ఉపాణితా: జ్ఞాననిష్ఠవలన నెరుంగుచున్న (శంకరులు) నన్నే శరణము పొందియున్న (రాఘవేం(దులు)
- (4) జ్ఞానతపసా జ్ఞానముచేతను తపస్సుచేతను (శ్రీధరులు) నా జన్మకర్మలయొక్క తత్త్వము నెరుంగుచున్న జ్ఞానమను తపస్సుచేత (రామానుజులు) జ్ఞానమను తపస్సుచేత, లేక జ్ఞానముచేతను తపస్సుచేతను (రాఘవేం(దులు)
- (5) మద్భావం మోక్షమును (శంకరులు) సాయుజ్యమును, శ్రీ నారాయణుని సమీపము నందుండుట సాయుజ్యమని చెప్పబడును. (రాఘవేంద్రులు)

(శంకరభాష్యము) ఈ మోక్షమార్గము ఈ కాలమున నేర్చడినదిగాదు. అది ఆది కాలమునందుగాడ గలదనుదానిని భగవంతుడు చెప్పచున్నాడు. 'మన్మయా?' = బ్రబ్మాపిత్తుగ, అనగా బ్రహ్మము నెరింగినవారలై ఈశ్వరునకు, తనకు భేదములేదని చూచువారలు. మా ముపాణితా: = పరమేశ్వరుడనైన నన్నేశరణముగ పొందినవారలు, అనగా జ్ఞానమొకదానియందే స్థిరముగ నిలబడువారలు. ఇట్లు అనేకులు పరమాత్మమగూర్చిన జ్ఞానమను తపస్సుచేత శ్రేష్టమైన పరిశుభ్రతమబడని, నా భావమును, అనగా ఈశ్వరునిస్థితిని, మోక్షమును బాగుగపొందిరి. జ్ఞాననిష్ట మోక్షమిచ్చు విషయమున తనకు సహాయముగ ఇతర తపస్సుల నేష్క్రింపక నిలుచుటను గుర్తించుట్లైకి 'జ్ఞానమను తపస్సుచేత' అను విశేషణము చేర్చబడియున్నది.

(స్వకీయము) 'మద్భావం' దీనికి రామానుజులు అర్థముజెప్పలేదు. అయినను ఎనిమిదవ అధ్యాయము 5-వ క్లోకమున నీ పదమునకు ''నన్ను ఏరూపముతో స్మరించునో ఆ స్వరూపము" అనియు, 14 వ అధ్యా-19-20 వ క్లోకములలో "ఆత్మానుభవమును" అనియు ఆర్థముచేసి యుండుటవలన వాటియందొకదాని నిచ్చట జెప్పినదిగ (గహింపదగును.

శ్లో॥ యే యుథా మాం బ్రవహర్యనే కాం న్రమైవ భజామ్యహం। మమువర్మానువర్తనే మనుష్యాం పార్థ నర్వశం॥

| హే పార్థ !              | ఓ అర్జునా !            | ఆహంభజామి | నేను అన్ముగహించుచున్నాను |
|-------------------------|------------------------|----------|--------------------------|
| •                       | ఎవ్వరు                 | మనుష్యాః | మనుష్యులు                |
| యథా                     | వీవిధముగ               | మమవర్మ   | నా మార్గమును             |
| <b>మా</b> ం బ్రపద్యన్తే | నన్ను ఉపాసించుచున్నారో | నర్వశ :  | ంగ్ని విధముల             |
| ಕ್≖                     | ವ <u>್</u> ರಾಧಿನಿ      | అనువ రనే | అనునరించుచున్నారు.       |
| <b>ಕ</b> ಥವ             | ఆ విధముగనే             |          | <b>&amp;</b> -           |

తా॥ ఓ అర్జునా! ఎవ్వ రేవిధముగ నన్నుపాసించుచున్నారో వారలను ఆవిధముగనే నేనను[గహించుచున్నాను. మనుష్యులు నామార్గమును అన్ని విధముల అనుసరించుచున్నారు.

- (1) యధా ఫలమును గోరిగాని, కోరకగాని శంకరులు
- (2) భజామి ఈపదమునకు భజించుచున్నాను, ఉపాసించుచున్నాను ఆనుఅర్థమే సాధారణ ముగ జెప్పదగియున్నను ఇది పరమాత్మయైన కృష్ణభగవంతుని వాక్యమైనందున భాష్య కారులు 'అనుగ్రహించు చున్నా 'నని అర్థముచేసిరి.
- (శి) పర్త్మ—పూజారూపమైన మార్గమును (శంకరులు) భ≥న మార్గమును (శ్రీధరులు) స్వభావ మును (రామానుజులు)
- (4) సర్వశ:— సత్కర్మ పలనగాని, జ్ఞానముపలనగాని, ్ ర్తనాదులచేగాని, మరి యేవిధముగ నైనను (స్వకీయము)

(శంక రభాష్యము) అజైన, నీకు ఒక నియెడ్మపీతియు, మరియొక నియెడ్ ద్వేషమునుగలవని సిద్ధించుచున్నది, ఏలన, నీవు ఆత్మస్థితిని, అనగా మోక్షమును కొందరికి మాత్రమేగాని, యందరికి నిచ్చి యను(గహించుటలేదుగదా? అనిన, దానికి (ప్రత్యుత్తరము జెప్పచున్నాడు:—

ఎవ్వరు ఏవిధముగ ఏట్రయోజనముతో అనగా ఎఫలమునుగోరి, నన్ను పొందెదరో ఆవిధముగనే ఆఫలము నిచ్చుటవలన వారల ననుగ్రహించుచన్నాను. ఎవ్వరికి మోక్షమున ఆస్త్రే లేదో వారలు దానిని కోరనందున పొందుటలేదు. సంసారమునుండి విమ్ముక్తిచెందుటకు కోరిక గలిగి యుండుటయు, ఇహపర ఫలములలో నాస్త్రే గలిగియుండుటయు నొకనికి ఒకేకాలమున సంభ వింపవుగదా? కావున స్వట్రపయోజనమును అపేట్టించువారలకు వారల యిష్టపూర్తినిచేయుచున్నాను. అయితేయెవ్వరు కాస్త్రమున జెప్పిన విధముగనన్ని టిని జేయువారలై ఇహపరఫలములను గోరనివారలై సంసారము నుండి విడువబడగోరినవారై యున్నారో వారలకు జ్ఞానమునిచ్చి యనుగ్రహించు చున్నాను, జ్ఞానులుగను, సన్ఫ్యాసులుగను, ముముత్రవులుగ నున్న పారెవ్వరో వారలను మోక్ష మిచ్చుటవలన అనుగ్రహించుచున్నాను. ఆవిధముగనే దుఃఖితులను వారల దుఃఖమును బోగొట్టుట వలన అనుగ్రహించుచున్నాను. ఎవ్వరు నన్ను ఏవిధముగ పొందుచున్నారో వారలను అవిధము గనే యనుగ్రహించుచున్నాను, ఎవ్వరు నన్ను ఏవిధముగ పొందుచున్నారో వారలను అవిధము గనే యనుగ్రహించుచున్నానని భావము. మరిము టీతిచేగాని ద్వేషముచేగాని మోహముచేగాని నేనెవ్వరిని అనుగ్రహించుటలేదు. అన్ని విధములైన స్థితిగలవాడనై అంతట ఆత్మ స్వరూపముగనే యున్న ఈశ్వరుడనైన వాచే చెప్పబడియున్న జ్ఞావకర్మ మార్గములను మనుష్యులన్ని విధముల నను

సరించుచున్నారు. ఏఫలమునుగోరి దానికి తగినయేకర్మను జేయనధికారులై ఎవ్వరు ప్రవయత్నించె దరో ఆఫలమును బడయుట్రైకై ఆపనిని జేయువారలు "మనుమ్యలు" అనబడుచున్నారు. ఇచ్చట మనుమ్యలు ఆనుదానికి మనుమ్యలను, రాక్షసుడు, కోతి, ఏనుగు మొదలగు ఇతర్వపాణులను లోబరచి యనిభావము. (ఇచ్చట మార్గమనగా:—- జ్ఞానకర్మ రూపమైనది)

(శ్రీధరులు) నన్నే యుపాసించువారలకు సాయుజ్యపదవి నిచ్చుచున్నానని మునుపు చెప్పబడినందున మరి, యింద్రాది దేపతలనుపాసించువారలకు ఫలమునిచ్చుటలేదని చెప్పినదగును. దీనివలన ఈశ్వరునిపద్ద పక్షపాతమున్నదిగ కనబడుచున్నదిగదా? యనిన అట్లు పక్షపాతములేదను దానిని ఈ క్లోకముచేత భగవంతుడు ప్రకటింపజేయుచున్నాడు. ఎట్లనగా ''యథా = ఏవిధముగ'' అనుపడముచేత ఫలమునుగోరిగాని, కోరకగానినన్ను సాక్షాత్తునగాని, ఇంద్రాదిదేవతా స్వరూపమైన నన్ను ఆదేవతలుగగాని యుపాసించుచున్నారో వారలకు వారివారి కోరికననుసరించి నేను ఫల మిచ్చుచున్నానని చెప్పినదగుచున్నది.

(స్వకీయము) యజ్ఞముచే నారాధించుచున్న ఇంద్రాది దేవతానామములు నానామములే కావున, ఆనామములచే నారాధింపబడుచున్నవాడను నేనేయగుచున్నాను, అనునదితప్ప మిగత భాగములకు పైజెప్పినటులనే మధ్వాచార్యులు తాత్పర్యము చేయుచున్నారు. నన్నాశ్రశయించుచున్న వానినిమాత్రము అనుగ్రహించుచున్నా ననునదిలేదు. నన్నాశ్రాశయింప కోరిక గలవాడై యే ఫలమును గోరిగాని యుపాసించునతనినిగూడ అనుగ్రహించి దర్శనమును ఇచ్చుచున్నా ననునది రామానుజుల తాత్పర్యము.

శ్లో॥ కాఙ్షను కర్మణాం నిద్ధిం యజన ఇహ దేవతాం। ఓ[పం హ్ మానుషే లోకే నిద్ధిరృవతి కర్మణా॥

12

పుడ⊪ కాజ్నైను - కర్మణాం - సిద్ధిం - యఙనై - ఇహ - దేవఠా: ا & మ్రం - హ్ - మానుమ్ - లోకే - సిద్ధి: - భవతి - కర్మజా⊪

ఈ లోకములో ఇహ ఎందువలననగా కర్మణాం సిద్ధిం కర్మల భలమును కర్మజా సిద్ధిః కర్మవలన గలుగుచున్న ఫలము ఆ పేక్షించువారలు మనువ్యలోక ములో కాద్ద: మాను షేలో కే ఇం్రదాదిదేవకలను దేవశాః <u>ష్మి</u>పం భవతి శ్రీఘముగ గలుగుచున్నది. ఆరాధించుచున్నారు యజ నే

తాగ ఈలోకములో కర్మల ఫలము నెపేషి.ంచువారలు ఇం[దాది దేవకల వారాధించుచున్నారు. ప్రజనగా, కర్మఫలము మనుష్యలోకమున శ్రీఘముగ గలుగుచున్నది.

(శంకరభాష్యము) ఈశ్వరుడమైన నీకు ఆశ మొదలగు దోషములులేనందున (పాణులను తరింపజేయవలెనను కోరిక సకల్పపాణులయెడను సమముగమన్నది. నీవన్నవో అన్ని ఫలములను (పసాదింప సమర్థుడవు. ఇట్లుండగాఎల్లరు "అన్నియు వాసుదేవుడే" అనుజ్ఞానముచేతనే పంసారము నుండి విడువబడగోరినవారై నిన్నేయేల పొందుటలేదనిన, దానికి కారణము చెప్పెదను వినుము:— ఈ లోకములో తాము చేయుకర్మలకు ఫలము తమకు జేకూరుటను గోరువారలు ఇందుడు, అగ్ని మొదలైన దేవతలనుపాసించుచున్నారు. దీనిని "అధ యః అన్యాం దేవతాం ఉపాస్టే అన్యః ఆసౌ అన్యః అహం అస్మి ఇతి న స వేద యథాపశుః ఏపం సదేవానాం = ఇక ఎవ్వడు, అతడువేరు నేను వేరు అనుకొని దేవతాంతరమునుపాసించుచున్నాడో అతడు మనుమ్య లకు గొజ్జె గోపు లెట్లనో అట్లనే దేవతలకు అతడగును" అనుబృహదారణ్యకోపనిషుత్తు (1-4-10) ఈతివాక్యముచే చూడుడు. ఫలమునుగోరి దేవతాంతరములను పూజించువారలై, వర్ణమునకును ఆశ్రశమమునకును అధికారులై ఆ వర్ణాశమములకు తగినట్లు తమ తమ కర్మను జేయుచున్న వార లకు ఆ కర్మచే రాగల ఫలము శీఘముగ చేకూరుచున్నది. శాస్త్రముయుక్కు అధికారము మనుష్య లోకమునందే. అనగా మనుష్యలోకమునకయ్యే యేర్పడినదని భావము. మనుష్యలోకములో ''శీఘముగ'' అను విశేషణముచేత లో కాంతరములయందును కర్మకు ఫలముగలుగునమదానిని భగవంతుడె త్రి చూపుచున్నాడు. అయితే వర్ణము, ఆశ్రమము, మొదలగువాట్లకు తగినట్లు కర్మ యందధికారము ఈ మనుష్యలోకమునందేగాని లోకాంతరములయందు లేదనునదే యీ లోకము నకును లోకాంతరమునకునుగల భేదము.

(రామానుజులు) కర్మజా = కర్మచేత కలుగుచున్న, సిద్ధి: = ఫలము, ఇహమాను షే లోకే = ఈ మనుష్యలోకమునందును, స్వర్గలోకమునందును, హి = యే కారణమువలన, ఓ్రపం-శీడ్రుముగ. భవతి = కలుగుచున్నదో (అత:) ఆ కారణమువలన, కర్మణాం సిద్ధిం = కర్మవలన గలుగుచున్న పశుపుత్ర స్వర్గాదిఫలమును, కాజ్జన్ల: = అపేట్లించువారలు, దేవతా: = దేవతలను, యజన్లే = ఆరాధించుచున్నారు. దీని తాత్పర్యమేమన:— దేవతల నారాధించువారలకు శీడ్రుముగ ఫలము లభింపనేరదని చెప్పినదగుచున్నది. కాన నిత్య సుఖమైన మోక్షఫలము శీడ్రుముగ ఫలము లభింపనేరదని చెప్పినదగుచున్నది. కాన నిత్య సుఖమైన మోక్షఫలము శీడ్రుముగ లభింపనేరదనియు, ఈ మోక్ష ఫలము నేపేట్టించువారలు మిక్కిలి కొందరే యనియే.

(రాఘవేంద్రులు) ఏదేవతల నారాధించినను ఆ దేవతాంతర్యామిగనున్న నేనే ఫలము నిచ్చుచున్నాను.

శ్లోఖ దాతుర్వర్ణ్యం మయా సృష్టం గుణకర్మవిఖాగశః కస్య కర్తారమపి మాం విద్యకర్తారమద్యయం ఖ

18

పద్శ చాతుర్వర్ణ్యం (1) - మయా - సృష్టం (2) - గుణకర్మవిభాగశః ! తస్య - కర్తారం - ఆపి - మాం - విద్ధి - అకర్తారం - ఆవ్యయం #

బాతుర్వర్ల్యం నాలుగు వర్ణములున్ను కర్తార్రమని కర్తయైనను మయా నాచేశ మాం నస్ను గుణకర్మవిభాగశ: గుణకర్మల విభాగముచేశ అకర్తారం కర్తకానివానిగను నృష్టం నృష్టింపబడినవి అవ్యయం నిర్వికారిగమ శగ్య భానికి విద్ది ఎరుంగుము.

రాంగ (బ్రహ్మం, మ్ట్రీయ, వైశ్య, శాంద్ర) నాలుగు వర్ణములున్ను నాచే గుణములు కర్మలు పిటివిఖాగములకు కగినటుల నృష్టించబడినవి. ఆ గుణకర్మ విఖాగమైన నృష్టులకు వేనే కర్తనైనను నమ్మవాన్తవమున కర్తకానివానిగను, విర్వికారిగను నెరుంగుము.

- (1) చాతుర్వర్డ్యం నాలుగువర్ణములును ముఖ్యముగ గలిగి బ్రహ్మామొదలు స్త్రంబమువరకు నున్న జగత్తు (రామానుజులు)
- (2) సృష్టం --- అనుదానిలో స్థితియు సంహారమును నిమిడియున్నవి (రామానుజులు)

(శంక రభాష్యము) ''మనుష్యలో కమునందే వర్డము, ఆగ్రశమము మొదలగువాట్లకు తగి వటుల క ర్మయందధికారము. లో కాంతరములలో ఇట్లులేదు'' అనునియమము ఎందువల్లనైనదను నది దీనిలో జెప్పబడుచున్నది. లేక ''వర్డము ఆగ్రశమము మొదలగు విభాగముగల మనుష్యులు ఏవిధముగను నా మార్గమునే అనుసరించుచున్నారు.'' అని మునుపు చెప్పబడినదిగదా? వారలు ఏ కారణమువలన నీ మార్గమునేగాని మార్గాంతరముననుసరించుటలేదనునది చెప్పబడునదిగను గ్రామింపదగును.

నాలుగేయైనజాతులనగా గుణములయొక్క పలువిధములైన హెచ్చుతక్కువయైన పరి మాణమునకు తగినట్టును, ఆవిధముగనే కర్మలయొక్క పలువిధములైన పరిమాణమునకు తగి నట్లను ఈశ్వరుడనైన నాచేత ఏర్పరుపబడియున్నది. దీనిని "బాహ్మణుడు ఈతని ముఖ మయ్యేను'' (ఋగ్వేదము 10-90) అనునది మొదలైన (శురిచే ఎరుంగుడు. గుణములు సత్త్వము, రజస్సు, తమస్సు అనునవి. ఆ నాలుగు వర్ణములలో సత్త్వగుణమును (పధానముగగల బాహ్మణు నకు కాంతము దమము (ఇం[దియని[గహము) తపస్సు మొదలగునవి స్వభావములైన కర్మలు. న త్వగుణమును సహాయముగను రజోగుణమును ్రపధానముగను గలక్ష్మత్రియునకు పర్యాకమము మొదలగునవి స్వభావములైన కర్మలు. తమోగుణమును సహాయముగ బడసి రజోగుణమును డ్రానముగగల వైశ్యనకు కృషిమొదలగునవి స్వభావములైన కర్మలు. రజోగుణమును సహాయ ముగ బడసి తమోగుణమును ్రపధానముగగల శూగ్రునికి స్వభావమైనది సేవయను ఒకేకర్మయే. (18 వ అధ్యాయము 42-48-44-క్లోకములను జాడుడు) ఇట్లు గుణము కర్మయనువాటి పలువిధ మైన పరిమాణమునకు తగినట్లు నాలుగువర్ణములున్ను నాచే సృష్టింపబడినవని భావము. ్రపసిద్ధము లైన యీ నాలుగుజాతులున్ను లో కాంతరములో లేవు. కావునేనే "మనుప్యలోక మునందు'' అను వారే విశేషణము మునుపు 12 వ శ్లోకమున జెప్పబడినది. అప్పడు ఈ నాలుగు వర్ణములను సృష్టించు టకు నీవు క ర్తవు గావున దానిఫలమునకు కట్టుబడియున్నావు. కాన నీవు సంసారమునుండి విడువ బడినవాడపుగను, ఎల్లప్పడును ఈశ్వరుడవుగను కాజాలవే యనినచో అట్లుకాదు. మాయయొక్క వ్యవహారముచేత నేను ఆ వ్యాపారమునకు కర్తగ వ్యవహరింపబడినను యథార్థముగ అకర్త యైనందున నేను సంసారమునకు లోబడనివాడనని తెలిసికొనుము.

(స్వకీయము) ఈ క్లోకములో మొదట సృష్టికి కర్త తాననియు, పిదపసృష్టికి తాను కర్తకాదనియు చెప్పబడియున్నది. ఇది పరస్పర విరుద్ధమువలె కనబడినను విరోధము లేచనుదానిని కిందకనబరచిన భాప్యకారులున్ను వ్యాఖ్యాతలున్ను నిరూపించియున్నారు. ఎట్లనగా:- మాయను స్వీకరించి సృష్టులను జేయుటవలన కర్తగజెప్పబడినను పారమార్థికముగ కర్తకాదని శంకరులున్ను, సృష్టివిపయమున నేను కర్తనైనను ఫలాపేక్షగాని ఆసక్తిగాని నాకు లేనందున ఆసృష్టికర్మఫలము నన్ను అంటుటలేదు. కావున నేనుకర్తకానని శ్రీధరులును, నాకొకడానిని సృష్టించుటలో ఎట్టి ప్రయాసము లేదు. ఇతరులు ఒకచానిని కలుగజేయుటకు అధికమైన ప్రమాసపడవలైను. నేను తలంచినమాత్రముననే సృష్టియగును. కాన నేను కర్తకానని మధ్వులున్ను, సకలసృష్టికి నేనే కర్తనైనను నాకు కర్తలేనందున నేమ (ఆకర్తా) కర్తకలవాడను కాను. ఎందువలన ఆక ర్హయను దానికి కారణముపై క్లోకమున జెప్పబడునట్లు రాఘవేందులన్ను జెప్పచున్నారు.

14

దీనిలో జెప్పబడియున్న పర్ణములనునవి బ్రాహ్మణాది నాలుగుజాతులు. గుణములనునవి మూడువిధములగును. అవియేవన ఉత్తమమైన సత్త్వగుణము, మధ్యమమైన రజోగుణము అధమమైన తమోగుణము. కర్మలనునవి బ్రహ్మశ్వతీయ వైశ్యశూర్రులకు విధింపబడినవియు, 18 వ ఆధ్యాయము 42 - 43 - 44 క్లోకములలో జెప్పబడియున్నవియునే. గుణవిభాగముమాత్రము భాష్యకారులున్ను, వ్యాఖ్యాతలున్ను జెప్పియున్నటుల కింద విస్తరింపబడుచున్నది.

- (1) బ్రాహ్మణునికి.- సత్త్వగుణమధికము. రజోగుణము తక్కువయవి శంకరులు, శ్రీధరులు, రాఘవేంద్రులు వీరలున్ను, సత్త్వగుణము గలవాడు బ్రాహ్మణుడని మధ్వులున్ను.
- (2) క్షత్రియునకు సత్త్వగుణము తక్కువ. రజోగుణముఅధికము అని శంకర రాఘవేందులున్ను, సత్త్వరజోగుణము లధికములని శ్రీధరులున్ను, సత్త్వరజోగుణములుగలవాడు క్షత్రియుడని మధ్యులున్ను.
- (8) వైశ్యనకు రజ స్త్రమోగుణములురెండును ఆధికమని శంకరులును, రజస్పుఅధికము దానికంటె సత్త్వముతక్కువ, దానికన్న తమస్సుతక్కువయని రాఘవేంద్రులున్ను, రజోగుణతమో గుణములు గలవాడు వైశ్యుడని మధ్వులున్ను.
- (4) శూగ్రునికి రజస్సుస్వల్పము, తమస్సుఅధికము (శంకరులు), తమస్సు అధికము (శ్రీధరులు. మధ్యులు) తపస్సుఅధికము దానికంటె రజస్సుస్త్ర్వము తక్కువ (రాఘవేంగ్రులు)

ఈతాత్పర్యములను జేర్చిచూచినచో ప్రతిపర్ణపువారును మూడుగుణములు గలవారనియు. కొన్ని గుణములు కొందరియెడ అధిక ముగను, కొంతరియెడ తక్కువగను ఉండుననియుగు ర్హించిచూపు నదిగనున్న ది. ఆ వర్ణములు సృష్టింపబడుకాలమువ వానివాని పూర్వజన్మకర్మానుసారముగ సృష్టింపబడుకాలమువ వానివాని పూర్వజన్మకర్మానుసారముగ సృష్టింపబడినవి. ఎట్లనగా - సత్త్వగుణ ప్రధానమైన శమముదమముమొదలగు ధర్మములనుగలవానిని (బాహ్మ ణుడుగను, రజోగుణ ప్రధానమైన శౌర్యముమొదలగు ధర్మ ములుగలవానిని ఓత్రియుడుగను, మరియీ విధముగనే ఇతరపర్లములన్ను సృష్టింపబడినవిగ తాత్పర్యము. రాఘవేంద్రులు - సాత్త్వకములో సాత్త్వకము, రాజసములో సాత్వికము, రాజసములో సాత్వికములను మాత్రము ఎత్తుకొని పై జెప్పినవిధముగ విభజింపపలెనని చెప్పియున్నారు.

శ్లో။ న మాం కర్మాణి లెమ్ప్రైన మే కర్మఫలే న్పృహా బ ఇతి మాం యొంఒఖిందానాతి కర్మఖ్రపై న ఏధ్యతే ॥

పద్మ న - మాం - కర్మాణి - లింపన్హి - న - మే - కర్మఫలే - స్పృహాశ ఇతి - మాం - యః - అభిజానాతి - కర్మభిః - న - సః - బధ్యతే॥

-ఈబిధ ముగ ಕರ್ನಾಣಿ కర్మలు æÐ మాం నలింప న్రి ఎవ్వడు నన్ను నన్న**ంటుటలేదు** యః మాం కెలిసికొనుచున్నాడో అబిబానాకి కర్మభలేన్పృహా క ర్మాఖలమునందు కోరిక ನಃ ఆశరు కర్మమించ బధ్యతే కర్మలమో కట్టుబడుటతేదు. న లేదు

తా॥ కర్మలునన్ను అంటుటలేదు. నాకుకర్మఫలమునందాన \_క్రిలేదు. అను సీవిధముగ నన్నెవ్వడు శెలిసికొనుచున్నాడో అతడు కర్మలచే కట్టుబడుటలేదు. (ఏలనగా కర్మలకు కారణమైన అహంకారము నివ\_రైంచుటచేతనే)

(శంకరభాష్యము) నీవు నన్ను ఏకర్మలకు కర్తయని తలంచుచున్నావో వాటికి నేను వాస్తవముగ కర్తనుగాను, ఏలనగా నాకు ఆహంకారములేనందునే ఆకర్మలునన్ను పట్టటలేదు. అనగా నాకు దేహాదులను జన్మను కలుగజేయుటలేదు. ఆకర్మల ఫలములలో నాకాసక్తియులేదు. అయితే సంసారులైన లోకజీవనమున ఆసక్తిగల యెవ్వరికి కర్మలలో "నేనుకర్త" అనుతలంపును, వాటిఫలములలో నాసక్తియుగలవో వారలను కర్మలు పట్టుచున్న పనుటతగును. అవినాకు లేనందున కర్మలు నన్ను పట్టనేరవు. "నేను కర్తనుకాను, నాకు కర్మ ఫలమునందాసక్రిలేదు" అను నీవిధముగ నెరుంగువాడు వేరెవ్వడైనను ఆశడున్ను కర్మలచే కట్టుబడుటలేదు. వానికిగూడ జన్మాంతరమును (శరీరము మొదలగువాటిని) కలుగజేయునట్టి కర్మలలేవని తాతృర్యము.

(రామానుజులు) నమ్మ కర్మఫలమేల అంటుటలేదనగా ఆయా్రపాణుల ప్రాచీనకర్మలకు తగినటుల దేవమనుష్య పశుపక్ష్యాదిదేహములుగ సృష్టించుచున్నా నేగాని ఎట్టి వైషమ్యముచేతగాని నేనట్లునృష్టించుటలేదు. ఆయా ప్రాపాలదేహమునకు కారణము వారివారి ప్రాపానినకర్మయైనందున నేను ఎట్టి పక్షపాతమునుగాని చేసెడివాడనుగాను. ఎట్టి దోషముగాని నన్నంటనేరదు. ఆటులనే ప్రాపాతిమనుగాని చేసెడివాడనుగాను. ఎట్టి దోషముగాని నన్నంటనేరదు. ఆటులనే ప్రాపాతిన కర్మకుతగినటుల వారలకు భుజింపదగిన వస్త్రువులనున్ను సృష్టించుచున్నాను. దానిఫలము నందు నాకెట్టి సంబంధములేదు. కానఫలమున్ను నన్నంటుటలేదు. సృష్టికి కారణము వారివారి ప్రాపాతినకర్మయే. నేను నిమిత్త కారణముగ మాత్రమున్నాను. ఇట్లు నన్నైవ్వడుఎదుంగునో అతడు ఆతని కర్మయోగమునకు విరోధియైన ప్రాపీనకర్మచేత కట్టుబడుటలేదు.

(మధ్వులు) పక్షపాతము (వైషమ్యము) లేనందున కర్మమంటుటలేదు. కోరికలేనందున ఫలమంటుటలేదు.

(రాఘవేం(దులు) జీవునివలె నేను ఫలమున పేషించి కర్మలనుజేయుటలేదు. కావున కర్మలు గాని ఫలముగాని నన్ను కట్టి పెట్టుటలేదు. ఆయా (పాణియొక్క (పాచీనకర్మననుసరించి సృష్టించుట వలన పలువిధములైన విచిత్రసృష్టిచేసిన ప్రశ్లపాతదోషము నన్నుపొందుటలేదు. ఈ విధముగ నన్నె రింగిన వానికి బంధములేదు. వానికే బంధములేనవ్వుడు నాకు బంధమెట్లుగలుగును? "ఈవిధముగ నన్నె రింగినవాడు" అను వాక్యముచేత శ్రీకృష్ణ పరమాత్మ పరమాత్మయనియు, ఎరుంగునతడు జీవుడు, ఎరుంగబడువాడు ఆ పరమాత్మయనియు వ్యక్తమగుచున్నది. కాన జీవేశ్వరభేదము స్థాపింపబడినది.

(స్వకీయము) కర్మలుగాని వాటిఫలముగాని భగవంతునియంటులలేదని మాత్రము తెలిసి కానినవాడు కర్మలచే కట్టుబడుటలేదని చెప్పినటో జ్ఞాననిష్టుమొదలగునవి అనావశ్యకములగును. కాపున మునుకుటిక్లోకమున జెప్పినట్లు భగవంతుని సృష్ట్యాదికర్మలకు కర్తయనితలంచుట మాయ యొక్క వ్యవహారమువలన అహ్హానదశయందు కల్పింపబడుచున్నది. వాస్తవమున ఆత్మఅకర్తయని ఆత్మత త్ర్వము నెరుంగవలెను. ఆయాత్మసా జాత్కారమును పొందగారి కర్మయాగము ననుష్టించిన వాడు "కర్మలకు నేను కర్తనుగాను" అనియుహంకారమునువిడిచి "వాకు కర్మప్తలమునందాన క్రి తేయి" అని చేయుకోళ్మలు అతిపెని బంతమరచవేళవనునది నిశ్చితము.

శ్లో బ్వీరం జ్ఞాశాన్నకృతం కర్మ పూరైన్పీ ముముక్షుళింగ కుడు కరైవైవ తస్మా త్వం పూరైన్య పూర్వతరం కృతంగ

15

పదు ఏమం - జ్ఞాత్వా - కృతం - కర్మ - పూ రైవై: - ఆపి - ముముక్రుభి:! కురు - కర్మ - ఏమ - తస్మాత్ - త్వం - పూరైవై: - పూర్వతరం - కృతం!!

పీవం జ్ఞాత్యా ముముశుఖిః పూర్వైః అపీ కర్మకృతం తస్మాత్ -ఈ విధముగ నెరింగి మోక్షేచ్ఛగల పూర్వికులచేశను

అందువలన

త్వం పూర్వెఃకృతం పూర్వకరం

పూర్వికులచే అనుష్టింపబడినట్లియు మిక్కిలి పూరాళనమైనదియుమైన కర్మనే చేయుము.

රිවූ ධ්රාකශීයයි දිවු ක් නිර් රිවූ

తాగ (నేను కర్తనుగాను, నాకు కర్మభలమునందాన క్రిలేడు, అని) ఈవిధ ముగ దెలిసి పూర్వీకులను మోజ్ చృగలవారునునైన జనకాడులచేశగూడ కర్మ చేయబడినదిగాన పూర్వీకులచే జేయబడినదియు దీర్ఘ కాలమునుండి వచ్చినదియు నైన కర్మనే నీవు చేయుము. (మహాజ్ఞానులైన జనకుడు మొదలైన వారలున్ను కర్మచేయుచువచ్చిరి. కావున నీవు కర్మచేయననిచెప్ప యోగ్యడవుకావనియు, కర్మను జేసి ఫలమును ఈశ్వరారృణముచేసినచో దానివలన చిత్తశుద్ధిని జ్ఞాన మును పొంది జ్ఞానముచేశ మౌక్షమొందవచ్చుననునదియు కాశ్వర్యము.)

్రశంకరభాష్యము) నేను క ర్హమగాను, నాకు కర్మఫలమునందాస క్రైలేదు. అని యీ విధముగ తెలిసికొని సంసారమునుండి విడువబడగోరిన పూర్వీకులచేతను కర్మము అనుస్తిుంపబడినందున నీవు కర్మనే చేయవలెనేగాని మౌనముగ కూర్చొనియుండుటగాని కర్మలను విడచిపెట్టుటగానివాయి.

నీవు ఆత్మజ్ఞానము లేనివాడవైనచో, అప్పడు చిత్తశుద్ధికై కర్మ ననుష్టించవలెను. నీవు అత్మ జ్ఞానముగలవాడవైనచో లోక సంగ్రహమునకై అనగా లోకమునకు సన్మార్గమును చూపుటకై నను కర్మచేయవలెను. మరియు ఆకర్మ, పూర్వము జనకాదులైన పూర్వీకులచే అనుష్టింపబడి వచ్చినదేగాని ఇప్పడు క్రొత్తగా ఏర్పరచబడినదిగాదు.

(స్వకీయము) ''ఈ విధముగ నెరింగి" అనగా మునుపటి క్లోకములో జెప్పినట్లని అర్థము. పై క్లోకముల క్రింద స్వకీయాభిప్రాయమున జెప్పబడియుండుటను జాడుడు.

#### WATER AND A STATE OF THE STATE

శ్లో॥ కిం కర్మ కిమకర్మేతి కవయోఽవ్యత మోహీతా?!।

16

పద# కిం - కర్మ - కిం - ఆకర్మ - ఇంతి - కవయ: - ఆంపీ - అ(త - మొహితా:। తంత్ - చే - కర్మ - బ్వహ్హమి - యంత్ - జూతాన్హ - మాండ్స్ సేస - అశుధాత్ !!

కర్మమిం అకర్మమిం , ఇత్వత కర్మయనునదేది ఆకర్మయనునదేది అను సివిషయమున

కవయోఒపి మోహితాః యత్జాత్యా షండిశులుగూడ మోహాము చెందియున్నారు చేసినేరింగి

F-26

ఆళుఖాత్ నంసారబంధమైన పావమునుండి తెక్కర్మ (తదకర్మ) ఆ కర్మాకర్మలను మోక్యుసే విడుపుడెడవో తేబ్రవక్యామి నీకు చెప్పబోవురున్నాను.

తా కర్మయనునదెట్టిది? అకర్మయనునదెట్టిది? అను విషయములో పండి తులుగూడ మోహముచెందియున్నారు. దేనినెరింగి, లేక అనుష్ఠించి నంసారబం ధమునుండి విడువబడగలవో ఆ కర్మాకర్మలను నీకు జెప్పబోవుచున్నాను.

(శంకరభాష్యము) ఈ మనుష్యలోకములో కర్మచేయవలెననినచో దానికి నీవు చెప్పిన దానినే (ప్రమాణముగగైకొని నేను కర్మనుజే సెదను. అట్లుండగా పూర్వీకులచేత పూర్వకాలమున కర్మ చేయబడినదని పొగడిజెప్పటవలన నేమి విశేషమునినచో, కర్మయిట్టిదని తెలిసికొనుటలో మిక్కిలి కష్టముకలదు. ఏలన కర్మయెట్టిది, ఆకర్మయెట్టిదనుదానిని తెలిసికొనువిషయమున పండితులుగూడ మోహమును జెందియున్నారు. అవగా తప్పిపోవుచున్నారు. కావున కర్మ, ఆకర్మఅను నీరెంటి తక్షము ఇట్టిదని నేను నీకు విస్తరించిచెప్పుచున్నాను. దీనిని తెలిసికొనుటవలన సంసారమను దుణుమునుండి నీవు విరుపబడగలవు.

(స్వకీయము) ఈ క్లోకమున రెండవభాగమున 'తత్తేకర్మ' అనువాక్యము [ప్రయోగింపబడి యున్నది. ఈ పదములను రాఘవేంద్రులు - తత్ - తే - కర్మ - అని మొదటవిడతీసిరి. అల్డైనచో తత్ - ఆ, కర్మ = కర్మను, తే = నీకు అని అర్థమగుచున్నది. కర్మను నీకుజౌప్పెదననగా అకర్మను చెప్పనుఅనియగును. ఆకర్మయెట్టిదని పై పైగా [పశ్పింపబడియున్నను రాగల క్లోకమునందు త్రమమ చెప్పబడియున్నను అకర్మనుగూడ చెప్పెదనమనది ఈ క్లోకముచేత సృష్టముకావలెను. కావున తత్ - తే - కర్మ. తత్ - తే - ఆకర్మ అని విడదీసి ఆ కర్మాకర్మలను నీకుచౌప్పెదనని మరియొక అర్థమునుజేసెను. శంకరులున్ను, శ్రీధరులున్ను అకర్మనుగూడజేర్చిరి, రామానుజులు - కర్మకిం = ముముక్రువు లనుష్టింపవలసిన కర్మయెట్టిది? అకర్మకిం = ఆకర్మకులోబడియున్న అట్టి కర్తయొక్క ఆత్మస్వరూప జ్ఞానమను అకర్మయెట్టిది? అనువిషయమున విద్వాంసులుగూడ మోహించియున్నా రనునదిగ అర్థముచేసియున్నారు. (అకర్మయనగా కర్మజేయువాని ఆత్మస్వరూపమిట్టిచని తెలిసికొను జ్ఞానమేదో ఆ జ్ఞానమనియు, ఆ జ్ఞానముకర్మలో నిమిడియున్న దనియు రామానుజుని తాతృర్వము.)

> ਵ੍លਾ ॥ కర్మణోహ్యపి బోద్ధవ్యం బోద్ధవ్యం చ వికర్మణঃ। అకర్మణశ్చ్ర బోద్ధవ్యం గహనా కర్మణో గతిঃ॥

17

పద# కర్మణ: - హి - అపి - బ్లోద్ధవ్యం - బోద్ధవ్యం - చ - వికర్మణ:। అకర్మణ: - చ - బోద్ధవ్యం - గహనా- కర్మణ: - గతి:॥

ఎందువట్టిషనగా \*\* 6 7 8 8 7 ఆకర్మనుగూర్చియు బోద్ధవ్యం (ఆస్తి) ్ కథ్మమగూర్చియు తెలిసికొనవలసినది දිරුණ ජන **30**స్ట్రానవలసినచున్న చి బోద్దవ్యం ಕರ್ಶಣ: ಗರಿ: కర్మ (అకర్మ వికర్మ) ి ింది. ఆగ్నాది (a y) యొక్క గమనము. ి కేంద్రమగూర్పియేకి కోడ్డు ప్రాంతి కేంద్రమాలు వికర్మణ: చ ాఎరంగటకు రష్టమైనతి. బోన్తవ్యం (ఆస్త్రి)

- తా॥ ప్రలనగా కర్మనుగూర్చియు తెలిసికొనవలసినది ఉన్నది, వికర్మను గూర్చియు తెలిసికొనవలసినది కలదు. అకర్మనుగూర్చియు తెలిసికొనవలసినది కలదు. కర్మ (అకర్మ వికర్మ)యొక్క గమనము అనగా వాటి త\_త్త్వము ఎరుంగుటకు కష్టమైనది.
- (1) కర్మణ: శాస్త్రవిహితమైన కర్మ (శంకరులు) వేదో క్రమైన సత్కర్మ (శ్రీధరులు, కాఘ వేంద్రులు) మోక్ష సాధనమైన కర్మ (రామానుజులు )
- (2) వికర్మణ: చేయగూడదని వేదముచే నిపే ధింపబడిన నిషిద్ధకర్మ (శంకరులు, శ్రీధరులు, రాఘవేం(దులు). నిత్యనైమి త్తిక కాక్యుకర్మలును, వాటికి కారణములైన (దవ్యసంపాదనము మొదలగు పలువిధములైన కర్మలున్ను (రామామజులు.)
- (3) అకర్మణః కర్మనుజేయకుండుట (శంకరులు, శ్రీధరులు, రాఘవేంద్రులు). కర్మలో నిమిడి యున్న అకర్హమైన తనయాత్మ స్వరూపజ్ఞానము. (రామానుజులు.)

(శంకరభాష్యము) కర్మయనునది శరీరము మొదలగువాటి చలనమనియు అకర్మయను నది వాటి వ్యాపారములేమియనియు లోకమునందెల్లరకు తెలిసినదే. కావున దానిలో తెలిసికొనవల సిన దేమీ? ఒక్కటియులేదు. అనినీవు ఈ విధముగ (గహింపగూడరు. ఏలనగా శాష్ట్రములో విధింపబడిన కర్మనుగూర్పియు తెలిసికొనవలసినది కలదు, నిమేధింపబడిన వికర్మనుగూర్పియు తెలిసికొనవలసినది ఉండనేయున్నది. ఆ విధముగనే మౌనముగ నుండుటయైన ఆకర్మను గూర్చియు తెలిసికొనవలసినది కలదు. కర్మ వికర్మ అకర్మ వీటిగతి, యథాస్థితమైన స్వభావము, అనగా వాటిత త్ర్వము కష్టమైనది. ఆనగా ఎరుంగులకు అరుదైనది. "ఉన్నది" అనుదానిని మూడు చోట్లలోనున్ను అనువర్తించుకొనుడు, "కర్మయొక్క" అనువది ఉపలక్షణముచేత వికర్మ మొదలైన వాటిని గుర్తించి నిలబడియున్నది. ఉపలక్షణము - ఒకపదము తనతో తనపర్భశమైనవాటిని (గహించుటకు యోగ్యతగలిగి నిలబడుటు. 'అన్నము తినెను' అన్న దో దానితో కూరలు మొదలగు వాటిని తినెననునది చెప్పకనే లభించును. కావున అన్నమనుమాట ఇతరములైన కూరలు మొదల న తనతో నదృశమైనవాటిని (గహించుటకు యోగ్యతగలిని నిలబచుటు. కావున అన్నమనుమాట ఇతరములైన కూరలు మొదల నై న తనతో నదృశమైనవాటిని (గహించుటకు యోగ్యతగలిని నిలబచుటు. కావున అన్నమనుమాట ఇతరములైన కూరలు మొదల నై న తనతో నదృశమైనవాటిని (గహించుటకు యోగ్యతగలిని నిలబచుటుకు యోగ్యతనుదు.

(స్వకీయము) శ్రీధరులు మొదలైన వ్యాఖ్యాతలు కర్మణః - కర్మయొక్క అని యెత్తుకొని కర్మణఃత త్ర్వం = కర్మయొక్క తత్త్వమని అర్థముజేసియున్నారు. వికర్మయందెరుంగవలసినదే మన - నిత్యనైమిత్తిక కామ్యుద్రవ్యార్థనాది కర్మలలో ఫలభేదమును విడిచి మోక్షమే ఫలమనియు, కర్మల స్వభావమొక్కొక్కటియు అనుసంధానము అనునది రామానుజుల అభిప్రాయము. రాఘ వేందులు కర్మణః - నః - మనకు, కర్మ = కర్కఉత్తమమైనది. వికర్మణః - నః = మనకు, వికర్మ = వికర్మమైనది. సిబిద్ధమైనది. ఆశర్మణః - నః = మనకు, అకర్మ = సకలకర్మలున్ను ఈశ్వరాధీనములైయున్నవి. అని యోరుంగుల అనుచున్నారు.

हुन्॥ కర్మణ్యకర్మ యు వశ్యేత్ అకర్మణి చకర్మ యు । స బుద్ధిమాన్మను చేస్త్యమ స యుక్తు కృత్ప్మకర్మకృత్ ॥ పడ⊪ కర్మణి - అకర్మ - యణ - పశ్యేత్ - అకర్మణి - చ (1) - కర్మ - యుణ నణ - బుడ్డిమా∎ా - మనుమ్యేమ - నణ - యుక్తః - కృత్స్మకర్మకృత్॥

| ಯಃ ಕರ್ನಣೆ                     | యెవ్వడు కర్మయందు    | న:                      | వాడు                  |
|-------------------------------|---------------------|-------------------------|-----------------------|
| <b>ం</b> కర్మవ <b>ేశ్వ</b> త్ | అకర్మను చూచునో      | <b>మ</b> ను ప్యేషు      | మనుష్యులలో            |
| ction .                       | ఎవ్వడు              | బుద్దిమా=               | ఖుద్ధిమంతుడు          |
| అకర్మణి చ                     | <b>అకర్మ</b> యందును | నః యుక్క                | <b>ఆ</b> శడుయోగి      |
| కర్మ (వశ్యేత్)                | కర్మనుజాచునో        | કોશ્રી <u>ફ</u> ર્જોશેશ | నకల కర్మలను జేసినవాడు |

తాగి ఎవ్వడు కర్మయండు అకర్మనున్ను అకర్మయండు కర్మనున్ను జాచునో అతడు మనుష్యులలో వివేకము గలవాడుగను మనన్నమాధానము గలయొగిగను నకలములైన కర్మలను జేసినవాడుగను నగును.

(1) అకర్మణి చ = ఇచ్చటనున్న 'చ' శబ్దముచేత వికర్మగూడ గుర్తింపబడునదిగ భావింపవచ్చను.

(శంకరభాష్యము) అయితే కర్మాకర్మలనుగూర్చి విశేషముగ తెలిసికొనవలసినదియు, నాకు జెప్పవలసినదిగ నీవు తలంచుచున్నదియు, నైన కర్మాకర్మల తత్త్వమెట్టిది? అనియడిగినవో దానివి వినుము. కర్మయవగాచేయుట, లోకజనులుచేయు సకలవ్యాపారములు (చెప్పుట, నిల బడుట, నడచుట తలంచుట, మొదలగు అన్నివ్యాపారములున్ను).

[ప్రవృత్తియు నిన్పత్తియు చేయువాడైన కర్మైపై నాధారపడియుండుటవలన కర్మయం దకర్మను అకర్మయందుకర్మను చూడదగును. ((ప్రవృత్తియనునదే కర్మచేయుటయైన (ప్రయత్న్మము. నివృత్తి యనునది దానికెదురైన అకర్మ, విశ్రాంతియగు (ప్రయత్న్మము) కృత్యము చేయువాడు అనువ్యవహారమున్ను మరి యీ విధములైన వ్యవహారములన్నియు అజ్ఞానస్థితిలో అనగా యథార్థ వస్తువును పొందనిచోట గదా గలవు? కర్మయందు కర్మలేనితనమును, కర్మలేనితనమున కర్మను ఎవ్వడుచూచునో అతడు బుద్ధిమంతుడు. అకడు యోగి. అతడు కర్మలన్నిలిని చేసినవాడని ఈ విధముగ కొనియాడబడుచున్నాడు.

(ఆడేపణ) కర్మయందకర్మను అకర్మయందు కర్మను చూచెడివాడు, అనునది ఎంత సంబంధములేనిదై విరోధము గలిగియున్నది? వా స్త్రవముగ కర్మ ఎప్పుడున్ను అకర్మకానేరదు. అకర్మయు కర్మకానేరదు. ఒకదానిని చూచెడివాడు దానిలో దానికి విరోధమైనదాని నెట్లు చూడ గలడు. అనినచో.

(సమాధానము) అట్లుగాదు. వా స్త్రవమున అకర్మగనేయున్నట్టిది వివేకబుడ్డిమైకమొందిన జనులకు కర్మవలె కనబడుచున్నది. ఆ విధముగనే కర్మగనేయున్నట్టిది అకర్మవలె తోచుచున్నది. భగవంతుడు వాటిని ఉన్నటుల బోధించుట్లైకే "ఎప్పడు కర్మలో అకర్మమును జాచునో" అని మొదలు పెట్టుడున్న శ్లోకమును జెప్పుచున్నాడు. మూఢదృష్టిచేత ఆత్తయెడదోచిన కర్తలో ఆకర్తను జాచుటయనునది బ్రాంతివలన కనబడ్డినడ్డెన వెండిలో పీసమునుజాచుటవంటిది. మరియు ఆమైక జ్ఞానముదేత అత్యయెడదోచిన అకర్మలో కర్మను జాచుటయనునదియు నావిధముగనే. ఎట్లనగా ఒక జ్ఞానముదేత అత్యయెడదోచిన అకర్మలో కర్మను జాచుటయనునదియు నావిధముగనే. ఎట్లనగా ఒక వస్తువుయుక్క జ్ఞానముండ్డినగాని ఆవస్తువులేదను జ్ఞానములాజాలదు, సీసమునుజాచి తెండియను చోల, సీనములో వెండిశల్పితమైనది. అవిధముగనే దానినిజాలి "ఇచ్చట మునుషుకనబడిన వెండి లేదు" అనుచోట 'లేదు' అనుజ్ఞానము కళ్ళితమెన వెండియొత్కుక్తావముపై నాధారపడితముందుట

వలనసీసములో వెండిలేదనునదియుకల్పనయే. దీనిని సూక్ష్మముగపరిశీలించి ఎరుంగవలెను. ఈవిధ ముగనే ఆత్మయెడ కర్మయు కర్మకాదనునదియు కల్పితమనికనుగొనుడు (ఆనందగిరి). కావున భగ వంతుడు చెప్పినదానిలో విరోధమొక్కటియులేదు. వివేకముబడయుట మొదలగునవి ఇతరజ్ఞాన ములచేగాక ఆత్మజ్ఞానమొక్కదానిచేతనే ఏర్పడును. కావునను కర్మాకర్మలను తెలిసికొనవలయునని మునుపు చెప్పియుండుటవలనను, భగవంతుడు ఉన్నదానినున్నట్లు తెలియబరచుట ైక ఈ శ్లోకమును జెప్పచున్నాడు. ఇదియుగాక అహితమునుండి నివర్తించుటయు మోహము చెందిన జ్ఞానముచేత సంభవించదు ఎలనగా "దేనినెరింగి నీవు అశుభమునుండి నివర్హింపగలవో" అని ఈ 16 వ శ్లోక మున జెప్పబడియున్నది. కాపున బ్రాణులన్నియు కర్మాకర్మలరెంటిని వివరీతముగ గైకొని యున్న వని దానిని నివర్ణించుట్లై ఈ శ్లోకమును భగవంతుడు చెప్పుచున్నాడనుడు. కర్మ ఆకర్మ ఇవి రెండును సామాన్యజనులచేత మృగతృష్టికలో (ఎండమావులలో) జలమువలెగాని, సీసములో వెండి వలెగాని విపరీతముగ గ్రామించబడియున్నవని సిద్ధము. అజ్ఞైన కర్మయెల్లరికిని కర్మగనేయున్నది. అది ఎచ్చటను వేరొకటిగ మారుట లేదే యన్నచో - అదిసరియైనదిగారు. ఓడలోనున్నవానికి ఓడతొందరగా పోవునప్పడు గట్టుమీద నిలబడునట్టి చెట్లు వాస్త్రవమున కదలిపోవుట లేకున్నను వానికి అవి ఆవిధముగ ఎదురుగపోవుట తోచుటవలెను, సమీపమునగాక చాలదూరములో నడచ వాడు అట్లుపోక నిలబడుట కంటికికనబడుటవలెనున్ను. ఆత్మయెడ అకర్మలో కర్మకనబడుటయు కర్మలో అకర్మ తోచుటయు విపరీతమైన దృశ్యమనుడు. అయితే ఆవిపరీతమైనదృశ్యమ వా స్త్రవమువలె నున్నందున దానిని నివర్హించుట్ కై భగవంతుడు ''కర్మలో ఆకర్మను'' అని [పసాదించుచున్నాడు ఇట్టి సందేహనివృత్తికై మాటిమాటికి పలుచోట్ల (పత్యుత్తరమీవ్వబడి యున్నను, మిక్కిల్ విపరీతమైన జ్ఞానముచేత వాస్త్రవముకాని వస్తువుయొక్క వాననయే లోకజనుల మనస్సున నా[కమించి యున్నందున మాటిమాటికి మోహము చెందునదైన లోకము, ఒక సారికి పలుమారులుగ వినబడియున్న తత్త్వమును మరచిమరచి, యేదోఒక ఆబద్ధమైన మోహమున ్రపవేశించి ప్రవేశించి, ఆత్మయెడ కర్మగలదని ఆక్షేపించుటనున్ను, యథార్థవస్తువు నెరుంగుట దేశించుచున్నాడు.

ఆత్మయెడ కర్మలేదనునది (శుతిలోను, స్మృతిలోను, య్యక్తిచేతను జాగుగ సృష్టమగును భగవంతుడున్ను మునుపు రెండవ అధ్యాయములోను వెనుకటి అధ్యాయములలోను దానిని జెప్పియున్నాడు. ఐనను ఆత్మయెడ కర్మలేని స్వభావమైన ఆకర్మలో కర్మయెనే విపరీతమును జాచుట ప్రాణుల మనస్సులో మిక్కిలి స్థిరతచెంది యుండుటవలననే, ''ఏది కర్మము ఏది అకర్మము అను నీ విషయమున జ్ఞానులుగూడ మోహముచెందియున్నారు'' అని చెప్పుబడినది. ''నేనుచేయువాడను, ఇది నా వ్యాపారము, ఈ కర్మకు ఫలమును నేననుభవింపవలెను'' అని శరీరము మొదలగువాటిపై నాధారపడియుండు కర్మను ఆత్మయెడ వారోపించి, ఆ విధముగనే, నేనుబాధలేక కర్మలేక సుఖిగమండునట్లు మౌనముగనున్నాను'' అని దేహము మనస్సు ఇంటియ ములను వాటి నాధారపడియున్న విరామమున్ను. ఆనగా వ్యాపారము లేకయుండుటనున్ను దాని వలనకలుగు సౌఖ్యమునున్ను (సుఖముగానుండుటనున్ను) అత్మయెడ ఆరోపించి ''నే నేదియు చేయుటలేదు. మౌనముగ సుఖముగనున్నాను'' అని లోకము అభిమానించి నిలబడుటకు కారణము చేయుటలేదు. మౌనముగ సుఖముగనున్నాను'' అని లోకము అభిమానించి నిలబడుటకు కారణము నేనను అహంకారము పైబడియుండుటవలనవే. ఇట్టుండుటవలన, జనుల మోహజ్ఞానమును ఫోగొట్టుటకై భగమంతురు దీనిని జైపుచున్నారు.

కావున దేహము, మనస్సు, ఇంద్రియములు, అనువాటి పై నాధారపడియుండు కర్మ కర్మగనేయుండి వ్యవహారావస్థలో ఎల్లరిచేతను కర్మలేని నిర్వికారియైన ఆశ్మయెడ ఆరోపింపబడి యున్నది. ఏలనగా పండితులుగూడ "నేసుచేయుచున్నాను" అనితలంచుచున్నారు. అప్పడు ఈ క్లోకమునందలి భావమేమనగా తెప్పమీదనున్నవాడు ఎదురుగ పోవుటవలన వేగముగ నడుచు నట్టివివలె కనబడుచున్నవై నదియొడ్డుననిలబడు వృక్షములయెడ వ్యాపమున నిశ్చలతను చూచుట వలె, ఎవ్వడు ఆశ్మతో సమవేతమైయున్నట్లు సకలజనులును విపరీతముగ తెలిసికొనియున్న కర్మలో కర్మలేనితనమున్నట్లు చూచునో అతడు వివేకముగలవాడు. (సమవేతముగ నుండుటయనగా దారముతో తెలుపురంగువలె కలసియుండుట.) దేహము, మనస్సు ఇంద్రియములు వీటియొక్క వ్యాపారము తొలగుటయైన అకర్మ ''నేను మౌనముగ ఒక్కటియు చేయక సుఖముగనున్నాను'' అను అహంకారముతోగూడిన కర్మకు కారణమగుటవలన ఆశ్మయెడ కర్మవలె ఆబడ్ధముగ ఆరోపింపబడిన అకర్మయుందును ఎవ్వడుకర్మను, అనగా ''నేనొక్కటియు చేయక సుఖముగనున్నాను'' అని అహంకరించుటవంటి వ్యాపారమును జూచునో, అనగా నెవ్వడు ఈ విధముగ కర్మాకర్మల వ్యత్యాసమును విభజించి యెరుంగునో అతడు మనుష్యులలో వివేకముగలవాడు, అతడు యోగి, అతడు అశుభమునుండి విడుపబడినవాడై చేయవలసినదానిని జేసియున్నవాడై ము క్రిదేకూరినవాడనునది పిండికృతమైన భావము.

(ఇక ఈ క్లోకములో కర్మయనునది నిత్యకర్మయనియు, వానిని చేయకయుండుట అకర్మయనీయు, మరికొందరు చేయునట్టి ఆర్థము తగినదికాదని ఈ భాష్యమున జెప్పబడియుండు టనుజాడుడు) పైజెప్పబడినదానిని సంగ్రహముగ జెప్పవలయుననగా - దేహము మనస్సు ఇంగ్రది యములు వీటి వ్యాపారములు కర్మయనియు, దేహాదులచే ఏవ్యాపారము చేయబడుటలేదో ఆ చేయకయుండు స్వభావము అకర్మయనియు చెప్పబడును. అత్మకు చేయుట చేయకుండుటయను కర్మాకర్మలు రెండునులేవు. అవివేకులు కర్షాకర్మలను ఆత్మయెడ ఆరోపించి అహంకార మమ కారములవలన "నేనుచేయుచున్నాను, నేను చేయకున్నాను" అని వ్యవహరించుచున్నారు. దాని వలన ఆశ్మకర్మచేయునదివలె కనబడినను కర్మజేయునవి దేహాదులనియు, ఆశ్మ కర్మచేయునది కాదనియు నెవ్వడెరుంగునో అతడుకర్మలో అకర్మనుజుచుచున్నాడు, అదెల్లనగా నదిలో పడవమీద వేగముగ ఒకడు పోవుచున్నాడు. ఆ నదియొడ్డున నున్న వృక్షములు వేగముగ పోవునవివలె ఆతనికి కనబడుచున్నవి. వేగముగపోవుటయను వ్యాపాంము పడవమీదనున్న తనయెడ నుండగా వ్యాపారములేకున్న వృశ్యములలో వ్యాపారమును చూచుచున్నాడు. దానివలె దేహాదులు చేయు కర్మను ఆశ్మచేయునట్లు చూచుచున్నాడు. పృక్షములలో కర్మలేకుండుటవలె ఆశ్మయందును కర్మ లేదనిచూచువాడు కర్మలో అకర్మను చూచుచున్నాడు. మనస్సు. దేహము, ఇంట్రియములు వీటి వ్యాపారవిరామము అనగా పదియు చేయకయుండుట అకర్మగ నుండగా దానిని కాను (ఆత్మ) చేయలేదని మూథుడూ ఆహంకారముచేత వ్యవహరించిచున్నాడు. ఎట్లనగా ''నేను దానినిచేయలేదు, అందువలన సుఖిగనున్నాను" అనుచున్నాడు. ఆ చేయకయుండుటయను ఆకర్మలో "దానినినేను చేయలేదు, అందువలన సుఖవంతుడుగను మన్నాను'' అను అహంకారముయొక్క కర్మయున్నది. దీనియందే వివేకి అకర్మలో కోర్మను జూచుచున్నారు. అనగా చేయకయుండుటయందుగూడ తాను క రైనను తలంపున్నదని వివేకి యేరుంగుచున్నా డమనది భావము.

(రామానుజులు) తన అత్మస్వరూపానుసరధానముతోగూడి జేయబడు కర్మలో ఆత్మ స్వరూపజ్ఞానమిమిడియున్నట్లు ఎరింగినవాడు కోర్మతో జ్ఞానకును అకర్మను జాచుదున్నాడు. అకర్మయగు తనయాక్కు స్వరూపజ్ఞానముతో చేయబడుకర్మ జ్ఞానముతో కలసినందున జ్ఞానముగు అకర్మలో కర్మను జూచుచున్నాడు. ఈ విధముగ జ్ఞానకర్మలు రెండును ఒకటితో నొకటిచేరి యుండుటవలన జ్ఞానము కర్మా కారముగను కర్స జ్ఞానా కారముగను అగుచున్నదనుదాని నెరింగిన వాడు వివేకియని తాత్పర్యము.

(మధ్వులు) కర్మ = వ్యాపారము (కియ, అకర్మ అ = విష్ణువు, కర్మ = వ్యాపారము. విష్ణువుయొక్క వ్యాపారము, లేక విష్ణువునుచేరినవ్యాపారము. తాను కర్మ చేసినను అట్టికర్మకు కర్తయు కర్మను చేయించువాడును విష్ణువు కావున తాను కర్త కాచనియు, కర్మ విష్ణువును చేరిన దనియు ఎవ్వడెరుంగునో అతడు కర్మలో అకర్మను జాచుచున్నాడు. జీవుడు కర్మ చేసునికాలమైన నిద్రకాలమునందు స్వప్నా వస్థలో అనేకకర్మలను తాను చేసినట్లు చూచుచున్నాడు. స్వప్నా వస్థలో కనబడు సకల కార్యములున్ను ఈశ్వరసృష్టియైనను, తానుచేసినవిష్తలే స్వప్న ములో జాచు చున్నాడు. స్వప్నా వస్థలో తాను ఎట్టికర్మనుచేయని అకర్మ గనున్న ప్పడు కనబడు వ్యాపార మంతయు ఈశ్వరసృష్టియని ఎవ్వడెరుంగునో అతడు అకర్మలో కర్మను జాచుచున్నాడు. (రాఘవేస్ట్రులు) (ఈ వాక్యములు పృక్య స్థములైనను మధ్యుల తాతృర్యముననుసరించియే మొదల నొకవిధముగ అర్థముచెప్పి మరల నొకఅర్థమును చెప్పియున్నారు. అదేమన) కర్మయనునది బంధము కావునను, జీవుడు బంధములో జిక్కుకొని యువ్మందునను కర్మయనగా జీవుడు, వానీ యెడ కర్తృత్వము లేచని యెతింగెడివాడు కర్మలో కర్మనుజాచుచున్నాడు. కర్మబద్ధుడుకానందున అకర్మయనగా సీశ్వరుడు. అతనియెడ (ప్రపంచసృష్టి మొదలగు కర్మయున్నట్లు ఎవ్వడెరుగునో అతడు అకర్మలో కర్మను జాచుచున్నాడు.

(శ్రీధరులు) (కర్మణాబధ్యతే జన్ము: = ప్రాణియైనవాడు కర్మమే కట్టబడుచున్నాడు. అను(ప్రమాణముచేత) కర్మయోక్క స్వభావమే బంధమునిచ్చునదిగనున్నది. అట్లు బంధమునిచ్చున దైన కర్మయే ఫలాపేక్షలేక, మమకారాహంకారములను విడిచి ఈశ్వరార్పణబుద్ధితో చేయువానికి తనస్వభావమైన బంధమును ఇవ్వక ప్రాచీన కర్మబంధమునుగూడ నివర్హింపచేసి మోక్ష్ ప్రయోజన మును కలుగచేయుచున్నది. కాపున బంధరూపమైన కర్మలో బంధనివృత్తియైన అకర్మను చూచు చున్నాడు. అనగా చేయుచున్న కర్మయే అకర్మయగుదున్నది.

సోమరితనముచేగాని దోషబుద్ధివలనగాని సత్కర్మలను విడిచి పెట్టుచున్నాడు. సత్కర్మ లను చేయక విడుచుటయే దోషమను బంధమును కలుగచేయునదై యున్నది. కావున కర్మను విడుచుటయను అకర్మలో దోషమను బంధమునిచ్చుచున్న కర్మయిమిడియున్నదనియు, కర్మను విడిచిపెట్టక చేయవలెననియు ఎరింగినవాడు అకర్మలో కర్మను జాచుచున్నాడు.

(స్వకీయము) కర్మఅనగా ప్రపంచెస్పప్టి, అకర్మఅనగా పర్మబహ్మము. సృష్టికర్మలో సృష్టికి కర్తపర్మబహ్మముకాదు, వానినన్నిధానమాత్రమున పకల ప్రపంచ సృష్టికర్మలో సృష్టి కార్యమున పర్మబహ్మమును, ఆక ర్హయగు అకర్మయని చూచువాడును, అట్టి అకర్మ యగు బ్రహ్మముదప్ప ప్రపంచెస్పప్టి కార్యముదేయగల మరియొక్కడులేడు. కాన ఆకర్మమగు బ్రహ్మములో సృష్టియను కర్మమును చూచువాడును, మనుమ్యలలో వివేకిగను, యోగిగను, పకల కర్మలను శేసినవాడుగను అగను, దీని శాతృర్యమేమనతా — బ్రహ్మవుయొక్క క్రత్తేక సృష్టి కాలేదు. అయితే ఆ బ్రహ్మమ్మ ఈమ్ము కికుండము జేశినట్లు, (మపంచముతను సృష్టించలేదు. అతరు కోరిన మాత్రము చేతను, అతని సన్నిధానమాత్రముచేతము సకలప్పుష్టియు వెరవేరుచున్న దనియే.

ఈ యర్థమునే భగవంతుడైన కృష్ణపరమాత్మ ఈ అధ్యాయము క్లో 18 లో "సృష్టికి నేను కర్త వైనను నేను కర్తనుకానని యెరుంగుము" అని అర్జునునకు జెప్పియున్నట్లు తోచుచున్నది.

ఇట్లు బ్రహ్మము నెరుంగుటవలన ప్రయోజనమేమనగా బ్రహ్మస్వరూపము, శక్తి, మహిమ, వీటినెరుంగుటయే మోక్షనాధనముగను, ఆట్టి బ్రహ్మము నాశ్రయించి భక్తిచేసినచో బంధనివృత్తి పొందగలమనుదార్థ్యము గలుగుటకు హేతువుగను ఉన్నది.

# శ్లో॥ యన్య నర్వే నమార౦ఖా: కామన౦కల్పవర్జీఊా:। జ్ఞానాగ్నిదగ్ధకరాృణం తమాహం: వ౦డిత౦ మధా:॥

19

పద॥ యస్య - సర్వే - సమారంభా: - కామసంకల్పవర్జితా: (1)! జ్ఞానాగ్నిదగ్గకర్మాణం (2) - తం - ఆహు: - పండితం - బుధా: ॥

| యన్న                                       | ಎನ್ಸ್ಡನಿಯುಕ್ಕ                                            | <b>š</b> o | <b>వాని</b> ని  |
|--------------------------------------------|----------------------------------------------------------|------------|-----------------|
| <b>న</b> ర్వే                              | నమ్ సములైన                                               | ဃ္ထား      | <i>క్షా</i> మలు |
| నమారంభా:                                   | కర్మలును                                                 | పండికం     | ಖವೆತಿಗ          |
| కామనంకల్పవర్డితాః<br>ఖ్హావాగ్నిదగ్ధకర్వాణం | ఆశ, సంకల్పము ఇవి లేకుండునో<br>జ్ఞానమను అగ్ని చేకాల్పబడిన | అహుః       | చెప్పచున్నారు.  |
|                                            | కర్మగల                                                   |            |                 |

తా॥ ఎవ్వని సకలకర్మలున్ను కోరిక, (దీనిని పొందవలెనను కోరిక యను) సంకల్పము లేకున్నవో, జ్ఞానమను అగ్నిచేశ దహింపఐడిన కర్మలు గల యంట్టివానిని వివేకిగ జ్ఞానులు చెప్పచన్నారు.

- \* ఈ శ్లోకమును గర్గసంహిత మాధుర్యఖండము 1-6-48 లో జూడుడు.
- (1) కామసంకల్పవర్జితా: ఫలేచ్ఛ, కర్మవలన స్వర్గమొందగలనను ఉద్దేశము, ఇవిలేకయుండునో (రాఘవేం(దులు), ఫలేచృలేనిదైయున్నదో (శ్రీధరులు), ఫలేచృలేనివారుగమ, బ్రహ్మతి విముక్తమైన ఆత్మస్వరూపానుసంధానము గలవారుగను ఉన్న (రామానుజులు).
- (2) జ్ఞానాగ్నిదగ్గకర్మాణం కర్మలోనిమిడియున్న తనస్వరూష జ్ఞానమను అగ్ని చే దహింపబడిన పూర్వకర్మను బడసిన (రామామజులు). తానుకర్తకాదు. సకలమునకును కర్తవిష్టువని తెలిసిన జ్ఞాని (రాఘవేంద్రులు). కర్మ అకర్మయగుచున్న దని తాత్పర్యము. (శ్రీధరులు). (శంకరభాష్యము). కావున కర్మలో నకర్మను, అకర్మలో కర్మను చూచుటను భగ

పంతుడు ఈ క్లోకమున పొగడి చెప్పుచున్నాడు. ఆ విధముగ త త్ర్వమును చూచువానిచేత చేయ అరూ కత్వలన్నియు ఆశలు, వాటికి కారణముజైన సంకల్పములు (అభిమానములు) ఇవి విడిచిన పట్టివ్యాపారములుగ ఊరక అనుట్టించబడుచున్నవి. ఆతరు (పవ్ప త్రైమార్గమున నున్న వాడైనచో లోక సంగ్రహము కొరకును అతరు విమృత్తిమార్గమున నున్న వాడైనచో జీవించుటకు మాత్రమును ఆ కర్మలను చేయుడువ్నాడు. ఎవ్వనిహితామితములవిజ్ఞయు కర్మలో ఆకర్మను, ఆకర్మలోకర్మను, చూచుటజైన జ్ఞాన్మమను అన్ని చేత చేస్తొండుదేయుక్కువే. మామిజైముతైన (బహ్మ విత్తులు, ఆమా అహ్మ నెరింగినవారలు, యధాత్రమైన పండితుకువెడరు. (స్వకీయము) ఆశ, సంకల్పములులేక ఈశ్వరార్పణ బుద్ధితో కర్మచేసి పచ్చినచో చిత్త శుద్ధియు పిదప జ్ఞానోదయమున్ను కలుగును. అట్లుదయించిన జ్ఞానము, అగ్ని యెట్లు కుప్పమొదలగు వాటిని దహించునో ఆవిధముగ సంచితము మొదలగు కర్మబంధములను దహించుననిభావము.

సంచితము మొదలగు కర్మల వివరణము శివపురాణము వాయుసంహిత అధ్యాయము 29 లోచూడదగును. అవి యీవిధములైనవి;—

> "కర్మ చ త్రివిధం బ్రోక్తం కిం తచ్చ మ్రాయతాం పునః ! సంచితం క్రియమాణం చ బారబ్ధం చ త్రాధా మతం !! పూర్వజన్మ సముద్భుతం నంచితం సముదాహృతం! తేన జన్మాంతరం యచ్చ క్రియతే కర్మసాంబ్రతం !! శుభాశుభం చ యమైన క్రియమాణం విదుర్భుధాః! భుజ్యతే చ శరీరేణ బ్రారబ్ధం పరికీర్తితం !! ప్రారబ్ధకర్మణోభోగాత్ క్షయక్పైవ న చాన్యథా! పాపం వినా శరీరస్య దుఃఖం నాస్త్రి పదేపదే !! యత్కించిద్దృశ్యతే దుఃఖం సర్వం పాపనముద్భవం! స్థూలం చైవాథ సూక్ష్మం చ దుఃఖం పాపనముద్భవమ్!! అపాపం చ యదా స్యాద్వై శరీరం సుఖభాజనమ్! భోగం వినా న బ్రారబ్ధం గచ్చతీతి సునిశ్చితమ్!"

కర్మలు మూడువిధములైనవిగా చెప్పబడియున్నవి. అవెట్టివనినవినుడు, సంచితము, క్రియమాణము (ఆగామి), ప్రార్థుము, అనిమూడు విధములు. మునుపటి జన్మములలో కలిగి యున్నది (మునుపటి జన్మములలోచేసి అనుభవింపబడక బాకీయున్నది) సంచితమని చెప్పబడును. సంచిత కర్మవలన పొందిన జన్మలోనిప్పడు శుభాశుభములైన యే కర్మలు చేయబడుచున్నవో దానినే క్రియమాణము (ఆగామి) అని విద్వాంసులెరుంగుదురు. ఈ దేహముచేత అనుభవింపదగినదే ప్రార్థు మనిచెప్పబడుచున్నవి. ప్రార్థుకర్మ అనుభవించినగాని నశించుటలేదు. పాపములేక శరీరమునకు దుఃఖమనునది లేదు. దుఃఖమెట్టిదైనను అదియంతయు పాపమువలన కలిగినదే. దుఃఖము పెద్దదై నను స్వల్పమైనను అదిపాపము వలన కలిగినదే. ఎప్పడు శరీరము పాపము లేనిదగునో ఆప్పడు సుఖమునకు స్థానమగును. అనుభవించినగాని (పారల్థము నాశముందరనునది నిశ్చితము.

ఆచకుర్దశకాద్యర్హాత్ కర్మాణి వియమేన తు! డూపరాణాం, దేహానాం కారణాని కర్తోత్వయం ॥ కథం కర్మ <u>షయా</u>న్ముక్తు కుత ఏవ భవిష్యతి!

దేహముగలవాని (జీవృని) 14-వ మయన్సు మొదలు చేసినకర్మలు ఒక్కౌక్కటియు పది జన్మలనిచ్చి, అట్టు ఇచ్చునట్టి జన్మల్మలో దాని ప్రలము నమభవిలప జేయునదిగనున్నది, ఈవిధముగ పలుజన్మలలోజేడిన పలుకడ్మల హైలమువన్నభవించి మూగియుటయు మోక్షము పొండుటయునేది? దినిని మధ్యఖాష్యమునంజూడతకు.

ఆ చతుద్దశకాద్యర్హాన్న భవిష్యతి పాతకం! పరత: కుర్వతామేవ దోష ఏవ భవిష్యతి ॥

దీనికి మునుపటి ఆర్డమే. మహాభారతము 1-108-23 లో చూడుడు.

## శాస్ట్రీ క్యూక్పై కర్మవలానంగం నిత్యతృత్తాత్తే నిరాశ్య: కర్మణ్యభ్యవృత్తాంచిన నైవ కింబిత్కరోత్ న: ။

20

పద॥ త్వక్తాన్న - కర్మవలానంగం - నిత్యతృప్తు (1) - నిరాశ్రాయు (2)। కర్మణి - అభ్యిపపృత్తు - ఆపి - న - ఏప - కించిత్ - కరోతి (3) - న:॥

| కర్మభలాసంగం                 | కర్మయందఖిమానమునున్ను       | యః        | ఎవ్వడున్నాడో      |
|-----------------------------|----------------------------|-----------|-------------------|
| •                           | భలము నందాన కినిన్ని        | నః        | <b>⇔</b> 6డు      |
| క్యక్తాన                    | නර්ධ                       |           | కర్మలో            |
| నిత్యత్న ప్ర                | ఎల్లవ్వడు కృప్తిపొందినవాడు |           | బ్రవ రించియున్నను |
|                             | గను                        | కించిత్   | ఒక కర్మనుగూడ      |
| ని <b>రా</b> [శ్ <i>య</i> ః | ఆశ్ర యము లేనివాడుగను       | ನ ಕರ್'ತೈವ | చేయుటయే లేదు.     |

తాఖ కర్మలో నఖిమానమును ఫలమునందాన క్రియు విడబి ఎల్లప్పడు ఆత్మానందమున కృష్ణివెందినవాడుగను, ఎవ్వరిని ఆశ్రయించనివాడుగను ఎవ్వడున్నాడో అకడు కర్మలో బ్రవ రైంచియుండినను అకడు ఏకర్మను జేయుటయే లేదు.

- (i) నిత్యతృష్షః తన ఆత్మ స్వరూపమునందే తృష్తిక లవాడుగను (రామానుజులు)
- (2) నిరాక్ష్మాయణ స్థ్రీరముకాని బ్రకృతియెడ ఆక్ష్మాయ బుద్ధిలేనివాడుగను (రామానుజులు)
- (కి) న కరోళి కర్మచేసినను జ్ఞానాభ్యాసమునే చేయుచున్నాడు. కర్మచేయని వాడు కాడు (రామానుజులు)

(శంకరభాష్యము) కర్మలో అకర్మను, అకర్మలో కర్మను చూచెడివాడెవ్వరో అతడు, ఆత్యానాత్మలను వెవ్వేరుగ నెరుంగుటకు మునుపు కర్మలో (ప్రవృత్తిగలవాడైనను, వాటిని వెవ్వేరుగ నెరుంగుటకు మునుపు కర్మలో (ప్రవృత్తిగలవాడైనను, వాటిని వెవ్వేరుగ నెరింగిన పిదప కర్మమొదలగువాటిలో అకర్మమొదలగువాటిలి చూచుటవలననే కర్మనివ ర్హించిన వాడై, సన్యాసియై, జీవించుటకు మాత్రము కావలసిన వ్యాపారము గలవాడైనందున కర్మలో (ప్రవర్తించటలేదు. అయితే ఎప్పడు కర్మవేయ నారంభించి చానిపిదప ఆత్మనున్నట్లు ఎరుంగు జ్ఞాని యగునే అతడు ఏకర్మలోను ఫలమును కానక కర్మనున్ను చానికి సాధనములనున్ను త్యజించు చన్నాడు, అతడేదో ఒక కారణమువలన కర్మను త్యజింప ఏలులేనప్పుడు కర్మలోను దానిఫలములోను ఆస్పత్తి లేనందున లోకమునకు సన్మార్గమును చూపుటకారకు స్వ్వవియోజనము కోరక మునుపువలే కర్మననుష్టించుచున్నను అతడు వ్యాపమన నేమియు చేసుతివాడుకాడు. జ్ఞానమను ఆగ్ని చేత కర్మ యుంతయు దహింపబడినందున అతని కర్మ ఆకర్మయేయనును ఆమే నీవిమయమును తెలియ బరచు టజై తోగతలకుడి కోకమును జెప్పయవార్డు. మైజెప్పిన ఆత్మజ్ఞానమునులను జ్ఞానియైననవాడు కర్మ లలో నభిమానమును ఫలమునందాప్తేని విడిచి యొల్లప్పడు తృష్టియు విషయమునులు చేసుకునును సలమునందాప్తేని విడిచి యొల్లప్పడు తృష్టియు విషయమునులు చేస్తుమును గల వాదని భావము, ఆగ్రగుమనగా ఒకరు దేని పైనాధారపడి నితిచి తనకు కావలసీన వాలిని

సాధించుకొన గోరుచున్నాడో అది. ఇహపరఫలములకైన సాధనములను వెదుకనివాడు నిర్మాశయు డగును. ఈ విధముగనున్న ఆ జ్ఞానియైనవాడు తనకెట్టి బ్రయోజనము లేనందున కర్మను దానికైన సాధనములను విడిచి తొలగవలెనని చెప్పట తగును. అట్లు కర్మజేయుటనుండి నివర్తింప వీలు లేకుండుట సంభవించినచో అతడు లోక సంగ్రహార్థమైగాని, సత్పురుముల నిందరాకుండ జేసికొన పలెనను తలంపువలనగాని మునుపువలె కర్మననుష్టించుచున్నను కర్మలేని అత్మయొక్క దర్శనమును బడసియుండుటవలన అతడు వాస్త్రవముగనే దేనిని జేసినవాడుకాడు.

(స్వకీయము) ఈ శ్లో కములోని అర్థమును స్పష్టముగ వివరించి చెప్పుచున్న వరాహోషని షత్తు రెండవ అధ్యాయములో క్రిందక నబరచిన శ్లో కమును జూడుడు.—

పుంఖానుపుంఖ విషయేక్షణతత్పరోఒపి ! బ్రహ్మావలోకనధియం న జహాతి యోగీ ! సంగీత తాళ లయవాద్య వశంగతాఒపి ! మౌళిస్థ కుంభ పరిరక్షణధీర్నటీవ ॥

సంగీత తాళ లయవాధ్యములకు స్వాధీనమైయున్నను ఆటక త్రై తన తలమీదనున్న కుండను సంరక్షణజేయు విషయమున బుద్ధిగలిగియుండుటవలె గుంపులుగుంపులుగానున్న విషయ ములను జాచుకొని వాని స్వాధీనమైయున్నను యోగియైనవాడు బ్రహ్మమును జాచుచున్న బుద్ధిని విడుచుటలేదు.

\*\*\*\*\*

ళ్లో∥ నిరాశీరృతచిత్తాతాృ తృక్తనర్వవర∤గవా:। శారీర౦ కేవల౦ కరృ కుర్వన్నాపో ౖాచి కిర్బిష౦॥

21

పద్మ నిరాశీ: - యతచిత్తాత్మా (1) - త్యక్తనర్వపర్కిగహ: (3) ! శారీరం - కేవలం - కర్మ - కుర్వ౯ - న - ఆప్పోతి - కిల్బిమం (3) !!

నిరాశ్రీక ఆశారేనివాడై కారీరం కర్మ శరీరము నిలుడియుండుటకు యతచిత్తాతామై అంత కకరణము ఇండియములు మీది నణచినవాడై ప్రవలం గల (ఆహారాడి నిమిత్త మైన) కర్మనుమాత్రము శ్రక్త నర్వచరి- ధనము, గృహము, మొవలగు గ్రామక నన్నిటిని విడిచినవాడై కిర్మిషం నాప్పోస్తి పావమును పొందులతేదు.

తాగ ఆశ లేకయు, మనస్పు ఇంట్రమములు మీటి నణబియు, సకల విధములైన సంపాద్యములను విడిబియు, శరీరము నిలుపునులై ఆహార నిమి తైమై చేయవలన్న కర్మ ఎంతయో అంత మాత్రము చేసెడివాడు పావమును పొందుటలేదు.

- (1) యతచిత్తాత్మా చిత్రము మనస్సు వీటిని స్వాధీనము చేసికొనియున్నవాడు (రామానుజులు, రాఘవేం(దులు.)
- (2) త్య క్ష సర్వపరిగ్రహణ అత్మనే ముఖ్య ప్రయోజనమనియెంచి ప్రకృతి, ప్రకృతివలన గలిగిన వస్తువులు వీజిలో మమతలేనివాడు (రామానుజులు) దేహేంద్రియాదులలో అభిమాన మును విడిచినవాడు (రాఘవేంద్రులు.)

(3) కిల్బిషం - పాపపుణ్యముల ఫలమైన సంసారమును పొందుటలేదు. (శంకరులు). కర్మ యోగము చేతనే ఆత్మను చూచుచున్నాడు. (రామానుజులు).

(శంకరభాష్యము) మరియెవ్వడు మునుపుజెప్పబడిన వానివలెగాక కర్మచేయుటమొదలు పెట్టుటకుమునుపే అన్నిటిలోనున్న ఆత్మయైన బ్రహ్మమే (పత్యగాత్మయైన కానని యెరింగి అనుభ వించునో అతడు ఇహపరవిషయములలో అసక్తి కొలగినవాడైనందున ఆవిషయములకు తగిన కర్మలలో ఎట్టిఫలమునుచూడక కర్మను దానికిసాధనమైన దానిని త్యజించి దేహము నిలబడుటకు మాత్రమేచేయవలసిన వ్యాపారములుగలవాడై జ్ఞానములో స్టిరముగ నిలబడు యతియై సంసారము నుండి విడువబడుచున్నాడు, అను నీవిషయమును తెలియబరచుటకై భగవంతుడిక్లోకమును (పపాదించుచున్నాడు, అను నీవిషయమును తెలియబరచుటకై భగవంతుడిక్లోకమును (పపాదించుచున్నాడు, ఎప్పనినుండి ఆశలు నివర్హించినవో, ఎప్పనిచే అంతఃకరణమున్ను బయట కనబడుచున్న దేహేం(దియములలో చేరికయునను రెండును అణచబడినవో, మరియెవ్వనిచే తన పమ్లవు గృహము మొదలగు సొమ్ములన్నియు త్యజింపబడినవో అతడు తన శరీరము నిలబడి యుండుటకు మాత్రమే అభిమానములేక చేసెడిచాడై ఆహితమైన పాపము పుణ్యము వీటిని పొందుటలేదు. సంసారమునుండి విడువబడగోరినవానికి పుణ్యముగూడపావమే. ఏలనగా జననము మరణము మొదలగు సంసారబంధమును అది కలుగజేయుచున్నది. కావున ఆతడు సంసారము నుండి విడువబడినవాడగునని కాక్పర్యము (\*కారీరం కేవలం కర్మ\* అశగా శరీరమువలన చేయ దగిన కర్మగాదు. శరీరము నిలబడియుండుటకుమూత్రము కావలసిన కర్మయని (గహించుటకు కావలసిన ఆశ్వవసమాధానములు భాష్యములో జెప్పబడియున్నవి).

(స్వకీయము) మునుపటి క్లోకములో జెప్పబడినవాడు కర్మయోగనిస్తుడు. ఇతమి ఆరు రుక్రువనియు జెప్పబడెను. ఈ క్లోకములో జెప్పబడినవాడనగా వానికన్న పైయుత్యులోనున్న బహ్మహైననిస్టుడు. ఇతడు ఆరూడుడని చెప్పబడుచున్నాడు. పైకనిన 20-21-క్లోకములను కూర్య పూడాము ఉత్తరభాగము అధ్యాయము 11 లోను, 21 వ క్లోకమును గర్గసంహిత మాధుర్య ఖండ్లము ఆధ్యా -1-6-46 లోను జూడుడు.

క్ట్లో!! యద్భ్రహ్మీలాభనంతుష్టో ద్వన్ద్వాతీతో విమత్సర:। సమస్పిద్ధావసిద్ధా చ కృత్వాపి న నిబధ్యతే " 99 ్ట్రప్పలు చుద్దుచ్చాలాభ సంతుష్ట్రణ (1) - ద్వర్థ్యాతీత: - విమత్పర్లు ( న్నమ్మ - పిద్దౌ (వి) - ఆపీధౌ - చ - కృత్వా (వి) - ఆపీ - న - విజధ్యతే ။ కోరకనే లభించిన లాభము యన్నహ్నాలాభ సిద్దౌ అసిద్దా చ (అహారాదులు) అనించినను వలన తృప్తిపొందినవాడె లభించక ప్లాయినను ద్వన్వా తీశ: to the star was <sub>త</sub>న**ంకో షమ్మణభి వ్యవ**నము శీకోష్ణ సుఖముఖాదులలో \* দার বৃষ্ট্রক্রক্রম ক্র ఇద్పాద్వేషములు లేనివాడై K MARK (కర్మలను) చేసినను... విమత్నర: , శ్రీ కర్మలనే) క్రమ్ముయులేదిన్నాడే ... శ్రీ కర్మలనే) క్రమ్ముయులేదు. తా॥ కోరకనే లభించిన లాభముదేశ కృష్ణప్రాందిన్నవాడే, శీకోష్ణ సుఖ దుఃఖాదులలో రాగ ద్వేషములు లేనివాడై, మాక్పర్యము లేనివాడై, ఆహారాదులు

లఖించినను లఖించకున్నను సంతోషము వ్యసనములేక నమముగ నున్నవాడు కర్మలను అనగా శరీర రక్షణకు మా<sub>ట్</sub>తముగల ఖిజాటనాదులను జేసినను కర్మలవలన బంధమును పొందుటలేదు.

- (1) యదృచ్ఛాలాభ సంతుష్టః కోరక శరీర సంరక్షణై లభించినవరకు తృప్తి పొందినవాడు (రామానుజులు.)
- (2) సిద్ధౌ యుద్ధము మొదలగు కర్మలలో జయము మొదలగునవి కలిగినను కలుగకపోయినను (రామానుజులు.)
- (కి) కృత్వా జ్ఞాననిష్టగాక కర్మనే చేసినను (రామానుజులు.)

(శంకరభాష్యము) తన సొమ్ములన్ని టిని చేయివిడచిన యతికి శరీరము నిలబడి యుండు టకు కారణమైన ఆహారము మొదలగునవి లేనందున అతడు భిక్షాటనము మొదలగు వాటివలన శరీరమును నిలబెట్టపలెనని సిద్ధించెను. కావున యతికి శరీరము నిలబడియుండుటకు కారణమైన ఆహారము మొదలగునవి ''ఆయాచితమనంక్ల్రప్తం ఉపవన్నం యదృచ్ఛయా'' భిక్ష ఇతరులయెడ యాచింపబడనిదై మొదలనే యేర్పరచి యుంచబడనిదై యదృచ్ఛగ స్వ్వపయత్నములేక తేబడినదై యుండపలెను (బోధాయన ధర్మస్కూతము 2-8-12) అనునది మొదలైన వచనములనుండి అనుమతి బడసినదను దానిని సృష్టపరచి చెప్పాచున్నాడు.

స్వయముగ లభించుటయనగా (తాను ఇతరులయెడ) యాచింపక వచ్చునది. దానివలన (ఇది) చాలునను తలంపు వచ్చినవాడు (జ్ఞాని). శీతము, ఉష్ణము, మొదలగువాటివలన ముట్టడింప బడినను మనస్సు చలింపక యున్నవాడు దృన్వములను దాటినవాడనబడును. మాత్సర్యము లేని వాడు వైరములేని బుద్దిగలవాడు. కోరకనే లభించులయనగా (తనకు) ఏర్పడినను ఏర్పడక పోయి నను (ఆతడు) సమమైనవాడు. ఈ విధమైన యే యోగి శరీరము నిలబడి యుండుటకు కారణమైన ఆహారము మొదలగునవి లభించినను లభించకున్నను సమముగనుండి సంతోషముదుఃఖములేనివాడై కర్మ మొదలగు**వాటి**లో అకర్మ మొదలగువాటినిజూచి ఆ**త్మమ** ఉన్నట్లెరుంగుటలో స్థిరముగ నిలబడి శరీరము నిలకడచెందియుండుటకు మ్మాతము కావలసినట్టియు శరీరము మొదలగువాటి వలన చేయబడునట్టియు భిక్షకుపోవుట, మొదలైనకర్మలున్ను ''నేనొక్కటియు చేసెడివాడనుకాను ఇం్రదియములు విషయములలో స్రపవేశించుచున్నవి.'' అను నీవిధముగ ఎల్లప్పుడు బాగుగనెరింగి ఆత్మక ర్హకాడు అను దానిని చూచుచున్న వాడైయుండునో అతడు భిక్షకుపోవుట మొదలగు ఏకర్మను జేయుటలేదు. అయితే (అజ్ఞానియందువలె అతనియందును స్నానపానములు మొదలగ్ను లోకవ్యవ హారము 'సమముగ క నబడుచున్న ందున్ సామాన్యజనులు ''అతడుగూడ మనవలె కర్మమజేయు శాష్ట్రప్రమాణమ్ము మొదలగు వాతిషలన్ల కలిగిన తనయనుభవముచేత (అతడు) అకర్హయే యుగును. అతతు క ర్జయని ఈ విధముగ నితరులచే నారోషింపబడి శరీరము నిలకడ తెందియుండుటకు మాత్రము కావల్గనిన భిక్షకుపోవుట మొద్దల్గను కర్మలను జేసినమ్మ (అతడు,వాటిచే) కట్టబడుటలేదు. ఏలన కట్టుకు కారణమైన కర్మయు దాని కారణమున్ను జ్ఞానమనునద్మిచే దహింపబడినందున. (4, 19, 21-వ ్లోక మల్లలో) చెప్పియుత్త్మవాటి యనువాదమే యిది.

ទ្ធាំ။ ಗತಸಂಗನ್ಯ ಮುತ್ತನ್ಯ ಫ್ಞಾನಾವಧ್ಥಿಕವೆಕನಃ। ಯಕ್ಷ್ಮಾಯಾವರಕಃ ಕರ್ಭ ಸಮೃಗಂ |ಪವಿಶಿಯತೆ॥

23

24

పద $\parallel$  గతసంగస్య (1) – ముక్తస్య (2) – జ్ఞానావస్థితచేతసpprox (3) – ఆచరతpprox – కర్మ – సమగ్రం ( $rac{4}{3}$ ) – ్రపవిలీయతే  $\parallel$ 

గతనంగన్య అన క్రి లేనివాడై యజ్ఞాయ భగవేత్స్పితికై ముక్తన్య (ధర్మాభర్మములను కట్టుబే) ఆదరతః బేయువానియొక్క బడుముడినవాడై కర్మ నమ్మగం కర్మ యంతయు. అనగాళల జ్ఞావావస్థిత బేతనః జ్ఞానమునందే స్థిరమైన ముతోగూడ మనస్సు గలవాడై మ్రవిలీయతే కరిగిపోవుమన్నది.

కాగ అన్నిటినుండియు ఆన\_క్తి తొలగినవాడై, ధర్మము అధర్మమను కట్టునుండి కాను నివ రైంచినవాడై, జ్ఞానమునందు స్థిరమైన మనస్పు గలవాడై, భగవంతుని ప్రీతికై చేయువానియొక్క కర్మ యంతయు ఫలముతో నశించు చున్నది. అనగా అతనికి ఆకర్మయు దాని ఫలమును లేకపోవుచున్నదని ఖావము.

- (1) గతసంగస్య ఫలాపేక్ష లేనివాడు (రాఘవేం(దులు)
- (శి) ముక్తస్య శరీరాదులలో అభిమానమును విడిచినవాడు (రాఘవేం(దులు)
- (3) యక్షాయ జనుల బ్రుయోజనములనుద్దేశించి జ్ఞానులుచేయునట్టి యాగములని శ్రీధరులు మరి యొక అర్థమును జేసియున్నారు.
- (క) సమ్మగం (పాచీనకర్మయంతయు (రామానుజులు)

(స్వకీయము) ఎప్పడుకర్మను జేయుచున్నప్పడు నిష్క్రియమైన బ్రహ్ముయే తానను దానిని చూచునో అప్పడు అతడు వ్యాపారమనియు, చేయువాడనియు, ఫలమనియు, లేకుండుటమ చూచుట పలన అతనికి కర్మపరిత్యాగస్థితి పచ్చియుండియు ఏదోఒక కారణముచేత అతడు మునుపు వలె కర్మ ననుషించుచుండినను అతడు వాస్తవముగ దేనిని చేయుటలేదని మునుపటి 20-వ క్లో-న జెప్పబడినది. ఎప్పనికి ఈ విధముగకర్మ లేకుండుట చెప్పబడినదో అతనికే బంధములేదనునది యీ క్లో-న జెప్పబడుచున్నది.

్ల్లో బహ్మార్పణం టామ్మా హావి: బహ్మాగ్స్స్ బహ్ముణా హంతం \*: బహ్మైవ తేన గ వ్రవ్యం బ్రామ్మాకర్మ నమాధినా :

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

పర#్జుహ్మ - ఆర్పణం (క) - బ్రహ్మ - హమి: - బ్రహ్మాగ్న్ - బ్రహ్మణా - హుతం। బ్రహ్మ - ఏప - తేన - గ్రస్తేవ్యం - బ్రహ్మకర్మసమాధినా క

అర్పణం హాబిన్సును అగ్నిలో బడుడు హిబికి హాబిన్సుగూడ (అన్నము నెయ్యి జుకు పాధవమైన గరిజ ముదలగునవియు) మొదలగునవి ఆబ్ఞమ్మైన టబ్బుమ్మేమే బహ్మైవ (బహ్మమ్ బహ్మాన్ బహ్మానామ్మేమ అగ్నిలో 
 బ్రహ్మణా
 యజ్ఞకర్తయగ బ్రహ్మముటేశ
 బ్రహ్మకర్మనమాధినా
 బ్రహ్మమగ (-ఈయజ్ఞ) కర్మ
 కర్మ

 హాతం
 బేయబడుచున్న హోమమున్న
 లే నిలకడగల మనన్సుగల
 లేన
 అకనిదేశ

 (బ్రహ్మైవ)
 బ్రహ్మవేస
 గ్రవ్యం
 పొందబడువదియు

 బ్రహ్మవేస
 బ్రహ్మవేస
 బ్రహ్మవేస

- తా॥ (బ్రహ్మ బిత్రైనవాడు) యజ్ఞములో నెయ్యి మొదలగు హవిన్నును అగ్నిలో హోమము జేయుటకు సాధనముగ దేని నువయోగించునో దానిని బ్రహ్మమే యని చూచుచున్నాడు. అతనికాహవిన్స్ను బ్రహ్మమే. అగ్నియు బ్రహ్మమే. యజ్ఞ కర్తయు బ్రహ్మమే. జేయబడు హోమము బ్రహ్మమే. ఆ బ్రహ్మమైన యీ యజ్ఞ కర్మలో నిలకడగల మనస్సు గలవాడైన అతనిచే పొంద బడునదియు బ్రహ్మమే.
  - ఈ క్లోకమును, కరభోపనిషత్తులో జూడుడు.
- (1) అర్పణం స్టుక్ సుమణ = సుక్కనగా యజ్ఞములో హోమముచేయవలసిన ఆన్నారులు దేనిచే నెత్తబడి హోమముజేయబడుచున్నవో అట్టి కొయ్యచే చేయబడియున్న పాత్రము. సువమనగా పైకనిన విధముగ హోమముజేయుటవై నెయ్యి మొదలగువాటి నెత్తుపాత్ర. (మనము అన్నము నెయ్యి వీటిని హోమముజేయుటవై మోదుగఆకు నుపయోగించుటవలె.)

(శంకరభాష్యము) మరియే కారణమువలన జ్ఞానిజేయు కర్మ తన ఫలమును గలుగ జేయక పూర్తిగ తొలగిపోవుచున్నదనుదానికి కారణము ఈ శ్లోకములో జెప్పబడుచున్నది.

బ్రహ్మము నెరింగినవాడు ఏ సాధనముచేత హవిస్సును అగ్నిలో మంచురున్నాడో అది బ్రహ్మమేయని చూచుచున్నాడు. సీసములో వెండిలేకపోవులను (సీసమేగాని వెండిలేదని) చూచుకు వలె ఆత్మకంటె వేరైన అదిలేదని చూచుచున్నాడు. కావున హవిస్సునర్బించు సాధనము బ్రహ్మమే యనబడుచున్నది. ఉదాహరణముగ వెండిగ తోచునది సీసముగనే యున్నదేయనుడు. బ్రహ్మ, అర్పణం. అనునవి వ్యస్త పదములు. లోకములో, (జనులు) దేనిని హవిస్సునర్బించు సాధనమను కొనెదరో అది యా అత్మజ్ఞానికి బ్రహ్మమేయనిభావము. ఆవిధముగనే (వారలు) దేనిని హవిస్సు అను కొనెదరో అది) యతనికి బ్రహ్మమేయగును. ఆ విధముగనే (మునుపటివలెగాక) బ్రహ్మన్నా అనునది సమస్త పదము. (యజమానుడైన) చేసెడివాడకు బ్రహ్మము దేనిలో (హవిస్సును) హోమము చేయునో ఆ అగ్నియు బ్రహ్మమే. చేసెడివాడు బ్రహ్మమే యమనది (ఇచ్చట చెప్పవాని) మాచనం అకడు హోమముజేయుటయను వ్యాపారము బ్రహ్మమే. అతడు పొందవలసిన ఫలమెట్టిదో అదియు బ్రహ్మమే. బ్రహ్మమను కర్మలో సమాధిగలవానిచేతను, బ్రహ్మమును చూచుటయను కర్మలో సమాధిగలవానిచేతను, బ్రహ్మమును చూచుటయను కర్మలో స్రమేశించి ఆ బ్రహ్మమునే అంతట చూతువానిచేతను పొందబడువది బ్రహ్మమే.

ఈ విధముగనే లోకమును పన్మార్గమున (పవస్తింపజేయగోరువాడుకూడ చేయుచున్న కర్మవా స్థవముగ ఆకర్మయే ఏలన అన్నియు (బహ్మమనుబుద్ధిచేత కర్మయనుబుద్ధి తోయబడి నందున, ఇట్లుండుటవలన ఒకడు కర్మమండి తొలగినవాడైనను సకఱకర్మలను త్వజించిన వాని యధార్థజ్ఞానమును పొగడుటైకె జ్ఞానములో యజ్ఞము వారోపించి చెప్పుల ఖాగుగ తగియున్నది. వా స్తవమైన యాగములో ఘప్రమోగింషబడ్డుచున్నట్టి హవిస్సునక్పించుసాధనము,మొదలగునవేవియో ఆవి పరవస్తువును చూచుచున్న ఇతనికి తన యాత్మయైన బ్రహ్మమేయని యగును. ఆట్లులేనిచో సకలము బ్రహ్మముగానుండగా హవిస్సునర్ఫించు సాధనము మొదలగు వాటినిమా(తము బ్రహ్మ ముగ పొగడి జెప్పట ఫలములేనిదగును. కావున ఇవియన్నియు బ్రహ్మమే అని యెరుంగునతనికి కర్మలేదు. మరియు కారకమునుగూర్చిన తలంపే లేనందునను ఆతనికి కర్మయే లేదు.

(రామానుజులు) కర్మ, దానికి సాధనమైన సకల వస్తువులున్ను బ్రహ్మమను ఆను సంధానముతో చేయబడుచున్నందున జ్ఞానాకారమగుచున్నది. ఈ కర్మలో పర్మబహ్మము ఆత్మగ గలవాడు ఆత్మస్వరూపమును బొందుచున్నాడని కాత్పర్యము.

(రాఘవేం(దులు) యజ్ఞసాధనములైన వన్నియు పర్యబహ్మమున కధీనమైనందున ఆవియు బ్రబ్యుమేయని చెప్పబడినవి. లేక సకలమునకును బ్రహ్మము స్వామియైనందున అన్నియు బ్రహ్మమేయని చెప్పబడినది. దీనిపలన ఆభిమానత్యాగము చెప్పబడినదగును.

(స్వకీయము) మునుపటి క్లోకమున 'యజ్ఞాయ' అనుపదమునకు జ్ఞానులు జనుల ప్రయోజనము నుద్దేశించి, లేక యజ్ఞనంరక్షణార్థము యజ్ఞముచేయుచున్నారని శ్రీధరులు ఆర్థము చేసియున్నారు. అయర్థముననుపరించియే వారీక్లో కమునకును ఆట్టిజ్ఞానులు చేయు యజ్ఞములో మపయోగింపబడు వస్తువులన్ని యును యజ్ఞమును చేయించుచున్న ఋశ్వక్కులు మొదలైన సర్వ మును పర్యబహ్మమను అను సంధానముతో చేయుచున్నందున వారు బ్రహ్మమగుచున్నారని ఆర్థమువేసియున్నారు. "నర్యం ఖ్లల్విదం బ్రహ్మ =సకలము బ్రహ్మాన్వరూపమే" అని యున్నందున తానుచేయుచున్న ర్వతికర్మలో కనబడుచున్న ప్రస్తువులన్ని టిలోను బ్రహ్మాము నిండియున్నటుల అనునంధానము చేసికొని యెవ్వడు తానుజేయు ప్రప్తకర్మమ దానిసాధనములను బ్రహ్మ మేయని యొదుంగునో అతడు బ్రహ్మా యగునమనది యీక్తక్రమునందలి ఖావమని తోచుచున్నది.

శ్లో . దైవమేవాతరే యజ్ఞం యోగిని వర్యపానతే। బ్రహ్మాగ్నావవరే యజ్ఞం యజ్ఞేనై వోవజాహ్వతి ။

25

పదు డైవం - ఏవ - ఆపరే - యజ్ఞం - యోగిని: - పర్యుపాసతే ! బ్రహ్మాగ్నా - ఆపరే - యజ్ఞం - యజ్ఞేన - ఏవ - ఉపజుహ్యతి #

్రహ్మరూవమగు అగ్పిలో అశ్మవేశవే అశ్మను

హోమముచేయుచున్నారు.

తా॥ ఇతాకుత్ న కథ్యయోగులు (జాంట్రాండ్) దేవతల నుడేశించినదిగనే యున్న యుజ్ఞముంగు వోయుమమోష్టరు. [బహ్మ విత్తులైన మగతవారు ఈ బహ్మ రూవమగు అగ్నాలో అత్యమ అత్యవేతనే మాకోమము చేయుచున్నారు.

(శంక రోఖామ్యము) బ్లాన్ యొక్తుమును జెప్పినదీదప్ ఇక్స్తోడు దానిని పొగతుల 3 మరి వేరువిభముతైన యొక్కములున్ను అరోమొదట్ మెప్పబీయుతున్నవి ఏంటాగముచేత్ ఇం(దుతు మొదలైన దేవతలుపానించడడున్నారి తెప్పినేమతుత్తుము. అడుత్తమునే శారతరు తెప్పారుట ఆనుష్టించుచున్నారు, ''సత్యం జ్ఞానం అనంతం (బహ్మ, విజ్ఞానమానందం బ్రహ్మ, యత్సాజాద పరోజ్ఞాత్ (బహ్మ య ఆత్మాసర్వాంతరః''

''(బహ్మము వాస్తవవస్తువుగను జ్ఞానస్వరూపముగను అంతములేనిదిగను ఉన్నది." ''బ్రహ్మము జ్ఞానముగను అనందముగనుఉన్నది" "యేది సమీపమునందును దూరమునందును గలదో యేది అన్నిటికిని లోపలనున్న అత్మగమన్నదో అది బ్రహ్మము" అనుౖశుతి వాక్యములచే చెప్పబడి ఆకలి, దప్పి, మొదలగు సంసారస్వభావములేనిదై (నేతి నేతి) 'ఇదికాదు ఇదిగాదని' ఎట్టి విశేషణములేనిది బ్రహ్మమను మాటచే చెప్పబడుచున్నది. హోమమునకు స్థానముగ (గహించి నందున బ్రహ్మము అగ్నియనుడు. బ్రహ్మము నెరుంగుచున్నవారలైన కొందరు బ్రహ్మమును నగ్నిలో యధార్థముగ (బహ్మముగనే యున్నదై బుద్ధి మొదలగు నుపాధులతోగూడి దానివలన తనలో నాయుపాధుల ధర్మమంతయు నారోపింపఁబడి నిలబడు ఆశ్మయగు ఆహుతిని కిందజెప్పిన లక్షణముగల అనగా ఆకలి దప్పి మొదలగు నెట్టి సంసారస్వభావము మొదలగు లక్షణముతో గూడని ఆత్మచేతనే యర్పించుచున్నారు. ఉపాధిగల ఆత్మను ఉపాధిలేని బ్రహ్మస్వరూపముగనే జూచి తెలిసికొనుట యేదియో అది ధానిలో బ్రహ్మములో హోమముచేయుట యనబడును. బ్రహ్మమున్ను తాను ఒక్కటేయని చూచుటలో స్థిరముగ నిలబడు సన్స్ట్రాసులు దానిని చేయు చున్నారని (నిష్కృష్టమైన) తాత్పర్యము. (యాస్కుడు) ఆత్మయొక్క పేర్లలో యజ్ఞమను శబ్దము నె త్తి చెప్పుటవలన యజ్ఞమను పదమున్మను (ఇచ్చట) ఆశ్మయని అర్థము. ఏది తన స్వభావమును మరియొకదానియెడ ఉన్నట్లు కనబరచునో ఆది ఉపాధియనఁబడును. ఒకస్పటికము దగ్గరనున్న జపాపుష్పము (దాసానిపువ్వు) తన స్వభావమైన ఎరుపురంగును ఆ స్పటికమునందున్నట్లు కన బరచుచున్నది. అనగా అది సృటికముతనే కనబడక, యె(రటి రాయిపలె తోచుచున్నది. కాపున స్పలిక మునకు జపాపుష్పము ఉపాధియేగును. దానివలె నిచ్చట కనుగొనుఁడు.

(రామానుజులు) ఈ క్లోకము మొదలు కర్మయోగము పలువిధములైన దనునది చెప్ప బడుచున్నది. అపరే = మరికొందరు కర్మయోగులు, (బహ్మాగ్నౌ) = ఆగ్నినే (బహ్మముగనెంచి, యజ్ఞినైవ = మ్రోక్ (సువము మొదలగువాట్లచేత, యజ్ఞం = హావిస్సును, ఉపజుహ్వతి = హోమము జేయుచున్నారు. దైవం = దేవతార్చన రూపమైన యజ్ఞము.

(మధ్వులు) అపరేయోగినః = కొందరు జ్ఞానులు, దైవమేవ = భగవంతునే, యజ్ఞం = ఆరాధించి, పర్యపాసతే = ఉపాసన చేయుచున్నారు. అవరే = కొందరు జ్ఞానులు, --యజ్ఞేనైన = యజ్ఞమగు పశువుచేత, యజ్ఞం = విష్ణువునుగూర్చి, బ్రహ్మాన్నా = బ్రహ్మమును అగ్నిగభావించి యా అగ్నిలో, ఉపజాహ్వతి = హోమము జేయుచున్నారు.

> "విష్ణుం యజ్ఞేనపశునా బ్రహ్మా జ్యేమన సూసునా, అయజన్మానేసే యజ్ఞే పితరం బ్రపితామహం

(పైక నిన తాత్పర్యమున కాధారముగ నీ వాక్యములను గుర్తించుచున్నారు.) ఈ క్లో-న వెనుకటి భాగము మానసయజ్ఞమని యెరుంగదగనది.

(రాఘవేంద్రులు) దైవం = విష్ణువు, కావున విష్ణువుయొక్క ఉపాసనయగు యజ్ఞమును చేయుచున్నారు. యజ్ఞేనైన = భగవంతుని నిమిత్తముగ గైకాని, (బహ్మాగౌ) = స్వానందమైనహవిస్సును భుజించుచున్నందున అగ్ని గనే చెప్పబడిన (బహ్మమునందు. ఉపజాహ్వతి = సమర్పించుచున్నారు. (స్వకీయము) దీని తాత్పర్యమేమనగా నెయ్య అగ్నిలో నెట్లు చేర్చబడుచున్నదో ఆవిధ ముగ ఉపాధిగల ఆత్మను నిరుపాధికుడైన పరమాత్మయెడ ఐక్యమును చేయించుటయే. ఈ అధ్యా - న 25 మొ - 29 - పరకుగల శ్లో॥ లో జెప్పినవిషయములను మనుస్మృతి 4-వ అధ్యా -22-23-24 శ్లో - లో జాడుడు.

0

# క్లో ఇక్ కాడీసీంద్రియాణ్యన్యే సంయమాగ్నిషు జాహ్వతి 1 శబ్దాదీన్విషయానన్యే ఇంద్రియాగ్నిషు జాహ్వతి 11

26

పద॥ (శో(తాదీని - ఇం(దియాణి - అన్యే - సంయమాగ్నిసు - జుహ్వతి। శబ్దాదీ౯ - విషయా౯ - అన్యే - ఇం(దియాగ్నిసు - జుహ్వతి॥

| <b>అ</b> న్యే    | మిగతవారలు          | అన్యే                     | మరికొందరు              |
|------------------|--------------------|---------------------------|------------------------|
| •                | ඩීඩ మොස්වුන        | శఖాదీ∎ా                   | శ్వము మొదలగు           |
| <b>ಇ</b> ಂದಿಯಾಣಿ | ఇండ్రియములను       | <sup>ష్ట</sup><br>విషయాక్ | వి<br>విషయములను        |
| సంయమాగ్ని ఘ      | ఆణచుటయను ఆగ్నిలో   | ఇం్డియాగ్నిషు             | ఇంబ్రదియములను అగ్కులలో |
| జాహ్వతి          | హోమము జేయుచున్నారు | 'హ్వాతి                   | హోమము చేయుచున్నారు.    |

తా॥ మర్రికొందరు యోగులు చెబి మొదలగు ఇం ద్రియములను వాటి నణ మట యను అగ్నిలో, అనగా వాటి విషయములనుండి మరలించుట యను అగ్నిలో హోమము జేయుచున్నారు. కొంచరు శబ్దము మొదలగు విషయము లను ఇం ద్రియములను అగ్నులలో హోమము జేయుచున్నారు.

(శంకరభాష్యము) బ్రహ్మార్పణమని మొదలు పెట్టు మునుపటి 24-వ శ్లో-న జెప్పబడిన యధార్థజ్ఞానమును అట్టి ఈయజ్ఞమును ''(దవ్యములచేతనగు యజ్ఞమునకన్నను జ్ఞానయజ్ఞము మేలైనది'' అనివెనుకటి 33-వ శ్లో - లో శ్లాఘించుటకై దైవయజ్ఞము మొదలగు యజ్ఞముల మధ్య ఆ జ్ఞానయజ్ఞమును భగవంతుడుంచి యనుగ్రహించుచున్నాడు. ఆణచుటయనునది ఆనేకవిధము లైన ప్రతియింద్రియమునకును వెన్వేరుగనుండుటవలన 'అగ్ను లలో' అని బహువచనముగనే చెప్పబడినది. కొందరు యోగులు చెవి మొదలగు నా యింద్రియములను ఆణచుటయను ఆగ్నిలో హోమము చేయుచున్నా రనగా ఇంద్రియముల నణచుటనే చేయుచున్నా రని భావము. కొందరు శబ్దము మొదలగు విషయములను ఇంద్రియములను అగ్నిలో హోమము చేయుచున్నా రనగా శాస్త్రవిరుద్ధముకాని విషయములను చెవి మొదలగు ఇంద్రియములచే (గహించుటనే హోమముగ గ్రహించుచున్నారు. శమకు గిట్టిన వాటిలోనిషిద్దములెన విషయములను విడిచి మిగతవాలిని ఆ యా ఇంద్రియములచే రాగద్వేషములలేక అమళవించుచున్నా రని, భావము.

(శ్రీధరులు) నెట్మిక బ్రహ్మచారికి ఇంద్రియముల నణచుటయే యజ్ఞమగును. ఎట్లనగా య జ్ఞములో పలువస్తువులు అగ్ని యందాహుతి చేయబడుచున్నవి, అగ్ని లొ వేయబడిన ఆవస్తువులు నకించి (వస్తువులరూపముతెలియక) పోవుడున్నవి. దానివలె ఇంద్రియముల వ్యాపారమును అవి పోవుచున్న మార్గముల నెడ్డగించి నిలబేట్టుటయే అగ్ని యనబడును. ఆ యగ్ని లో ఇంద్రియముల వ్యాపారమును హోమము చేసినచే ఆవ్యాపాధము నకించును. గృహస్థా (శమమునందున్న వానికి విషయములందాన క్తిని విడచుటయే యజ్ఞమగును ఎట్లనగా ఆతడు శబ్దాదివిషయములను అనుభవించుచున్నను, ఆ విషయములలోగల ఆసక్తిని హవిస్సుగను, ఇంద్రియములను ఆగ్ని గను భావించి ఆవిషయాన క్తియను హవిస్సును ఇంద్రియములను అగ్ని గను భావించి ఆవిషయాన క్తియను హవిస్సును ఇంద్రియములను అగ్ని లో హోమముజేయుచున్నాడు. ఆయాఇంద్రియములు ఏ వస్తువును గ్రహించినను ఆవస్తు వునెడ గలుగుచున్న ఆసక్తిని నళింపజేయుటయే హోమము.

(రాఘవేంద్రులు) విషయభోగముల ననుభవించినను ఆట్లనుభవించుచున్న విషయము లను ఈశ్వరారాధనముగ తలంచుటయే హోమము (ఈ భేదముతప్ప మిగతఅంతయు మైకనిన ఆర్థముతో తుల్యముగనున్నది.

(స్వకీయము) ఈ క్లో ॥లో పూర్వభాగము అబహ్మచారిని సూర్చినది, వెనుకటిభాగము గృహాస్థునిగూర్చినది.

శ్లో॥ నర్వాణిం[దియకర్మాణి |పాణకర్మాణి బాపరే। ఆశ్మనంయమయోగాగ్నౌ జాహ్వతి జ్ఞానదీపితే॥

27

పద॥ సర్వాణి - ఇంద్రియకర్మాణి - (పాణకర్మాణి - చ - అపరే। ఆత్మసంయమయోగాగ్నా - జాహ్వతి - జ్ఞానదీపితే॥

అవరే మరికొందరు (జ్ఞాననిష్టులు) ఆత్మనంయమ అశ్మయెడ మనన్పును నిల నర్వాణి ఇం[దియ కర్మాణి హ్యాపారములను మాగాగా బెట్టుటయైన యోగమను పాణమాల హ్యాపారములను కాహ్వతి హోమము జేయుచున్నారు. జాన దీపితే జ్ఞానముచేత [వకాశింపజేయబడిన

తా॥ జ్ఞానేంద్రియ కర్మేంద్రయములయొక్కయు పాణవాయువు మొద లగు పది వాయువులయొక్కయు వ్యాపారములను, బ్రహ్మజ్ఞానముబేక ప్రవా శించుచున్న బ్రహ్మజ్ఞాననిష్ఠలో మనస్పును నిలబెట్టుటయైన యోగమను అగ్నిలో హోమము జేయుచున్నారు. (ఇంద్రియముల వ్యాపారమునందుగాని, ప్రాణము మొదలగు వాయుపుల వ్యాపారమునందుగాని మనస్సును ప్రవర్తింప నీయక అడ్డగించుటయే హోమమనునది రామానుజుని తాత్పర్యము.)

(స్వకీయము) ఆశ్మ నంయమమనగా ఆశ్మయెడ మనస్సును తిరుగనీయక నిలబెట్టుట అదియే యోగమను అగ్ని.

సూవెచే దీపము బ్రకాశించుటవలె, వివేక జ్ఞానముచేత బ్రకాశ స్వభావము నొందించ బడిన ఆ అగ్నిలో ఇంద్రియములు, ప్రాణము, వీటిసర్వవ్యాపారములను కొందరర్పించుచున్నారు అనగా వ్యాపారములనన్నిటిని అడ్డగించి ఆత్మయెడ మనస్సుజేరుటను చేయుచున్నారని కాత్ఫర్యము. ఈ క్లో-లో జెప్పబడినది సన్న్యాసుల విషయము దీపమునకు సూవెవలె ఆత్మసంయమమునకు జ్ఞానమగును. ప్రాణమనగా శరీరమునందుగల ఒక వాయువు దాని వ్యాపారము వంగుట, లేచుట మొదలగునవి. దేహమునందుగల ప్రదివాయువులనున్ను వాటి వ్యాపారములనున్ను కింద కనబరచి నటుల శ్రీధరులు చెప్పియున్నారు.

28

- (1) ప్రపాణము దేహములోనుండి జ్ఞానేంద్రియముల ద్వారా కొంఠభాగము వెలుపల పోవుట పచ్చుటగ నున్నది.
- (2) అపానము అపానముద్వారా కొంత భాగము బయటపోవుటయు వచ్చుటయు గలది.
- (3) వ్యానము దేహమంతయు తిరుగుచున్నట్టిది. (ఈ వాయువు తిరుగుట పలననే ర క్షమును దేహమంతయు (పవహించునట్లు చేయుచున్నది.
- (4) ఉదానము దేహములోపల నాభినుండి శిరస్సు పైభాగము వరకు రాకపోకలు గలది.
- (5) సమానము ఆహారాదులను జీర్ణింపజేయించి ఆహారమునందలి సారములను అవిపోయి చేరవలసిన చోట్లచేర్చి అసారమును మలజలరూపమై బయట బడునట్లు జేయునది.
- (6) నాగము వాంతిని కలుగ జేయునది
- (7) కూర్మము కండ్లను వికసింపజేయునది.
- (8) కృకరము తుమ్ముటను కలుగ జేయునది,
- (9) దేవ త్రము ఆవులింతను కలుగ జేయునది.
- (10) ధనంజయము దేహమున ప్రాణమున్నప్పడును ప్రాణముపోయిన పిదపను దేహములో నున్నది.

ఈ పది (10) వాయువుల పేర్లను, వ్యాపారములను యోగచూడామణ్యపనిషత్తు నందును లింగపురాణము అధ్యా - 8 - 6 మొదలు 66 వరకుగల శ్లో -ను, శివపురాణము - వాయుసంహిత అధ్యా - 29-39 మొ - 41 వరకు క్లో-ను చూడుడు,

## శ్లో॥ ద్రవ్యయజ్ఞాన్రపోయజ్ఞా యోగయజ్ఞాన్తథాపరే। స్వాధ్యాయజ్ఞానయజ్ఞాశ్చ యతయస్సంశిశ్మవరాణ॥

పద $\parallel$  (దవ్యయజ్ఞూ: (1) - తపోయజ్ఞూ: (2) - యోగయజ్ఞూ: (3) తథా - అపరే $\parallel$  స్వాధ్యాయజ్ఞానమజ్ఞూ: ( $\pm$ ) - చ - యతయు: ( $\pm$ ) - సంశేత(వ**రా:** ( $\pm$ )  $\pm$ 

⇔ಪರೆ కొందరు స్వాధ్యాయజ్ఞాన వేదాధ్యయనమే యల్లముగ యజ్ఞాశ్చ [దవ్యయజ్ఞాঃ ద్రవ్యదానము యజ్ఞముగగలవారు గలవారు, కొందరు శాన్న కొందరు (මන්ට්) ముల అర్థక్షానమే యక్ష **శవ**స్పు యజ్ఞముగగలవారు **త**పోయజ్హా: ముగ గలవారు (පන්ර්) క్రౌందరు (అఫరే) ఇక కొందరు యోగమే యక్షముగగలవారు యోగయజ్ఞాః ಯಕಯಃ మంద్రిపయక్స్ ము గలవారై ම ව් ð 🏻 సంశిత్వవతాః మిక్కిలి కథినమైన స్థవతము (అపరే) మరికొందరు గలవారు

తా॥ కొందరు <sub>(</sub>దవ్యదానము, కొం<mark>దరు తవన్ను, కొందరు యోగము,</mark> కొంచరు వేదాఛ్యయనము, కొందరు విదారము జేయుట, యను మీటిని యుత్తి ములుగ గలవారు. మరికొందరు మంబి మరికృము గలవారై మిక్కిలి కఠి నములైన |వశములు గలవారు.

- (1) ద్రవ్యయజ్ఞా:-ద్రవ్యములను (పస్తువులను) దివ్యక్షే. త్రము తీర్థముగలచోట సత్ఫా (తములో దానముచేయుటయే యజ్ఞమని తలంచుచున్నారు (శంకరులు). న్యాయముగ సంపా దించిన వస్తువును స్వామిపూజ, యాగములు, నియమముగ జేయుచున్న హోమము, దానము మొదలగు విషయములకై ఖర్చుచేయుటయే యజ్ఞమని తలంచుచున్నారు. (రామానుజులు). ఆత్మసంయమయోగాగ్నిలో హవిస్సు మొదలగు (దవ్యములను హోమముచేయుట, లేక వస్తువులను యోగ్యులకు దానముచేయుట (మధ్వులు). భగ పదర్పణముగ (దవ్యమును వ్యయపరచుట (రాఘవేంద్రులు).
- (2) తపోయజ్ఞాః తపస్సుచేయుటయే యజ్ఞమని తలంచుచున్నారు (శంకరులు). కృచ్ఛబాంద్రా యణ ప్రతములు, ఉపవాసాది (శ్రీధరులు, రామానుజులు, రాఘవేంద్రులు). తాను చేయు తపస్సును బ్రబహ్మర్పణముచేయుట (మధ్వులు). ఈ యర్థమునుగూడ రాఘ వేంద్రులు ఒప్పుకొనుచున్నారు.
- (శీ) యోగయజ్ఞా: ప్రాణాయామ (పత్యాహారాది ఆష్టాంగయోగము (శంకరులు). మనస్సును సమాధానముగ ఒకేచోట నిలబెట్టుట (శ్రీధరులు), పుణ్యకే డ్రము పుణ్యతీర్థముగలచోట వాసముచేయుట (రామానుజులు). భగవర్ధ్యానమగు యజ్ఞము (రాఘవేం(దులు),
- (4) స్వాధ్యాయజ్ఞాన యజ్ఞాః స్వాధ్యాయ యజ్ఞము = వేదాది పారాయణము, జ్ఞాన యజ్ఞము వేదార్థ విచారముచేసి యెరుంగుజ్ఞానము (శంకరులు, శ్రీధరులు, రామానుజులు, రాఘ వేంద్రులు). లేక వేదార్థవిచారమువలన సంపాదించునట్టి జ్ఞానమే యజ్ఞము (శ్రీధరులు).
- (5) యతయః యత్నశీలాః (శంకరులు, రామానుజులు, రాఘవేందులు). (ప్రయత్నశీలాః (శ్రీధరులు). ఈ రెండువాక్యముల అర్థమొక్కటే, అనగా, (ప్రయత్నించువారలు.
- (6) సంశేత్రవతా: దృథమైన నిశ్చయముగల వారలు (రామానుజులు). (స్వాభి్రపాయమ్ము ప్రశి దినము సహాస్రము (1000) శివలింగములనుచేసి పూజచేసినగాని భుజించను. (దష్యము సంపాదించి ఈ దేవాలయమును కట్టువరకు అరికంరము వేసికొనెదను. తిరుపతికి అంగ్రపదక్షిణము చేయుచు పోయెదను అనునీవిధములైన కఠిన్మవతములను చేసికొని ఆవిధముగ నడుచువారలు.

(స్వకీయము) ఈ క్లోకమున ఆరుయజ్ఞములు చెప్పబడియున్నవి. అవేవన - పుణ్య శీర్థము శ్రేత్రము మొదలగుచోట యోగ్యులకు ధనమిచ్చుట యజ్ఞమును బుద్ధితో చేయునది. (1) కపస్సు చేయుచున్న కొందరు తపస్సు యజ్ఞముగచేయుట, (2) కొందరు ప్రాణాయామము, అనగా ప్రాణ వాయువులను అణచుట, (పత్యాహారము, అనగా మనస్సును బాహ్యవిషయములనుండి మరలించి లోపల (పవేశింపచేయుట మొదలగు వాటినిచేయుటయమ యోగమునే యజ్ఞమని భావించిచేయుట, (8) కొందరు ఋగ్వేదము మొదలగు వేదములను విధ్యిపకారము అభ్యసించుటను యజ్ఞముగ చేయుట, (4) కొందరు శాస్త్ర్వార్థములను బాగుగ విచారించి విమర్శించి యోదంగుటనే యజ్ఞమని చేయుట, (5) మరికొందరు ఉత్సాహముగల స్వభావముతోగూడి కరినములైన (పతములననుష్టిం చుట, (6) అయితే కొందరు వ్యాఖ్యాతలు దీనిలో ఐదు యజ్ఞములే చెప్పబడినవిగ భావించి ''యశ

29

యః సంశిత్వతాః" అను దానికి మునుపుజెప్పిన ఐదుయజ్ఞములున్ను మిక్కిలి [పయత్నముతో నున్ను కఠినమైన [పతముతోను కూడినవని రాత్పర్యము చేయుచున్నారు మధుసూదన సరస్వతి "అగ్నిలో నెయ్యి మొదలగు (దవ్యములను విడిచి హోమముచేయుటయే (దవ్యయజ్ఞమ"ని అభి ప్రాయపడుచున్నారు. తపోయజ్ఞమనగా కృ(చ్భము చాంద్రాయణము మొదలగు ఉపవాసములను గు క్రించునట్లు ద్వైశపరమైన తాతృర్యము.

### \*\*\*\*

# శ్లో။ అపానే జాహ్యత్ |పాణం |పాణేఒపానం కథాఒవరే। |పాణాపానగత్ రుద్ధ్వా |పాణాయామవరాయణాం॥

పద॥ అపానే - జాహ్వతి - బ్రాణం - బ్రాణే - అపానం - తథా - ఆపరే। బ్రాణాపానగత్ - రుద్ద్వా - బ్రాణాయామపరాయణాঃ॥

అపరే **మరికొంద**రు అపానం **అపా**నవాయువును హోమము జేయుచున్నారు అపానవాయువులో ಅಪಾನೆ బిప్పూత్ ్రపాణవాయువును ညာကဝ హో**మము జే**యుచున్నారు జుహ్వతి రుచ్వా ఆడ్డగించి ఆటులనే పాణాయామ కథా ్రపాణాయామము జేయుటయందే ್ರವಾಣೆ |<mark>పాణవా</mark>యువులో ఆన క్రిగలవార లైయున్నారు. ಪರಾಯಣಾಃ

తా॥ మరికొందరు అపానవాయువులో బ్రాణవాయువును హోమము జేయుచున్నారు. అవిధముగనే బ్రాణవాయువులో అపానవాయువును హోమము జేయుచున్నారు. బ్రాణాపానముల గతుల నడ్డగించి బ్రాణాయామ మును జేయుటయందే ఆసక్తి గలవారలై యున్నారు.

(శంకరభాష్యము) మరికొందరు అపానముయొక్క వ్యాపారములోనే (పాణముయొక్క వ్యాపారమును అర్పించుచున్నారు, అనగా పూరకమనే (పాణయామమును చేయుచున్నారని భావము. ఆ విధముగనే కొందరు (పాణములో నపానమును ఆర్పించుచున్నారు. అనగా రేచక మను (పాణాయామమును చేయుచున్నారని అర్థము. నోరు ముక్కు వీటిద్వారా వాయువు బయటపోపుట (పాణముయొక్క గతియనబడును. దానికి విపరీతముగ లోపలికిపోపుట అపానము యొక్క గతి. కొందరు (పాణాపానముల ఆయాగతుల నడ్డగించి (పాణాయామమునందే ఆసక్తిగల వారలైయున్నారు. అనగా కుంభకమను (పాణాయామమును చేయుచున్నారని భావము.

(శ్రీధరులు) పూరకమనగా ముక్కుచే శ్వానమును లోనికీడ్పుట. కుంభకమనగా ముక్కుచే లోనికీడ్పన శ్వానమును లోపలనిలబెట్టుట. రేచకమనగా నిలబెట్టబడిన శ్వానములో కొద్దిభాగమును బయటికి విడుచుట. పూరక కాలమున ఒక ముక్కుచేత శ్వానమీడ్వబడు చున్న దీ- రేచక కాలమున మరియొక ముక్కుచే శ్వానము విడువబడుచున్న ది. ఇట్లు శ్వానము నీడ్పునప్పుడును "హంసు సోహం" అని నేరుగను తలకిందుగను ప్రకాశించుచున్న అజసామంత్రముచేత "తత్త్వ మసి" అనుదోట శెప్పబడుచున్న జీషబహ్హైక్యమును మరలమరల చింతించుచున్న వారలై యున్నారు. (దీనికాధారముగ యోగశాధ్యమునుండి ఒక క్లోకమును మాచించుచున్నారు.)

"సకారేణ బహిర్యాతి హకారేణ విశేత్పునః। మైణ స్టత సవివాహం హంస ఇత్వనుచింతయేత్" ॥

ఈ శ్లోక మునక ర్థము, దీనివ్యాఖ్యానార్థమువీటినితెలుపుచున్న స్కాందపురాణము కాశీఖండము మొదటిభాగము అధ్యాయము 41 లోగల క్రిందక నుబరచిన వాక్యములను చూడుడు:—

> అపాను కర్వతి మాణం పాణోఒపానం చ కర్వతి! ఈర్డ్వాధస్పంస్థితావేతౌ సంయోజయతి యోగవిత్ ॥ హకారేణ బహిర్యాతి సకారేణ విశేత్సును! హంసహంసేత్యతో మంత్రం జీవో జపతి సర్వదా ॥ మటోశతాని దివారాతౌ సహుసాణ్యేకవింశతి:! ఏతత్సంఖ్యాస్వితం మంత్రం జీవోజపతి సర్వదా ॥ అజపానామ గాయ్మతీ యోగినాం మోక్షదాయినీ! అస్యాస్సంకల్పమాత్రణ నర: పాపై: ప్రముచ్యతే ॥

అపానవాయువు ప్రాణవాయువు నీడ్చుచున్నది. ప్రాణవాయువు అపానవాయువు నీడ్చు చున్నది. పైస్మకిందనున్న యీ (రెండు) వాయువులను యోగమెరింగినవాడు చేర్చుచున్నాడు. (అనగా కదలనీయక చేయుచున్నాడు) హకారరూపముగ బయట బెట్టునదియు సకారరూపముగ లోనికీడ్పునదియు గలవాడుగనున్నాడు. దీనివలన ''హంస హంస''అను మంత్రమును జీవుడెల్లప్పు డును జపముజేయు చున్న వాడగును. ఈ మంత్రమును జీవుడు రాత్రిపగలు చేరిన ఒక దినమునం దెల్లప్పడు జపించినచో 21600 మంత్రములగును. (అనగా అంతశ్వానము విడుచునని తాత్పర్యము) ఈఆజప (జపించిని) మంత్రమైన గాయతి యోగులకు మోక్షమివ్వగలదిగనున్నది. ఈ గాయ్మతిని జేయతలంచిన మాత్రమున మనుష్యుడు పాపమునుండి విడువబడుచున్నాడు.

(స్పకీయము) ఈ క్లోకమునందలి అర్థముబోలిన ్రిందక నఖరచిన క్లోకమును యోగ చూడా మణ్యుపనిషత్తునందును, యోగశిఖో పనిషత్తు 1-6 - అధ్యాయములలోను, ధ్యానబిందూ పనిషత్తునందును చూడుడు.

హకారేణ బహిర్యాతి సకారేణ విశేత్పునః। హంస హంసేత్యముం మంత్రం జీవో జవతి సర్వదా॥

మరియొక పాఠము:—

హంస హంసేతి మంత్రోఒయం సర్వజీవైశ్చ జప్యతే!

(స్వకీయము) ఈ 29-ఫ క్లోకమునకు శంకరానందులు ట్రింద కనబరచీనట్లును అవ్వ యము చేసియున్నారు.

మధుసూదన సరస్వతి మొదలైన కొందరు ముందురాబోవు శ్లోకమునందలి మొదటి భాగమైన "ఆపరే నియతాహారాః ప్రాణా క్రాపాణేసు జాహ్వతి" అనుదానిని ఈ శ్లోకముతోజేర్చి అన్వయ పరచియున్నారు,

ಳ್ಲೆ॥ ಅವರೆ ನಿಯಕಾಚ್ರಾ: |ವಾಣಾಹ |ವಾಣೆಮ ಱಚ್ವಾತಿ। ಸರೈ೭್ಬೈತೆ ಯಜ್ಞವಿದ್ ಯಜ್ಞಮನಿಕಕಲೃನಾ:॥

30

పద॥ అవరే - నియతాహారా: - (పాణా 🛭 (1) - (పాణేమ - జాహ్వతి) సర్వే - ఆపి - ఏతే - యజ్ఞవిద: - యజ్ఞక్షపితకల్మషా:॥

ఆపరే కొందరు ಯಜ್ಞವಿದ: యజ్ఞము నెరింగిన, రేక అను ನಿಯಕ್ ವೇರ್: ಮಿಕ್ರಮನ ಆವ್ರಮಗಲವಾರ ಶ షించిన ည်းနာ။ ్రపాణము మొదలగు వాయువులను వీతేనర్వేపి -ఈ (మునువుజెప్పిన)వారంచరు ည်းအိုသ် ్రపాణము మొదలగు వాయువులలో యజ్ఞక్ష పేతకల్మషా: క్రింద జెప్పిన యజ్ఞములచేత హోమము చేయుచున్నారు. జాహ్యతి పాపనాశము బడసినవారలు

తాంగి కొందరు మితమైన ఆహారము గలవారలై ప్రాణము మొదలగు వాయువులను అప్రాణము మొదలగు వాయువులలోనే హోమము జేయు చన్నారు. (అనగా వలువిధములైన వాయువులలో ఏయే వాయువు జయించ బడునో ఆయా వాయువులో మిగత వాయు విశేషములను అర్పించుచున్నారు. (అవి వాటిలో [వవేశించి క్రుంగినవివలె నగుచున్నవని ఖావము.) పై జెవృ విడిన పీరెల్లరు యజ్ఞకర్మ నెరింగినవారలు. మీరలు పై జెప్పిన యజ్ఞములచేత తమ పావములను పోగొట్టుకొన్నవారలు.

(1) బ్రాణాకా — అనుదానికి ఇంద్రియ వ్యాపారములనియు, బ్రాణేమ అనుదానికి వశమైన ఇంద్రి యములలో అనియు శ్రీధరులు అర్థము చేసియున్నారు.

(శ్రీధరులు) మీతమైన ఆహారమనగా ఒకడు తనకడుపంతయు నిండింపనెంత ఆహారము కావలెనో ఆ పరిమాణమును నాలుగు భాగములుజేసి రెండు భాగములను అన్నాదులచేతను, ఒక భాగమును జలముచేతను నింపి, మరియొక భాగమును నింపక విడిచిపెట్టుట. (ఏలనగా వాయు పులు నంచారము చేయపలెననియే.) ఇట్లు భుజించుటయే మితమైన ఆహారము.

(స్వకీయము) ఇంద్రియ వ్యాపారములను ఇంద్రియములలో అణచుటయని శ్రీధరులున్న ప్రాణము మొదలగు వాయువులను ప్రాణము మొదలగు వాయువులను ప్రాణము మొదలగు వాయువులలో అణచుటయని శంక రులున్ను చెప్పియున్నారు. ఇంద్రియములు, లేక, వాయువులు పీటిని ఒకదాని యందొకదానిని యణచుట ఎట్టనినదో యోగాభ్యాపము చేసెడివారలు ఇంద్రియములు వాయువులు పీటినివాటి విషయములలో స్రవేశింపనీయక అణచవలనినది అవశ్యక్రమైనది. ఇంద్రియముల నన్ని టినిగాని, లేక వాయువులను స్టాని ఒకేకాలము నందణచుట ఆరంభమున పాధ్యముకానిదైనను ఒక్కొక్కటిగ అణచవలెను. మొదట ఏది అణచబడు చన్నదో దానితో అణచబడని వాటిని ఒక్కొక్కటిగ చేర్పుటయే ఒకదానిలో మరి

యొక దానిని చేర్చుట, లేక హోమముచేయుట. ఇట్లు అణచుకొనుచు కడపట అన్నియణగినచో అనగా (పాణములన్నిటిని ఏకిభవించునటుల జేసివచో పిదప మనస్సు చలింపక ఒకేనిలకడలో నిలబడును. ఈ యర్థము నిచ్చునట్టి క్లోకమును 9-వ అధ్యాయమున 6 వక్లోకముయొక్క వ్యాఖ్యాన ములో జూడుడు.

తా॥ (మునుపు జెప్పిన యజ్ఞమునుండి మిగిలిన అమృతమును భుజించు వారలు అనగా అయజ్ఞమును జేసినవారలు శాశ్వకమైన బ్రహ్మమును పొందు చున్నారు. ఓ అర్జునా! పై జెప్పిన యజ్ఞములలో నొక్కటియు లేనివానికి ఈ లోకము లేదు. మిగత యేది? అనగా ఎవ్వనికి ఈ యజ్ఞములలో నొక్కమైన లేదో వానికి ఈ లోకనుఖమే లేదనినదో జ్యోతిష్టోమము మొదలగు [శేష్ఠమైన సాధనములచేక సాధించదగిన మిగత స్వర్గాది లోకనుఖమెట్లు కలుగగలదని ఖావము.

(శంకరభాష్యము) ఈ విధముగ క్రిందజెప్పిన యజ్ఞములను జేసినకాలముగాక మిగిలి యున్న కాలమున తనకు విధింపబడిన యజ్ఞముచేసిన పిదపగల అమృతమగు అన్నమను ఎవ్వరు విధ్యే కారముగ భుజింతురో వారలు సంసారమునుండి విడువబడగోరినచే నిత్యమైన బ్రహ్మమున కాల్యకమమున పొందగలరు. కాల్యకమమున అనునది యుక్తిచే ఉంచుకొనవలసియున్నది. క్రింద చెప్పిన యజ్ఞములలో ఎవ్వనికి ఒకయజ్ఞముగానియుండదో వానికి ప్రాణులన్నిటిని సాధారణమైన యీ లోకమే లేదనినచో జ్యోతిష్టోమము మొదలగు విశేషసాధనములచే పొందదగిన మిగత స్వర్గాది లోకములేవి? ఆనగా లేనేలేవని భావము,

(శ్రీధరులు) (దవ్యయజ్ఞయ తపోయజ్ఞము మొదలగు యజ్ఞములు మునుపుచెప్పబడి యున్నవిగదా? ఆ యజ్ఞములలో అన్నమేది? శేషమేది? యనినదో ఏయేయజ్ఞములలో అన్నము మిగులునో వాటి విషయమున అన్నశేషమనియు అన్నసంబంధములేని యజ్ఞవిషయములో యజ్ఞముచేసిన కాలముపోగా మిగిలినకాలములో విధ్యనుసారముగ భుజింపదగిన శుద్ధమైన అన్న మనియు కాత్పర్యము.

(రామానుజులు) ఆయజ్ఞస్య = మహాయజ్ఞముతో నిత్యనైమిత్తిక యజ్ఞము చేయనివానికి, అయంలోక: = స్వర్గాదిలోకములలో ధర్మార్థ కామముల అనుభవముగాని, ఆన్య: = మోక్షముగాని, కుత: = ఏది, నా స్త్రీ = కలుగనేలేదు.

(స్పకీయము) మునుపు 3 వ అధ్యాయము 9-13-క్లో కములను ఈ ప్రకరణమునజేర్చి చూచినదో దీనిభావము స్పష్టముగ తెలియును అచ్చట యజ్ఞమనగా ఈశ్వరుడనియు, ఆ ఈశ్వరుని కొరకు చేయబడునదే యజ్ఞమున ైన కర్మయనియు, ఆవిధములైన యజ్ఞకర్మలు తప్ప ఇతరకర్మల చేత బంధమునకు కారణమగుననియు, దేవయజ్ఞము మొదలగు పంచమహాయజ్ఞములు చేసినపిదప వాటిశేషమై అమృతమను అన్నమును భుజించు సాధువులు సకలపాపములనుండియు విడుపబడు చున్నారనియు ఇదియే తాత్పర్యము చెప్పబడియున్నది. అయినను ఇచ్చట యజ్ఞశేషమైన అమృత మును భుజించట యనునది పైజెప్పిన అనేకవిధములైన యజ్ఞములనుజేసి ముగించిన పిదప వారిచే అనుభవింపబడు ఆఫలమును, లేక, వారల మనస్సులో కలిగియుండు తృప్తిని, గుర్తించునదిగాను గ్రహింపదగునని తోచుచున్నది.

ళ్లో॥ ఏవం బహువిధా యజ్ఞా వితకా [బహ్మణో ముఖే। కర్మజాంగా విద్ధి రాంగా సర్వానేవం జ్ఞాంత్వా విమోక్ష్యస్ ॥

పద॥ ఏపం - బహువిధా: - యజూౖ: - వితతా: - బ్రహ్మణ: - ముఖే। కర్మజా౯ - విద్ధి - తా౯ - సర్ఫా౯ - ఏపం - జూౖత్వా - విమోక్ష్యసేస

వీవం ఇటువంటి కర్మ**జా**జా (మనోవాగ్దేహముల వ్యాపార అనేకవిధములైన బహువిధాక మైన) కర్మవలన కరిగినవిగ ಯಕ್ಷ್ యజములు విద్ది ఎరుంగుము బ్రహ్మణ: ముఖే వేదముయొక్క ముఖములో క్యం (వేదములో) ఏవం జ్ఞాత్వా ఈ విధముగ ఎరింగి (జ్ఞాన వితతాః వి స్టరించి చెప్పబడియున్నవి. నిమడవే) ఆ నమ్మనయజ్ఞములనున్ను నర్వాశా తాశా కర్మబంధమునుండి విడుచబడెదవు

తా ॥ (పై జెప్పి వచ్చిన) ఇటువంటి అనేకవిధములైన యజ్ఞములు వేద ములో విస్తరించి చెప్పబడియున్నవి. ఆ సమ నై యజ్ఞములను మనన్ను వాక్కు దేహము పిటి వ్యాపారమైన కర్మవలన గలుగునవిగ ఎరుంగుము. ఈ విధ ముగ ఎరింగి (జ్ఞాననిష్ఠను పొందినచో) కర్మబంధమునుండి విడువబడగలవు.

(శంకరభాష్యము) క్రిందజెప్పిన పలువిధములైన యజ్ఞములు వేదముయొక్క ముఖ మున విస్తారముగనున్నవి, వేదముద్వారా వేదమునుండి యేరుంగబడుచున్నవి గాన వేదముయొక్క ముఖమున వి స్టరించియున్నవని చెప్పబడుచున్నవి, అది "వాచి హి ప్రాణం జుహుము = వాక్కు నందుగదా ప్రాణమును హోమము చేయుచున్నాము" అనునది మొదలైన వేదవాక్యములచే జూడుడు. వాటినన్నిటిని అనేక విధములైన కర్మమార్గములుగ ఎరుంగుము. ఏలనగా ఆత్మ, వ్యాపారము లేనిది. కావున అక్శవలన కలుగునవికావు. గాన నీ విట్లు ఎరింగి అహితమునుండి ఏప రైంచెదవుగాక. "ఇవి నా వ్యాపారములుకావు. నేను వ్యాపారములేనివాడను, ఉదాసీనుడను" సే కీట్లు శెలిసిన తోడనే యీ యథార్థజ్ఞానముచేత అహితమైన సంసారమను కట్టునుండి

తేలిన భావము. (ఉధాసీనుడు = ఉపేక్షగలవాడు, అనగా వివాదముజేయుచున్న యిర్తువురి జయాపజయములతో సంబంధపడక వాటివలన రాగల సుఖదుఃఖములను పొందక యెట్టివికారము లేక యుండువాడు.)

(రామానుజులు) ఏపంబహువిధాః = ఇటువంటి ఆనేకవిధములైన. యజ్ఞః = కర్మయోగ ములు, (బహ్మణోముఖేవితతాః = ఆత్మన్వరూప నిశ్చయమొందులకు కారణములుగనున్నవి. సర్వా౯ తా౯ కర్మజా౯ = పైజెప్పిన సకల కర్మయోగములున్ను (పతిదినము తాననుష్టించుచున్న నిత్య నైమి త్తిక కర్మలవలన కలిగినవని, విద్ధి=ఎరుంగుము, ఏపం=ఈ విధముగ, జ్ఞాత్యా = ఎరింగియు అనుష్టించియు వచ్చినచో, విమోక్ష్మనేసే = మోక్షమొందగలవు.

(రాఘవేం(దులు) బ్రహ్మణోముఖేవితతా: = యజ్ఞభో క్త బ్రహ్మమైనందున బ్రహ్మము యొక్క ముఖమున యజ్ఞములు విశాలముగనున్నవి, సర్వాకాతాక కర్మజాకావిద్ది = ఈ యజ్ఞము లన్నియు మనోవాక్కాయముల కర్మలవలన కలిగినవని యెరుంగుము. (వేరు వ్యత్యాసములేడు.)

శ్లో ∎ ॄ विయా ౯ ౖద వ్యమయాద్యజ్ఞాత్ జ్ఞానయజ్ఞః పరంతప । సర్వం కర్మాఖిలం పార్థ జ్ఞానే పరిసమావ్యతే ॥

33

పద॥ శ్రేయా౯ - ద్రమ్యమయాత్ - యజ్ఞాత్ - జ్ఞానయజ్ఞః - పరంతప సర్వం - కర్మ - అఖిలం - పార్థ - జ్ఞానే - పరిసమాప్యతే ॥

ఓశ్మువుమశవింపజేయువాడా! నర్వం కర్మ కర్మయంతయు హే వరంశప! ్రాంత్రిస్తు జ్ఞానయజ్ఞము బ్రావ్యమయాత్ జ్ఞానయజ్ఞము యజాన్ కొరత లేక ಅ⊉ಲ೦ డ్రవ్యములవలన నగు జానే (మో**షసాధ**నమైన)జ్ఞాన**ములో** హరిన మాహ్మతే అంతరృవించుచున్నది (ఆణిగి యజ్ఞాక్ య<u>జ</u>మునకం పె నిలబడుచున్నది.) ૄ ခ်ီထား∎ • శేషమైనది ఓ కుంతీవుతుడా ! హే పార !

తాంగి ఓ అర్జునా ! ద్రవ్యాయలవలన (ధనములేక యజ్ఞమునందువయో గెంపవలసిన వస్తువులవలన) చేయదగిన యజ్ఞమునకం టె జ్ఞానమను యజ్ఞము [శేష్ఠమగును. ఓకుంతీపు[తా! ఈశ్వరార్పణముగ జేయబడు నకల కర్మయు దానిఫలముతో [బహ్మజ్ఞానముందిమిడియున్నది. (జ్ఞానమునకం టె కర్మఫలము మిక్కిలి అల్పమైనదని ఖావము.)

(శంకరభాష్యము) బ్రహ్మార్పణం – అని మొదలు పెట్టు క్లోకముచేత బ్రహ్మాజ్ఞానము, సమ్యగ్దర్శనము అనునదే ఒక యజ్ఞముగ జెప్పబడినది. దానిపిదక పలుయజ్ఞములు ఉపదేశింప బడినవి. ఒకడు కోరిన పురుపార్థములను బడియుటకు సాధనమైన అమిగిలిన యజ్ఞములకంటె జ్ఞానము శ్రేషమైనదని భగవంతుడు పొగడుచున్నాడు. ద్రవ్యములైన సాధనములచేత సాధింపబడు యజ్ఞమే ఫలమిచ్చునది. జ్ఞానమను యజ్ఞము అట్లుఫలమును కలుగజేయనిది. కావున ఇది మేలైనది. ఎట్లనగా — ముక్తికి సాధనమైన జ్ఞానమున సకలకర్మయు అంతర్భవించియున్నది. ఇమిడియున్న దని భావము. కావున జ్ఞానయజ్ఞము (శేష్టమైనది. దీనిని "యథాకృతాయ విజీతాయాధరేయా?"

ఆనుముతిచే ఎరుంగుడు, (ఈ ఛాందోగ్యోపనిషత్తు వాక్యము దాని తాత్పర్యము మునుపు 2 వ ఆధ్యాయము 46 వ శ్లోకము కిందచెప్పబడియుండుటను జూడుడు).

(రామానుజులు) (దవ్వము మొదలగువాటివలన చేయబడు (కర్మమను) యజ్ఞములో జ్ఞానమిమిడియున్నది. ఎట్లనగా యజ్ఞరూపమైన ఒక్కౌక్క కర్మలోను ఒకభాగము కర్మగను, మరి యొకభాగము జ్ఞానముగను నున్నది. కర్మభాగముకన్న జ్ఞానభాగము (శేష్టమైనది. ఓ అర్జునా! సకలకర్మయు అఖిలం = ఆకర్మకు ఉపయోగమైన సకలవస్తువులున్ను జ్ఞానమున ముగింపు పొందును. అనగా ఇట్లు కర్మముచేయుచుండినచో ఆకర్మయే జ్ఞానాకారమగునని జాత్పర్వము.

(రాఘవేంద్రులు) అఖిలం = సర్వం, కర్మ = పూర్ణముగ (కొరతలేక) చేయబడుకర్మ, జాౖనము ఫలముగ గలదగును.

> ళ్లో॥ తద్విద్ధి |వణిపా తేన ఫర్|వశే\ైన స్వయా । ఉపదే<u>శృ</u>సై తే జౌౖనం జౌౖానిననై శృద్ధినం ॥

34

పద॥ తత్ - విద్ధి - బ్రజీపాతేన - పర్మిత్నేన - సేవయా ! ఉపదేశ్య్యపై - తే - జ్ఞానం - జ్ఞానినః - తత్త్వదర్శినః ॥

ళక్ దానిని (అజ్ఞానమును) త త్ర్వదర్శినః తక్రము వెరింగిన [పటిపా కేన సాష్టాంగ నమస్కారముచేతను ్బబహ్మజ్ఞానులు పర్మభశ్చేన బాగుగ అడుగుటచేతను (గురువునకు)శుమ్మశాషజేయుటచేతను జ్ఞానం సేవయా క్షానమును <u>ఉనడేష్యల</u> విద్ది తెలిసికొను**ము** . ಈ ಪಡೆಕಿಂಪಗಲರು\_

తా॥ మురుపు చెప్పిన ఆజ్ఞానమును సాష్టాంగ నమస్కారము చేయుట వలనను, (బంధము మోక్షము మొచలగు వాటినిగూర్చి) ఖాగుగ బిమర్శించి యడుగుటచేశను, ఆబార్యునకు శృశాషచేయుటచేశను, నీవు తెలిసికొనుము. తక్షమెరింగిన అనగా వా న్రవము నెరింగిన జ్ఞానులు ఆ ్శేషమైన జ్ఞానమును నీకుపడేశించగలరు.

(శంకరభాష్యము) మునుపుచెప్పిన యీ శ్రేషమైన జ్ఞానము ఎట్లు లభించునో ఆ మార్గ మును భగవంతుడు ఉపదేశించుచున్నాడు. జ్ఞానమునెట్లు సంపాదించవలెనని తెలిసికొనుము. ఆచార్యునివద్దకుపోయి బాగుగ క్రిందపడి నమస్కరించుటయను దీర్ఘమైన నమస్కారముచేయుట వలనను, "ఈ సంసారబంధమెట్లు వచ్చినది? దీనినుండి విముక్తిచెందుటయెట్లు? విద్యయనగానేమి? అ విద్యయనగానేమి? యను వీ విధముగ వారిని అడుగుటవలనను, ఆచార్యునకు శుశ్రహమచేయుట వలనను, మరి యెటువంటివాటివలనను, నీవు జ్ఞానమును పొందెదవు.

భ క్రైశర్ధలుగలిగిన వినయవిధేయతలను సేవవలన హృదయమున దయా్రపవాహము బడసిన జ్ఞానులైన ఆయాచాచ్యులు ముమపే పాగడిచెప్పియున్న జ్ఞానమును నీ కుపడేశించి యమ్మగహెంత్రు. జ్ఞానవంతులయినను త త్త్వమును ఉన్నటుల కనుగొని అనుభవించువారు మిక్కిలి స్వల్పసంఖ్యాకులు. మిగతవారట్లుగారు. కాపుననే "త త్త్వదర్శిని = వా స్త్రవమునుచూచి యెరింగిన జ్ఞానులు" అను విశేషణము చేర్చబడియున్నది. ఎవ్వరు త త్త్వము నెరింగి స్వానుభవముతోగూడిన జ్ఞానులగుదురో వారలుపదేశించు జ్ఞానమే మోక్ష సిద్ధి నిచ్చుసాధనమగును. ఇతరములుకావని భగవంతుని యిభిపాయము.

(రామానుజులు) ''అవినాశితుతద్విద్ది" (అధ్యా - 2 - క్లో - 17) మొదలు "ఏషాశేఽభి హితా సాంఖ్యే' (అధ్యా 2. క్లో - 39) వరకు గల క్లోకములచేత ఆత్మ విషయమును నీకు జెప్పి యున్నాను. ఇప్పడు నేను చెప్పియున్న విధముగ కర్మయోగమును నీవనుష్టించుచున్నచో కర్మ యోగము యొక్క సిద్ధిగలుగును. అట్లు కర్మయోగసిద్ధి నీకు గలిగినప్పడు పెద్దలనుపొంది సేవ చేసినచో వారలు నీకు జ్ఞానము నుపదేశింపగలరని ఛాపము.

(రామవేంద్రులు) "నత్వేవాహం జాతునానం" (అధ్యా 2. క్లో -12), మొదలగు క్లోక ములచేత ఆత్మజ్ఞానము సంగ్రహముగ జెప్పబడినది. "జ్ఞానం తేహం సవిజ్ఞానం" (అధ్యా 7 క్లో -2) మొదలగు క్లోక ములచేత ఆయాత్మజ్ఞానము ఇక ఉపదేశింపబడుచున్నది, అర్జునునకు జ్ఞానోపదేశము చేయుటకొఱకే ఈ గీత ఆరంభింపబడినందున, ఉపదేక్ష్య  $\frac{3}{2}$  = ఉపదేశింపగలరు. అనగా మేము (భగవంతుడు) ఉపదేశించుచున్నామని తాత్ఫర్యము.

(స్వకీయము) బ్రహ్మజ్ఞానము గురూపదేశమువలన పొందవలసినదనియు, జ్ఞానోపదేశము బడయగోరువాడు ఉపదేశించు గురువునకు సేవ, పందనము మొదలగునవి చేయవలెననియు బ్రహ్మ జ్ఞానోపదేశము చేయుటకు బ్రహ్మజ్ఞానులే తగినవారలనియు భగవంతుడు ప్రకటింపజేసినదిగను జెప్పవచ్చును.

శ్లో॥ యద్జ్ఞాత్వాన పునర్మోహమేవం యాస్యనీ పాండవ। యేన భూశాన్యశేషేణ ద్వక్యస్యాత్మన్యథో మయు॥

35

కుద⊪ యత్ - జ్ఞాత్వా - న - పునః - మోహం - ఏమం - యాస్యసి - పాండవ ! యేన - భూతాని - ఆశోమేణ - ద్రక్ష్యసి - ఆత్మని - ఆథో - మయి ⊪

| హే పొండవ !       | ఓ పాండవా !              | భూతాని ఆశేషేణ | [ పాణులన్ని టీని     |
|------------------|-------------------------|---------------|----------------------|
| త్వం             | సీపు                    | అశ్మని        | నీయెడను <u> </u>     |
| ಯ <b>ಕ್</b>      | దేనిని (వీ జ్ఞానమును)   | ఆథో           | ఆ విధముగనే           |
| ಪ್ರಕ್ಯ           | <b>శెలిసికొనిన</b> యొడల | మయి           | నాయెడను              |
| జ్ఞాత్వా<br>పునః | మరల                     | [ద≰్యస్       | చూడగలవో              |
| వీవం మోహం        | ఇట్టి మోహమును           | 85            | దానిని (ఆ జ్ఞానమును) |
| న యాస్మసి        | <b>ప</b><br>పొందవో      | ఉపదేక్ష్యవై   | ఉపడేశింతురు.         |
| యేన              | డేనిచేశ (వి జానముచేశ)   |               |                      |

తా॥ ఓపాండవా! కత్వదర్శులువదేశించుజ్ఞానమును పొందుటవలన నీవు మరల నీవిధమైనమోహమును పొందవు. [పాణులన్నిటిని నీయొడను అప్లే వరమేశ్వరుడను వాసుదేవుడను ఐన నాయొడను ఆజ్ఞానముచేశ నేరుగా చూడగలవు.

(శంకరభాష్యము) "తథా చ సతి ఇదమపి సమర్థం వచనం" ఆ విధముగ నున్నప్పుడే యీ క్లోకమున జెప్పమాటయు తగియుండును. త క్ర్వదర్శులుపదేశించిన జ్ఞానమును పొందినచో నీ విప్పడు మోహమొంది యున్నటుల మరల మోహమొందవు. (నీ మోహము నివ ర్తించును.) మరియు బ్రహ్మమొదలు తృణమువరకుగల ప్రాణులనన్నిటిని "మక్సం స్థాని ఇమాని" ఇవి నాయెడనున్నవి అని నీ యెడను, "పరమేశ్వరేచ ఇమాని" ఇవి పరమేశ్వరునియెడనున్న పని వాసుదేవుడనైన నా యెడను, ఆ జ్ఞానముచేత సాజాత్త్రుగ (నేరుగ) చూడగలవు. ఉపనిపత్తులన్నిటిలోను మిక్కిలి స్పష్టముగ బోధింపబడిన జీవేశ్వరైక్యమును (జీవులు ఈశ్వరుడు ఒక్కటే యనుదానిని) కనుగొని యెరుంగుమని భావము.

(శ్రీధరులు) భూతములన్నిటిని నీయెడ అ భేదముగజూచి పిదప నిన్నును నాయెడ అభేదముగ చూడగలవని తాత్పర్యము.

(రామానుజులు) ఏ జ్ఞానమును పొందిన దేహాదులలో ఆశ్మాభిమానము, వాటిలోగలిగిన మమత మొదలగునవియను మోహముందవో, యే జ్ఞానమునొందిన దేవమనుష్యమృగాది రూపముతో నున్న భూతములన్నిటిని నీ యెడచూచెదవో, నా వలన స్రహక్షమండి విమ్ముక్తిచెందిన జీవాత్మ స్వరూపములన్నియు ఒకే విధముగ నీ యాత్మస్వరూపమువలె జ్ఞానాకార స్వరూపమని చూచెదవో యని తాత్ఫర్యము. ఈయర్థము ''నిర్దో పంహి సమం బ్రహ్ముతస్మాద్భ్రహ్ముణితేస్థితా?''(అధ్యార్-శ్లో 19) అనుచోట చెప్పబడియున్నది. ఆవిధముగనే నా యెడ ప్రాణులన్నిటిని చూచెదవో నాచే స్రకృతి విమ్ముక్తమైన సకల జీవన్వరూపమును నా స్వరూపమునకు సమమని చూచెదవోయని తాత్ఫర్యము. ఈ యర్థము ''ఇదంజ్ఞానముపాడిశ్య మమ సాధర్మ్యమాగతా?'' (అధ్యా 14-శ్లో-2-) అను చోటను "తదా విద్యాక్ పుణ్యపాపేవిధూయ నిరంజనః పరమం సామ్యమువైతి'' అనుుకుతివాక్యము నందును చెప్పబడియున్నది. ఇట్టి వాక్యములచేత జీవాత్మ స్వరూపములన్నియు ఒక దానితో నొకటి సమానమైనవనియు, ఆ విధముగనే నకలజీవాత్మ స్వరూపములన్ను పరమాత్మ స్వరూపముతో సమమైనవనియు చూచెదవని తాతృర్యము.

(మధ్వులు) నీవు జ్ఞానమొందిన సక లభూతములను నాయెడను, నీయెడ నన్నును చూడ గలవని తాత్పర్యము.

(రాఘవేంద్రులు) నీవు జ్ఞానమొందిన, ఆత్మని = అంతర్యామిగనున్న, మయి=నాయెడ, లేక, ఆత్మని = సర్వవ్యాపకమైన, మయి = నా యెడ సకల (పపంచమునున్నదిగ చూడగలవని తాత్పర్యము.

(స్వకీయము) ఈ క్లోకమును మునుపటి 34-వ క్లో-ను జేర్చి క్రిందకనుబరచినటుల కొందరు అన్వయము చేసియున్నారు:—

అయితే 83 వ క్లో - న "కర్మలన్నియు జ్ఞానమునందిమిడియున్నవని జ్ఞానముయొక్క (శేష్టతను భగవంతుడు చెప్పి 84 వ క్లో-న ఆశ్రేష్టమైన జ్ఞానమును పొందుటకు మాగ్గమునున్ను, 85 వ క్లో-న జ్ఞానమును తత్త్వదర్శులచే ఉపదేశింవబడిసినచో దానివలన లభించు ఫలము జీవేశ్వలైక్యసాక్షాత్కారమనియు నుపదేశించు నటుల తాత్పర్యమగునట్లు అన్వయము జేయుట శ్లాఘ్యముగను తగియునున్నదిగను తోచుచున్నది. కావుననే 'యద్ఞాత్వా'అని మొదలు పెట్టుచున్న ఈ కిరవ-శ్లో – వేరుగ అన్వయపరచి ''తత్–ఉపదే $\underline{\mathbf{x}}_{S}$ స్తి" అనిచేర్చి ముగింపబడియున్నది.

శ్లో॥ అపిచేదన్ పాపేళ్యన్పర్వేళ్యః పావకృత్తమః। సర్వం జ్ఞానప్లవేనైవ వృశినం సంతర్ష్యన్॥

36

పద॥ ఆపి – చేత్ – ఆసి – పా జేభ్య: – సర్వేభ్య: – పాపకృత్తమ: । సర్వం – జ్ఞానప్లవేన – ఏవ – – వృజినం – నంతరిష్యసి ॥

క్వం సీపు జ్ఞానద్దవేనైన జ్ఞానమను కెవ్వచేకనే నర్వేళ్య: పా శేళ్య: పావులంచరికన్నను నర్వం వృణినం పాపములన్నిటిని (నకలపాప పాపక్మ క్రమ: ఆపీ మిక్కిలి పాపడు: జేసినవాడవు ములనే నమ్ముడమును) చేదని గనున్నను నంతరివ్యసి దా టెదవు

తా॥ (మునుపుబెప్పిన విధముగ జ్ఞానమొందినటో) పావము లన్నిటిని బేసియున్న పాపులకన్న సీవు మిక్కిరి పావము జేసియున్నను ఆపావములనెడి సముµదమును జ్ఞానమను తెప్పబేతనే దా కొదవు.

(స్వకీయము) మునుపు చెప్పిన జ్ఞానముయొక్క మాహాత్మ్యమును ఈ క్లోకమున భగ వంతుడు చెప్పచున్నాడు. పాపముల నన్నిటిని అనినందున పుణ్యముగూడ వాటిలో జేరినదని గ్రహింపపలెను. ఏలనగా జననమరణరూపమగు సంసారమునుండి విమ్ముక్తి చెందగోరువానికి పుణ్యమున్ను పాపమువంటిదే. "ష్ట్రేపుణ్యే మర్త్యలోకం విశ్వి" అనిరాబోవు 9వ అధ్యాయము 21వ క్లో-న జెప్పియన్నట్లు పుణ్యముచేసినవాడును వానిపుణ్యమునకించినపిదప స్వర్గలోకాను భవములునకించి మరల మనుష్యలోకమును పొందుచున్నాడు. "జ్ఞానాగ్నిదగ్గకర్మాణం = కర్మ బంధము జ్ఞానమనునగ్నిచే దహింపబడుచున్నది" అని (అధ్యా 4-క్లో 19లో) జెప్పబడి యుండు టను ఈశ్లోకముతోపోల్పి చూడుడు - ఈ అధ్దము షెక్లోకమునందును చెప్పబడుచున్నది.

\*\*\*\*\*

శ్లో॥ యథైధాంసి నమిద్ధోఽగ్నిరృన్మసాతు,రుకేఽర్జున। జ్ఞానాగ్నిస్పర్వకరాృణి భన్మసాతు,రుకే తథా॥

37

పద॥ యధా - ఏధాంసి - సమీద్ధః - ఆగ్నిః - భన్మసాత్ - కురుతే - ఆర్జన। - జ్ఞానాగ్నిః - సర్వకర్మాణి - భస్మసాత్ - కురుతే - తథా ॥

ేహ అర్దున ! ఓ అర్దునా ! తథా అ విధముగనే సమిద్ధక అగ్నిక బాగుగజ్వలించుచున్న అగ్ని జ్ఞానాగ్నిక జ్ఞానమను అగ్ని విధాంసి కొట్టలను నర్వకర్మాణి కర్మలన్నిటిని యథా పి విధముగ ' భన్మసాత్కురుకే భన్మముగ జేయుచున్నది. తాం။ ఓ అర్జునా! బాగుగ జ్వరించుచున్న అగ్ని (దానినా శ్రాయించి యున్న) కొట్టెలను ఎట్లు దహించి ళగ్మముగజేయునో (అనగా కొట్టెలరూ చము తెలియకుండ నశింపజేయునో) ఆ విధముగనే జ్ఞానమను నగ్ని కర్మలనన్నిటిని (వాటిఫలముతో) నశింపజేయును.

(శంకరభాష్యము) జ్ఞానము పాపమును ఎట్లుపోగొట్టుచున్నదనుదానికి ఈ క్లో-న దృష్టాంతము చెప్పబడుచున్నది. బాసుగ జ్వలించుచున్న అగ్ని కట్టెలను భస్మము చేయుటవలె జ్ఞానమను సగ్నికర్మలనన్నిటిని భస్మపరచుచున్నది. అనగా విత్తనముకాజాలనట్లును, మొలచు శక్తి పోవునట్లును జేయుచున్నది. ఫలములేనిదిగ జేయుచున్నదనిభావము. కట్టెలను అగ్ని నేరుగ భస్మముజేయుటవలె జ్ఞానమను నగ్ని కర్మలను వాస్తవమున నేరుగ భస్మముజేయనేరదుగదా?

కావున కర్మలన్నియు ఫలమునివ్వక విత్తనముగాకపోవుటకు యధార్థజ్ఞానము కారణ మని భావము. ఏ కర్మవలన ఈ శరీరమువచ్చెనో ఆ ప్రార్థమను కర్మ తనఫలము నివ్వనారం భించినందున అది యనుభవించిననే ముగియుచున్నదనుదానిని యుక్తిచే కనుగొనుడు. ఆయినను తమతమఫలమునివ్వ మొదలు పెట్టని కర్మలుఏవియో వాటినన్నిటిని జ్ఞానమను నగ్నిభస్మముజేయు చున్నది. జ్ఞానము గలుగుటకు మునుపుచేయబడినవియు, జ్ఞానముతో కలిగినవియు, గడచిన అనేకజన్మములలో సంపాదింపబడినవియునైన కర్మలనుమాత్రము జ్ఞానము భస్మముచేయునేగాని ప్రార్థమునుగాదు. ప్రారంఖము అనుభవించియే తీరవలెనని తాతృర్యము.

(స్వకీయము) 'సర్వకర్మాణి' అనుదానికి శంకరులు, శ్రీధరులు, రాఘవేంద్రులు, వీరలు ప్రారెబ్దికర్మము తప్ప ఇకర సకలకర్మలననియు, రామానుజులు అనాదిగననుసరించి వచ్చియున్న కర్మల అనేక సముదాయములననియు అర్థముజేసియున్నారు. ఏలనగా ప్రారెబ్దము ఆనుభవము చేత నశింపవలయునేగాని జ్ఞానముచే నశింపనేరదు.

్ శ్లో॥ న హ్ జ్ఞానేన నదృశం వవ్|తమ్వం విదృశే। తత్వ్వియం యొగనంనీద్ధః కాలేనాతృని విందతి॥

38

పదు న - హి - జ్ఞానేన - సదృశం - పవిత్రం - ఇహ - విద్యతే ! తత్ - స్వయం - యోగసంసిద్ధః - కాలేన - ఆత్మని - విందళి

, యోగసంసిద్ధః ఇహ -ఈ లోకమున యోగసిస్థిని పొంచినవాడు *జ్ఞా*నముతో జ్ఞానేన కాలేన కాల్మక మమున సేదృశం నేమానమె స్వయం కానుగనే పబ్రిత్రం పరిశుద్ది చేయునది **ి**త్మని **శ**నచొడ న హివిద్యతే **లేనేలేదు** విందతి పొందుచున్నాడు. ళక్ ఆ క్షాసమును

తా॥ ఈ లోకమున జ్ఞానముతో సమానమైన చరిశుద్ధిజేయగలది పేరొకటి లేదు. యోగసిద్ధిని పొందినవాడు కాల్మకమమున ఆజ్ఞానమును తానుగనే శనయొడ పొందుచన్నాడు. అనగా ఆజ్ఞానమును, తనయాత్మయొడ చూచు చూన్నాడు. **తత్ప**రః

జ్ఞానం

(స్వకీయము) శ్రీధరులు "ఆత్మనితత్ = ఆత్మస్వరూపజ్ఞానమును" అని అర్థము చేసియున్నారు. ఒకనిని పరిశుద్ధపరచు విషయమున జ్ఞానమునకు సమముగ వ్యవహారదశలో వేరొక్కటియులేదు. సంసారమునుండి విముక్తిచెందగోరువాడు కర్మయోగము చేతను, స**మా**ధి యోగముచేతను జ్ఞానమొందుటకు తగినవాడై బహుకాలమునకు పిదప జ్ఞానమును తానుగనే తన యెడ పొందుచున్నాడు. జ్ఞానమతనికి తనకుతానే ఉదయించునని తాతృర్వము.

#### శోహ్ల ≀శద్దావా౯ా లభకే జ్ఞానం తకృరనృ౦యతే౦డ్రియః। జ్ఞానం లబ్ద్వా వరాం శాంతిమచిరేణాధిగచ్చతి π 39 పద్మ (శద్దావాకా - లభతే - జ్ఞానం - తత్పరః - సంయతేంద్రియః ! జ్ఞానం - లబ్ద్వా - పరాం - శాంతిం - ఆచిరేణ - ఆధిగచ్చతి ॥ [ಕ್ಲದ್ದಿವಾ∈ [శద్దగలవాడుగను లభ తే పొందచున్నాడు జ్ఞానముసంపాదించుటయం దే జ్ఞానమును కావలసిన సాధనములలో లబ్ద్వా పొందినపిదప చ్రాయత్న్లము గలవాడుగను వరాంశాంతిం ఉళమమెన శాంశిని సంయతేంద్రియః ఇం్రదియములను అణచిన **පඩ**ික శ్రీయముగ వాడుగను ఉన్నవాడు అధిగచ్చతి పొందుచున్నాడు. బ్రహ్మజ్ఞానమును

తా॥ గురువాక్యము, శా<u>న్</u>త్రము, వీటిలో నమ్మకమును, జ్ఞానము సంపా దించుటలోనే | వయత్నమునుగలవాడై ఇం|దియములను అణచియున్నవాడు జ్ఞానమును పొంది పదవ శ్రీఘముగ శాంతిని మోక్షమును పొందుచున్నాడు.

(శంక రబాష్యము) జ్ఞానమును బడయుట దేనివలన నిశ్చయముగ చేకూరునో ఆయంత రంగమైన మార్గమును భగవంతుడు దీనిలో నుపదేశించుచున్నాడు. వేదము మొదలగు**వాటిలో** [శద్ద, ఆనగా నమ్మకము, గలవాడు. జ్ఞానమును పొందుచున్నాడు. నమ్మకము గలిగియున్నను ఒకడు జ్ఞానసాధనమున బోవుటకు మందుడై (తలంపులేనివాడై) ఉన్నాడు. కావున ''జ్ఞానమొందు టకు సాధనములైన గురు నమస్కారము మొదలగు వాటిలో ఉత్సాహముక లవాడై యుండవలైన"ను చున్నాడు గురువుయొక్క ఉపదేశమున నమ్మకమును, వారిని నమస్కరించుల మొదలగువాటిలో సుత్సాహమును గలవాడై ఇంట్రియములను బాగుగ నణచియుండువాడెవ్వడో ఆతడవశ్యముగ జ్ఞానమును పొందుచున్నాడు. బహిరంగ సాధనమైన సాష్ట్రాంగనమస్కారము మొదలగునవి ఫల మివ్వకయుండ వచ్చును. ఫలనగా మనస్సునందొక్కటియు వెలుపల నొక్కటియు <mark>చూపించు</mark> వారును గలరు, కావున ఆట్టి మాయస్వభావము మొదలగు వాటివలన ఫలము సిద్దింపనేరదు. ఆయినను అట్టి మోసము 'నమ్మకము గలిగియుండుట' మొదలగువాటిలో సంభవింపదు. కావుననే యీ నమ్మకము గరిగియుండుట మొదలగునవి జ్ఞానమును బొందుటకు నిశ్చయమైన మార్గము. ఈ జ్ఞానమును పొందుటవలన కాగలదేమనిని, అట్లు జ్ఞానమును పొందినపిదప మోక్షమనబడు శ్రేస్థషమైన విశ్రాంశిని ఆలస్వము లేక మిక్కిలి శ్రీ<mark>ఘముగ</mark>నే పొందును. యధా<mark>ర్జజ్ఞానముచేత</mark> శ్రీఘ్రముగనే మోక్షము పొందుట యినునది సకలశాస్త్రములచేతను యు.క్తిచేతను నిరూపించి బాగుగ నిర్ణయింపబడిన విషయము.

(రాఘవేం(దులు) '(శద్ధావా౯'అనగా ఆ స్త్రిక్యబుద్ధిగలవాడు. 'తక్పరః' అనగా భగ వంతునియెడ నిష్టగలవాడు.

(స్వకీయము) ఈశ్లో కమును గర్గసంహితమాధుర్యఖండము మొదటి అధ్యాయము 50 శ్లోక మున జూడుడు.

ఈశ్లోకము యొక్కయు, దీనికి మునుపటి రెండు శ్లోకముల యొక్కయు ఆర్థమును వివరించుచున్న శివపురాణము వాయుసంహిత అధ్యాయము 29లో గల క్రిందకనబరచిన శ్లోక ములను జాడుడు.

> "నాస్తి ధ్యానం వినా జ్ఞానం నాస్తి ధ్యానమయోగిను ! ధ్యానం జ్ఞానంచ యస్యాస్తి తీర్లస్తేన భవార్డవు ॥ జ్ఞానం (పసన్న మేకా(భమశేషోపాధివర్డితం । యోగాభ్యాసేన యుక్తన్య యోగిన స్త్వవసిధ్యతి ॥ [ప్రక్షిణాశేషపాపానాం జ్ఞానేధ్యానే భవేన్మతి: । పాపోపహతబుడ్ధీనాం తద్వార్తాపి సుదుర్లభా ॥ యథావహ్నిర్మహాదీస్తు: శుష్కమార్థ్యంచ నిర్దహేత్ ! తథా శుభాశుభంకర్మజ్ఞానాగ్నిర్దహతే క్షణాత్ ॥ అత్యల్పోపి యధా దీపస్సుమహన్నా శయేత్తము: ! యోగాభ్యాస స్తథాల్పోపి మహాపాపం వినాశయేత్ ॥ ధ్యాయత: క్షణమాత్రంవా [శద్ధయా పరమేశ్వరం ! యదృవేత్సుమహఛ్ప్రేయ స్తస్యాంతో నైవ విద్యతే ॥ నాస్తి ధ్యానసమం తీర్థం నాస్తి ధ్యానసమం తప: ! నాస్తి ధ్యానసమం యజ్ఞ: తస్మాధ్యానం నమాచరేత్ ॥

ధ్యానములేక జ్ఞానముండరు. యోగములేనివానికి ధ్యానములేరు. ఎప్పనికి ధ్యానము జ్ఞానముగలవో అకతు సంసారమను సముద్రమును దాటుచున్నాడు. యోగాభ్యాసమునందున్న యోగికి శుద్ధమైనదియు, ఒకేనిలకడయందున్నదియు, ఉపాధిలేనిదియు, వైనజ్ఞానము సిద్ధించు చున్నది. పాపమంతయు నశించినవారలకు జ్ఞానమునందును, ధ్యానమునందును బుద్ధిగలుగుచున్నది. పాపములే కొట్టబడిన బుద్ధిగలవారలకు ఆ (జ్ఞానధ్యానముల) మాటగూడ అతిదుర్లభమైనది. మండుచున్న అగ్ని యెట్లు ఎండిన కట్టెలను దహించునో ఆవిధముగనే జ్ఞాశమునున్ను శుభా శుభ కర్మలను క్షణకాలములో దహించుచున్నది. దీపము మిక్కిలిచిన్న దైనను గొప్పఅంధకారమును ఎట్టునశింపజేయునో ఆవిధముగనే యోగాభ్యాసము స్వల్పముగజేసీయున్నను అదిగొప్పదైన పాప మును నశింపజేయును. శ్రద్ధతోభగవంతుని పఠమేశ్వరుని క్షణకాలమైనను ధ్యానించువానికి అధిక మైన యేశ్రేయస్సు కలుగునో దానికి ఘుగింేపలేదు. (గంగమొదలగు) తీర్థముగాని, తపస్సుగాని, యజ్ఞముగాని ధ్యానమునకు సమానము కానేరదు. కావున ధ్యానము చేచువలైను.

శ్లో జు అజ్ఞశ్చా శ్రద్ధధానశ్భ సంశయాత్మా వినశ్యతి బ నాయం లోకోఒస్తి న మరో న సుఖం సంశయాత్మనః జ 40

పద॥ అజ్ఞ: - చ - అ్మర్దధానః - చ - సంశయాత్మా - వినశ్యతి (1) ! న - అయం - లోకః - అస్తి - న - పరః - న - సుఖం - సంశయాత్మనః ॥

సంశయాత్మనః సందేహముగల మనస్పుగల ⊕## అబ్జానియు (ఆక్మను నెరుం గనివాడు) ವಾನಿಕೆ అశ్రధానశ్భ ఈ లోకమున్ను (గురువాక్యమునందును, అయుంలోక : శా,స్త్రమునందును) నమ్మ నా స్త్రీ లేదు కము లేనివాడును **పరలోకము**ను వరశ్చ సందేహము గల మనస్సు నంశయాల్మా చ లేదు న గలవాడును నుఖమున్ను నుఖం చెడిపోవును వినశ్యతి లేదు.

తా॥ అక్మను ఎరుంగని అజ్ఞానియు, గురు వాక్యమునందును శా న్ర్మము నందును నమ్మకములేనివాడును, దానివలన కోరినభలముగలుగునో కలుగదో యని సంశ్యముగలవాడును చెడిపోవుడున్నాడు. నందేహముగల మనన్ను గలవానికి ఈ లోకమునందుగాని స్వర్గాదిలోకములయందుగాని బ్రవయోజనము లేదు. నుఖములేదు.

### (1) విస్యక్తి = నరకమును పొందును - (రాఘవేంద్రులు)

(శంకరులు) ఈ (మునుపుచెప్పిన) విషయమున సంశయము గలుగగూడదు. ఏలనగా సంశయమనునది మిక్కిలి గొప్పపాపము. ఆది యెట్లోవినుము. ఆజ్ఞాని అనగా ఆత్మజ్ఞానములేని వాడును గురువాక్యమునందును శాడ్రమునందును నమ్మకములేనివాడును చెడిపోవుచున్నారు. అయితే సందేహముగల మనస్సుగలవాడు ఎట్లు చెడిపోవునో అట్లువీరలు చెడిపోవుటలేదు. సంశయ ముగలవాడే అందరికన్న మిక్కిలి గొప్పపాపి. ఎట్లనగా అతనికి సాధారణమైన యీ లోకములేదనిన యీ లోక్సపయోజనములేదు. అటులనే పరలోకములేదు సందేహమనస్సుగలవానికి ఇహము పరము రెండును సందిద్దముగనే యుండుటవలన సుఖములేదు. కావున సంశయించగూడదు.

WINDS

ళ్లో။ యొగనన్న్యనైకర్మాణం జ్ఞాన న౦చిన్ననంశయమ్। ఆత్మవన్తం న కర్మాణి నిఖధ్న సై ధనంజయ॥

41

పద॥ యోగసన్స్ స్ట్ కర్మాణం (1) - జ్ఞానసంఛిన్న్సంశయమ్ (2) । ఆత్మవ న్లం (8) - న - కర్మాణి - నిబర్స్టర్స్ - ధనంజయ ॥

హే ధనంజయ! ఓ ధనంజయుడా! అక్మవ నం అక్మబ్జానమున జ్మాగత్రగల ಯಾಗಮುವೆ ಕರ್ಬಲನು ವದರಿನ <mark>ಹಾಗಸನ್ನ್ಯು</mark> ಸ వాడుగను ఉన్నవానిని ೯ರ್ಮಾಣಂ **వాడుగను** ಕರ್ನಾಣಿ కర్మలు జ్ఞాననంభిన్ననంశ జ్ఞానముచే నంశయము నివర్షిం కట్టువరచుటలేదు. న నిబధ్నని చిన వాడుగను యు

42

తాంగా ఓధనంజయ! యోగముచే కర్మలను వదలినవాడుగను, జ్ఞాన ముచే సంశయము నివ\_రైంబినవాడుగను, ఆక్మజ్ఞానమున జాంగ్రత్తగలవాడు గనునున్నవానిని కర్మలు కట్టువరచుట లేదు.

- (1) యోగసన్స్ట్రస్త్రకర్మాణం జ్ఞానయోగముచేత సకలకర్మలును విడచిన వాడుగను (శంకరులు). జ్ఞానాకారమైన కర్మనుగలవాడై (రామానుజులు). ఫలాపేక్షను విడచి ఈశ్వరార్పణ బుద్ధిగ చేయునట్టి కర్మయోగిగను (శ్రీధరులు).
- (2) జ్ఞానసంఛిన్న సంశయం బ్రహ్మజ్ఞానముచేత సంశయములన్ని టిని పోగొట్టుకొన్న వాడుగను (శ్రీధరులు). గురువుచే మపదేశింపబడిన జ్ఞానముచేత ఆత్మ యెడ సంశయములన్ని టిని పోగొట్టుకొనినవాడుగను (రామానుజులు).
- (3) ఆక్మపన్తం ఉపదేశింపబడిన అర్థమున దృథమైన మనస్సుగలవాడుగను (రామానుజులు), పరమాత్మభక్తుడుగను (రాఘవేంద్రులు). తప్పుచేయనివానిని (శ్రీధరులు).

(శంకరులు) పరవస్తువును చూచువాడు ఆపరవస్తువును చూచుటయను యోగముచేత ధర్మాధర్మమనబడు కర్మలను త్యజించి నిలబడుట యెట్లనుదానిని జెప్పచున్నాడు. (అతడు) తన్ను ఈశ్వరుని ఒకటిగ చూచుటయను జ్ఞానముచేత సంశయము నశింపబడసినవాడు. ధనంజయ! ఎప్పడిట్లు యోగముచే కర్మలను త్యజించునో అట్టి సావధానుడైన జ్ఞానిని గుణ్మతయముల వ్యాపార ములుగ కనబడుకర్మలు కట్టుబరచుటలేదు. అహితముమొదలగు ఫలమును కలుగజేయుటలేదనుడు.

> ৰু । తస్మాదజ్ఞానసంభూతం హృత్థృం జ్ఞానాసినాత్మనః। భిత్వైనం సంశయం యోగమాతిష్ఠా మైమ్మ ఖారత॥

పద॥ తస్మాత్ - అజ్ఞానసంభూతం - హృత్థ్యం - జ్ఞానాసినా - ఆత్మనః l ఛిత్త్వా - ఏనం - సంశయం - యోగం - ఆతిష్ట - ఉత్తిష్ణ - భారత

కస్నాత్ అందువలన త్యం సీవు (ಕ್ಷ್ಷಾನಯಾಗನಾಧನಮನ ಕರ್ಮ) అజ్ఞానసంభూతం అజ్ఞానమువలన గరిగినడె యోగమును బుద్దీలో నిలకడ చెందియున్న హృక్ట్రం ఆకిష్ణ అనుషించుము ఆత్మానం ఆత్మనుగూర్చిన హే ఖారత ! ఓ భరతవంశమున బుట్టినవాడా ! వీనం సంశయం -ఈ సంచేహమును ఉత్తిష్ట (యుద్ధమువ ైక్) లెచ్చు. జ్ఞానము ఆను క త్రిచేశ

తా॥ కావున సీవు అవివేకమువలన గలిగినడై బుద్ధిలో నిలకడచెంది యున్న ఆశ్మనుగూర్చిన యీ సంధేహమును జ్ఞానమను క\_త్తిచే నశించజేసి క క్రైజ్ఞానమునకు సాధనమైన కర్మయోగమును గైకొనుము (చేయుము). ఓఖారత! యుద్ధమునకై లెమ్ము. (శంక రులు) కర్మ యోగానుష్ఠానముచేత చిత్తకుద్ది గలిగి, దానిమూలముగ జ్ఞానమును పొంది, ఆ జ్ఞానముచేత సంశయమును పోగొట్టుకొనినవాడుగనున్నవానిని కర్మలు బంధపరచుట లేదు. ఏలనగా జ్ఞానమను నగ్నిచే కర్మలన్నియు దహింపబడుటపలననే యనుడు. మరియు జ్ఞాన కర్మలను అనుష్టించు విషయమున సందేహముగలవాడు చెడిపోవునను ఈ రెండు కారణముల చేతను నీవుమిక్కిలి (కూరమైనదియు అవివేక మువలన గలిగినదియు, బుద్ధిలో నిలక డ చెంది యున్నదియు, నీవుచెడుటకు కారణమైనదై, ఆత్మనుగూర్పినదైన నీ యొక్క ఈ సంశయమును దుఃఖము మోహము మొదలగు అహితములను పోగొట్టగల తత్త్వజ్ఞానమను కత్తిచే కోసి పరమార్థ జ్ఞానమునకు సాధనమైన కర్మానుష్టానమునుచేయుము. పోరుచేయలెమ్ము, అని భ గవంతుడుపదేశించు చున్నాడు,

సంశయము ఆత్మనుగూర్చినదైనందున "తనయొక్క" సంశయమని ఉంచుకొనవలెను. ఒకని సంశయమును అతడే విడువవలెనుగాని మరియొకడు విడువజాలడు. కావున "తనయొక్క" అను విశేషణమును చేర్చుకొనవలెను. కావున సంశయము ఆత్మనుగూర్చినదైనను తనదే యగును.

(అనందగిరి) తాననునది ఆత్మ. ఒకడు సీసమునుజూచి ఇది సీసమా వెండియా అని సందేహింపగా ఆ సందేహము సీసమునుగూర్చినదై వానియెడగలదు. కాని ఇచ్చట ఆ విధముగ గాదు. సంశయము తన్నుగూర్చినదై తనయెడనేగలదు. దీనినితెలియబరచుట్లై "తనయొక్క" అను దానిని రప్పించుకొనపలెనని చెప్పబడినది.

ఇతి త్రీమదృగవద్గీతానూవనిషక్పు బ్రహ్మవిద్యాయాం యోగశాస్త్రే త్రీ కృష్ణార్జునసంవాదే జ్ఞానయోగో నామ చతుర్దోఒధ్యాయః.

శ్రీమదృగవద్గీతలుగ, ఉపనిషత్తులుగ, (బహ్మవిద్యగ, యోగశాస్త్రముగనున్న శ్రీకృష్ణార్జున పంవాదమున జ్ఞానయోగమను నాల్గవ ఆధ్యాయము ముగి సెను.

~~~~~

పంచమాధ్యాయ బ్రారంఖ:.

# ఐద్వ అధ్యాయము (కర్షన్స్యాన యోగము)

అర్జన ఉవాచ:—

ళ్లో॥ నన్న్యానం కర్మణాం కృష్ణ పునర్యోగం చ శంసనీ। య(బ్బేయ ప్రతయీారేకం కన్మే బ్రూహీ సునిశ్చికం॥

పద॥ సన్న్యాసం - కర్మణాం - కృష్ణ - పునః - యోగం - చ - శంససి। యత్ - (శేయః - ఏతయోః - ఏకం - తత్ - మే - బ్రూహి - సునిశ్చితం॥

1

| ార్జున ఉవాచ<br>హే కృష్ణ !<br>కర్మణాం<br>నవ్వ్యానం<br>వునః<br>యోగం చ | అర్జనుడు జెప్పినది.<br>ఓ కృష్ణా !<br>విడిబెపెట్టుటనున్ను<br>మరల<br>కర్మయోగమునున్ను | వీతయో:<br>యత్<br>(శేయః<br>నునిశ్చితం<br>తత్వీకం<br>మే | ఈ రెంటిలో<br>వీది<br>మిక్కిల్ [శేవ్వముగ<br>బాగుగ నిశ్చయించబడియున్న దో<br>ఆ ఒక్క బానినే<br>నాకు |
|---------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>ళం</b> నస                                                        | చెప్పాచున్నావు                                                                     | ်က <b>္ခန₊</b><br>က                                   | నాకు<br>చెప్పము.                                                                               |

కా॥ అర్జునుడు చెప్పినది:— ఓకృష్ణా! కర్మలను విడిబి పెట్టునట్లును, మరల కర్మయోగమును చేయునట్లును జెప్పుచున్నావు. ఈ రెంటిలో నేది [శేష్ఠమైనదిగ బాగుగ నిశ్భయింపబడియున్నదో దానినొకదానినే నాకు చెప్పుము.

(శంకరభాష్యము) "కర్మణ్యకర్మ యః పశ్యేత్" (అధ్యా 4-క్లో-18) అనునది మొదలు "జ్ఞానాగ్ని దగ్గకర్మణం, శారీరం కేవలం కర్మకుర్వ౯, యదృచ్ఛాలాభసంతుష్టు, బ్రహ్మార్పణం బ్రహ్మహవిు, కర్మజా౯విద్ధితా౯ సర్వా౯, సర్వం కర్మాఖిలంపార్థ, జ్ఞానాగ్ని సర్వకర్మాణి, యోగనన్న్యహైకర్మణం," (అధ్యా-4-క్లో-19-21-22-24-32-33-37-41) వరకుగల వచనములచే కర్మలన్నిటిని వీడచి పెట్టుటను భగవంతుడు చెప్పెను. "ఛిత్రైవ్వనం సంశయం యోగమాళిస్తు" (అధ్యా4-క్లో-42) అనుపచనముచేత కర్మానుష్టానమైన యోగమునున్ను నీవుచేయవలెనని చెప్పెను. ఇకకర్మలననుష్టించుట, కర్మలవిడిచి పెట్టుటయను నివిరెండును, నీలుచుట నడుచుటవలె పరస్పరము విరోధము గలిగినందున వాటినొక్కడు ఒకే కాలమున అనుష్టింప వీలుగాదు. మరియు వాటిని వెప్పేరుకాలముల అనుష్టించవచ్చుననియు విధింపబడలేదు. కావున ఈ రెంటిలో దేనినైన నొకదానిని అనుష్టింపవలెననునది కాత్ఫర్య సిద్ధమైనందున "కర్మలను అనుష్టించుట, కర్మలను

విడిచి పెట్టుట" యను నీ రెంటిలో నేది (శేష్టమో దానిని చేయవలెను, ఇతరమునుకాదు, ఆని ఈ విధముగ అభిప్రాయపడి అర్జునుడు (శేష్టమైనదానిని తెలిసికొనవలెనను కోరికతో ''కృష్ణా"యని యీ శ్లోక మునందడుగుచున్నాడు. ఐతే మునుపు 3-ప అధ్యాయము 1-2 శ్లోక ములలో ''జ్ఞానము కర్మక న్న (శేష్టమైనందున కర్మలోనేల (పేరేపించుచున్నాపు" అనియు ''నేను దేనిచే (శేయస్సును పొందగలనో దానినొకదానినే చెప్పము" ఆనియు అర్జునునిచే అడుగుడిన భగవంతుడు సాంఖ్య లైన సన్న్యాసులకు జ్ఞానయోగముచే నిష్టయున్ను యోగులకు కర్మయోగముచే నిష్టయున్ను చెప్ప బడినవని తీర్మానించెను. మరియు/ "పట్టిసన్స్టాసముచేత మ్యాతము సిద్ధిపొందుటలేదు", (అధ్యా-3శ్లో4) అనుపచనముచేత జ్ఞానముతోగూడిన సన్స్టాసమే సిద్ధికిసాధనమని (గహింపబడినది. మరియు కర్మయోగమును జేయునట్లు విధించినందున అదియు సిద్ధికి సాధనమని (గహింపబడినది.

జ్ఞానములేని సన్స్టాసము గొప్పదా? లేక కర్మయోగముగొప్పదా? అమసీరెంటిలోమేలైన దానినెరుంగగొరి అర్జునుడు అడుగుచున్నాడు. ఇది అజ్ఞానావస్థలో నున్నవానినిగూర్చిన మ్రక్ష్మానిని గూర్చినదిగాదు. ఆజ్ఞానియైనను విషయములలో వైరాగ్యముగలవాడైనచో వాడుగూడ కర్మ సన్స్టాసములో నధికారియగును. జ్ఞానికే అధికారమనిలేదు. కావున అజ్ఞానికిగూడ ఒక సమయ మున కర్మసన్స్టాసముకలదని యెరుంగుడు.

"శాస్త్రములో జెప్పినపలువిధములైన అనుష్టానములను విడ్డచుటను పొగడిచెప్పచున్నావు. మరలవాటినే యనుస్టించుట అవశ్యము చేయదగినదనియు జెప్పచున్నావు. కావున నేదిమేలైనదని నాసంశయము. కర్మననుష్టించుట మేలైనదా? లేకదానిని విడుచుటమేలైనదా యని. ఐతే గొప్పదాని ననుష్టింపవలసినందున కర్మనన్న్యాసము కర్మయోగము అనునీరెంటిలో నేది గొప్పదో, దేని ననుష్టింపవలసినందున హితమును పొందగలనని నీవుతలంచుచున్నావో అట్టియొకదానినే, అనగా సీ భావము ఇట్టిదేయని తీర్మానించి, నాకు చెప్పవలెను. అవిరెండును ఒకేపురుమడు ఒకేకాలమున అనుష్టింప దగినవిగావు. అనిఅర్జనుడు ఆడుగుచున్నాడు.

(శ్రీధరులు) ''యస్వ్వెక్మరతిరేవ స్యాత్'' (అధ్యా 3-శ్లో-17) "సర్వం కర్మాఖిలం పార్థ" (అధ్యా-4-శ్లో-33) ఇవిమొదలగు వాటిచేత జ్ఞానికి కర్మసన్స్మానము (కర్మను విడిచి పెట్టుట) చెప్పబడినది. ఛిత్త్వైనం సంశయం యోగమాతిష్టోత్తిష్టభారత" (అధ్యా-4-శ్లో-42) అను దానిచేత కర్మనుజేయునట్లు చెప్పబడినది. ఈరెంటిని ఒకేకాలమున ఒకమనుష్యుడు అనుస్టించుట సాధ్యముకానందున వీనిలో (శేస్థమైన ఒకదానిని చెప్పమని తాత్పర్యము.

(రామానుజులు) 4వ అధ్యాయమున కర్మయోగములో జ్ఞానమిమిడి యున్నందున కర్మను జేయుచున్న చో ఆ కర్మయే జ్ఞానాకారమగుచున్నట్లును అట్టిజ్ఞానమే (శేష్ఠమైనదనియు చెప్పబడినది. 3వ అధ్యాయమున జ్ఞానాధికారికికూడ కర్మయోగమున జ్ఞానమిమిడియుండుటచేతను, సులభముగ నుండుటచేతను, అప్రమాదం – పొరబాటు లేకుండుటచేతను కర్మయోగము (శేష్ఠమని చెప్పబడినది, ఇప్పడు జ్ఞాననిస్టకంటె కర్మయోగము ఆత్మప్రాపిని శీట్రుముగ కలుగజేయగలదనియు కర్మయోగ మున తానుకర్త కాదను ఆత్మనుసంధానమున్ను ఆత్మస్వరూపము నెరుంగుటకు కారణమైన జ్ఞానముయొక్క వివరణమున్ను ఈ అధ్యాయమున జెప్పబడుచున్నది.

్ ఈ క్లోకమునందలి తాత్ఫర్యమేమనగా – సన్స్టాసమను జ్ఞానయోగమునున్ను మరల కర్మయోగమునున్ను జెప్పబడినట్లు కనబడుచన్నది. అదియెట్టనగా, రెండవఅధ్యాయములో ముముక్రువులకు మొదట కర్మయోగమే చేయవలసినదనియు, కర్మయోగముచేత అంతఃకరణశుద్ధి పొందినవానికి జ్ఞానయోగమువలన ఆత్మదర్శనము కలుగుచున్నదనియు జెప్పి మరల 3-వ అధ్యాయమునందును నాల్గవ అధ్యాయమునందును జ్ఞానాధికారులకుకూడ కర్మయోగమే(శేష్ట మనియు, ఏలనగా ఆకర్మయోగము జ్ఞానయోగమున పేడ్డింపకయి ఆత్మ[పాప్తిని కలుగజేయునట్టి దనియు జెప్పియున్నావు. ఈకర్మయోగము, జ్ఞానయోగము ఈరెంటిలో నేదిసులభముగను శీర్గు ముగను అత్మ[పాప్తిని కలుగజేయునో దానిని చెప్పమనితాత్పర్యము.

(రాఘవేంద్రులు) "యోగస్ట్లు కురుకర్మాణి" (అధ్యా 2 క్లో-48) అనుదానిచేత కర్మలు చేయవలెనని సామాన్యముగ జెప్పబడినది. ఆ కర్మలను ఫలాపేక్షలేక ఈశ్వరార్పణ బుద్ధితో చేయ వలెనని మూడవఅధ్యాయమున జెప్పబడినది, పైజెప్పిన కర్మయోగమే ఈ అధ్యాయమున విస్తార ముగ జెప్పబడుచున్నది.

ఈ శ్లోకమునందలి తాత్పర్యమేమనగా - (మధ్వులు - రాఘవేం[రులు) ''యదృచ్ఛా లాభసంతుష్టో'' (అధ్యా 4-క్లో-22) అనుశ్లోకముచేక కర్మాదులను విడిచిపెట్టుటయను సన్స్టాన్స్ మున్ను, ''కురుక రైపైవ తస్మా త్వం" (అధ్యా 4-క్లో-15) అను శ్లో-చేత ఈశ్వరార్పణబుద్ధిగ జేయు నట్టియు, వర్ణా శ్రమధర్మములకు యోగ్యమైనట్టియు కర్మయోగమున్ను చెప్పబడినవి. వీటిలో నేది శ్రేషమైనదో దానిని నిశ్చయించి చెప్పమననది తాత్పర్యము.

**త్రీభగవానువాచ:**—

శ్లో॥ నన్న్యాన: కర్మయోగశృ న్రిశ్భేయనకరావుఖౌ। తయోస్తు కర్మనన్న్యాసాత్ కర్మయోగో విశిష్యతే॥

పద॥ సన్స్టాన: (1) - కర్మయోగ: - చ - ని(శ్మేయసకరౌ - ఉహౌ। తయో: - తు - కర్మసన్స్టాసాత్ (2) - కర్మయోగ: - విశిమ్యతే #

త్రీకగవానువాద త్రీకృష్ణభగవంతుడు చెప్పినది ని[శ్చేయనకరౌ మోజ్మిమ్బనది నన్న్యాన: కర్మనన్న్యానమున్ను, తయోన్లు అయితే వాటిలో (కర్మను విడుదుటయు) కర్మనన్న్యాసాత్ కేవల కర్మనన్న్యానముకం ెల కర్మయోగశ్భ కర్మయోగమున్ను (కర్మా కర్మయోగ: కర్మయోగము నుష్టానమున్ను) విశిష్యతే [శేషమగుచున్నది.

తా॥ (శ్రీ భగవంతుడు చెప్పినది:— కర్మనన్న్యానము (పరిత్యాగము), కర్మయోగము (కర్మానుష్ఠానము), అను ఈ రెండున్ను మోక్షసాధనములే ఐతే వాటిలో కర్మయోగము కర్మనన్న్యానముకంటే (శేష్ఠమగుచున్నది.

- (1) సన్స్యానః జ్ఞానియైనవాడు కర్మనువిడుచుటయు (శ్రీధరులు), జ్ఞానయోగమున్ను (రామాను జులు). కామక్రోధాది ద్వంద్వములను విడుచుటయు (రాఘవేంద్రులు).
- )2) కర్మసన్న్యాపాత్ జ్ఞాననిస్టుకంటె (రామానుజులు). కర్మానుప్తాన విషయములో కర్మాది వర్ధనరూపమైన సన్ఫ్యాసముకంటె (రాఘవేంద్రులు).

(శంకరులు) అజ్ఞానికి ఏది తగినదనుదానిని నిశ్చయించుటౖ తన యభి(పాయమును భగవంతుడు ఈ శ్లోకమున జెప్పచున్నాడు. కర్మలను విడుచుటయు, వాటిననుప్పించుటయు అను రెండున్ను జ్ఞానముగలుగుటకు కారణములైనందున మోక్షమునిచ్చుచున్నవి. ఈ రెండును మోక్షము నిచ్చునవైనను వాటిలో కర్మయోగము, పట్టికర్మసన్స్యాసముకంటె మేలైనదని కర్మయోగమును పొగడుచున్నాడు. పట్టికర్మసన్స్టాసమనగా జ్ఞానములేని కర్మసన్స్టానము.

(శ్రీధరులు) కర్మయోగము సా<u>జాత్తు</u>గ మో<u>క్షము</u>నకు కారణముగాకున్నను జ్ఞానమునకు కారణమగుచున్నది. ఆజ్ఞానము మోక్షమునకు కారణమైయున్నది. జ్ఞాని కర్మనువిడువగలిగినను అధికారివిషయముగ జూచునప్పడు నీవంటివాడు కర్మను విడువకూడదు.

# ళ్లో။ జ్ఞేయన్న నిత్యనన్న్యాసి యో న ద్వేష్ట్షి న కాజ్ఞతి। నిర్ద్వన్న్వో హీ మహాఖాహో సుఖం బంధాత్ మ్మామచ్యతే॥ కి

పద# జ్ఞేయః – సః – నిత్యనన్న్నాన్సీ (1) – యః – న – ద్వేష్టి. – న – కాంక్షతి (2)  $\mid$  నిర్ద్యన్ద్వః – హి – మహాబాహో – సుఖం – బంధాత్ – ప్రముచ్యతే  $\mid$ 

హే మహాబాహో! ఓ గొప్పచేశులుగలవాడా! యెవ్వడు (పీ కర్మయోగి) ಯಃ నిర్ధ్వస్థ్వ: నుఖదుఃఖాది ద్వన్గ్వములు నద్వేష్టి ద్వేషించుటలేదో లేనివాడు న కాంక్షతి కోరుటలేదో బంధాత్ కర్మబంధమునుండి అకడు సుఖం ద్రయాసలేక ్రషముచ్యతే నిత్యనన్న్యాసీ(ఇతి) నిత్యనన్న్యాసిగ ఎరుంగ విముక్తి చెందుచున్నాడు. దగినవాడు

తా॥ ఓ అర్జునా ! ఎవ్వడు రాగద్వేషములు లేకుండునో అతనిని నిత్య సన్యాసిగ ఎరుంగదగును. ప్రలనగా సుఖదు:ఖాది ద్వన్ద్వములను దాటినవాడు కర్మబంధమునుండి బ్రామానులేక విముక్తి చెందుచున్నాడు.

- (1) నిత్యసన్స్ట్యాసీ ఎల్లప్పడు జ్ఞాననిష్టులో నున్నవానిగ తెలిసికొనదగినవాడు (రామానుజులు). యతి మొదలగు సన్స్ట్యాసీ విషయముగాదు. కామ్య కర్మలను విడచిన వానిగనెరుంగ దగినవాడు (రాఘవేంద్రులు).
- (2) నకాంక్షతి కర్మలో నిమిడియున్న ఆత్మానుభవమును తృప్తిపొందియుండుటవలన దానిలో తప్ప మిగతవాటిలో కోరికలేనివాడు (రామానుజులు)

(శంకరులు) కర్మ యోగము దృధమైన హితమును చేయుట దేనివల్లననునది దీనిలో జెప్పబడుచున్నది. ఎవ్వడు దేనినిన్ని ద్వేషించుటలేదొ, అనగా దుఃఖమునున్ను దానినిచ్చు వస్తువుల సున్ను ద్వేషించుటలేదో ఆవిధముగనే సుఖమునున్ను, దానినిచ్చు వస్తువులనున్ను కోరుటలేదో ఆకర్మయోగి ఎల్లప్పడు సన్న్యాసియని తెలిసికొనుడు. ఎవ్వడీ విధముగనుండునో అతడు కర్మలను చేయుచున్న వాడైనను ఎల్లప్పడు సన్న్యాసిగ గ్రహింపదగినవాడని భావము. వీలనగా, రాగము ద్వేపము మొదలగు ద్వేస్త్వములులేనివాడు కర్మమను కట్టునుండి ఆయాసములేక సులభముగ విడువబడుచున్నాడు.

# శ్లో జ సాంఖ్యాగా వృథక్ ఖాలాః ప్రవద గ్రైన వండితాः। ప్రమహ్యస్థిత స్పమ్యసథయోర్విందతే ఛలమ్ జ

పది! సాంఖ్యయోగౌ - పృథక్ - బాలాః - బ్రపదగ్రి - న - పండితాః ! ఏకం - అపి - ఆస్టితః - సమ్యక్ - ఉభయోః - విన్నతే - ఫలమ్ #

ఖాలురు (అవివేకులు) ఏకమపి ಶೌಲ್ సాంఖ్యము, యోగము వీటిని సమ్యక్ సాంఖయాగా బాగుగ పృథక్ (ఇతి) ವ**ವ**ೇರನಿ ఆస్టితః **అ**నుషించినవాడు ුන්න්ත් හ చెప్పచున్నారు. (ఉళయో:) రెంటియొక్క పణ్ణితాః వివేకులు (జ్ఞానులు) ఫలమ్ ళలమును (మోక్షమును) (అట్టు) చెప్పోటలేదు. రెంటిలో పొందచున్నాడు. <u>ವಿ</u>ದ್ದತೆ ఉళయా:

తా॥ జ్ఞానయోగ ఫలమువేరు, కర్మయోగఫలమువేరని అవివేకులు బెహ్హచున్నారు. \_జ్ఞానులట్లు బెహ్హటలేదు. ప్రీలనగా రెంటిలో ప్రీ ఒకదానినై నను బాగుగ ననుష్ఠించినవాడు రెంటియొక్క ఫలమైన మోక్షమును పొందుచున్నాడు.

(శంకరభాష్యము) వెవ్వేరుపురుమలచే అనుష్టింపదగినవియు, ఒకదానికొకటి విరుద్ధ మైనవియువైన కర్మసన్న్యాసము కర్మయోగమను నీరెండును వాటిఫలములలోకూడ విరుద్ధమగుట తగునుగాని రెండున్ను మోక్షమను స్థి రమైనహితమునే చేయునవేయనుట యెట్లుతగుననగా, దానికై భగవంతుడు చెప్పచున్నాడు. బాలురు అనగా (గంధతాతృర్యమును విమర్శించనివారలు. సాంఖ్యము, యోగము, ఇవిరెండును, ఒకదానితో నొకటి మారుబాటుచెందిన ఫలములుగలవియని చెప్పా చున్నారు. పండితులు అట్లుచెప్పరు. వివేకులైన జ్ఞానులు అవి విరోధములేని ఒకే ఫలముగలవియని (గహింతురు. ఎట్లనగా సాంఖ్య, యోగములలో నొకదానినైన బాగుగననుష్టించినవాడు రెంటి ఫలమును పొందుచున్నాడు. ముక్తియనబడు నొకేఫలముగదా రెంటికి గలదు! కావున ఫలమున వృత్యాసములేదనుడు. ఐతేటకృతము సన్న్యాసము, కర్మయోగము, వీటినిగూర్చి చెప్పవలసి యుండగా ఇచ్చట సాంఖ్యమునకును యోగమునకును ఫలమొక్కటేయని చెప్పటయెట్లు సంగత మగువనగా—

అర్జునుడు వట్టి కర్మసన్స్ట్యానము, పట్టికర్మయోగము వీటిని మనంబునగొని [పశ్మించినను అవి రెండును సాంఖ్యము, యోగము, అనువేరు పదములచే చెప్పదగియున్నందున భగవంతుడు వాటిని విడువకయే తానుద్దేశించియున్న విశేషమునుగూడచేర్చి [పత్యుత్తరము నిచ్చుచున్నాడు. జ్ఞానము, దానిసాధనమైన సమబుద్ధి, మొదలగువాటితోగూడిన ఆ కర్మసన్న్యాసము, కర్మ యోగము, అనిపదములచే జెప్పదగినవని భగవంతుని భావము. (అర్జునుడు వట్టికర్మసన్న్యాసమును, పట్టికర్మయోగమునుగూర్చి భగవంతుని నడుగగా నతడు దానికి [పత్యుత్తరమిచ్చువాక్యమున "జ్ఞానమను వీశేషముతోగూడిన కర్మసన్న్యాసము, సమత్య బుద్ధియను విశేషముతోగూడిన కర్మసన్న్యాసమును తెలుపు టైకె సాంఖ్యము, యోగము, అమపదములను [పయోగించి యున్నాడనుడు.)

(రాఘవేంద్రులు) జ్ఞానమునకు ఫలమువేరు, కర్మకుఫలమువేరు, కావున జ్ఞానమునకు కర్మసాధనముకాదని అవివేకులు చెప్పచున్నారు. వివేకులు జ్ఞానమునకు కర్మము సాధనముగను, కడపట మోక్షఫలము నివ్వదగినదిగను ఉన్నదని చెప్పచున్నారు.

5

(శ్రీధరులు) కర్మసన్స్ట్యాసము, కర్మయోగము, ఏటిలోనేది (శేష్టమని అర్జునుడు అడిగిన దానికి బదులుగ సాంఖ్యయోగము, కర్మయోగము వీటిని జెప్పవలసినదేల యనిన సాంఖ్య మనగా జ్ఞానము. జ్ఞానమే కర్మసన్స్ట్యాసముగుచున్నది. ఎట్లనగా జ్ఞాననిష్ఠకలవానికి కర్మపీడి పోవుచున్నది. కావున సన్స్ట్యాసమునకు బ్రతిషదముగ జ్ఞానమనంబడు సాంఖ్యమనుపదము దీనిలో బయోగింపబడియున్నది.

(రామానుజులు) కర్మయోగమునకు ఫలము జ్ఞానయోగమనియు, జ్ఞానమునకు ఫలము ఆత్మదర్శనమనియు, కాపున నీ రెంటికి ఫలము వెవ్వేరనియు, నవివేకులు చెప్పుచున్నారు. జ్ఞాను లట్లు జెప్పుటలేదు. ఏలనగా జ్ఞానియోగము కర్మయోగము రెంటికిని ఆత్మదర్శనమను నొకే ఫలమైనందున.

(స్వకీయము) జ్ఞానయోగము మోక్షమునకు కారణమైనదనియు, కర్మయోగము జ్ఞాన మునకు కారణమైనదనియు జ్ఞానయోగమే (శేష్టమైనదనియు, మునుపు చెప్పబడియున్నది. ఇకను జెప్పబడుచున్నది. ఇవిరెండు నొక్కటే, రెంటికిఫలమొక్కటే యనిచెప్పట యెట్లుతగుననినచో జ్ఞాననిష్ఠకు యోగ్యుడుగమండక, కర్మయోగమునకు అధికారిగనుస్నవానినిగూర్చి "జ్ఞాననిష్ఠయే (శేష్టమైనది, దానినే నీపుఆనుప్డింపవలెను" అనిచెప్పినయెడల జ్ఞాననిష్ఠచేయుటకు శక్తిలేనట్టివాడు కర్మయందును శ్రద్ధలేక రెండునుచెడినవాడగును. కావున కర్మను క్లాఘించినదిగ (గహింపవలెను.

### శ్లో॥ యత్పా౦ఖై, పావృతే స్థాన౦ కదోృగైరప్ గమృతే। ప్రక౦ సా౦ఖ,౦ చ యొగ౦ చ యు: వశృత్ న వశృత్ఖ

పద॥ యత్ - సాంఖ్యై: - బ్రాప్యతే - స్థానం (1) - తత్ - యోగై: - ఆపి-గమ్యతే ఏకం - సాంఖ్యం - చ - యోగం - చ - య: - పశ్యతి - స: - పశ్యతి ॥

జ్ఞాననిష్టులైన నన్న్యానులబేశ సాంఖ్యయోగమునున్ను సాంఖ్యం చ సాం హ్య యోగంచ కర్మయోగమునున్ను యత్ స్థానం యే స్థానము (మోక్షము) ్రపావ్యతే పొందేబడుచున్నదో ఒకే ఫలముగలదిగ పీకం చూచునో శక్ ఆ స్థానము పశ్యతి , సఃీ కర్మయోగులచేతను యోగైరప్ ఆతడు గమ్యతే చూచుచున్నాడు (బాగుగ పొందబడుచున్నది నెరుంగుచున్నాడు.) ఎవ్వడు

తా॥ జ్ఞాననిష్ఠులైన సన్స్యాసులచే ఏస్థానము పొందబడునో, ఆస్థాన మైనది కర్మయోగులచేతను పొందబడును. సాంఖ్యయోగమును కర్మయోగ మును నొకేఫలముగలవిగ ఎవ్వడెరుంగునో ఆతడు సరిగా నెరింగినవాడు.

### (1) స్థానం - ఆత్మదర్శనము (రామానుజులు)

(శంకరభాష్యము) ైపై జెప్పిన రెండుమార్గములలో ఒకదానిని మాత్రము నేరుగ ననుష్టించుటవలన రెంటిఫలమును ఒక్కడెట్లు పొందుననునది దీనిలో జెప్పబడుచున్నది.

జ్ఞానములో స్థిరముగ నిలబడు సన్న్యాసులచేత ఏస్టితి పొందబడుచున్నదో అది యోగుల చేతను బొందబడుచున్నది. ఎవ్వరు జ్ఞానమునకు సాధనముగ కర్మలను ఈశ్వరునియెడ సర్పించి తమకు పలము నెదురుచూడక అనుష్ఠించుచున్నారో, వారలు మోగులు. ఆ యోగులుస్ను పర

6

మార్థజ్ఞానము, సన్న్యాసము, వీటినిబడసి వాటిద్వారా అదేస్థితిని పొందుచున్నారని భావము గనుక ఫలమొక్కటిగ నుండుటవలన ఎవ్వడు సాంఖ్యయోగముల నొక్కటిగ చూచునో, అకడు నేరుగ చూచుచున్నాడు. అనగా అకడు సరియైన వీధమున నెరుంగుచున్నాడని తాతృర్వము.

(రాఘవేందులు) సాంఖ్యమనగా జ్ఞానము, యోగమనగా నిష్కామకర్మము. జ్ఞాన మునకు ఫలము మోక్షము, నిష్కామకర్మకు ఫలము జ్ఞానము. ఇవి రెండు నొకేఫలముగ ఎట్లగు ననగా, జ్ఞానము వెంటనే మోక్షఫలము నిచ్చుటచేతను నిష్టామకర్మ స్వల్ఫకాలవిలంబముగ మౌక్షమునిచ్చుటచేతను ఫలమొక్కటేయని చెప్పబడినది. మరియు జ్ఞానకర్మలు కార్యకారణరూప ములై ఒకటిగనేయున్నవి. (దీనికి వీరు మరియొకవిధముగను అర్థముచేసియున్నారు. అదేమన) యతియైనజ్ఞాని మోక్షమునందు ఆనందప్పద్ధికై కర్మచేయవలెను. గృహస్థుడైనకర్మయోగి మోక్ష మొందటకై జ్ఞానముతో కర్మను జేయవలెను. కనుక అధికార్మకముగు జూచినచో జ్ఞానికి కర్మయు, కర్మయోగికి జ్ఞానమున్ను కావలసియున్నందున జ్ఞానకర్మలొక్కటిగి జెప్పబడినవని తాత్పర్యము.

(స్వకీయము) మునుపుకర్మయోగము (శేష్ఠమనిచెప్పి ఇప్పడు జ్ఞానయోగము కర్మ యోగము రెండు నొక్కటనియు, ఒకేఫలముగలవనియు నెట్లుచెప్పదగుననగా కర్మయోగము జ్ఞాన యోగమును గలుగజేసీ కడపట మోక్షమునిచ్చుచున్నది. జ్ఞానముగూడ మోక్షమునే ఇచ్చుచున్నది. కడపటిదైన ఫలము రెంటికి నొక్కటేగనుక రెండునొక్కటని జెప్పబడినది. జ్ఞానయోగమునకంటె కర్మయోగము ఒకమెట్టుతగ్గియుండగా కర్మయోగము (శేష్ఠమని ఎట్లచెప్పదగుననగా కర్మచేయక వీడుచుటయైన సన్స్టాసము (శేష్ఠమైనదా? కర్మయోగము (శేష్ఠమైనదా అని నీపడిగినందునను నీవు ఇప్పడు కర్మాధికారిగనున్నందునను నీకు కర్మయోగము (శేష్ఠమైనదని చెప్పితిమి. వాస్తవ మన జ్ఞానయోగమే (శేష్ఠమైనది.

శ్లో॥ నన్న్యానస్తు మహాఖాహో దుఃఖమావుత్తమయోగఈ। యోగయుక్తో మున్మరృహ్మ నచిరేణాధిగచ్భతి॥

పద॥ సన్స్టాసు: (1) - తు - మహాబాహో - దుుఖం - ఆస్త్రం - అయోగతు:। యోగయుక్త: - ముని: - బ్రహ్మ (2) - న - చిరేణ - అధిగచ్చతి॥

హే మహాబాహో ! ఓ భుజబలముగలవాడా! ಿಯಾಗಯು ಕಃ ಕರ್ಶ್ಯಮಾಗಮುಕ್ ಗುಡಿನ **న**న్న్యానస్తు (వరమార్థ) వా న్రవమైన మునిః ముని (ధ్యానము చేయువాడు) స్స్యానమనగా బ్రహ్మ ల్రహ్మమును అయోగతః (కర్మ)మోగమువలనగాక నబిరేణ శ్మీఘముగ ఆహ్హం పొందుటకు ఆధి గచ్చతి పొందుచున్నాడు. ಧಾಣಂ (కష్టమైనది) ఆరుదు

తాగి పర్మాకమముగల ఓఅర్జునా! వాస్త్రవమైన సన్స్యానమనగా (కర్మ)యోగమువలనగాక పొందుటకు కష్టమైనది (అరుదు) కర్మయోగముతో గూడి భగవంతుని నెడతెగక ధ్యానముచేయు మునియైనవాడు శ్రీమమున బ్రామ్మమును పొందుచున్నాడు.

- (1) సన్ఫ్యాస్ట్ పరమార్థనన్ఫ్యాసము అనగా జ్ఞాననిష్టను స్థిరముగ పొందినవాని కర్మ, తాను గనే విడచిపోవుటయే (శ్రీధరులు). జ్ఞానయోగము (రామానుజులు).
- (2) బ్రహ్మ పరమాత్మ నిష్ణయను వాస్త్రవమైన సన్న్యాసమును (శంకరులు).

(శంకరభాష్యము) ఈ శ్లోకముచేత సన్న్యాసమే యోగముకంటె మేలైనదనిచెప్పినదగు చున్నది. అట్టైనచో ఈ అధ్యాయము రెండవళ్లోకమున "కర్మసన్న్యాసముకంటె కర్మయోగము మేలైనది" అనిచెప్పినదెట్లు సంగతమగును. అనగా అచ్చట అర్జునుడు (జ్ఞానములేని) పట్టి కర్మ సన్న్యాసమును పట్టికర్మయోగమును మనస్సుననుంచి "వాటిలో నేదిమేలైనది" అనియడిగెను. దానిననుసరించి భగవంతుడు జ్ఞానములేని పట్టినన్న్యాసమునకంటె కర్మయోగము (శేష్ఠమైనదని చెప్పెను. జ్ఞానములై నాధారపడి యుండుసన్న్యాసమునకంటె కర్మయోగము (శేష్ఠమైనదని చెప్పెను. జ్ఞానములై నాధారపడి యుండుసన్న్యాసమే సాంఖ్యమని భగవంతుని భావము వాస్తవమైన యోగముకూడ అదియే. ఐతే యోగమను పదమున్ను సన్న్యాసమను పదమున్ను కర్మయోగమను నర్థములో నుపయోగింపబడుచున్నవిగదా మనిన, వేదమున జెప్పిన కర్మయోగ మేదియో అది దాని కొరకైనందున (వాస్తవమైన సన్న్యాసమునకుపయోగపడుటవలన) యోగ మనియు సన్న్యాసమనియు ఉపచారముగ జెప్పబడుచున్నది. కర్మయోగమెట్లు సన్న్యాసము కొరకగుచున్నది యనుదానిని భగవంతుడు దీనిలో జెప్పచున్నాడు.

వా స్త్రవమైన సన్స్టాసము నయితే కర్మమోగము చేతనేగాని వేరుమార్గముచే పొంద జాలము. ఈశ్వరునియెడ నర్బింపబడునట్టియు ఫలము నెదురుచూడనట్టియు వేదమున జెప్పబడినది యునైన కర్మయోగముతోగూడి ఈశ్వరుని యాకారమును ఎడతెగక ధ్యానము చేయుచున్నవాడు పరమార్థజ్ఞాననిష్టయనెడి వా స్త్రవమైన సన్స్ట్యాసమును శీధుముగ పొందుచున్నాడు. కావుననే కర్మ యోగము మేలైనదనబడెను. ప్రకృతములో జెప్పిన సన్స్టాసము పరమాత్మ జ్ఞానముకావున బ్రహ్మమనంబడు చున్నది. "న్యాసఇతీ బ్రహ్మా బ్రహ్మా హీపరం" న్యాసమునునది బ్రహ్మా, బ్రహ్మయే మేలైనవాడు. అనుశ్రశుదేత (జైత్తిరీయోపనిషత్తు 4-78) చూడుడు.

(రామానుజులు) ముని: = స్వరూపానుసంధానముతోనున్న, యోగయు క్త:=కర్మయోగి, [బహ్మ = తనయొక్క (పకృతివిముక్త అత్మ స్వరూపమును, నచిరేణ=శీ(ఘముగ, అధిగచ్చతి = పొందుచున్నాడు. జ్ఞానియైనవాడు (పయాసతో జ్ఞానయోగమును సాధించుటవలన ఆతనికి అధిక కాలము గడచును.

(మధ్వులు) సన్మ్యాసమనగా కామ్మకోధాదులను విడచుటయే. యోగమనగా ఫలాపేక్ష లేక ఈశ్వరార్పణ బుద్ధిగ జేయుటయైన నిప్కామకర్మయే. ఒక్కడు కామ్మకోధాదులను విడిచిన మ్మాతముచేతనే బ్రహ్మమును పొందజాలడు. కామ్మకోధాదులనువిడిచి నిప్పామకర్మ యోగము చేయుచున్నచో శీట్రుముగ బ్రహ్మమును పొందగలడు. కావున కామ్మకోధాదులను విడుచుటయను సన్మ్మాసముకంటె కర్మయోగము శ్రేషమైనదని చెప్పబడినది. కామ్మకోధాదులను విడచుటచేత శుద్ధి మొదలగు ఫలముగలుగునుగదాయనిన అవి అల్పఫలములైనందున అది ఇచ్చట ఉద్దేశింప బడలేదు.

(రాఘవేంద్రులు) కామ్మకోధాది త్యాగములేకనే కర్మయోగము మాత్రముగాని, కర్మ యోగములేకనే కామ్మకోధాది త్యాగము మాత్రముగాని మోక్షహేతువు కానేరదు. త్యాగము, కర్మయోగము, చేరినబో శ్రీఘముగ మోక్షములభించునని తాతృర్యము. (స్వకీయము) ఈ శ్లో కమునందలి మొదటి పాదమునకు భాష్యోత్కర్లదీపిక కర్తమైన ధనపతి యనువారు (కిందక నబరచినట్లును అన్వయము జేయవచ్చుననుచున్నారు - అయోగత: ఇయోగములేక, కృత: = చేయబడుచున్న, సన్న్యాస: = పట్టిసన్న్యాసము, దుఃఖం = నరకరూప మైన దుఃఖమును, అప్తుంచ = పొందుటకైయే, (భవతి) = అగుచున్నది.

శ్లో॥ యోగయుక్తో విశుద్ధాకాృ విజికాకాృ జికేం[దియు:। నర్వభూకాతృభూకాకాృ కుర్వన్నపి న లిహ్యతే॥

7

పద⊪ యోగయు క్త: - పెశుద్ధాతాు - విజితాతాు - జితేంద్రియః! సర్వభూతాత్మభూతాతామ్మ (1) - కుర్వ౯ - అపి - న - లిష్యతే॥

యోగయుక్తక కర్మయోగముతో గూడినవాడును విశుద్ధాత్మా పరిశుద్ధమైన మనన్పుగలవాడును విజికాత్మా దేహమును జయించినవాడును, నర్వళూతాత్మ- తన ఆత్మను నకలభూతముల ఆత్మగ ఎరింగియున్నవాడు

దేహామును జయించినవాడును, అనగా దేహస్వాధీనము గలవాడును కుర్వన్నపి కర్మలను జేయుచుండినను నలిష్యతే కర్మబేక అంటబడుటలేదు. అనగా కర్మబంధమును

ಖಿಕೆಂದಿಯಃ ಇಂದಿಯಮಲನು ಇಯಿಂಬಿನವಾಡುನು

పాందుటలేదు.

తా⊪ కర్మమోగిగను, పరిశాద్ధమైన మనన్పుగలవాడుగను, దేహమును వశవరచుకొనిన వాడుగను, ఇంట్రియములను అణబినవాడుగను, సకల భూత ములలోనున్న వరమాత్మయు తనయాత్మయు నొక్కటని తెలిసియున్నవాడు గనుఉన్నవాడు (లోకనం[గహమునకై) కర్మలను జేయుచుండినను కర్మ ఖంధమును పొందుటలేదు.

(1) సర్వభూతాత్మ భూతాత్మా - తనయాత్మను సకలభూతముల ఆత్మగగొన్నవాడు. తనలోనున్న ఆత్మను (బహ్మమొదలు తృణమువరకుగల సకలభూతముల ఆత్మగచాచెడివాడు. అనగా సమ్యగ్దర్శి (శంకరులు). దేవాది సకలభూతములకును ఆత్మగనున్న స్వరూప మునే తనకు నాత్మగ నెరింగెడివాడు. అనగా జ్ఞానాకారముచేత ఆత్మలు సమానమైన వారలని యెరింగెడివాడు (రామానుజులు). (బహ్మమొదలుగాగల సకల్(పపంచమున కును ఈశ్వరుడెవ్వడో అతడే తనకునీశ్వరుడని యెరింగెడివాడు (రాఘవేం(దులు).

శ్లో జా నైవ కింబిత్కరోమీత్ యుక్తమన్యేత తత్వవిత్ : పశ్యకాశృత్వకా సృృశ్కా జి[ఘకా అశ్లకా గచ్ఛకాన్వివకాశ్వనకా జె పదు! న - ఏప - కించిత్ - కరోమి - ఇం - యుక్త: - మన్యేత - తత్వవిత్ : పశ్యక్ - శృత్వక్ - సృశ్క - జిఘ్క్ - అశ్లక్ - గచ్ళక్ - శ్వనక్ జె శ్లోజి [పలవకా చినృజకా గృహ్హకా ఉంబ్మెషన్నమిషన్నమి : ఇం[దియాణిం[దియాధిమ వర్స ఇత్ ధారయకా జ పద $\|$  [పలప $\epsilon$  - విసృజ $\epsilon$  - గృష్టా $\epsilon$  - ఉన్మిష $\epsilon$  - నిమిష $\epsilon$  - అపి  $\epsilon$  ఇండియాణి - ఇండియార్టేమ - వర్తన్తే - ఇతి - ధారయ $\epsilon$   $\epsilon$ 

| <b>త</b> త్ర్వవిత్ | త త్ర్వమును (యథార్థమును)<br>ఎరింగినవాడు | విన్నజ౯ ఆపి        | (జలమలములు) విడిచినను<br>(వాయువు ఉపస్థముల |
|--------------------|-----------------------------------------|--------------------|------------------------------------------|
| పశ్యన్న <b>పి</b>  | హాచినను (కండ్డవ్యాపారము)                |                    | ప్యాపారము)                               |
| శృణ్వ≅ (అపి)       | వినినను (చెవులవ్యాపారము)                | గృహ్హకా ఆపి        | ఎక్రినను (చేతులవ్యాపారము)                |
| నృశ౯ ,,            | తాకినను (త్వక్కువ్యాపారము)              | ఉన్నిష౯ అపి }      | కండ్లను తెరచినను మూసినను                 |
| జియ్రకా ,,         | ఆమాణించినను (ముక్కు<br>వ్యాపారము)       | నిమిష౯ అపి 🚶       | ్రహర్మమను వాయువు<br>వ్యాపారము)           |
|                    | భజించినను(నాలుకవ్యాపారము)               | <b>ဒ</b> ုပြုထားရီ | ఇం ျှင်္ဂိုယ်ဿဗာ                         |
| ന്പ്യ <sup>്</sup> | నడచినను (కాళ్ళవ్యాపారము)                | ఇ၁ုပြီတာ ဦုံဆုံ    | ఇం[దియ విషయములలో                         |
| స్వప               | ని్డించినను (బుద్ధివ్యాపారము)           | వరన ఇతి            | ్రపవ ర్షించుచున్న వని                    |
| శ్వన:              | శ్వానము ఓడిచినను (బ్రాణ                 | ధారయ≡ా             | నిశ్చయించుకొన్న వాడై                     |
|                    | వాయువు వ్యాపారము)                       | యు క్రస్పకా        | న మాహితుడుగ నుండి                        |
| మౖజమ∎ ,,           | మాటలాడినను (నోటివ్యాపా                  | అహంకించిత్         | నేనొక కార్యమునున్ను                      |
|                    | రము)                                    | నై వక రోమీతి       | చేయుటయేలేదని                             |
|                    | ŕ                                       | <b>మ</b> న్యేత     | తలంచును.                                 |

తా॥ యథార్థమునెరింగినవాడు (అనగా ఆశ్మయొక్క వాస్త్రవమైన స్వభావము నెరింగినవాడు, వరవస్తువును జాబెడివాడు) చూచుట, వినుట, తాకుట, మాణించుట, ళుజించుట, నడచుట, ని దించుట, శ్వానము విడచుట, మాటలాడుట, మలజలములువిడచుట, ఎత్తుట– కండ్లనుతెరచుట, మూయుట యను నీవ్యాపార్శములను జేసినవాడుగనున్నను, ఇం దియములు వాటికార్య మైన విషయములలో ప్రవర్తించుచున్నవని నిశ్భయించుకొని మనఃస్థైర్యము గలవాడైయుండి "ఒక కార్యమునుగాడ నేను చేయుటయేలే"దని తలంచవలెను.

(శంకరులు) 'మన్యేత = తలంచవలెను' అని మునుపటి వాక్యముతోనే 9 ప శ్లో - ను జేర్చుకొనుడు. అతడు యథార్థమును బాగుగ నెరింగినవాడై ఎప్పడు ఏవిధముగ (గహింపవలె ననునది చెప్పబడుచున్నది. ఇట్లు యథార్థము నెరింగి దేహేంద్రదియముల సకలవ్యాపారముల లోను, అనగా సకలకర్మలలోను అకర్మనే జూచెడివాడై ఉన్నదానిని ఉన్నటుల చూచుచున్న అతనికిని సర్వకర్మనన్న్యాసమునందే యధికారము. అతడు కర్మలేని స్వభావమును చూచుటవలన ననుడు. ఎండమావులలో నీరున్నదని తలంచి నీరు(తాగుటకై పోయినవాడు అచ్చట నీరు లేదని తెలిసిన పిదప నీరు (తాగుటయను (పయాజనమునకై మరల నచ్చటకు వెళ్ళుటలేదుగదా.

(స్వకీయము) దీనిలో చెప్పబడియున్నవానిని జ్ఞానాధికారిగ ఎరుంగదగినది. వా<u>స్త</u>వ మైన సన్స్టానము ఇదియే.

శ్లో॥ [బహ్మణ్యాథాయ కర్మాణి నంగం ఈ్యక్తా కరోతి యుః లివ్యశే న న పా పేన వద్మవ|శమ్వాంథసా॥ పద॥ (బహ్మణి(1) - ఆధాయ - కర్మాణి - సంగం(2) - త్యక్తాన్హ - కరోతి - యు:। లెష్యతే - న - సః - పాపేన - పద్మపుతం - ఇవ - అంభసా ॥

యణ ఎవ్వడు సణ అతడు

కర్మలను అంథసా జలముచేత

[బమ్మామునందు పద్మవు్రకమివ కామరాకువలె

బాబాదు బస్మకెస్స్ (అగ్రణముచేస్) పాషేన (ఫుణ్స్) పావచ

ఆధాయ ఒప్పజెప్పి (అర్పణముబేసి) పాపీన (వుణ్య) పావములబేశ సంగంత్మక్షా భలము నందాన క్రినిబిడిది నలిపృతే అంటబడుటలేదు.

కరోతి (కర్మలను) చేయునో

తాం။ ఎవ్వడు కర్మలను వరమాక్మయొడ నొప్పజెప్పి (ఈశ్వరార్పణ బుద్ధితోజేసీ) ఫలాపేషను విడనాడి చేయునో అతడు తామరాకు ఎట్లు జలము చేక అంటబడుటలేదో అవిధముగ (పుణ్య) పాపములచే నంటబడుటలేదు.

- (1) బ్రహ్మణి (పకృతియెడ (రామానుజులు)
- (2) సంగం మోక్షఫలమునందుగూడ కోరికను (శంకరులు)

(శంకరభాష్యము) ఐతే ఎవ్వడు వాస్తవము నెరుంగడో, మరియు కర్మయోగము నా[శయించినవాడో ఆతడు పనివాడు యజమానునికై పనిజేయుటవలె ''నేనుఆతనికై (ఈశ్వరునికై) కర్మను జేయుచున్నాను" అని సకలకర్మలను ఈశ్వరునియెడ నుంచి ముక్తియను ఫలమునందు గూడ నాసక్తిని విడిచి చేయుటవలన ఆతనియెడ తామరాకులో నీరువలె పాపమంటుటలేదు. కేవలము మనస్సు పరిశుద్ధపడుట మాత్రమే అతని కర్మకు ఫలమగుచున్నది.

(స్పకీయము) దీనిలో గుర్తింపబడియున్నవానిని కర్మాధికారిగ నెరుంగదగినది. ఈ శ్లోకమును గర్గసంహిత మాధుర్యఖండము అధ్యాయము 1-శ్లో-64 లో చూడుడు.

శోలు కాయేన మనసా బుద్ధ్యా కేవలైరిం[దియైరప్। యోగినః కర్మ కుర్వ సై నంగం శ్యక్తా నైఽఒత్మశాద్ధయే॥ 11

పద⊪ కాయేన - మనసా - బుద్ధ్యా - కేవలై: - ఇం(దియై: - ఆపి! యోగిన: - కర్మ - కుర్వన్తి - సంగం - త్యక్తాన్త - ఆత్మశుద్ధయే ⊪

కర్మయోగులు యోగినః ఫలాపేక్షనువిడచి నంగంత్యక్వా **ම්න්මු : අ**ටුඩ්ඩාර්ඨ వట్టి ఇంద్రియములచేశను అత్మశుద్దయే కర్మ చిత శుద్రి కె కర్మను వటి దేహముచేశను **కేవలే**నకాయేన కుర్వ స్త్రి చేయుచున్నారు. **ే**వలేనమనసా వట్టి మనస్పుచేతను

తా కర్మయోగులు ఫలాపేక్షను విడబి బిక్తశుద్ధికై వట్టి దేహముబేతను వట్టిమనస్పు చేతను వట్టిబుద్ధిచేతను వట్టిఇం[దియములచేతను కర్మను జేయు చున్నారు.

(శంక రులు) ''నాది" అనుదానిని విడిచి "ఈశ్వరునికొరకే చేయుచున్నాను. నా ప్రయో జనమున ైకాదు" అని ప్రతి వ్యాపారమునందును నాది అనునది లేకుండుటకొరకు, కేవలైః = పట్టి (అనగా మమకారములేని) అనుమాటను శరీరముమొదలగు వాటితోను వెవ్వేరుగ జేర్చి, కర్మయోగులు ఫలాపేక్షను విడచి చిత్తశుద్ధికై (పల్టి) దేహముచేతను, (పట్టి) మనస్సుచేతను, (పట్టి) బుద్ధిచేతను, (పట్టి) ఇంద్రియములచేతను కర్మను జేయుచున్నారని గ్రగహింపవలెను. గనుక దానియందే నీకధి కారము. కాపున నీపు కర్మనే జేసెదవుగాక.

(శ్రీధరులు) చిత్తశుద్ధికై దేహముచే చేయదగినవి స్నానాదులు, మనస్సుచే చేయదగినవి ధ్యానాడులు, బుద్ధిచే చేయదగినవి తత్త్వనిశ్చయము, ఇంగ్రదియములచే చేయదగినవి శ్రశవణ కీర్త నాదులు.

(స్వకీయము) "కేవలైరిం[దియై:" అనుదానికి "అభిమానములేని ఇం[దియములచేత'' అనిఅర్థము చేయవచ్చును. అనగా తానుజేయు కర్మలో ఇం[దియములచే (గహింపబడు వస్తువులలో రాగద్వేషములుంచకయుండుటయని భావము.

## శ్లో။ యు\_క్క కర్మఫలం తృక్తాన్హ శాంతిమాప్నొతి నైషీకిం : అయు\_క్క కామకా రేణ ఫలే నక్తో నిబధ్యతే జ 12

పద॥ యుక్త: (1) - కర్మఫలం - త్యక్తాన్న - శాంతిం (2) - ఆప్నోతి - నైష్ట్రికిం । అయుక్త: - కామకారేణ - ఫలే - సక్త: - నిజధ్యతే ॥

ద్ముక్క కర్మయోగముకో గూడినవాడు అప్పోతి పొందుచున్నాడు (కర్మయోగిమైనవాడు) అయు క్ష డ్యూగయుక్తుడుగనుండక రర్మవలం త్యక్తాని కర్మయొక్క భలమునందు కామకారేణ కామమాయొక్క [మీరణబేత అపేక్షనువిడబి ఫలే భలమునందు నైష్మికం నిశ్వవలన గలుగుదున్న న క్ష ఆన క్షిగలవాడు శాంతిం శాంతిని నివిధ్యతే (కర్మబేత) కట్టువిడుచున్నాడు.

తా॥ కర్మమోగియైనవాడు కర్మమునందు ఫలాపేష్ను విడబి (ఆశ్మ) నివ్వవలన పొందదగిన శాంతిని (మోష్మమను) పొందుచున్నాడు. యోగముతో గూడినవాడుగ నుండక ఆశచే ప్రేదీపించబడి ఫలమునందాన క్రిగలవాడు (కర్మచేశ) కట్టబడుచున్నాడు.

- (1) యుక్త్య: ఈశ్వరునికొరకు కర్మలను జేయుచున్నాను, నాఫలమునకై కారు. అను చిత్త సమాధానముగలవాడు (శంకరులు). పరమేశ్వరుని నిష్ఠలో నిలకడచెందియున్నవాడు (శ్రీధరులు). ఆత్మ(పయోజనమునందే దృష్టిగలవాడు (రామానుజులు).
- (2) కాంతిం ఆత్మానుభవ సుఖమును (రామానుజులు).

(శంకరభాష్యము) ఈశ్వరునికై కర్మలను జేయుచున్నాను, నా ఫలమునకై కాదు. అని యీ విధముగ మనస్సమాధానమును పొందినవాడై కర్మయొక్క పలమునువిడిచి కర్మనుచేసెడి వాడు, మొదట సత్త్వశుద్ధి, (అంఈకరణశుద్ధి) పిదప జ్ఞాన్షపాప్తి, పిదప సర్వకర్మ సన్స్టార్టను, తరువాత జ్ఞాననిష్ట వీనిని క్రముక్రమముగపొంది కడపటిదిగ మోక్షమనే శాంతిని పొందుచున్నాడు. సత్త్వశుద్ధి యగుట, పిటప జ్ఞానమొందుట, పిదప సకల కర్మలను విడచుట, పిదప జ్ఞాననిష్ఠను హాంచుటయిను నిట్టి క్రమము వాక్యమున ధ్వనించునట్లు గ్రహింపవలెను. ఐతే ఒక నిలకడలేని మనస్సు గలవాడై కామముచే ్ై పేరేపింపబడి "నా మ్రయోజనమునలై ఈ వ్యాపారమును చేయు చున్నాను" అని పలమునందాన క్తిగలవాడు కర్మచే కట్టుబడియున్నాడు కావున నీపు కర్మ యోగముతో గూడినవాడవై యుండుమని తాత్పర్యము.

·····

శू⊓్॥ నర్వకరాµౖజి మనసా నన్నృసాంఘై సుఖం వశీ। నవద్వారే వృరే దేహ్\*నైవ కుర్వన్న కారయ≡ ॥

13

పద॥ సర్వకర్మాణి - మనసా - సన్స్ట్రస్య - ఆస్తే - సుఖం - వశీ । నవద్వారే - పురే - దోహీ - న - ఏవ - కుర్వ $\mathbf F$  - న - కారయ $\mathbf F$ 

ఇండ్రదుములను జయించిన నైవకుర్వ౯ (దేనిని) చేయనివాడుగనే దేహియెనవాడు నకారయ౯ చేయించనివాడుగనే వర్వకర్మాణి నకల కర్మలను నవద్వారే తొమ్మిది వాకిళ్ళుగల మనసా వివేకబుద్ధిచేత పురే వట్టణమున - అనగా దేహమున ననృక్షన్శ లొలగించి సుఖం లగ్ర్ మఖముగ నిలబడియున్నాడు.

తాగు ఇంట్రియములు మనస్పు ప్రిటిన్ న్యాధీనవరచిన దేహియైనవాడు (దేహముతోగూడి నిలబడువాడు) వివేకముబడన్న మనస్సు జే నకలకర్మలను తొలగించి, తొమ్మిదివాకిండ్లుగల పట్టణమువంటి దేహమునం దొక్కటియు బేయుకయు చేయించకయు ఆనందముగ నిలబడియున్నాడు.

### \* దేహే ఆనియొక పారముకలదు.

(శంకరభాష్యము) అయిలె పరవస్తువును చూచెడివాడు ఎవ్వడు అతిడు ఎట్లుండును? ఆనునది దీనిలో జెప్పబడుచున్నది. ఆ విధముగ పరత్త్వమును జూచినవాడు నిత్యము నైమి త్రికము, కామ్యము, బ్రతిపిద్దము అను సక్కర్మలను వివేకలుద్దిచే రౌలగించి అనగా కర్మ మొడలగు వాట్లలో నకర్మనుజూచి, కర్మలను పూర్తిగ విడిచి, సుఖముగ నిలబడియున్నాడు. [నిత్వకర్మ మనగా తప్పక ఆజశ్యకముగ చేయవలసినవి (సంధ్యావందనము మొదలసునవి). నైమిత్తిక రిస్మ మనగా యేదైన ఒకనిమిత్తము వలన కాదగినది (గ్రామణకాలమున స్నానముచేయుటవుటిచి). కామ్యక ర్మమనగా ఏరైన ్రపయోజనమునుద్దేశించి చేయబడునది. ఇవిచేసిమే తీరవలెననునదిలేదు. [పతిషిద్దము చేయనగనిదని ని షేధింపబడినది.] అతడు దేహము వాక్కు మనస్సు వీటివ్యాపార ములను విడిచినివాడు, ఆయాసము లేనివాడు, శుద్ధమైన (సంతోషముకల) మనస్సుకలచాడు, ఆత్మనుదప్పు. బయటి (పయోజనములన్నియు కొలగినవాడైనంచున ఆతడు సుతోషముగ నిలబడి యున్నాడని చెప్పబడినది. "వళీ" యమదానికి ఇంద్రియములను ఉయించి యనిభావము. అతడు ఎచ్చట ఎట్లు నిలబడియున్నాడనునది చెప్పబడుచున్నది. తొమ్మిదివాకిళ్లుగల పట్టణమను నది ఈ దేహము. ఎట్లనగా ఆశ్మ, తెలిసికొనుటకు ద్వారములై తలలోగల ద్వారములు (వాకిండ్లు) ఏడు అనగా కండ్లు రెండు, చెవులు రెండు ముక్కుద్వారములు రెండు, నోరొక్పటి, మలజలములను వితచుటకైన క్రిందిద్వారములు రెండు కావున నీ తొమ్మిది ద్వారములతోగూడిన దేదాము రొమ్విది వాకిండ్లుగల పట్టణమనబడినది. అదిపట్టణమువలెనువ్నందున పట్టణము అనబడినది. ఈ పట్టణము ఆక్మనే రాజుగ్గాల్గినది. ఈ సగరమునకు (పజలు ఎపనగా పంచేం(దియములు మనస్సు బుధ్ధి వాటి విషయములే ఈ (ములుదరును ఆ రమకరు జ్యాపారములో క్రమారించు వారై తమ్మపభవైన ఆత్మకు వెలుపలి విషయములను తెలియబరచునట్టి కరణములైనందున ప్రపలనుబోలుదురు. ఇవిచేయు సకలవ్యాపారములున్ను ఆత్మయొక్క (వయోజనము కొరకే యగును. ఈ రొమ్మిది వాకిండ్లుగలపట్టణమైన ఆదేహమున దేహి (ఆత్మ) నకలకర్మలను తొల గించి యేకార్యమును జేయువాడును జేయించువాడును గాకయే సుఖముగ నిలబడి యున్నాడు.

సన్స్టాసిస్తాయనను సన్స్టాసికానివాడైనను ప్రతిజీవుడును దేహమునందే నిలబడియున్నం దున ఇచ్చట ''ఆస్తే'' అను విశేషణమునకు ప్రయోజనమేమనగా, దేహము, ఇంద్రియములు వీటి చేరికను ఆత్మగనెరుంగు అజ్ఞానియైన జీవునికే (ఇంటిలోనో నేలమీదనో లేక ఆసనమునందో నిల బడియున్నానను తలంపు కలుగుటవలె) దేహమునందు నిలబడియున్నానను తలంపు గలుగుట లేదు. ఐతే దేహము మొదలగు వాటిచేరికకంటె వేరుగ నాత్మనెరుంగు జ్ఞానికి దేహమునందు నిల బడియున్నానను తలంపుగలుగును. పకలకర్మలనువిడిచిన జ్ఞాని గృహమున తానుండుటవలె తొమ్మిదివాకిళ్ల పట్టణమైన దేహములో పారబ్దకర్మ ముగియువరకు నిలబడియుండుట యనునది తగును. కావుననే ఈ విశేషణము జ్ఞానిఅజ్ఞాని వీరల తలంపుల భేతమును గుర్తించుచున్నది. జ్ఞాని, దేహము ఇంటియమమేరుగను చేయించుచును తొలగించుచున్న వాడైనను తెలుపురంగు పాలతో జేరియుండుటవలె, చేయువాడుగను చేయించువాడుగను ఉన్నట్టి ప్వభావము ఆత్మతోకలసి యుండ వచ్చునని సందేహము కలుగకుండుటైకే ''నైవ కుర్వ౯ నకారయ౯'' అని చెప్పబడిన విశేషణము ఆత్మకు ఇవి స్వభావముగనే లేవనుదానిని గుర్తించుచున్నది. ''అవికార్యోఒయం'' అని 2వ ఆధ్యా-25-క్లోకములోను, ''శరీరస్థోపి న కరోతి న లిష్యతే'' అని 13వ అధ్యా 32వ క్లోకమునందును చెప్ప బడియున్నది. ''ధ్యాయతీవ లోలాయ తీవ = ఆత్మ ధ్యానించుటపలెను కదలుటవలెను ఉన్నది.'' అను బృహదారణ్యకము (4-3-7) శ్రతిచేతను దీనినెరుంగుడు.

(స్వకీయము) దేహము 9 ద్వారములును గలదైనందున ఆదేహము తొమ్మిది వాకిట్లగల పట్టణముతో సమానముగ వర్ణింపబడినది. దేహమునందలి తొమ్మిదివాకిండ్లు ఓవనగా-కండ్లు2, చెవులు 2, ముక్కు 2, నోరు 1, పాయువు 1, ఉపస్థము 1, మొత్తము తొమ్మిది. పట్టణమును ఉపమానముగ జెప్పిన భావమేమనగా తొమ్మిది వాకిండ్లు గల ఒక కోటయందుండి తానుగను తన మం్రతి మొదలగు పరివారముల మూలముగను పలువిషయములలో స్రప్తుంచియు పలువ్యాపార ములను జేయుచుండియు జేయించుకొనియు చాలకాలము రాజ్యతంత్రము నడపిన ఒకరాజు రాజ్యాధికారమున ద్వేషము గలిగి ఆయధికారమును మరియొకని వశముచేసి ఆపట్టణమునందే నిపసించుచున్నాడు. అతడు ఆపట్టణములోనే నివసించుచున్నను రాజ్యతం[తమువలన గలుగు సక లదు:ఖములును ఆరాజును విడనాడగా చింతలేక ఆరాజుఎట్లు సుఖముగనుండునో ఆవిధమున దేహమనే కోటలోనుండి ఇంట్రియములు మనస్సు బుద్ధి, ఆహంకారము, దేహము వీటివలన జేయబడు సకలకర్మలను తానే చేయునదిగను ఇంద్రదియాదులనుగొని తానుచేయించునదిగను భ్రమించిదానివలన సుఖమాఖములు తనవని భావించివచ్చిన ఈ ఆశ్మయైనవాడు జ్ఞానమునుపొంది తాననుభవించుచుండిన సుఖదు:ఖాదులు తనవికావు, దేహేంద్రిదియాదుల వ్యాపారమునకు తాను క రైకాచని ఎరింగినచో, అట్లెరింగిన పినప దేహాదులవలన వాటివా పారము జరుగుచుండినను వాటిసింబంధమును విడిచి దేహములో సుుముగనుండును. అనుదానిని సృష్టపరచుట్లై పట్టణము దృష్టాంతముగ జెప్పబడినది.

్లో။ న క<u>రృ</u>త్వం న కర్మాణి లోకన్య నృజత్ <sub>[</sub>పయ్ః న కరృథలనంయొాగం నృఖావస్తు్పవ<u>ర</u>తే ॥ పద॥ న - కర్తృత్వం - న - కర్మాణి - లోకస్య --సృజతి - ప్రభు: (1)। న - కర్మఫలసంయోగం - స్వభామ: - కు - ప్రపర్తతే॥

| ్రవథు:<br>లోకన్య               | ్రభువు (ఆశ్మ)<br>లోకమునకు               | కర్మభలనంయోగం            | కర్మయొక్క భలముతో<br>కలియుటను          |
|--------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------|---------------------------------------|
| కర్పత్యం                       | క రృశ్వమును                             | న (నృణతి)<br>సంజానస     | సృష్టింపలేదు.                         |
| ననృజరి<br>కర్మాణి<br>న (నృజరి) | నృష్టించలేదు<br>కర్మలను<br>నృష్టించలేదు | న్వభావస్తు<br>మ్రవర్తతో | స్వభావమనునదే<br>బ్రవ ర్హించుచున్న ది. |

తా బిడిమామునకు అధివతియైన ఆశ్మయనే ప్రభువు లోకమునకు కర్తృ త్వమునుగాని, కర్మలనుగాని, కర్మపలము నందాన క్రీనిగాని కలుగజేయలేదు. స్వభావమనునదే అనగా మాయయే ప్రవర్ణించుచున్నది (కర్తృత్వము మొద లైనది, మాయయొక్క గుణముచే కలిగినదని కాతృర్యము).

(1) మ్రాహు: - ఈశ్వరుడు (శ్రీధరులు) పరిపాలకుడని భావము. రాబోవు శ్లోకమున 'విభు:' ఆనుబ్రయోగమునున్ను చూడుడు.

(శంకరభాష్యము) కర్తయగుటను ఆత్మ కలుగజేయదు. అనగా "నీపు దీనిని చేయుము" అనితానుగ ఆత్మఒకనిని ్ పేరేపించుటలేదు. ఒకడుతాను పొందగోరిన బండ్లు, ఘటములు, గృహములు మొదలగువాటినిగూడ ఆత్మ లోకమునకై కలుగజేయుటలేదు. మరియు బండిమొదలగు వాటినిజేసినవాడు ఆవ్యాపారముయొక్క ఫలముతో కలియుటనుగూడ ఆత్మ కలుగజేయుటలేదు. ఆత్మస్వయముగ నౌకదానిని జేయుటయు చేయించుటయు లేనివో అప్పుడేది చేయునదిగను చేయించునదిగను నున్నదనగా, స్వభావమనునదే. అదేమనగా, అవిద్య ప్రకృతి (తిగుణమయమైన మాయ చేష్టించుచున్నది. ''దైవీప్యాపాగుణమయి మమమాయా'' అనిరాబోవు 7వ అధ్యా-14–వశ్లోకమునందు చెప్పబడియుండుటను చూడుడు.

(రామానుజులు) లోక స్య = దేవమనుష్య పశుపడ్డిస్థావరాది రూపములైనదియు, ప్రకృతి సంబంధముతోకూడియున్న దియ్మనైన ఈ లోకమునకు, కర్తృత్వం = దేవమనుష్యాదులలో వారి వారికి (ప్రత్యేకించిన కర్తృత్వమునున్ను, కర్మాణి = వారివారికి (ప్రత్యేకించిన కర్మలనున్ను, కర్మ ఫలసంయోగం = ఆయాకర్మలవలన కలిగిన ఫలములలో వారి వారికి (ప్రత్యేకించిన సంబంధము నున్ను, (ప్రభు: = కర్మబంధముతాలగి తనస్వరూపముతోనున్న అత్మ, నస్పజిశి = కలుగజేయుట లేదు, స్వభావస్తు = (ప్రకృతివాపనయై అనాదికాలముగ వెంబడించివచ్చుచున్న పూర్వకర్మలవలన కలిగిన దేవమనుష్యాచ్యాకారములైన (ప్రకృతి పంబంధమువలన గలిగిన దేహాభమానవాసనయను నది, (ప్రవర్త = కలుగజేయుచున్నది. కర్తృత్వాదులు స్వభావమువలన గలిగినవేగాని ఆత్మకు కర్తృత్వములేదు.

(రాఘవేంద్రులు) ప్రభు = జడవస్తువులకంటె సమర్థుడై నజీవుడు, లోకస్య = జనులకు గాని తనకుగాని, కర్ప్రత్వం = కర్ప్రత్వమునుగాని, కర్మాణి = కర్మలనుగాని, కర్మభలసంయోగం= కర్మభలమునందాస్త్రేనిగాని. నస్మజతి=స్వతంత్రముగ కలుగచేయులయందుగాని, తాను పొందుల యందుగాని శక్తుడుకాడు. స్వభావస్తు = స్వతంత్రుడుగ సకలమును కలుగచేయునట్టి ఈశ్వరుడు, ప్రవర్తతే = స్వతంత్రుడుగ కలుగచేయుచున్నాడు. లేక, ప్రము = ఈశ్వరుడు, లోకస్య = చీవులకు, క రృత్వం =క రృత్వము, కర్మాణి = కర్మలు, కర్మఫల సంయోగంచ = కర్మఫల సంబంధము వీటిలో, న సృజతి = స్వాతం[త్యమిచ్చుటలేదు.

# శ్లో။ నాద త్తే కర్యచిక్పావం న బైవ నుకృతం విళు: అజ్ఞానేనావృత౦ జ్ఞానం తేన ముహ్మ సై జ నైవ: జ 15

పద॥ న - ఆదత్తే - కస్యచిత్ - పాపం - న - చ - ఏవ - సుకృతం - విభు: । అజ్ఞానేన - ఆవృతం - జ్ఞానం - తేన - ముహ్యత్తి - జన్హమ: ॥

| విభు:     | అంతట నిండిన ఆత్మ           | <i>క్షా</i> నం | <u>జ్ఞానము</u>       |
|-----------|----------------------------|----------------|----------------------|
| కన్యచిత్  | ಒಕನಿಯುಕ್ಕ                  | • జ్ఞానేన      | అజ్ఞానముచేశ          |
| పాపం      | పాపమునున్ను                | ఆవృతం          | మూయబడియున్నది.       |
| నె వాద తే | <b>శ్రీనుకొ</b> నుటయేలేదు. | ಕೆನ            | ದಾನಿವೆಕ              |
| సుకృతం చ  | ప్రణ్యమునున్ను             | జ నవః          | ည်းစာတ               |
| నైవత్ద తే | శ్రీనుకొనుటయేలేదు.         | ముహ్యాన్       | మోహమును పొందియున్నవి |

తా॥ అంకటనిండిన వరమాత్మ ఒకని పావమునుగాని పుణ్యమునుగాని తీసికొనుటలేదు. జ్ఞానము అజ్ఞానముచేక మూయుదిడియున్నది. దానిచే పాణులు మోహమును పొందియున్నవి.

(శంక రులు) ఒక డు వాస్త్రవమున భక్తుడైయున్నను వాని పుణ్యమునుగాని, లేక, భక్తులచే చేయబడిన పాపమునుగాని, సర్వవ్యాపిమైన పరమాత్మ తీసికొనుటలేదు. అట్టైన భక్తులచే పూజ, యాగము, దానము, హోమము మొదలగు సత్కర్మలు ఎందుల ైై చేయబడుచున్న వనినచో, వివేక జ్ఞానము అజ్ఞానముచే మూయబడియున్నది. కావున వివేక ములేని సంసారులైన ప్రపాణులు ''నేనుచేయుచున్నాను, చేయించుచున్నాను. అనుభవించుచున్నాను, ఆనుభవించునట్లు చేయు చున్నాను'' అని మోహమువలన తలంచుచున్నారు. (ఈ మోహము నివ ర్షించుటకొరకే సత్కర్మలు చేయుబడుచున్నవి.)

(శ్రీధరులు) ఈశ్వరుడు సర్వ్యత సమముగనున్నాడను జ్ఞానము, శిక్షగూడ ఆను గ్రామమేయని యెరుంగనట్టి అజ్ఞాశముచేత మూయబడియున్నది. దానిచే, తమపూర్వకర్మాను సారముగ దుఃఖముననుభవించనప్పడు భగవంతుడు పక్షపాతియని తలంచుచున్నారు.

(రామానుజులు) విభు = ఆశ్మ (జీవుడు) కస్యచిత్ = పుత్రమిత్రులయొక్క, పాపం = పాపఫలమైన దుఃఖమును, నాద త్తే = పోగొట్టుటలేదు. అనగా తనవాడను నభిమానముచే ఆ పాప మునకు పరిహారము జేయుటగాని దానిని తాను (గహించుకొనుటగాని, యేర్పడుటలేదు. కస్యచిత్ = శ్వత్రువైన, ఒకనియొక్క, సుకృతం = పుణ్యఫలమైన శుభమును, నాద త్తే = పోగొట్టుటలేదు. పిలనగా, విభు: = గుర్తించిన ఒక దేశమునందుండెడివాడు కాడు. అనగా అంతట వ్యాపించిన వాడు. ఇతనికి పు[తమిత్రులనియులేరు, ద్వేషియులేడు గనుక ఒకని పాపపుణ్యములను పోగొట్ట కారణమేలేదు. అయితే లోకములో ద్వేషి బంధువు అని వ్యవహరింపబడుచున్నదిగదా యనినచే ఆ వ్యవహారము పూర్వకర్మ వాసనవలన కలిగినది. ఎట్లనగా "అజ్ఞానేనాపృతంజ్ఞానం = సుఖ స్వరూపమైన జ్ఞానము అజ్ఞావముచే కప్పబడియున్నది" దానివలన బంధువు, ద్వేషియనునభి మానము కలుగుచున్నది.

(రాఘవేందులు) విభు = జీవుడు, కస్యచిత్ పాపంనాదత్తే = ఒకదుష్కర్మకు ఫల మైన పాపమును స్వతంత్రముగ పొందుటకుగాని, కస్యచిత్ సుకృతం ~ ఒకసత్కర్మకు ఫలమైన ఫుణ్యమును స్వతంత్రముగ పొందుటకుగాని శక్తుడుకాడు. ఈశ్వరుడే ఆ కర్మఫలముల నివ్వశక్తుడు. లేక విభు = ఈశ్వరునికి పాపకర్మగాని పుణ్యకర్మగాని ఏదియు లేనందున ఆ కర్మఫలము నతనికి లేదు. పాపపుణ్యఫలములులేని ఈశ్వరుడొకడున్నచో ఏలకనబడుట లేదనగా జీవునిజ్ఞానము అజ్ఞాన ముచే కప్పబడి యున్నందున ఈశ్వరుని ఎరుంగలేదు.

#### \*\*\*\*

శ్లో॥ జ్ఞానేన కు తదజ్ఞానం యేపార నాశితమాత్మనః \*। కేషామాబిత్యవత్ జ్ఞానం | పకాశయత్ తత్పరం॥

16

పద॥ జ్ఞానేన - రు - రత్ - అజ్ఞానం - యేషాం - నాశితం - ఆత్మనః। రేషాం - అదిత్యవత్ - జ్ఞానం - బ్రహిశయతి - రత్ - పరం (1)॥

 యేషాం
 ఎవరియొక్క
 ఇేసాం తుజ్ఞానం
 బారలకే, జ్ఞానము

 తదజ్ఞానం
 ఆ రుజ్ఞానము
 ఆధికృవత్
 సూర్యునివలె

 ఆశ్మనం
 ఆశ్మనగా ర్బిన జ్ఞానముబేక
 కర్పరం
 ఆ పరవస్తువును

 నాళితం
 నశించ జేయుబడియున్నదో
 మ్రకాశయికి
 బ్రవకాశయికి
 బ్రవకాశించి

కాం॥ ఎవ్వరియొక్క ఆయజ్ఞానము అత్మనుగూర్చిన జ్ఞానముచేత నశించ జేయబడియున్నదో వారలకే జ్ఞానము సూర్యునివలె చర్బవ్యూన్వరూపమును ప్రకాశించ జేయుచున్నది. సూర్యుని మకాశము అంధకారమును పోగొట్టి వస్తువులను మకాశించజేయుటవలె మకాశించజేయుచున్నది.

\* 'ఆత్మనాం' ఆనియుపాఠము. ఆత్మలయొక్క అనియర్థము.

## (1) తత్పరం - పరిపూర్ణమైన ఈశ్వరస్వరూపమును (శ్రీధరులు)

(శంకరులు) ఏ అజ్ఞానముచే మూయబడి ్రపాణులు మైకమొందుచున్నవో ఆయజ్ఞానము ఆశ్మనుగూర్చిన వివేకబుద్ధిచే నశింపచేయబడినయెడల అప్పడా(పాణులకు అట్టి జ్ఞానము సూర్యుడు ర్రపుంచమునందలి వస్తువుల సమూహములన్ని టిని స్పష్టముగ కనబరపించుటవలె ఎరుంగవలసిన పరమార్థత త్త్వమైన ఆపరవస్తువంతయు బాగుగ తెలియునట్లు చేయుచున్నది.

(రామానుజులు) యేషామాత్మనాం = (పకృతినుండి విముక్తిచెందియున్న ఆత్మల యొక్క, అజ్ఞానం = అనాదికాలముగ (పవర్తించియున్న కర్మల సమూహములైన అజ్ఞానము, జ్ఞానేన = యేజ్ఞానముచేత అనగా ఆత్మప్వరూపవిషయ పరిపూర్ణజ్ఞానముచేత, నాశితం = నశింపజేయ బడినదో. తేషాం = ఆయజ్ఞానము నివర్తించిన వారలయొక్క. తక్పరంజ్ఞానం = పరిపూర్ణమైనట్టియు న్యభావమైనదియువైన ఆజ్ఞానము, ఆదిత్యవత్ = సూర్యున్నిపకాశమువలె, (పకాశయతి = సకలమును (పకాశింప చేయుచున్నది. ఎవ్వరియజ్ఞానము నశించెనో, 'తేషాం = వార్లయొక్క,' అనుబహు పచనము జీవస్వరూపము అనేకమనుదానిని చూపుచున్నది. అవిధ్యచే అనేకముగ తోచుచున్నదే గాని వా స్త్రపమునందొక్కలేయను ప్రక్షము సరియైనదికాదు. ఏలనగా అవిధ్యవశించిన పిదపను అనేకమను నర్థము దీనిలో జెప్పబడియుంతుకువలన జీవులు పలువురనియు జీవేళ్ళర భేదమను నదియు నేర్పడుచున్నది.

శ్లో॥ తద్భుద్ధయన్తదాత్మానన్నెన్నిష్ఠానైత్పరాయణాः। గచ్ఛన్యపునరావృత్తిం జ్ఞాననిర్దూతకల్మషాः÷॥

17

పద $\parallel$  తద్బుద్ధయః (1) - తదాత్మానః (2) - తన్నిష్ణాః (3) - తత్పరాయణాః (4)  $\parallel$  గచ్చ $\frac{n}{2}$  - అపునరావృత్తిం (5) - జ్ఞాననిర్దూతకల్మషాః  $\parallel$ 

(పరమార్థ త త్ర్వమైన) దానిలో జ్ఞాననిస్తూతకల్నషాణ జ్ఞానముచే పాపములను తద్బుద్ధయ<u>ః</u> బుద్దిగలవారుగను పోగొట్టుకొన్నవారుగను **తదా**త్మానః దానినే అక్కగ గొన్నవారుగను 📤 న్న వారు ಕನ್ನಿಷ್: దానియందే నిలకడచెందినవారు అవునరావృత్తిం మరల పుట్టకుండుటను (మోక్షమును) **తత్ప**రాయణా ః దానినే పరమగతిగ(శరణముగ) గచ్చని పొందుచున్నారు పొందినవారుగను

తా॥ బ్రహ్మమునందు బుద్ధిహైర్యము గలవారుగను, బ్రహ్మమునే తమ యాత్మగ నెంచువారుగను, బ్రహ్మబ్రభ్రులుగను అనగా బ్రహ్మమునందే స్థ్రీతి గలవారుగను, బ్రహ్మమునే వరమగతిగ పొందినవారుగను, జ్ఞానముచే నకల పావములను పోగొట్టుకొన్నవారుగను ఉన్నవారు మరలజననమరణరూవమైన నంసారమునకు రాజాలని స్థానమైన మోక్షమును పొందుచున్నారు.

- \* ఈ క్లోకమును కూర్మపురాణము 12 వ ఆధ్యాయమున చూడుడు.
- (1) తద్బుద్ధయః తమయాత్మస్వరూపదర్శనమున నిశ్చయజ్ఞానము గలవారుగను (రామానుజులు). నిశ్చయమైన బ్రహ్మజ్ఞానము గలవారుగను (శ్రీధరులు).
- (2) తదాత్మానః ట్రబ్యూమే తమయాత్మగ గలవారు, కానే బ్రబ్యూమను నిశ్చయము గలవారు (శంక రులు). ఆత్మస్వరూపదర్శనమున మనస్సును బ్రప్రక్తింపజేయువారు (రామాను జులు). తనకు పరమాత్మయే యజమానుడని తలంచువారు (రాఘవేం(దులు). బ్రహ్మమునందు నిలకడ చెందిన మనస్సుగలవారు (శ్రీధరులు).
- (8) తన్నిష్టా: ఆశ్మస్వరూపమునందెల్లప్పడు అభ్యాసము గలవారు (రామానుజులు) అచంచల మైన బ్రహ్మవిష్ఠగలవారు (రాఘవేం(దులు).
- (4) తత్పరాయణా: తనయాత్మ స్వరూపము నెరుంగుటయే పరమ్మపయోజనమని తలంచినవారు (రామానుజులు) బ్రహ్మమే ఆ్మశయముగ గలవారు (శ్రీధరులు).
- (ర్) ఆపునరావృత్తి పునర్జననములేని తన ముక్తి స్వరూపమును (రామానుజులు).

(శంక రులు) జ్ఞానముచే (పకాశింపజేయబడిన పరవస్తువైన పరమార్థత త్వ్రమేదో దానిలో బుద్ధిగలవారు ఆసగా (బహ్మమునందు బుద్ధి (పవర్తించినవారు. దానినే వర్షబహ్మమునే తన యాత్మగ చూచెడి బారలుగను బ్రహ్మమునందే నిష్టగలవారు, అనగా సకల కర్మలను వితచి (బహ్మమునందే తమస్థితి గలవారు. ఆదియే ఎవ్వరికి శ్రేషమైవ ఆశ్రయముగనున్నదో వారుదానినే గొప్ప శరణముగగైకొన్నవారు. ఆత్మ యొకదానియందే సంతోషము పొందియున్నవారు అని భావము. ఎవ్వరి అజ్ఞానము ఆత్మనుగూర్చిన జ్ఞానముచే నశింపజేయబడియున్న దో వారు పైజెప్పిన విధమైనస్థితిని గలవారై మరల సంసారమునకు రాకుండుటను, అనగా మరల దేహముతో గూడుట లేనితనమును పొందుచున్నారు. సంసారకారణమైన పాపము మొదలగు అహితములు, మునుపు చెప్పిన జ్ఞానముచే ఎవ్వరికి నశింపజేయబడియున్న వో వారు జ్ఞానముచే పాపము పోగొట్టబడినవారు, మతులు అని తాతృర్వము.

#### \*\*\*

# ళু ో॥ మిద్యావినయనంపన్నే [జాహృణే గవి మా సైనీ। శుని బైవ శృపా కే చ వండింకానృవుదరి,నః + ॥ 18

పద॥ విద్యావినయసంపన్నే - బ్రాహ్మణే - గవి - హ $\frac{n}{2}$ ని। శుని - చ - ఏప - శ్వపాకే - చ - పణ్తితాణ - సమదర్శినణ॥

| పండితాః           | జ్ఞానులు             | శ్వపా <b>క్</b> చ | కుక్కను వండిళుకించు   |
|-------------------|----------------------|-------------------|-----------------------|
| విద్యావినయసంపన్నే | విద్య, శాంతము. ఇవిగల | _                 | చండాలునియందును        |
| ျားဆံာ္မွန္ပါ     | బాహ్మణునియందును      | నమదర్సిన: వీవ     | సమముగ బ్రహ్మమును చూటు |
| XD.               | గో <b>వ</b> నందును   | •                 | న్నభావముగలవారుగనే     |
| హ స్త్రీని        | వీనుగునందును         |                   | యున్నారు.             |
| <b>శ</b> ునిచ     | కుక్కయందును          |                   | •                     |

రా॥ జ్ఞానులు, విద్య శాంతము వీటితోగూడిన బ్రాహ్మణుని యెడను, గోవునందును, ఏనుగునందును, కుక్కయందును, కుక్కనువండి భుజించు చండాలునియందును సమదర్భులుగనే, అనగా సమముగ నిర్వికారిగనున్న బ్రహ్మమును వాట్లలో వ్యత్యాసములేక చూచువారలుగనేయున్నారు.

🔹 ఈ క్లోకమును బ్రహ్మపురాణము అధ్యాయము 126 క్లో-14 లో చూడుడు.

్రశంకరభాష్యము) ఎవ్వరి యజ్ఞానము అత్మనుగూర్చిన జ్ఞానముచే నకింపజేయబడి యున్నదో ఆ జ్ఞానులు ఎట్లు ఆ త<u>త్</u>వమును చూచుచున్నా రనునది చెప్పబడుచున్నది.

విద్యయు, కాంతముగూడిన విద్వాంసుడై వినయముగల బ్రాహ్మణుడెవ్వడో వానియం దుమ, అనగా బ్రహ్మవిద్య, వినయము, వైదిక సంస్కారము, సత్త్యగుణము ఇవిగల ఉత్తముడైన బ్రహ్మణునియందును, రజోగుణముగలదై వైదిక సంస్కారము లేనిదై మధ్యమమైన గోపునందును, వట్టి తమోగుణము గల అధమముగనున్న యేనుగు మొదలగువాటి యందును సమముగ బ్రహ్మ మొకేదానినే చూచెడివారలు జ్ఞానులు.

సత్త్వము మొదలగు గుణములున్ను వాటివలన గలుగు సత్త్వమైన వాసనలు, రాజస మైన వాసనలు, తామసమైన వాసనలు, వీటిలో నేదియు తన్ను కలియుటలేనిరై సమమై ఏకమై నిర్వికారియైయున్న ఆబ్రహ్మమును చూచెడి స్వభావమెవ్వరికిగలదో వారలు జ్ఞానులు సమదర్శులు

(రామానుజులు) ప్రణికా: = ప్రకృతివిముక్తమైన ఆత్మస్వరూపము నెరింగినవారలు, సమదర్శిన: = సకలజీవ స్వరూపమ:న్ను జ్ఞానాకారమై సమమైనదని యెరుంగుచున్నారు.

(రాఘవేంద్రులు) సమదర్శినః = ఉత్తమ – మధ్యమ – నికృష్ట్యపాణులయెడ సకలగుణ పరిపూర్ణుడైన పరమాత్మ ఆంతర్యామియై సమముగనున్నాడని యైరుంగువారలు. అనగా ఉత్తమమైన వస్తువున పరమాత్మ పూర్ణముగను, నికృష్ణమైన వస్తువున స్వల్పముగను ఉన్నట్లు అజ్ఞానులు తలంతురు. వివేకులు అంతట పరమాత్మ సమానముగనున్నట్లు చూచెదరనునది తాత్పర్యము.

(స్వకీయము) బాహ్మణుడు మొదలైన అందరియెడ బ్రహ్మమును సమముగ జూచెడి వారలు జ్ఞానులని చెప్పబడుచున్నారు అని శ్రీధరులు అన్వయపరచియున్నారు.

#### 

శ్రో။ ఇ<u>హెవ తైర్జి</u>తన్నర్గో యేషాం సామ్యే స్థిక**ం మనః ః** నిర్దో**షం హి** సమం <sub>బ్</sub>మా తస్మాదృహ్మణి తే స్థికాః॥ 19

పద॥ ఇహ (1) - ఏప - తై: - జిత: - సర్గ: - యేషాం - సామ్యే(2) - స్థితం - మన: నిర్దోచం - హి - సమం - బ్రహ్మ - తస్మాత్ - బ్రహ్మణి - తే - స్థితా:॥

| యేషాం    | ಎವರಿಯುಕ್ಕ               | £ð:             | జయింపబడినది.       |
|----------|-------------------------|-----------------|--------------------|
| మనః      | <b>మ</b> నన్ను          | హి              | వీలనగా             |
| నామ్యే   | సర్వమునందును బ్రహ్మమును | బ్రహ్మ          | ဖူးဘဴာ္မွဿ         |
| ,        | నమముగ జాచుటలో           | నిర్దోషం        | దోషములేనిది        |
| స్టితం   | స్థిర ముగనున్నదో        | <b>నమం</b>      | సమమైన <b>ది</b>    |
| <u> </u> | ವಾರಿವೆ                  | <b>ర</b> స్మాత్ | అందువలన            |
| ఇహెవ     | -ఈ దేహముతో నుండునప్పడే  | <del>ਰ</del> ੰ  | వారు               |
| సర్థః    | జననము (జననమరణరూప        | బహ్మణి          | బ్రహ్మ మునందు      |
| •        | ` సంనారము)              | స్ట్రీతాః       | స్టీరముగ నుండువారు |

తా॥ ఎవ్వరి మనస్పు సకలమునందును బ్రహ్మమును సమముగ జూచు టలో స్థిరముగనున్నదో ఆ నమదర్భులైన జ్ఞానులచే -ఈశరీరముతో నుండు నప్పుడే జననమరణభూపమగు సంసారము జయింపబడినది (వశపరచుకొన బడినది). ప్లనగా బ్రహ్మము దోషములేనిదిగను సమముగను (ప్రకముగను) ఉన్నందున బ్రహ్మమునందే వారు స్థిరపడి యుండువారు.

- (1) ఇహ అనుదానికి 'ఈలోకమునందు' అనికొందరు అర్థముచేసియున్నారు.
- (2) సామ్యే కల్యాణగుణములు, దోషములేమి వీటిలో సమముగనున్న (రాఘవేంగ్రులు)

(శంక రభాష్యము) ''సమాసమాభ్యం విషమసమే పూజాతః" అను గౌతమస్మృతి (17-20) వాక్య(ప్రకారముగ తనకు సమమైనవారలను సమముగాకను, సమాసులుగాక తక్కువైన వార్లను తనకు సమముగను గౌరవించినవాని అన్నమును భుజింపగూడదు. కావున మునుపటి శ్లోకమునందు జెప్పిన సమదర్శులు ఇతరులు భుజింపరాని అన్నము కలవారలగుచున్నారుగదా? దానివలన వారలు పాపులగుచున్నారుగదా? అనియడుగుపక్షమున వారలట్లు కాజాలరు. అది యేకారణమువలననునది ఈ శ్లోకమున జెప్పబడుచున్నది.

ఎవ్వరిమనస్సు, లేక అంతఃకరణము 'అ్బబ్బాము సకల భూతములలోను సమముగ నున్నద'నుస్థితిలో చలింపకనిలబడునో ఆసమదర్శులైన జ్ఞానులు ఈశరీరముతో గూడియున్నప్పడే జనన మరణములను జయించినవారలు. అనగా పశపరచుకొన్నవారలు. కుక్కను భుజించు చండాలుడు మొదలగువారల ఆ పవిశ్రమైన శరీరముతోగూడి ఆత్మ ఆయపవిశ్రతలచేదోపముగల వానివలెమూథులచేతలంపబడినను అదిగుణభేదమువలన కలుగు విరోధములేనిదైదోడుములేనిదై సద్దముగనున్నది. అది నిర్గుణము కావున స్వగుణ భేదమువలన వెవ్వేరైనదిగ లేదు. చైతన్యమునకు గుణములేనందున ననుడు. శ్రీభగవంతుడుగూడ ముందురాబోవు 18వ అధ్యా-6 ప క్లోకమున ఇచ్చమొదలైనది శరీరధర్మమనియు, "అనాదిత్యాన్నిర్గుణత్వాత్" అని 18వ అధ్యాయము 31 క్లోక మునందును జెప్పచున్నాడు. (వైశేషికులు జెప్పనట్లు) అత్మమ వెవ్వేరుగ వేరుబరచు అంత్యవిశేష ములు గూడలేవు. ఏలనగా ప్రతిశరీరమునందును ఆవి కలవనుదానికి ప్రమాణము కుదురనందున నేయనుడు. ప్రతిశరీరమునందును ఆత్మవెప్పేరుగ మన్నదనునది కుదిరినచో అప్పడు అంత్యవిశేష ములు ఆత్మయెడ కలవనుట కుదురును. మరియునవి కలవనికుదిరిననే అత్మ ప్రతిశరీరమునందును వెవ్వేరుగ కలదనుటకుదురును. కావున ఈవిధముగ నొకదానిపైప మరియొకటి యాధారపడుట యమ (అన్యోన్యాశ్రయ) దోషమువచ్చుటను జూడుడు. వై శేషికుల మఠానుసారముగ అంత్య విశేషమనగా ఒక నిత్యవస్తువును మరియొక నిత్యవస్తువునుండి వేరుపరచు లక్షణము. ఉదా హరణము– నీటిపరమాణువులను నిప్పపరమాణువులనుండి వేరుబరచునదేదో అదియంత్య విశేషము. అనగా కడపటి గుర్తులనబడును. ఈలక్షణము ఎత్తిజెప్పవీలులేనిది (ఆనందగిరి)

కావున బ్రహ్మము సమముగను ఏకముగను ఉన్నది. గనుకనే పణ్ణితులు (జ్ఞానులు) బ్రహ్మమునందే నిలకడ జెందినవారలైరి దేహము మొదలగువాటి చేరికయే ఆత్మయను నభిమాన మున్ను, నేనను అహంకారమున్ను వారలకు లేనందున అ పవిశ్రతయొక్క వాసనగూడ జ్ఞానులకు చేరదు.

దేహము మొదలగువాటిచేరికయే ఆత్మగనభిమానించి ''నేను" అను నహంకారముతో గూడియున్న వారలకు మాత్రమే ''సమాసమాభ్యాం" అనిపూర్వము చెప్పిన (గౌతమ) స్పూతము తగును. ఏలనగా అదిపూడింపబడువారల విశేషన్వభావమును గుర్తించి నిలబడు చన్నది. "ఇతడు బ్రహ్మము నెరింగినవాడు, ఇతడు ఆమక్యాముల నెరింగినవాడు, ఇతడు నాలుగువేదముల నెరింగిన వాడు'' అనుగుణవిశేషములుకుదిరియున్నవను భావనయేగదా గౌరవించుట, దానమిచ్చుట మొదలగు వాటిలో ముఖ్యకారణములుగ కనబడుచున్నవి. అయితే బ్రహ్మమనగా నెట్టిగుణముతోను ఎట్టి దోషముతోను సంబంధపడనందున, 'వారలు బ్రహ్మమువందు హైద్యముపొందినవారలు' అను కారణము చెప్పబడినది. మరియు "సమాసమాభ్యాం'' అనిమొదలు శెట్టు స్పూతము కర్మవిషయ మును గూర్చినది. కాని ఈ స్రహకరణమున్ననో "సర్వకర్మాణిమనసా" అను ఈయధ్యాయము 19వశ్లోకము మొదలు అధ్యాయము కొనవరకు నర్వకర్మ సన్నా స్థనమును జెప్పబూనినదై యున్నది.

(శ్రీధరులు) తనతో సమానులైన వార్లను తక్కువగను, తక్కువైనవార్లను సమానముగను గౌరవించువానికి ఈలో కమునందును పరలో కమునందును నించయే కలుగుచున్నదని గౌతమ మహార్జి చెప్పియున్నాడుగదా? అట్లుండగా సకలమును సమముగ నెట్లుజూడదగుననినచో ఆత్మ స్వరూప జ్ఞానమెవ్వనికి కలుగలేదో అతనికి తారతమ్యజ్ఞానము చెప్పబడినదేగాని ఆత్మస్వరూప జ్ఞానముగలవానికి తారతమ్యజ్ఞానము చెప్పబడలేదు.

(రామానుజులు) సామ్యే = ప్రకృతివిము క్రమైన ఆత్మస్వరూపములన్నియు సమములను విషయమున, యేషాంమనఃస్థితం = ఎవ్వరిమనస్సు స్థిరముగనున్నదో, జైః = వారిచేత, ఇహైవ = సాధనానుస్థాన సమయమునందే, నర్గఃజితః=జననమరణములు జయింపబడినవి. నిర్దోషం=(పకృతి సంబంధదోషములేనిదియు, సమంహి = పకలమునందును జ్ఞానస్వరూపముగనేయున్నట్టిదే ఆత్మ బ్రహ్మ = బ్రహ్మమని చెప్పబడుచున్నది. తే = ఆ బ్రహ్మతి విముక్తులైన ఆత్మస్వరూపులు, బ్రహ్మణి స్థితా: = జ్ఞానాకార స్వరూపముతోనున్నారు.

శ్లో న [వహృ షేక్మత్పియం స్థాప్య నోద్విజే|త్పాప్య బా|పియం। స్థిరబుద్ధిరనమ్మూఢో [బహ్మబ్మిద్బహ్మణి స్థిత: జ 20

పద॥ న - [పహ్ళ ప్యేత్ - బ్రియం - [పాప్య - న - ఉద్విజేత్ - [పాప్య - చ - అబ్రియం ! స్థిరబుద్ధి: - అసంమూఢ: (1) - [బహ్మబిత్ (2) - బ్రహ్మణి - స్థిత: ။

ట్డ్ బ్రహ్మమన నీలకడ్డెందినవా స్థిరబుద్ధి: బ్రహ్మమునందు స్థిరమైనబుద్ధి డుగనుఉన్న వాడు గలవాడుగను బ్రీముంబేవ్య బ్రీమమైనదానిని పొందినదో అనంమూత: మోహములేనివాడుగను న బ్రహ్ఫాష్యేత్ నంతోషింవడు బ్రహ్మవిత్ బ్రహ్మమనెరింగినవాడుగను అవ్రియంబ్రాహ్యవ బ్రీమియమకానిదానినిపొందియు నోద్వికేత్ వ్యననించడు.

తా॥ బ్రహ్మమునందు స్థిరమైనబుద్ధిగలవాడై, మోహములేనివాడై, బ్రహ్మము నెరింగినవాడై, బ్రహ్మమునందు స్థీరముగనున్నవాడు ఇష్టమైనదానిని పొందిన సంతోషమునుగాని, ఇష్టము కానిదానినిపొందినవ్యసనముగానిపొందడు.

- (1) అసమ్మూఢః దేహమే యాత్మయని తలంచనివాడు (రామానుజులు), తాను స్వతం[తుడు అజ్ఞానములేనివాడు (రాఘవేం[దులు)
- (2) బ్రహ్మువిత్ పరమాత్ముడే స్వతం(తుడని యెరింగినవాడు (రాఘవేం(దులు)

(శంకరభాష్యము, ఆక్మయైన బ్రహ్మము దోషములేనిదిగను సమమైనదిగను ఉన్నందున ''సకల భూతములయిందును ఆక్మ ఆట్లు ఏకమైసమమైయున్నది'' అని సంశయములేని నిశ్చితమైన దృఢమైన బుద్ధి యెవ్వనికిగలదో అతడు మోహములేనివాడు. బ్రహ్మము నెరింగినవాడు. బ్రహ్మమున స్థిరముగనున్నవాడు. కర్మలను జేయనివాడు. సర్వకర్మ సన్న్యాసి. దేహమునే ఆత్మగ తలంచువారలకు ఇష్టమైన వస్తువనియు ఇష్టముకాని వస్తువనియుఉండి, వాటివలన సంతోషము దుఃఖము అనునవియు కలుగగలవు. కేవలము ఆత్మనేఉన్నట్లు చూచెడివారికి సంతోషముగాని దుఃఖముగాని కలుగనేరమ. ఏలనగా ఆత్మకు ఒకప్పడున్ను బ్రమమైనది, (ప్రియముకానిది అను నదిలేదు. కావుననే బ్రహ్మమున స్థిరముగ నుండుచాడు (ప్రియమైన దానినిపొంది సంతోషించుటయు సంభవించదు. (ప్రియము కానిదానిని పొంది దుఃఖించుటకును వీలులేదు.

(రామానుజులు) (మునుపటి శ్లోకమున జేసినవిధముగనే బ్రహ్మ పరముగజెప్పియున్న వాటి నన్నిటిని ఆత్మపరముగ నీశ్లోకమునందును అర్థముచేసి యుండుటయే వ్యత్యాసము. మిగతవి మారు పడవు.)

(స్వరీయము) ఇట్టి బ్రహ్మనిస్టునకు ఇష్టానిష్టము లెట్లుకలుగుననగా అతని కిష్టమైనదియు, అనిష్టమైనదియు లేచనునది నిశ్చయము. ఐనను ప్రారబ్ధకర్మము వానినీదేహమున్నంతవరకు విడు వదు. దాని నతడు అనుభవించియే తీరవలెను. అట్లనుభవించునప్పుడు ఆ దేహమునకు కలుగుచున్న ఇష్టానిష్టములను అతడనుభవించుటయేలేదు. ఐనను అతడనుభవించుచున్న ట్లు ఇతరులకు కనబడును.

ళ్లోu బాహ్మన్పర్నేష్వనక్తాత్మా విందత్యాత్మని యత్సుఖమ్ న စျဘားကြသောကေတာ့ ကြောက်သည် တော်သည် ခြံ။

21

పద $\parallel$  బాహ్యస్పర్నేషు – అసక్తాత్మా – విందతి – ఆత్మని (1) – యత్ – సుఖస్స్ (2) ! ಸ: - ಬ್ರಾಮ್ಮಾಯಾಗಯು ಕ್ರಾಕ್ಮಾ - ಸುಖಂ - ಅಕ್ಷಯಂ - ಅತ್ತು ತೆ k

ఆశడు (బ్రహ్మానిస్థుడు) బెందతి నః బాహ్యనృర్భేషు వెలుపరి విషయములలో පර රා ఆనక్షాత్మా ఆన కిలేని అంత కరణముగల బ్రహ్మయోగయు బ్రహ్మనమాధితోగూడిన అం ಪ್ರಾಡ גישיפ **ಕಃ**ಕರಣಮುಗಲವ್ಪಾಡ అక్షయం నుఖం కొరతలేనినుఖమును ఆత్మని అత్మయందు పొందుచున్నాడు. ఆశ్ను శే

యత్ సుఖం - యేసుఖముగలదో ఆసుఖమును తత్ నుఖం

తాn | బహ్మనిమ్లుడైన అతడు శబ్దాది బాహ్యవిషయములలో ఆన క్రిలేని చున్నాడు. అకడు బ్రహ్మనమాధికోగూడిన అంకఃకరణముగలవాడై ముగింపు లేనిసుఖము ననుభవించుచున్నాడు.

- (1) ఆత్మని తన యాత్మస్వరూపమునందు (రామానుజులు). తన అంతఃక రణమునందు (శ్రీధరులు),
- (2) యత్సుఖం యస్సుఖం ఆనిపారము. య: = ఎవ్వడు, సుఖం = సుఖమును, విందతి = పొందునో, స: = అతడు (రామానుజులు).

(శంకరులు) అదియుగాక బ్రహ్మమునందు స్ట్రీరముగనున్నవాడు ఇంద్రియములచే స్పృశింప బడునట్టి శబ్దాదిబాహ్య విషయముల యందాసక్తిలేనివాడై ఆత్మయెడ ఎట్టిసుఖముగలదో దానిని పొందుచున్నాడు. అతడు బ్రహ్మసమాధిలో మనఃస్టెర్యముగలవాడై ముగింపులేని సుఖమును అంతట పొందుచున్నాడు. అనగా ఆత్మసుఖానుభవ రూపముగనే యగునని భావము. గనుక ఆత్మయొడగల నాశములేని సుఖమును వెదకువాడు క్షణకాలము మ్యాతము నిలబడు బాహ్యవిషయ సుఖములనుండి ఇంద్రియములను మరలించి ఈడ్పుటవలె ననునది తాత్పర్యము.

(స్వకీయము) లోకమునందల్ విషయములలో ఆశలేని మనస్సుగలవాడు తన యంతః కరణమునం దేసుఖముగలదో ఆ సుఖమును పొందుచున్నాడు. బ్రహ్మాధ్యానములో మనస్సుగల వాడైనదో ఆతడు నాశములేని సుఖమును పొంచుచున్నాడు. అనగా, విషయములలో నాసక్తిగల వానికి ఎల్లప్పడు మనంబున చింతకలుగుచునే యుండును. ఆసక్తిలేని మనస్సు గలవాడైనచో చింతలేని యంతి: కరణమును పొంచును. అట్టుచింతలేకుండుటయే సుఖముగదా? ఐతే ఇది ఆల్పమైన సుఖమే. చింతలేని ఆయంతఃకరణము బ్రాజహ్మధ్యానమున నిలబడినచో నాళములేని మోక్షసుబము లచించునని భావము.

శ్లో။ యేహి నంన్నర్భకా ఖోగా: దు:ఖయోనయ ఏవ రే: ఆద్వంశవంశ: కౌంరేయ న రేషు రమరే మధ:॥

22

పద $\mathbb{I}$  యే - హి - సంస్పర్భజాః (1) - భోగాః - దుఃఖయోనయః - ఏవ - తే $\mathbb{I}$  ఆర్యంతవంతః - కొంతేయ - న - తేమ - రమతే - బుధః $\mathbb{I}$ 

హి వీలనగా దుఃఖయోనయ వీవ (ఇవామునందును పరము నంశ్చర్శకాఃలోగాః (ఇంద్రియ) విషయముల నం నందును) దుఃఖమున కే కారణ బంధ ముచలన కలుగుభోగ ములు

ములు అద్యంశవంత అద్యంశములుగలని యే ఎనియో హేకౌంశేయ! ఓ కుంతీవృతా ! శే అని బుధః జ్ఞాని (యుథార్థమెరింగినవివేకి) శేషు న రమశే వాటిలో రమించుటలేదు.

తా॥ ఏలనగా ఇండ్రయములున్ను, వాటివిషయములైన శబ్దము మొదల గునవియు సంబంధించుటవలన కలుగుళోగములు ఏవియో అవి (ఈలోకమునం దెట్లో అవిధముగనే పరలోకమునందును) దుఃఖమునకే కారణములైనవి. మరియు అవి అదిఅంశములుగలవి. అనగా అనిత్యమైనవి. స్థిరముగానివి. ఓకుంతీపు[తా! యథార్థమెరింగిన వివేకముగలజ్ఞాని, యాళోగములలో రమిం పడు. సంతోషము పొందడు.

(1) సంస్పర్శజాః - విషయేంద్రియ సంబంధమువలన గలిగిన (రామానుజులు). రెండవ అధ్యా యము 14-వ క్లోకము ''మాణ్రాస్సర్మాస్తు'' చూడుడు.

(శంకరభాష్యము) ఇంద్రియములను వాటి విషయములనుండి ఈ కారణముచేకను నివర్తింపవలెను. ఏలనగా ఇంద్రియములన్ను వాటివిషయములన్ను సంబంధించుటవలన కలుగు భోగములెవ్వియో అవి దుఃఖమును కలుగజేయునవే. అవిద్యచే కలిగినందునననుడు. ఆధ్యాత్మికము మొదలగు దుఃఖములు దానినిమిత్తమై పచ్చునవిగనే కనబడుచున్నవిగదా? వాటివలన దుఃఖము గలుగుట ఈ లోకమునందెటులనో ఆ విధముగనే పరలోకమునందును అని ''ఏవ'' శబ్దమువలన తెలియవచ్చుచున్నది. సంసారమున సుఖము, దాని గంధముమాత్రముగూడ లేదనితెలిసి విషయము లనెడి ఎండమావులనుండి ఇంద్రియములను నివర్తించవలెను. భోగములు దుఃఖమును గలుగజేయు నవి మాత్రముగావు. ఆధ్యంతములనున్ను గలిగినవి. భోగములకు అదియనగా, విషయములు ఇంద్రియములు సంబంధించుటయే. ఇంద్రియము దానివిషయమునుండి నివర్తించుటయే ఆ భోగ ములకు ముగించనబడును. ఇట్లు ఆదికిని అంత్యమునకును మధ్యలోగల నిమిషమాత్రమే అవి యున్నందున అనిత్యములైనవి. కౌంతేయ! పరమార్థ తత్త్వము నెరింగి వివేకముతో నున్నవాడు ఆ భోగములచే సంతోషించడు. పశుపక్షాదులవంటి స్వభావముగల మూఢులకేగదా విషయము అలో రుచి కనబడుచన్నది!

శ్లో॥ శక్పోతీహైవ యస్పోడుం మాక్శిరీరవిమోం ఈ ఇంత్ । కామ¦కోళోదృవం వేశం న యుక్తనృనుఖీ నరః॥ పది ్లుతి - ఇహ (1) - ఏప - యః - సోథుం - మాక్ - శరీరవిమోక్షణాత్! కామక్రోడ్నవం - వేగం - సః - యుక్తః - సః - సుఖీ (2) - నరః ॥

కామ్మకోధోదృవం కామము, కోవము, పిటివలన వీ మనుమ్మడు యః నరః ఇచ్చటనేలేక బ్రతికియున్న గలుగువేగమును వేగం ఇహైవ ప్పడే సోడుం న హించుటకు శరీర విమోక్ష శరీరమునువిడచుటకు మునువు శక్పోతి శ కిగలిగియుండునో నః యుకః ఆశడుయోగి ణ్క్రాక్ నః నుఖ్ ఆకడు నువి

తా॥ ఏ మనుష్యుడు ఇచ్చటనే అనగా బ్రతికియున్న ప్పుడే శరీరమును విడుచుటకుమునుపు కామము,కోవము, బీటివలన కలుగువేగమును సహించుటకు శ క్రిగరిగియుండునో ఆమనుష్యుడు యోగి. అతడు ఈలోకములో సుఖియగను.

- (1) ఇహ సాధనములను అనుష్టించుటకు అనుకూలమైన శశలో (రామానుజులు.)
- (2) సుఖీ ఆత్మానుభవమువలన గలుగు సుబమును పొందినవాడ సను (రామానుజులు)

(శంక రభాష్యము) (శేయోమార్గ మునకు, అనగా సద్ధతికి అడ్డుగానిలబడిన శ్రతువైన (కామ క్రోధములను) దోషమొక్కటిగలదు. అది మిక్కిలి క్రూరమైనది. అనర్థములన్ని టిని క్రలుగజేయునది. దానిని తొలగించుట మిక్కిలిక ష్టసాధ్యము. దానిని పరిహరించు విషయమున బలవత్తైన ప్రయత్న ము జేయవలెనని భగవంతుడు చెప్పచున్నాడు. "ఇహైవ" అనగా జీవించి యున్న ప్పుడే, శరీరమునివ ర్హిం చులకుమును పే, అనగా మరణమువరకు, అని మరణమును ఎల్లగగు ర్హించుటవలన ట్రతికియున్న వానికి కామము కోపము వీటివలన కలుగుచేగము తప్పక పచ్చుననియు, దానికి కారణములులెక్క లేనివనియు, మరణక్షణపర్యంతము కామ్మకోధములను అణచితిమని నమ్మగూడదనియు తాత్పర్యము. కామమనగా ఇండియములచే ఎరుంగబడి సుఖము నిచ్చునట్టిడై అనుభవింపుబడిన (పియమైనవస్తువు నొకరానిని వినినప్పడుగాని తలంచునప్పడుగాని ఏకోరికదానిమీద ప్రవ ర్హించుచున్న దో అది కామ మనబడును. కోపమనగా దుఃఖమును గలుగుజేయునవై తనకు ప్రియముకాని పస్తువులను చూచు నప్పడును వినునప్పడును ఏద్వేషము వాటిమీద ప్రవ ర్హించునో అట్టిది.

వీటివేగమనగా వీటివలనగలుగు అంతఃకరణముయొక్క చంచలత, మనస్సుకు కలత. కామ వేగమునకు గగుర్పాటు, నేత్రవికాసము, నంతోషించిన ముఖము, మొదలగునవి లక్షణములు.కోపము యొక్కవేగమునకు శరీరమువణకుట, చెమటపట్టుట, పెదవిని కొరుకుట, కండ్రైరబడుటమొదలగునవి గుర్తులు. కామక్రోధములవలన కలుగునావేగమును ఎప్పడు సహించుకొనగలడో, వాటికి చోటివ్వక వాటిని జయించువాడెవ్వడో ఆమనుమ్యడు యోగి, అకడే ఈలోకమునందు సుఖియునగును.

(శ్రీధరులు) ప్రాణవియోగముగలిగిన పిరవ స్ర్రీలు ఆలింగనము జేయుటవలనను ప్రుతుడు దహనముజేయుటవలనను ఎట్లుమనోవికారము గలుగదో అల్లే ప్రాణముతోనున్నప్పుడే తనదేహ విషయమై గలుగు సుఖదుఃఖములలోను వికారమొందక యుండవలెననునది తాత్పర్యము. (దీనికి జ్ఞానవాసిష్ట్లు క్లోకమును ఉదహరించుచున్నాడు.) అదేమన,

్రపాణే గతే యథా దేహః నుఖదుణే న విందశి, తథాచేత్ [పాణయుక్తోఒపి స కైవల్యా(శయో భవేత్. (రాఘవేం(దులు) పశుపక్ష్యాది దేహముల నొందినచో కామ్మకోధాదులను అణచుట సాధ్యముకారు. కావున ఈ మనుష్యదేహమునందున్నప్పడే అణచవలెనని చెప్పబడినది,

~~~~~~~~

శ్లో။ యొన్నన్పళోఒన్తరారావు: తథానరైజ్ఞితిరేవ యు: న యోగ్ బ్రహ్మవ్రాక్షణం బ్రహ్మభూతోఒధిగచ్చతి॥

24

లోపలనే (ఆక్మయందే) అనర్జ్యోకిరేవ ఎవ్వడు ಯಃ బ్రహక్ ముగలవాడుగను (కన) లోపల (అక్మయందే) 🗢 న్రమ్పభిక ఎవ్వడీ బిధముగనుండునో నుఖముగలవాడుగను ಯಃ అటులనే నః యోగీ ಆ ಮೌಗಿ తఠా లోపల (ఆశ్మరుువే) రమిం బ్రహ్మభూత్య (కానే) బ్రహ్మమై ఆ నరారామః బ్రహ్మభాత: (కానే) బ్రహ్మమై బ్రహ్మనిర్వాణం బ్రహ్మానందమును చువాడుగను అధిగచ్చతి పొందచున్నాడు. ఆ విధముగనే కథా

తా॥ ఎహ్పడు తనలో, అనగా ఆశ్మయందే నుఖమును జాబెడివాడుగను, ఆవిధముగనే తనలోనే, అనగా ఆశ్మయందే రమించువాడుగను (ఆటలాడు వాడుగను) అజ్జే తనలోనే, అనగా ఆశ్మయందే మ్రకాశముగలవాడుగను ఎహ్మడుండునో ఆయోగి కానే[బహ్మమై బ్రహ్మానందమును అనగా మోక్షమును గూడ పొందచున్నాడు.

- (1) ఆ స్వరారామః = తన ఆటలాడుట ఆత్మయందేగాని వెలుపల వస్తువులలో కలుగుటలేదు. (శ్రీధరులు). ఆ స్తర = పరమాత్మ దర్శనము, స్వదర్శనము, సల్లాపము మొదలగు పలు విధమై కలుగజేయ బడిన, ఆరామః = సుఖముగలవాడు (మధ్వులు). భగవద్దర్శనము వలన గలిగిన సుఖముగలవాడు (రాఘవేంద్రులు)
- (2) అన్నర్జ్యోతి: తనలో [పకాశించుచున్న భగవంతుడను జ్యోతిస్పుగలవాడు (రాఘవేం[దులు)
- (3) బ్రహ్మనిర్వాణం తనయొక్క ఆత్మానుభవ సుఖమును (రామానుజులు). బ్రహ్మములో లయమును (శ్రీధరులు).
- (క) బ్రహ్మభూత: బ్రహ్మమునందు నిష్టగలవాడై (రాఘవేంద్రులు). జీవన్ముక్తుడై (శ్రీధరులు) (స్వకీయము) ఈక్లోకమునందు ఎటువంటివాడు బ్రహ్మములో స్థిరపడి బ్రహ్మమునుపొందును అనునది భగవంతునిచే చెప్పబడుచున్నది. ఆత్మయందే సుఖము, రమించులు, (ప్రకాశము వీటి ననుభవించువాడు తానే బ్రహ్మమని నిశ్చయించి ఈ లోకమున బ్రతికియున్నపూడే మోక్షమును పొందుచున్నాడు. సాధారణ జనులకు సుఖము మొదలగునవి బాహ్యవిషయములనుండి కలుగు చున్నవి గదా? "అహమేవ సుఖం నాన్యదన్మచ్చేవైవతత్సుఖం! అమదర్థంనహి (పేయోమదర్థం నస్వత: బ్రియం" నేనేసుఖము, మరియొకటిగాదు. వేరే సుఖము ఒకటి ఉన్నచో అదిసుఖముగాడు. నార్వయోజనము కొరకుతప్పు (పేముఅనునది లేదు. నాకొరకే యున్న ఆటియము నాస్వభావముగాడు.

శ్లో॥ లభనై బ్రహ్మనిర్వాణమృషయణ ఓీణకల్మషాణ। భిన్నద్వైధా యకాక్మాననృర్వభూతహీతే రతాణ॥

25

పద్బ లభన్నే - బ్రహ్మనిర్వాణం (1) - ఋషయః ( $^{2}$ ) - & ణకల్మషాး  $^{1}$  చిన్నదైవైధాః ( $^{3}$ ) - యతాత్మానః - సర్వభూతహితే - రతాః  $^{1}$ 

క్షి.ఇకల్మషా: పాషమును పోగొట్టుకొన్నవారు | నర్వళూళపాఠి నకల్పపాణుల హిళమునే గోర్రిన గను రకా: వారుగను ఉన్న భిన్నద్వెధా: నంశరుములేనివారుగను ఋషరు: ఋషలు (జ్ఞానులు) యశాత్మాన: ఇంద్రియములను ఆణభినవారు బ్రహ్మనిర్వాణం బ్రహ్మనిర్వణం గను లభ నే పొందుచున్నారు.

తా॥ పావములను, నంశయములను, నివర్రించుకొనియు, ఇంద్రియములను, నివర్రించుకొనియు, ఇంద్రియములను స్వాధీనములో నుంచుకొనియు, నకల్పాణుల హితమునే గోరుడు, అనగా ఎవ్వరికి హింసకలిగించకయున్న ఋషులు (జ్ఞానులు) బ్రహ్మానందమును (మోడ్ల మును) పొందుచున్నారు.

- (1) బ్రహ్మనిర్వాణం తన ఆత్మానుభవసుఖమును (రామానుజులు). బ్రహ్మముచే నివ్వబడిన సుఖమును (మధ్వులు). [పౌకృత శరీరములేని బ్రహ్మమును (రాఘవేంద్రులు).
- (2) ఋషయణ ఉన్నదావిని ఉన్నట్లు చూచుసన్న్యాసులు (శంకరులు). ఆత్మదర్శనము గల వారలు (రామానుజులు).
- (శి) ఛిన్నర్వైధా: శీతోష్ణాది ద్వంద్వములులేనివారలు అని చెప్పినను తగును (రామానుజులు). ఛిన్నర్వైధాఽఽయతాత్మాన: - ఛిన్నర్వైధా: = సంశయము విపరీతజ్ఞానము ఇవిలేని వారలుగను, ఆయతాత్మాన: = విశాలమైనమనస్సుగల వారలుగను ఉన్న వారలు (మధ్యులు). మనస్స్వాధీనముగలవారలు (రాఘవేంద్రులు).

#### 

క్లో॥ కామ[కోధవియుక్తానాం యత్నాం యతచేతసాо। అఖితో [బహ్మబ్రాక్షణం వర్తతే విదిశాశ్మనాం॥

26

పది! కామ్మకోధవియుక్తానాం - యతీసాం (1) - యతచేతసాం! అభిత: (2) - బ్రహ్మనిర్వాణం - వర్తతే - విదితాత్మనాం (3)!

ామ[కో భవియుక్తానాం కామ[కో భములుపిడినవారుగను¦ బ్రహ్మనిర్వాణం బ్రహ్మానందము అనగా మోగ్లము యత దేశసాం మనన్ను నణబినవారుగను అవిత: రెండు విధములుగను, అనగా విదితాశ్మనాం ఆశ్మమ ఎరింగినవారుగనుఉన్న జీవింబియున్నను మరణించినమ యా≽నాం దుతాలకు (నక లకర్మలను వరోకి ఉన్నది. నిడిచిన బ్రహ్మనిమలకు) తా॥ అశ కోవములు లేనివారై మనన్పు నణబి, ఆకృత కృము నెరింగి, నకలకర్మలు వీడిపోయిన వారుగనున్న బ్రహ్మనిమ్మంలైన యతులకు బ్రహ్మా నందము, మాష్ము, అంశటనున్నది.

- (1) యతీనాం బ్రామత్నించువారలకు (రాఘవేంద్రులు)
- (2) అభితః అన్నిచోట్ల (మధ్యులు). అన్ని కాలములలోను చోట్లలోను (రామానుజులు)
- (కి) విదితాత్మనాం విజీతాత్మనాం అనిపాఠము = మనస్సును జయించినవారలు (రామానుజులు)

#### \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

శ్లో ఇ స్పర్బాక్ ప్రాక్షా ఏహిర్బాహ్యాంశ్బ్రమ్ తైబ్జాపానా నమా కృత్వా నాసాఖ్యంతరదారిణా ఇ 27 యతేంద్రియమనో మద్దిర్మునిర్మోక్ష పరాయణః ు విగతేబ్బాఖ్యుకోధో యన్నదా ముక్త ఏవ నః ఇ 28

పద॥ స్పరార్మ్ - కృత్వా - బహిక - జాహ్యాక్ - చమ్ర్ష్ - చ - ఏవ - అంతరే (1) - భువోణ । ప్రాణాపానౌ - సమౌ - కృత్వా - నాసాభ్యంతరచారిణౌ ॥

,, యతేంద్రియమనోబుద్ధి: (3) – ముని: – మోక్షపరాయణ: ၊ విగతేచ్చాళయణ్ర: – యః – సదా – ముక్త: (8) – ఏవ – సః ॥

విగతేబ్బాళయ్యకోధ కోరిక, భయము, కోవము, బాహ్యాకా స్పర్నాకా వెలువలనున్న శబ్దాదివిషయ పీటిని విడనాడి ವಿಲುವಲನೆ ನಿಲಪಪ್ಪಿ మొక్కమునే నద్దతిగగైకొన్న బహిః కృత్వా మోక్షపరాయణః బ్రామ్ కుల్లాలోనే కనుబొమ్మల మధ్యలోనే (భగవంతుని ధ్యానము కేయు మున్కియః చక్షు: కృత్వా కండ్లను నిలబెట్టి చున్న) మునియెవ్వడో నాసాళ్యంతరబారిణా ముక్కుద్వారా సంచరించుడున్న [పాడాపానవాయువులను సః ఆశడు ప్రాణాపానా నమే చకృత్వా నదా ఎల్లప్పడు నమముగ జేసి య కేంద్రిదియ మనో ఇంద్రిదియములు, మనన్సు, బుడ్డి ముక్తుడే (ವಿಡುವಂಡಿನವಾಡೆ) ము కవీవ යික ශ්රීය

కాగ ఇంద్రియముల విషయములగు వెలువలగల శబ్దము మొదలగు వాటిని లోవలబుద్ధిలో వ్రవేశించనీయక బయటనే నిలమెట్టి కనుఖొమ్మలకు మధ్యలో కండ్లను అనగా కండ్లచూపును నిలమెట్టి ముక్కుడ్నారా లోవలను బయటను పోవుచున్న ఊపిరియగు ప్రాణము అపానమను వాయువులను నమ ముగనిలమెట్టి, ఇంద్రియములు, మనన్పు, బుద్ధి పిటినిఅణబి, కోరిక, ఖయము, కోవము పీట్లనువిడనాడి, మోక్షమునే త్రేష్మమైనగతిగనమ్మి, ఖగవంతుని ఎల్లవృడు మననము చేయుచున్నట్టి మునియొవ్వడో ఆశడు ముక్తుడే. అనగా జననమరణములనుండి విడువబడినవాడే.

(1) అంతరేయ్రమేక - అనుదానికి వాసికాగే = ముక్కుకొనయని రామానుజులు అర్ధముజేయు చున్నారు. ముక్కు కొన - కొనయనగా కనుబౌమ్మలకు సమీపమున సన్నగనున్న భాగమనియు, లేక దీనిని మొదలుగబెట్టుకొనినచో మరియొక కొనగనున్న దానిని కొన యనియు, చెప్పవచ్చును. ఐనను 'కనుబొమ్మలమధ్య' యని ఈ క్లోకమునందున్నందు నను దానికే 'నాసికాగ్రే'యని రామానుజు లర్థముజేసి యున్నందునను ముక్కుకొన కనుబొమ్మలకు సమీపమున సన్నగనున్న భాగమనియే అర్థమగుచున్నది. 6-వ అధ్యా యము 13, 8-వ అధ్యాయము 10 క్లోకములనుగూడ చూడుడు.

- (2) యకేంద్రియ మనోజుద్దిక ఆత్మదర్శనము కొరకు ఇంద్రియము, మనస్సు, బుద్ధి వీటి నణచి యనియు, మునియనుదానికి ఆత్మదర్శనమునందే యున్నవాడనియు, సదా అమదానికి సాధనానుష్టాన సమయమునందును అనియు రామానుజులు అర్థముచేసియున్నారు.
- కి) ముక్త: ముక్తునివలె నున్నవాడే. అనగా కామ్మకోధాదులనుండి విడ్డువబడినందున ముక్తునికి సమానమైనవాడు (రాఘవేంద్రులు)

(శంకరులు) సమ్యగ్దర్శన నిష్టగల అనగా, యథార్థజ్ఞానములో స్టైర్యముగలిగి నిలబడు సన్యాసికి సద్యోముక్తి అనగా వెంటనే మోక్షము లభించుననియు ఈశ్వరునికే అర్పింపబడిన దేహేందియామలు మొదలగువాటి యన్నిటి వ్యాపారముతో ఈశ్వరుడైన బ్రహ్మమునందుంచి చేయుచున్నకర్మయోగికి [కమముక్తి మెట్టమెట్టుగ అనగా మొదట సత్త్వశుడ్డి, అనగా మనస్సు పరి శుద్ధమగుట, పిదప జ్ఞానమొందులు, పిదప సర్వకర్మసన్స్టానము ఇట్లు [కమ్మకమముగ కడపట ముక్తికిట్టుచున్నదనుదానిని భగవంతుడు మాటిమాటికి చెప్పియున్నాడు. ఇకను జెప్పుబోవుచున్నాడు. ఇప్పడు యధార్థజ్ఞానమునకు అంతరంగసాధనమైన ధ్యానయోగమును విస్తరించి చెప్పనుద్దేశించి దానికి స్మాతమువంటి ఈశ్లోకమునుపదేశించుచున్నాడు.

శబ్దము మొదలగు విషయములు చెవి మొదలగు వాటిద్వారా లోపల బుద్ధిలో స్థవేశించు నట్లు చేయబడుచన్నవి. ఈ శబ్దము మున్నగు వెలుపలి విషయములను తలంచనివానికి శబ్దము మొదలగు వెలుపలి విషయములను తలంచనివానికి శబ్దము మొదలగు వెలుపలి విషయములు వెలుపలనే నిలబెట్టబడియున్నవి. వాటి నీ విధముగ నిలబెట్టి కండ్లను రెండు కనుబొమ్మల మధ్యలో "కృత్వా = నిలబెట్టి" అని చేర్చుకొనుడు. దీనిలో జెప్పబడి యున్న స్టితిలో శరీరమును నిలబెట్టియున్న సన్నాసి మోక్షమే మేలైనగతియని గ్రహించినవాడై భగవంతుని నెరతెగక తలంచువాడగును. ఎవ్వడు ఇట్టి సన్స్ట్యాసియో అతడుముక్తుడే, విడువ బడినవాడే. మోక్షమునకై వానిచే చేయదగినది మరియొక్కటి లేదు.

(స్వకీయము) శ్రీధరస్వాముల వ్యాఖ్యానమును ఆధారముగగైకొని ఈ శ్లో కములలో సున్న క్రిందవ్యవహరించిన పదములకు విస్తారముగ అర్థము వ్రాయబడుచున్నది. — "వెలుపల నున్న విషయములను వెలుపల్రతోని" అనగా ఇండ్రియములకు గోచరమగునట్టి శబ్ద, స్పర్మ, రూప, రన, గంధములు ఇవిగల వస్తువులు, ఇవియే విషయములని చెప్పబడుచున్నవి. ఈ విషయ ములను ఇండ్రియములు గ్రహించుకొనిపోయి మనస్సునందు చేర్చుచున్నవి. మనస్సు ఆవిషయ ములను బద్ధియందు చేర్పుమన్నది. ఆశ్మ శన యుపాధియైన బుద్ధి మొదలగువాటిద్వారా ఆవిషయ ములను బద్ధియందు చేర్పుమన్నది. ఆశ్మ శన యుపాధియైన బుద్ధి మొదలగువాటిద్వారా ఆవిషయ ములను గ్రహించినచే శాటివలన గలుగు సుఖదు:ఖమలను ఆశ్మ పొందుచున్నాడు. ఆ సుఖదు:ఖ ములను ఆశ్మ గ్రహించుకొని యున్నంశవరకు నిష్టజేయ యోగ్యుడు కానేరడు. కావుననే దేహము నకు వెలుపలనున్నట్టి విషయములను వెలుపలనుండి శనలోనికి తీసికొనివచ్చి చేర్చుటకు అవకాశ మివ్వక వెలుపలనే త్రోసివేయపలెనని చెప్పఖఢినది. తన పమిపమున వచ్చిన విషయములను అనుభవింపకయే త్రోసివేయువలెనని చెప్పఖఢినది. తన పమిపమున వచ్చిన విషయములను అనుభవింపకయే త్రోసివేయుటకు మంచిక్తాని తగినవాడైనను యోగాఖ్యాసి తగినవాడుకాడు.

29

కావునవానికి ఉపాయము ఈ క్లోకమునందే జెప్పబడియున్నది. అదేమన:—- విషయములను ఏవి తన యందు తెచ్చి చేర్చుచున్న హో, అట్టి బుద్ధి మనస్సు ఇంద్రియములు వీటినణచుటయే. వీటిలో మొదట అణచవలసినవి ఇంద్రియములే. ఏలనగా అవియే మొదట విషయములను గ్రహించు చన్నవి అఖ్యాసముచేత మొదట ఇంద్రియములనున్ను, పిదప మనస్సునున్ను, పిదప బుద్ధినిన్ని క్రమముగ నణచవలెను. ఇవి అణగినచో సుఖదు:ఖాదులు ఆత్మకు కలుగ హేతువే యుండదు. ఇంద్రియములలో ప్రధానేంద్రియములైన కన్ను ముక్కు నోరులను అణచుమార్గమున్ను దీనిలో జెప్పబడింపున్నది. ఎట్లనగా, కండ్లనుమూసికొన్నచో నిద్రవచ్చును. తెరచియున్నచో విషయములను గ్రహించును. కావున అర్ధము మూసియు, అర్ధము తెరచియు నున్నటులజేసి వాటిచూపును కను బొమ్మల మధ్య నీలబెట్టువలెను. (పాణాపానవాయువులద్వారా ముక్కు వాసన మొదలగువాటిని గ్రహించుడు.న్నందున ఆ వాయువులను బెలువలను లోపలను అధికముగ సంచరింపజేయక ముక్కు లోపలనే అణచవలెను. ఏలనగా వాయువులను పూర్తిగనణచిన (పాణము నిలువదు. పూర్తిగవిడిచి ఈడ్చినచో చానన మొదలగువాటిని గ్రహించుచుందును. మౌనం:- మౌనమనగా వాక్కు, నాలుక, పీటి (ప్రవృత్తికి అడ్డగించులు. కావున మౌనముచేత వాక్కున నిలబెట్టునట్లును జెప్పబడినది.

······

శ్లో॥ ఖోక్తారం యజ్ఞకవసాం నర్వలోకమహేశ్వరం। సుహృదం నర్వభూతానాం జ్ఞాత్వా మాం శా న్రిమృచ్చతి॥

పద။ భ్యారం - యజ్ఞతపసాం - నర్వలోకమహేశ్వరం I సుహృదం - నర్వభూతానాం - జ్ఞాత్వా - మాం - శాంశిం - ఋచ్ఛతి

| యజ్ఞకపసాం            | యజ్ఞము శవన్ను వీటిని              | సుహ్బదం      | మి <b>తుడుగను</b>   |
|----------------------|-----------------------------------|--------------|---------------------|
| బోకారం               | అనుళవించువాడుగను                  | మాం          | నన్ను               |
| నర్వలోక మహే          | నకల <b>ో</b> కములకు <b>మే</b> లైన | జ్ఞాత్వా     | యొరింగి (ఉన్నవాడు)  |
| శ్వరం                | -ఈశ్వరుడుగను                      | <b>₹</b> 080 | శాంతిని (మోక్షముసు) |
| నర్వ <b>భూ</b> తానాం | నకల్పపాణులకు                      | ఋచ్చతి       | పొందుచున్నాడు.      |

తా॥ యజ్ఞము, శవస్సు పిజిననుళవించువాడుగను, నకల లోకములకు మేలైన ఈశ్వరుడు (యజమానుడు లేక మ్రాపు) గను, నకల్పాణులకు చ్రువకారము నెదురుచూడక ఉపకారముజేయు మ్యికుడుగను నన్నెవ్వ డెరుంగునో అశడు మాక్షమును పొందును.

(శంకరులు) ఈ విధముగ మనస్సును ఒకనిలకడలో నిలబెట్టి సమాధితో గూడినవాడు దేనినెటంగవలెను? ధ్యానయోగములో ఆతడు ధ్యానింపదగినదేది? అనుదానిని భగవంతుడు దీనిలో జెప్పుచున్నాడు. నారాయణుడనైన నేనే యజ్ఞములను, తపస్సులను, వాటినిజేయుక ర్తగను, బాటి వలన ఆరాధింపబడు దేవతగను అనుభవించువాడను. అన్నిలోకములకంటెను మేలైన ఈశ్వరుడు, ట్రుత్యపకారమును కోరక సకల్పపాణులకు ఉపకారము జేయుమి(తుడు, సకలభూతముల హృదయ ములో నివసించువాడు, సకలకర్మల ఫలముల కథికారి, అనగా ఆఫలములను గమనించి భాగించిఇచ్చువాడు, అన్నిజ్ఞానములకు సామీ, అనగా జ్ఞానమునకుగూడ జ్ఞానమైనవైడు, అని నారాయణుడవైన నన్ను అతడీవిధముగ తెలిసికొని కాంతిని పొందుచున్నాడు. అనగా సంసారము పూర్తిగ తొలగుటయను మోమ్మమును పొందుచున్నాడు.

(రామానుజులు) నేను సక లలోక ములకును ఈశుడననియు, సక ల్పపాణులకును సుహృత్తుననియు నెరింగి కర్మయోగము చేయుటయందే మానవుడు సుఖమును పొందుచున్నాడు.

(స్వకీయము) యజ్ఞము తపస్సు ఏటిఫలమును తాననుభవించునట్లు భగవంతుడు చెప్పటకు భావమేమని మధ్వాచార్యుల అభి్రపాయము ననుసరించి క్రింద వివరముగ జెప్పబడు చున్నది. అదేమన:— సర్వ్రపాణులకును ఈశుడైన పరమాత్మ వానియధీనులైన జీవులు చేయునట్టి యజ్ఞ తపస్సుల పూర్ణమైన ఫలములలో ఆయా జీవస్వభావమునకు తగినట్లు వారలకెంతగిట్టదగునో అంతభాగము వారలకిచ్చి మిగత భాగమును ఈశ్వరుడే అనుభవించుచున్నాడు. అదియెట్లనగా - రాజుచే దేశాంతరమునకు యుద్ధముకొరకై పంపబడిన సేవాధిపుడు ఆవిధముగపోయి దేశమును జయించి సంపాదించిన వస్తువు లన్నిటిని ఆ రాజే భుజించుచున్నాడు. ఐనను ఆ సేనాధిపతి మొదలగువారిలో వారి వారి యోగ్యతానుసారముగ ఆ వస్తువులలో వారలకు కొంతభాగ మిచ్చుట వలె జీవునకు స్వల్పఫలమును ఈశ్వరుడిచ్చుచున్నాడనునది తాతృర్వము.

ఇతి శ్రీమదృగవద్గీకానూవనిషత్పు బ్రహ్మవిద్యాయాం యోగశాస్త్రే శ్రీకృష్ణార్జునసంవాదే కర్మనన్న్యానయోగో నామ పంచమో ఒధ్యా య :

శ్రీమదృగవద్గీకలుగ, ఉపనిషత్తులుగ, బ్రహ్మవిద్యగ, యోగశావ్ర్రముగనున్న శ్రీ కృష్ణార్జున సంవాదమున కర్మసన్న్యాసయోగమను ఐదవ అధ్యాయము ముగి సెను.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# ಆರವ ಅಧ್ಯಾಯ ಮು (ಫ್ಯಾಸಹುಗು ಮು)

శ్రీ భగవానువాచ:—

శু‼ో॥ అనా|శిఈ కర్మళలం కార్యం కర్మ కరోతీ యు:। న ననాృై,πీ చ యొంగీ చ న బెరగ్నిర్నబా|కియ:॥

పడు∥ అనా(శిశ: - కరృషలం - కార్యం - కరృ - కరోతి - యు:| స: - పనాృృస్ - చ - యోగ్ - చ - న - నిరగ్ని: - న - చ - అ(క్య: ⊪.

| త్రీభగవానువాచ     | త్రీళగవంశుడు చెప్పినది. | నన్న్యాసీ చ | <b>వన్న్యాసిగ</b> ను |
|-------------------|-------------------------|-------------|----------------------|
| యః                | ఎవడు                    | ಮಾಗಿ చ      | యోగిగను              |
| కర్మభలం అన్మాశిత: | కర్మభలమును ఆపేక్షించని  | (భవకి)      | అగుచున్నాడు          |
|                   | ವ್ ಡಿ                   | ຂໍ້         | ఆగ్ని లేనివాడు       |
| కార్యం కర్మ       | చేయవలసిన కర్మను         | ສ           | కాడు                 |
| ₹8°8              | చేయునో                  | అక్రియశ్న   | కర్మ లేనివాడును      |
| న:                | అశడు                    | ສ           | కాడు.                |

తా॥ త్రీఖాగవంతుడు చెప్పినది — కర్మఫలమునందు అపేష్లేనివాడై చేయవలసిన (నిశ్యనై మి త్రిక) కర్మనెవ్వడు చేయునో అశడు నన్స్యాసి, అశడు యోగి. అగ్ని లేనివాడుగను అనగా కర్మకునహాయమైన దఓడాగ్ని మొదలగు నగ్ని లేనివాడుగను, కర్మలేనివాడుగను అనగా అగ్ని సాధనములేని దానము శవస్పు మొదలగు కర్మలను విడబియునున్నవాడు తానునన్స్యాసియు యోగి యునగుడుననునది కాడు.

్రశంకరభాష్యము) మునుపు 5-వ ఆధ్యాయాంతములో యథార్థమైన జ్ఞానమును బడ యుటకు ఆంతరంగసాధనమైన ధ్యానయోగము, సూ(తమువంటి సదరు ఆధ్యాయములోని 27-29 శ్రోకములలో నుపదేశింపబడినది.

దానినే విస్తరించి చెప్పవ్యాఖ్యానమువంటిది ఇప్పడు ప్రారంభింపబడు నీయారవ అధ్యా యము. ఇక కర్మ, ధ్యానయోగమునకు బహిరంగ సాధనమైనందున కర్మకథికారియైన గృహస్థుడు ధ్యానయోగమును జేయుటకు సమర్థుడగువరకు కర్మను జేయవలెను. దానినుడ్డేశించి భగవంకుడీ విధముగ కర్మనుస్తుతించుచున్నాడు. అదేమన, సన్స్టాసిగను యోగిగనుఉన్నవాడు కేవలమగ్నియు కర్మయులేనివాడు మాత్రముకాడు. కర్మను కలిగినవాడుకూడ కర్మఫలములో నాస్త్వినివిడచి చిత్త శుద్ధికై కర్మయోగము ననుష్టించుచున్నవాడై సన్స్టాసిగను యోగిగను అగునవి పొగడబడుచున్నదే గాని వాస్తవమైన సన్స్టాసికి అగ్నియు కర్మతుు లేదనుదానిని నిమేధించునదిగ భావింపగూడదు. విలనగా అగ్ని యు, కర్మయులేని పరమార్థనన్న్యాసికి (శుతులలోను స్మృతులలోను పురాణములలోను ఇతిహాసములలోను యోగశాస్త్రములలోను సన్న్యాసిస్థితిని యోగిస్థితిని స్పష్టముగ విహితమైయున్న దానిని భగవంతుడు తిరస్కరింపడు. మరియు భగవంతుడే 'సర్వకర్మాణి మనసాసన్స్యస్స .... నైవ కుర్వన్న కారయశా ఆస్తే, (ర్-వ అధ్యాయము 18-వ శ్లోకము) ''మౌనీ.....సంతుష్టే యేనశేవచిత్'' (12-అధ్యాయము 18-శ్లో) ''విహాయకామాశా యన్ఫర్వాశా" (2-వ అధ్యాయము 71-శ్లో) "సర్వారంభ పరిత్యాగీ" (12-వ అధ్యాయము 16-వళ్లో) అని యీవిధముగ గీతలో జెప్పియున్నాడు. 4-వ ఆగ్రశ మమును తిరస్కరించటట ఆవాక్యములకు విరుద్ధముగును. కావున గృహస్థస్థితిలోనున్న వాడై యోగ మును గూడుటలో అభిప్రాయముగల మునికి ఫలమునుగోరక అనుష్మింపబడు అగ్ని హోత్రహోమము మొదలగుకర్మ, ధ్యానయోగమును చేరుటకు సాధనమగుటను చిత్రశుద్ధిద్వారా పొందుచున్న దిగాన అట్టివాడు సన్స్మాస్థినియనియు యోగియనియు స్తతింపబడుచున్నాడు.

అవాణికు = అనగా ఆధారపడనివాడు. దేనినాధారపడని వాడనగా, కర్మఫలమును. ఆనగా కర్మఫలమునందాస క్తి లేనివాడు. ఎవ్వడు కర్మఫలమునందాస క్తి గలవాడో అతడు కర్మఫలమునందాస క్తి లేనివాడు. ఎవ్వడు కర్మఫలమునందాస క్తి గలవాడో అతడు కర్మఫలమున కార్మపలమునందాస క్రి లేనివాడు. ఇకడనగా వానికి విరుద్ధుడు. ఎవ్వడొక్కడు ఈవిధముగ కర్మఫల మును కోరనివాడై కామ్యకర్మకంటె వేరైనదియు అవశ్యముగ జేయవలసినదియునైన అగ్ని హోత్రము మొదలగు నిత్యకర్మముజేసి పూర్తిజేయునో ఇట్టియాకర్మి ఇతరకర్ములకంటె మేలైనవాడను నీతాత్పర్యమును చూపుట కొరకు అతడు సన్స్టాసిగను యోగిగను అగుచున్నాడని చెప్పబడినది. విశ్రాంతి యెవ్వనికిగలదో అతడు వన్స్ట్యాసిని. చిత్తసమాధాన మెప్పనికిగలదో అతడు యోగి. పై జెప్పినవాడు ఇట్టిగుణముగలవాడని భావింపవలెను. కేవలము అగ్ని లేనివాడుగను కర్మలేనివాడుగను ఉన్నవాడు మాత్రమే సన్స్ట్యాసిగను యోగిగనుఅగునని గ్రహింపగూడదనియే ఈశ్లోకము రెండవపాదమునందలి తాత్పర్యము. కర్మలకు అంగభూతములైన దడ్డిడాగ్ని మొదలగు అగ్నులు ఎవ్వనినుండి వీడిపోయి నవో అతడు అగ్ని లేనివాడు. అగ్నిని సాధనముగ గలిగినవిగానట్టి తపస్సు, దానము, మొదలగు కర్మలు ఎవ్వనికిలేవో అతడు కర్మలేనివాడు (అగ్నిని స్వర్గసాధనముగ కఠోపనిషత్తునందు జెప్పి యుండుటను జాడుడు)

(స్వకీయము) జ్ఞానమొందుటకుమునుపు అగ్నిహోత్రము వైశ్వదేవము మొదలగు క్రియలను విడువగూడదు, ఏలనగా బ్రహ్మ క్ష్మత్రియవైశ్వలకు ఆవియావశ్వక ములని విధింపబడియున్నది'' అగ్నౌ దేవోద్విజాతీనాం మునీనాం హృదిదైవతం! స్థుతమాస్వ్రపబుద్ధానాం సర్వత్రనమదర్శినాం =ద్విజులకు (బ్రహ్మ క్ష్మత్రిమల్లకు) దైవమగ్నియందు, మునులకు దేవుడు హృదయమునందు, అజ్ఞానులకు (ఆత్మజ్ఞానము లేనివారలకు) దేవుడు పఠిములలో, సమదృష్టి గలవారలకు అంతటదేవుడు'' అని ఉత్తరగీతలో జెప్పియుండుటను జూడుడు. కావున ద్విజులు జ్ఞానమొందుటకుమునుపు అగ్నిని కర్మాంగభూతముగ నుంచి చేయవలసిన క్రియలను చేయనిచో దానివలన చెరుపుపొందగలరేగాని సన్స్మాన్ కాజాంరు.

క్ట్ \*యం సన్న్యాసమితి మాహార్యోగం కం విద్ధి పాండవ న హ్యానన్న్యన్లనంకల్పో యోగీ భవతి కళ్ళన జ 2 పదు యం - సన్న్యాసం - ఇతి - (పాహు: - యోగం (1) - కం - విద్ధి - పాండవ న - శా - ఆసన్స్యస్థనంకల్ప: - యోగీ - భవతి - క: - చన జ

| హే పాండవ!    | ఓ అర్జునా !    | హి               | వీలనగా       |             |
|--------------|----------------|------------------|--------------|-------------|
| యం           | <b>ದೆ</b> ನಿನಿ | ●నన్న్యవై నంకలృః | సంకల్పమును   | (శలంవులను)  |
| సన్న్యాసమితి | నన్న్యాసమని    | a. 0.3           |              | తొలగగొట్టని |
| ျခာဆီဖိုး    | ಷಪ್ಪಾದರ್       | కశ్చన            | ఎవ్వడున్ను   | 8           |
| ĕo .         | దానిని         | యోగీ             | <b>ಮೌಗಿಗ</b> |             |
| యోగం         | ಯೌಗಮುಗ         | న భవతి           | అగుటలేదు     |             |
| బిద్ది       | ఎరుంగుము       |                  |              |             |

తా॥ ఓఅర్జునా! దేనిని నన్న్యానమని చెప్పెదరో అదియే యోగమని ఎరుంగుము. ఏలనగా నంకల్పమును అనగా ఫలమునుగూర్చిన కోరికను విడు వని యెవ్వడున్ను యోగిగనగుటలేదు.

- \* "సన్స్యాస్ ఇశి" అనియు పాఠము. జ్ఞానయోగమని అర్థము. (రామానుజులు.) కామ (కోధాదులను విడచుట (రాఘవేం(దులు).
- (1) యోగం ధ్యానయోగమునకు కారణమైనదియు కామ్మకోధాదులనువిడచి చేయబడునదియు వైనకర్మయోగములో నిమిడియున్నదిగ వెరుంగుము. (రాఘవేంద్రులు)

(శంకరభాష్యము) అగ్ని లేనివాడుగను కర్మలేనివాడుగనుఉన్నవాడే సన్న్యాసిగను యోగిగను అగుననునది (శుతి స్మృతి యోగశాధ్రములలో (పసిద్ధముగనుండగా అగ్నినిగలవాడుగను కర్మనుగలవాడుగను ఉన్న వాడుగూడ సన్స్మాసిగను యోగిగను ఆగునని అంటేసిద్ధమైనదానిని చెప్పట తగునా? అనినచో, కర్మఫలములో నా సక్తిని విడచుటవలన సన్స్మాసియగుట యనునదియు, ధ్యానయోగమునకు సాధనముగ కర్మలను అనుష్టించుటచేతను, చిత్తము చలించుటకు కారణమైన కర్మయొక్క ఫలములోగల ఆసక్తిని తొలగించుటచేతను, యోగియగుటయనునదియు ఒకవిధమైన ఉపదారవాదముచే ఆ రెంటిని ఆరోపించి చెప్పవలెననుతాత్పర్యముతోననుడు. మతీకర్మయోగి (శేస్తుడైన సన్స్మాసిగను శేస్తుడైన యోగిగను అగుననునది తాత్పర్యముకాదు. ఈ తాత్పర్యమును శెలియబరచుటైకె భగవంతుడీ క్లోకమును ప్రసాదించుచున్నాడు.

్శుతులను స్మృతులను ఎరింగినవారలు నకల కర్మలను వాటిఫలమును విడుచుట యను దేనిని వాస్త్రవమైన సన్స్టానమనెదరో ఆపరమార్థ సన్స్టానమే కర్మలను అనుష్టించుట యను యోగమని యెరుంగదగినదిగ భగవంతునివే చెప్పబడుచున్నదిగదా? అజైన కర్మనమ్మించుట యైన కర్మయోగమునకు, దానికి విరుద్ధమైన కర్మను విడచిపెట్టుటయను నివృత్తిలక్షణముతో గూడిన పరమార్థ సన్స్టానముతో ఎట్టి సమత్వమున్నట్లు అంగీకరించి సన్స్టానప్పభావము దానికి చెప్పబడుచున్నది? అనుదానిని పర్యాలో చింపగా కర్త (అనగా చేయువాని) ద్వారా కర్మ యోగమునకు పరమార్థ సన్స్టానముతో పామ్యము గలదు. ఎట్లనగా పరమార్థసన్స్టాన్ సకల కర్మలనున్ను వాటికైన సాధనములనున్ను విడచియున్నందున సకలకర్మలను వాటిఫలములను గూర్చిన తలంపును అనగా కర్మలో స్రవర్తించుటకు కారణముగనున్న అన క్లికి హేతువుగ నుండు టను త్వడించుచున్నాడు. ఈ కర్మయోగికూడ కర్మను జేయువాడుగనేయున్నను. మునుపు జెప్పిన సన్స్టానిపలె ఆకర్మల ఫలములనుగూర్చిన జ్ఞాపకమును త్వడించుచున్నాడు అను నీవిపుయము నందే సమత్వము అనునది భావము. ఫలమును తలంచుట మనస్సు చెలించుటఈ కారణమున నందే సమత్వము అనునది భావము. ఫలమును తలంచుట మనస్సు చెలించుటఈ కారణమున కావున ఫలమునుగూర్చిన కలంపును విడువని ఏకర్మియు యోగికానేరడు. కావున ఫలమును

గూర్చిన తలంపును విడచినవాడు ఎంతటికర్మియైనను అతడు యోగియగుటకు మనస్సు చలించని వాడగును. మనస్సు చలించుటకు కారణముగనుండుటను (అనగా ఫలమును తలంచుటను) త్వజించి నందున అనునది తాత్పర్యము.

> శ్లో॥ ఆరురుజ్లోర్మునేర్యోగం కర్మ కారణముచ్యతే। యోగారూఢన్య కమైనవ శమః కారణముచ్యతే॥

3

పద॥ ఆరురుజ్ఞో: - మునే: - యోగం (1) - కర్మ - కారణం - ఉచ్యతే । యోగారూఢన్య - తన్య - ఏవ - శమః (2) - కారణం - ఉచ్యతే ॥

యోగారూథన్య యోగమునుపొందిన యోగమును యోగం పొందగోరుచున్న తన్యవీవ అతనికే ఆరురుక్లోక శమము లేక విశాంతి మునేః మునికి శమ: కారణం ఉచ్యతే కారణముగ, అనగా సాధన కర్మ కర్మ కారణం ఉచ్యతే కారణముగ అనగా సాధన ముగ జెప్పబడుచున్నది ముగ చెప్పబడుచున్నది

రా॥ (ధ్యాన) యోగమును పొందగోరుచున్న మునికి కర్మ, సాధన మనంఖడుచున్నది. ఐకే (ధ్యాన) యోగమును పొందినప్పడు ఆశనికే సకల కర్మలనుండి కొలగుటయను విశాంశ్యే సాధనమనుడుచున్నది. అనగా యోగ మును జేరి బెలుదు స్థ్రీకి విశ్రాంశ్యే సాధనమనుడు.

- (1) యోగం తన ఆత్మస్వరూప దర్శనము (రామానుజులు). జ్ఞానయోగము (శ్రీధరులు).
- (2) శమః భగవఠ్ జ్ఞానములో ఎల్లప్పడు నిష్టయు, స్త్రోత్రము, కీర్తనము నమస్కారము అర్చన మొదలగునవియు, కారణం = ముక్తికి ఉపాయముగ, ఉచ్యతే = చెప్పబడు చున్నది (మధ్వులు, రాఘవేంద్రులు). సమాధి, చిత్త విశ్లేపకర్మో పరమము (శ్రీధరులు) శమః = అంతరింద్రియ నిగ్రహము అనగా మనస్సు బుద్ధి చిత్తము అహంకారము ఈ నాల్గింటిని వాటివిషయములలో బ్రవేశింపనీయక ఆడ్డగించుట (స్వకీయము).

(శంకరభాష్యము) యధార్థమైన సన్స్టాసమునకును కర్మయోగమునకును ఫలమును విడచులలో చేయువాని మూలముగ గల సమత్వము నుద్దేశించి మునుపటిశ్లో కమున "దేనినిసన్స్టాస ముగ జెప్పెదరో దానినియోగమని యెరుంగుము" అని కర్మయోగమును పొగడులకొరకు దానిని భగవంతుడు సన్స్టాసమని చెప్పెను. ఫలాపేక్షలేని కర్మయోగము ధ్యానయోగమునకు బహిరంగ మైన పాధనమని దానిని సన్స్టాసముగ పొగడిన పిదప, ఇప్పడు కర్మయోగము ధ్యానయోగ మనకు సాధనమని దానిని సన్స్టాసముగ పొగడిన పిదప, ఇప్పడు కర్మయోగము ధ్యానయోగ మనకు సాధనమనులను ఈ శ్లోకమున దెలియపరచుచున్నాడు.

యోగమును గూడుటలో తాత్పర్యముగల మునికి — అనుటవలన ధ్యానయోగములో నిలబడుటకు యోగ్యతను ఇకను పొందనివాడని భావము. మునికి అనునది ఇకమీద ముని కాబోవువాడై ఇప్పుడు కర్మయొక్క ఫలమును త్యజించు కర్మయోగినిగూర్చి ఉపచారవాదముచే మునియని చెప్పబడినది. దేనినిగూడుటలో తాత్పర్యముగలవాడనగా ధ్యానయోగమును. కర్మ అతనికి మొదట చిత్తకుట్టిని, పిదవ ధ్యానయోగములో ఆ సక్తిని పిదప ఆ ధ్యానయోగమునకు తగిన యోగ్యతను కలుగ జేయుచున్న సాధనమనబడుచున్నది. ఐతే యోగమును జేరినచో అప్పడతనికి సకలకర్మల నుండియు తొలగుటయనే విశ్రాంతియే సాధనము. అతడెంతకెంత కర్మలనుండి తొలగునో అంతకంత బాధలేనివాడై ఇందియములను జయించిన అతనికి మనస్సు స్టైర్యమును పొందుచున్నది. అట్లున్న వాడు శీధుమున యోగమున జేరినవాడగును.

"నైతాదృశం (బాహ్మణస్యాస్త్రివిత్తం యధైకతా సమతాసత్యతాచ l శీలంస్థితిర్దండ నిధాన మార్జవం తత స్త్రతశ్చోపరమః (కియాభ్య:" బ్రహ్మము అంతటను ఒకటిగను సమముగనున్న ది అను జ్ఞానమును వా స్త్రవముగ గలిగియుండుటయను స్రత్సవర్తనయు, సన్మార్గములో దృఢత్వ మున్ను, అహింసయు, ఋజుత్వమున్ను, అనేక కర్మలనుండి విశ్రాంతియు ఎట్టివో అట్టి ఐశ్వర్యము బ్రూహ్మణునికి వేరొక్కటి లేదు అని మహాభారతము శాంతిపర్వము మోక్షధర్మము 175—38 లో చెప్పబడియున్నది.

(శ్రీధరులు) నిప్కామకర్మ, జ్ఞానమునకు కారణముగను, జ్ఞానమొందినవానికి మనస్సును నిలబెట్టుట స్థిరమైన ధ్యానమునకు కారణముగను ఉన్నది.

(రామానుజులు) శమః = కర్మను విడిచిపెట్టుట, కారణముచ్యతే = కారణముగ జెప్ప బడుచున్నది. ఏలనగా ఆత్మావలోకనమువరకే కర్మ చేయవలసినది. తన ఆత్మ స్వరూపదర్శనమగు మోక్షమును పొందినవాడు పిదప కర్మను విడిచిపెట్టదగును.

శ్లో॥ యదా హి నేంట్రియార్థేషు న కర్మన్వనుషజ్జితే। సర్వసంకల్పనన్న్యాసీ యోగారూడ స్ట్రదోచ్య తే॥

పద॥ యదా - హి - న - ఇంద్రియార్థేమ - న - కర్మను - ఆనుషజ్ఞతే। సర్వసంకల్పసన్స్టాసీ (1) — యోగారూఢః - తదా - ఉచ్యతే॥

నకలనంకల్పములను, తలంపు , నర్వనంకల్ప ಯದಾ ఇండ్రియవిషయములలో ఇండ్రియా ర్లేషు సన్స్మానీ లను విడిచిపెట్లునో నానుషజ్జతే ఆస క్రినిడించడో అప్పుడే తదా హి కర్మలను జేయుటలో నాన క్రి యోగారూడు ్తు యోగారూడుడని కర్మను న యుంచడో చెప్పబడుచున్నాడు.

తా॥ (ఒక్కడు) ఎహ్హడు ఇంబ్రియ విషయములమీద కోరికనుంచడోం కర్మలలో నాన క్తి కలిగియుండడో, సంకల్పములన్నిటిని, అనగా తలంపులన్ని టిని విడబిన వాడగునో అహహడే (అతడు) యోగారూడుడని చెహ్మవడుచున్నాడు.

(1) సర్వసంక ల్పనన్న్యాసీ - కర్మలన్ని టిని విడుచువాడు. అనగా తన్మపులయుత్న ములేక లభించిన వస్తువులయందుగూడ అభిమానమును విడిచినవాడని తాతృర్యము. (రాఘవేం(దులు)

(శంకరభాష్యము) ఇక ఒకడు ఎప్పడు యోగారూడుడు, అనగా యోగమునుగూడిన వాడగునని జెప్పబడుచున్నది.

యోగి, మనస్సును ఒకనిలక డలోనుంచుకొని ఇంట్రియవిషయములైన శబ్దము మొదలగు వాటిలోను, నిత్యము, నైమి త్తికము, కామ్యము, మ్రతిషిద్ధము అనుక ర్మలలోను ప్రయోజనములేదవి యెరింగి ఆస్త క్రేసుంచుటలేదో అనగా నవి తనక వశ్యముగ కావలసినవను బుద్ధిని గైకొనుటలేదో మరియు నతడు ఎప్పడు ఇహపరవస్తువులను గోరుటకు కారణములైన తలంపులన్నిటిని త్యజించు స్వభావముగలవాడగునో అప్పడాతడు యోగమును గూడినవాడు. అనగా యోగమును పొందినవా డనబడును. ''నర్వసంక ల్ప సన్న్యాసీ'' అను వచనముచేత కోరిక లన్నీటిని కర్మలన్నీటిని త్యజించ వలెనని తాత్పర్యము. ఏలనగా సక లకోరిక లకును సంక ల్పములే కారణములు.

"సంకల్పమాలః కామో వై యజ్ఞూః సంకల్పసంభవాః" మనుస్మృతి 2-వ అధ్యాయము 2-వ క్లో-) సంకల్పమనునది కామమునకువేరు. యజ్ఞములకు సంకల్పమే పుట్టిల్లు "కామజానామితే మూలం సంకల్ప్రత్వం హి జాయసే! నత్వాం సంకల్పయిష్యామి సమూలో న భవిష్యసి" (మహాభారతము కాంతిపర్వము మోక్షధర్మమున 177-25) ఓకోరికా! నీ మూలము నాకు తెలుసును. నీవు సంకల్పముమండిగదా పుట్టుచున్నావు? నిన్ను నేను తలంపను. నీవు వేరుతో నుండజాలవు. అనగా సమూలముగ నకించెదవు. ఇవి మొదలగు స్మృతులచే చూడుడు. ఇక కోరికలన్ని టిని విడచినపిదప సర్వకర్మలను విడచుట తానే గలుగుచున్నది. అను దానిని "స యధా కామో భవతి తక్కర్మకురుతే = ఆతడు దేనిని గోరుచున్న వాడై యుండునో దానిని జేయవలసినవాడగును. దేనిని జేయవలసిన వాడుగనున్నాడో ఆ కర్మను ప్రకటముగ చేయు చున్నాడు" అను బృహదారణ్యక స్థుతమొదలగువాటిచేతను. "యద్యద్ధికురుతే జమ్హు తత్తత్కామస్య చేష్టితం = ప్రాణి దేనిదేనిని చేయుచున్న దో అది అది కోరికయొక్క వ్యాపారము" అను మనుస్మృతి మొదలగువాటిచేతను ఎరుంగుడు. మఱియు యు క్రిచేతను ఆ విధముగనే తెలిసికొనవచ్చును. ఏలనగా సంకల్పము లన్ని టిని కాత్యజీరీ చినప్పుడు ఒకడు కదలుటకుకుకూడ వీలుగాదు. కావున "సర్వనంకల్ప సన్ఫ్మాసీ" అను వచనముచేత భగవంతుడు కోరికలన్నిటిని కర్మలన్నిటిని తొలగ గొట్టనట్లు చెప్పచున్నాడని అద్దమగుచున్నది.

శ్లో॥ ఉద్ధరేదాత్మనాతాృనం నాతాృనమవసాదయేత్ । ఆత్రైవ హ్యాత్మనో ఖంధురాత్రైవ రివురాత్మనః ॥

పద(1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) -

| అశ్మానం        | <b>క</b> న్ను             | హి           | విలనగా       |
|----------------|---------------------------|--------------|--------------|
| <b>ട</b> ്ട് സ | <b>త</b> నచేత             | ఆశ్మనః       | <b>త</b> నకు |
| 'ఉద్ద రేత్     | <b>త</b> రింపజేసికొనవలెను | అక్షైవ బంధుః | తానేబంధువు.  |
| ఆక్మానం        | <b>తమ్న</b>               | ఆశ్మనః       | <b>తన</b> కు |
| నావసాదయేక్     | చెరచుకొనగూడదు.            | అక్షైవ రివు: | తానే శృతువు  |

తా ఆన్ను (సంసారనముద్రమునుండి) కానే తరింపజేసికొన వలెను. దానిలో మునిగిపోవునట్లు తన్ను చెరచుకొన గూడదు. ప్రిలనగా కానే తనకు మ్మితుడు, కానే తనకు శృతువు.

- (1) ఆశ్మనా వివేకముతోగూడిన మనస్పుచేత (శ్రీధరులు, మధుసూదన సరస్వతి, వేంకట నాథుడు) మనస్సుచేత లేక పరమాత్మచేత (రాఘవేంద్రులు) "ఆల్రైవ" అనుదానికిని వారలిటులనే అర్థముచేసియున్నాడు.
- (2) ఆలై ప=లోకమునందున్న బంధువులు స్నేహపాళమునకు పాత్రమగుదురేగాని మోక్షమునకు

వారలు విరోధులే. కావున వారలు బంధువులుకారు. తానేతనకు బంధువుగను, సుహృత్తు గను కావలెనని శంకరులున్ను, తనమనేస్సే తనకు బంధువు, ఎట్టిమనస్సనగా విషయ ములలో నాసక్తిలేని మనస్పని రామానుజులున్ను, మనేస్పే బంధువు, లేక పరమాత్మయే బంధువు, ఏలనగా అతనియెడ భక్తిచేసిన బంధువువలెనగును అని రాఘవేంద్రులున్ను చెప్పుచున్నారు.

(3) రిపుః - తనఆశ్మయే ఇతరులను శ్రతువుగ తలంపకారణమగుచున్నందున తనకు తన యాత్మయే శ్రతువగునని శంక రులున్ను; తనమన స్సే తనకు శ్రతువు, ఎట్టిమనస్సనగా విషయము నందు ఆసక్తిగల మనస్పని రామానుజులున్ను; పరమాత్మయెడ భ క్రిచేయనిచో పరమాత్మ ఇతనిని శ్రతువువలె తలంచుచున్నాడని రాఘవేందులున్ను జెప్పుచున్నారు.

(శంకరభాష్యము) ఒకడు మునుపు చెప్పినవిధముగ యోగారూథుడైన పిదప సంసారపు అనర్థముల గుంపునుండి తానే తనచే తరింపజేయబడినవాడగును, అనునది చెప్పబడుచున్నది. సంసారమనే సముద్రములోపల మునిగియున్నవారలు తమ్ము దానినుండి తామే పైకేతీసి తరింప జేసికొనవలెను. అనగా యోగమునుగూడి నిలబడుటను పొందజేయవలెనని తాత్పర్యము. ఆ సంసార సముద్రములో తన్ను క్రిందమునిగిపోవునట్లు చేయించుకొనగూడడు. ఏలనగా తనకు తానే బంధువు. సంసారమునుండి విముక్తిచెందుటకు ఉపయోగపడగల మిత్రుడు తనకంటె వేరొకడు లేడుగడా! బంధువైనవాడుగూడ మోక్షవిషయములో శత్రువే. స్నేహము మొదలగు బంధమునకు అతనిచే అవకాశము గలుగుటవలన ననుడు,

కావుననే "కానేతనకు బంధువు" అను దృథమైననిర్ణయము సరియైనదనుడు. ఆటులనే కానేతనకు శ(తువు. చెరుపును చేయువాడై, తనకంటె వేరుగబయటనున్న శ(తుడెవ్వడో వానిని గూడ కానే ఒకడుతనకు శ(తువుగ చేపికొనుచున్నాడు. అనగా బాహ్యశ(తువులున్ను ఆత్మనను సరించియే యుండుటవలన "కానే తనకు శ(తువు" అను నిర్ణయము తగినదే.

(స్వకీయము) (పతియొక్కడు మోక్షమునులేక నరకమును, సుఖమునులేక దుఃఖమును, పొందుటకు ఆతని స్వ[పయత్న ము కారణమని గు ర్తించి చూపబడినది. ఈ శ్లోకమునకు శంకరా నందులు (కిందకనబరచినట్లు విస్తారమైన అర్థముచేసియున్నారు — ఆత్మానం ≃ సంసారసాగరములో మునిగి జన్మమృత్యుజరాది దుఃఖములచే హతము చేయబడినవాడుగనున్నాను అని (పలపించుచున్న తన్ను, ఆత్మనా = (శబ్దాభక్తులచే నారాధించి పొందిన పరమేశ్వర (పసాదము, వైరాగ్యసాధనము (శవణమననాదులనుజేసి అత్మజ్ఞానములో నిలకడచెందియునున్న తనచేత తరింపజేసికొనవలెను, అత్మనః = తన యవిద్యచేత జననమరణములు అనే దుఃఖ(పబాహములో బడి ఆధ్యాత్మికము మొదలగు తాప(తయాగ్ని చే తపింపబడిన తనకు, బంధుః = సంసారదుఃఖమునుండి నివ ర్తింపజేసీ నిర తిశయమైన మోక్షసుఖములో చేర్పించుచున్న బంధువు తానే, శాంతి దాంతిమొదలగు సాధననంపదలచే ఆత్మోధరణమున్నై సమాధియోగము చేయకున్న తానే, శాంతి దాంతిమొదలగు సాధననంపదలచే ఆత్మోధరణమున్నై సమాధియోగము చేయకున్న తానే తనకు శుతువు.

శ్లో။ బంధురాతాృశృవవన్న యేనాతైృవాశృనా జిత:। అనాశృవస్తు శ[తుత్వే వరేతాతై]వ శ[తువత్॥ ఆనాత్మనస్తు ఆశ్మను (దేహింగ్రదియముల చేరి ఏ అత్మచేత ಯೆನ ಆಕ್ಡುನಾ ఆత్మ (దేహేంద్రియములచేరిక్) కను) జయించనివానికనగా യത്തു മീര്ദ జయింపబడియున్నదో (వెలుపలి) శృతువువలె శ్మతువత్ ఆ ఆత్మకు తస్య అక్మనః శ<sub>్</sub>తుక్వేవ**ే**క శ్వతుభావములో నుండును, ಆತ್ಮಾವ బంధువు စဝင္ထား

తా॥ ఏజీవాత్మబే దేహము, ఇంబియములు అను వాటిచేరికయైన ఆత్మ వశబరచబడియున్నదో, అనగా నెవ్వడు దేహేంబడియములను జయింబియుం డునో అశనికి అశడే స్నేహితుడు. మఱి ఇంబియములను జయింబినవానికి వెలువరిశ/తువువకొ కానేశ/తుత్వములోనున్నాడు. అనగా తనకం టె వేరుగ బయటనున్న శ/తువు తనకెట్లు చెరువుచేయునో అట్లు తనకుతానే చెరువుచేసి కొనుటలో నున్నాడని కాతృర్యము.

# (1) ఆత్మా - వివేకమనస్సు.

(రాఘవేంద్రులు) ఏజీవునిచే పరమాత్మ జయింపబడెనో అనగా భ క్తిచే స్వాధీనముజేసి కొనబడినవాడాయెనో, ఆజీవునికి ఆపరమాత్మ బంధువు. పరమాత్మయెడ భ క్తిచేయనివానికి ఆపర మాత్మయే శ్రతువువలె అపకారము చేయుచున్నాడు.

(స్వకీయము) మునుపటి క్లోకమున తనకు ఆత్మయే బంధువు, ఆత్మయే శ్రతువని చెప్పబడి నది. తనకుతాను బంధువు అనువానికి లక్షణమెట్టిది? తనకు తాను శ్రతువు ఆనువానికి లక్షణ మెట్టిది? అనునది దీనిలో జెప్పబడుచున్నది. ఇంద్రియములను జయించినవాడు తనకుతానే బంధువు. అట్లు జయించనివాడు తనకుతానే శ్రతువుగనున్నాడని తాత్పర్యము.

#### 

ైళ్లో జితాత్మన: మ్రాంతస్య వరమాత్మ సమాహిత:। శ్రీతోష్టనుఖడు:ఖేషు తథా మానాచమానయో:॥

పది!! జీతాత్మన: - స్రహాంతన్య్ - పరమాత్మా - సమాహిత: ! శీతోష్టసుఖదు:ఖేమ - తధా - మానాపమానయో: il

జీకాత్మన: దేహీం[దియములను జయిం శ్రీకోష్ణ సుఖడు:ఖేమ శ్రీతోష్ణ సుఖడు:ఖములలోను బినవాడుగను శథా అట్లనే [భశాంతన్య మనస్సమాధానముగలవాడు మానావమానయో: మానావమానములలోను గనుఉన్న వానికి సమాహిత: ఒక నిలకడ చెందియున్నది. పరమాత్మా పరమాత్మ స్వరూవము

తా॥ ఒకడు దేహము ఇంటియములు వీటిని జయించి మననృమాధానము గరిగి (నన్స్యాసిగ) ఉన్నప్పడు పరమాత్య న్వరూపము చరివేడులలోను, సుఖాదు:ఖములలోను, ఆవిధముగనే గౌరవాగౌరవములలోను వాటిచే కొట్టబడి కదలించబడనిడై వానిచిక్రములో నెల్లప్పడు స్థిరముగ నెలబడుచున్నది. అది అతనియొక్క వా న్రవమైన ఆత్మన్వరూచముగనే యున్నదని కాత్మర్యము.

(శ్రీధరులు) శీతోష్టసుబదు:ఖములలోను మానాపమానములలోను సమముగనుండియు కామ్మకోధములను అణచియు మనస్పు ఇం్వదియములు వీటిని జయించియునున్న వాని హృదయ ములో, పరమాత్మా సమాహితు = పరమాత్మ మ్రాహిళించుచున్నాడు,

(రామానుజులు) పరమాత్మా సమాహిత: - ఆత్మ = తన స్వరూపము, సమాహిత: = [పకాశించుచున్నది. ఇట్టి ఆత్మస్వరూపము [పకృతిబంధమును పోగొట్టుకొని శుద్ధముగనున్నందున, పరమాత్మా = పరమాత్మయని చెప్పబడినది. లేక, ఆత్మా = ఆత్మ, పరం = అధిక ముగా, సమా హిత: = [పకాశించుచున్నది. అనియు చెప్పవచ్చును.

**~~~~~** 

శ్లొ॥ జ్ఞానవిజ్ఞానకృప్తాక్మా కూటస్థో విజితేంద్రియః। యుక్త ఇత్యుచ్యతే యోగీ సమలోష్టాశ్మ కాంచనః॥

పద॥ జ్ఞానవిజ్ఞానతృప్తాత్మా (1) - కూటస్ట: (2) - విజితేంగ్రదియ:। యుక్త: (3) - ఇతి - ఉచ్యతే - యోగీ (4) సమలోష్టాశ్మ కాంచన: (5)॥

నమలోష్టా**శ్మ**కాం మట్టిగడ్డ, రాయి, ఖంగారము జ్ఞానము, తెలిసికొనిన విధ *జ్ఞా*నవిజ్ఞానతృప్తా**క్మా** ముగ అనుభవము, పిటి చనః పేటిని నమముగ కలంచు వాడుగను<del>ఉ</del>న్న వలన కృష్ౖిబెందిన మనస్పుగలవాడుగను యోగీ ಯೌಗಿ (దేనికి) కదలనివాడుగను యు క్త ఇత్యుచ్య తే సమాధినిగూడినవాడు (యో కూటసః విజికేంద్రియ ఇంబియములను వాగుగ **ෆ**රාං**රාරා) ප**හි සින් బడుచున్నాడు. జయించినవాడుగను

తా॥ శా స్త్రహ్హనముబేశను, అనుళవజ్ఞానముబేశను, మన స్ప్ర ప్రిచెంది జ్ఞానవిజ్ఞానములు బాలునని కలంపుగల మనస్పుగలవాడై దేనికి కదలనివాడై ఇం|దియములను జయించి మట్టిగడ్డ, రాయి, న్వర్ణము మొదలగువాటిని సమ ముగ కలంచునట్టి యోగియైనవాడు సమాధిని గూడినవాడు, యోగారూడుడు అని చెప్పబడుచున్నాడు.

(1) జ్ఞానవిజ్ఞానకృప్తాత్మా - జ్ఞానమనగా, ఆత్మస్వరూపజ్ఞానమే. విజ్ఞానమనగా క్రియలన్నిటిని నడుపునది ప్రకృతియేగాని ఆత్మకు సంబంధములేదని యెరుంగుటయే, ఇట్టిజ్ఞానముచే తృప్తిపైపొందిన మనస్సు గలవాడు (రామానుజులు). జ్ఞానమనగా భగవత్స్వరూపమును ఎరుంగునట్టి జ్ఞానము, లేక భగవద్విషయమైన (శవణమననాదులవలన కలుగునది- విజ్ఞానమనగా భగవన్మ హిమలను విశేషముగ నెరుంగునది, లేక (శవణాదులవలన గలిగిన జ్ఞానముచే లభించు భగవద్దరృవము (మధ్వులు). భగవంతుడు సర్వోత్తముడనుదానిని వేదములచే ఎరుంగుటయే జ్ఞానము. భగవంతుని మహిమలను వేదముచే నెరుంగుట విజ్ఞానము (రాఘవేం(దులు),

- (2) కూటస్ట్లః దేవమనుష్యాది దేహములలోనుండినను జ్ఞానాకారమైన ఆత్మన్వరూపముతో నున్న వాడు (రామానుజులు). కూటము - అకాశము, ఆకాశమువలెనున్నవాడు అనగా శిత్రా ష్టాదులచే వికారమొందనివాడు (మధ్యులు, రాఘవేంద్రులు.)
- (8) యుక్త: న్వరూపము నెరుంగునట్టి యోగాభ్యానమునకు తగినవాడని చెప్పబడుచున్నాడు. (రామానుజులు). నంపూర్ణమైన యోగము గలవాడుగ చెప్పబడుచున్నాడు (రాఘవేం (దులు). యోగారూడుడు (శ్రీధరులు, మధుసూదనసరస్వతి).
- (4) యోగీ కర్మయోగి (రామానుజులు). జ్ఞానయోగి (మధ్వులు).
- (ర్) సమలోష్టాశ్మ కాంచన: మట్టి మొదలగు సకలవస్తువులను వాటి వాటి స్వభావమెట్టిదో ఆ విధముగనే బాగుగనెరుంగుట (మధ్వులు). ఈమత సిద్ధాన్తానుసారముగ ఐదు విధము లైన భేదజ్ఞానము మోక్ష హేతువు. భేదములనగా - (1) జీవేశ్వరభేదము. (2) జీవపరస్ఫర భేదము, (శి) జీవజడభేదము, (f 4) జడపరస్పరభేదము, (f 5) జడేశ్వరభేదము. ఏనిలో నాలుగవ క క్ష్యలో ఈ మట్టి - రాయి - బంగారము మొదలగునవి చేరుచున్నవి. బంగారమును బంగారముగను, రాయిని రాయిగను, మట్టిని మట్టిగను ఇటులనే మిగిలిన జడవస్తువులను వాని వాని స్వభావానుసారముగ నెరుంగుటయే సమమైన జ్ఞానము. అట్లుగాక మట్టిని రాయిగను, రాయిని బంగారముగను అట్లే ఒకదానిని మరియొకటిగ ఎరుంగుటయే విపరీత జ్ఞానము

(స్వకీయము) జ్ఞానమనగా శాస్త్రములో జెప్పియున్న వస్తువులను దెలిసికొనుట. విజ్ఞానమనగా శాష్ట్రమువలన తెలిసికొన్న వాటిని ఆ విధముగనే తనయనుభవమునకు తెచ్చుకొనుట అని శంకరు లున్ను, జ్ఞానమన్గగా ఆత్మస్వరూపమును తెలిసికొనుట, విజ్ఞానమనగా ఆత్మస్వరూపము (పకృతి కంటె వేరైనలక్షణములుగల ఆకారముగలదని తెలిసికొనుట అని రామానుజులున్ను, విజ్ఞానమను దానికి సాధారణజనులు ఎరుంగని విశేషముల వెరుంగు జ్ఞానమనియు జెప్పవచ్చునని మధ్వులున్ను తాత్పర్యము చెప్పచున్నారు.

00000000

శ్లో॥ సుహృన్మ్మితార్యుదాసీన మధ్యన్థ ద్వేష్య వింధుషు। ನಾಧುವೃಷಿ ಕ ಪಾತೆಮ ಸಮಖ್ದದ್ದಿ ರ್ವಿಕಿವ್ಯತೆ \* ""

9

పదు సుహృత్ - మిత్రం - అరి: - ఉదాసీన: - మధ్యస్థ: - ద్వేష్య: - బంధుము (ఇవియన్నియు ఒకేపదము.)

సాధుము - ఆపి - చ - పాపేము - సమబుద్ధిః - విశిష్యతే॥

సుహ్బర్మిణార్యు దాసినమధ్యన ద్వేష్యబంధుమ ద్వేష్యబంధుమ ద్వేష్యులు మధ్యమ్మ మధ్యమ్మ సముబుద్ధి: ద్వేష్యుత్సు బంధువు, వీరియందును విశిష్యతే

సాధువులయందును పావులయందును సమమైన ఐద్దిగలవాడు TOWANS.

తా॥ సుహృత్తు (అనగా ప్రత్యవకారమునుకోరక ఉపకారమునుజేయు వాడు), స్నేహముగలవాడు, శ[తువు, ఉదాసీనుడు (అనగా ఎవ్వరికక్ష్యలోను చేరనివాడు), మధ్యస్థుడు (అనగా రెండుకక్ష్యలకును హిళమును గోరువాడు), ద్వేమ్యడు (అనగా ద్వేషించదగినవాడు, శనకు కానివాడు, శ[తువు), ఏంధువు, ఐన వీరియందును, సాధువులయందును అనగా శా.మైముననునరించినడచువారి యండును, పాపులయందును అనగా, చేయతగనిదని శాస్త్రామలచే నిషేధించిన దానిని జేయుపాపులయందును నమమైన ముద్దిగలవాడు గొప్పవాడగును.

+ "విశిష్యతే" అనుదానికి 'విముచ్యతే' అనియు పాఠము. సంసారమునుండి విడువ బడును అని అర్థము.

(శంక రులు) సమదృష్టి గలవాడు అనగా, ఇతనెవ్వడు? ఇతని వ్యాపారమేమి అనుపర్యాలో చనలో బుద్ధినిపోనివ్వనివాడు. దీనిలో జెప్పబడినవాడు యోగారూధులలో (శేస్దుడనిభావము (మిగత పదములకు ఆర్థము (పతిపదార్థములోనే వీరి భాష్యామసారముగ (వాయబడియున్నది.)

(రామానుజులు) సుహృత్ = వయోవిశేషానంగీకారేణ స్వహితైపి.ణః = సుహృత్తనగా వయస్సుయొక్క విశేషమును గమనింపక యే తనకెవ్వడుపకారము జేయునో ఆతడే సుహృత్తు, మిత్రం= తనతో సమానమైన వయస్సుగలవాడుగను తనకుపకారము చేయువాడుగనుఉన్నవాడు మిత్రుడు, అరిః = ఒక నిమిత్తమునుగొని తనక పకారము జేయువాడు శ్రతువు, ఉదాసీనః = ఉపకారాపకారములకు నిమిత్తములేనందున ఉపకారాపకారములు చేయకయుండువాడు ఉదాసీనుడు, మధ్యస్థః = జననముమొదలు ఉపకారాపకారములు చేయనివాడు మధ్యస్థుడు ద్వేష్యః =పుట్రినదిమొదలు చెరుపును తలంచువాడు, బంధుః = పుట్రినదిమొదలు హితమునుగోరువాడు. సాధుష్యపి - ధర్మము గలవారి యందును, పాపేమచ = అధర్మమును చేయువారి యందును, పీరందరిని నమముగ జూచెడివాడు,

(రాఘవేందులు) మిత్రం = తనస్సే హితునికి ఇట్టికార్యముజేసిన చెరుపుగలుగునని చెప్పి దానినుండి రడ్డించువాడు మిత్రుడు, ఉదాసీనః = అపకారోపకారములు చేయుటకు నిమిత్తముండియు జేయనివాడు. మధ్యస్థః = ఉపకారము అపకారము రెండునుజేయువాడు, బంధుః = (పత్రిపయోజనము నెదురుచూచ్ ఉపకారము చేయువాడు. సమబుద్ధిః = సుహృత్వము, మిత్రత్త్వము మొదలగునవి అంతఃక రణమువలన క లుగునవేకాని జీవస్వరూపమునకు లేవనియు, జీవస్వరూపములన్నియు చైతన్యాంశమున ఒకేవిధముగ సమముగనున్న వనియు నెరింగినవాడు.

# శ్లో။ యోగీ యుజ్జీశ నశశమాత్మానం రహసిస్థిక:। ఏకాకి యశబిత్తాత్మా నిరాశీరవరి!గహ:॥

10

పది! యోగీ - యుజ్జీత - సతతం - ఆత్మానం - రహసి - స్ట్రీత: ! ఏకాకీ - యతచిత్తాత్మా - నిరాశీః - అపరిఁగహః !!

యోగీ యోగియైనవాడు స్థిత**: స్థిరముగనుండి** రవాసీ ఏకాంత మైనదోట యతచిత్రాక్కా అంత:కరణమును దేవామును ఏకాకీ ఒక డె : స్వాధీనవరదుకొన్నవాడై

ಕುವಾದಕ

అక్కనః (వరిష్టాన్య

చరిశుదమైన బోట

ళనకై యేర్పణమశాని

కోరికలను విడిచినవాడై **మన**న్పును ನಿರಾಶೀ ఆక్మానం అపర్మిగహః స్వత్వము అనగాతనది అనునది సతతం ఎల్లప్పడు నమాధిలో నిలబెట్టవలెను. ఒక్కటియు లేనివాడుగనుండి యుంజీత

లాగ యోగియైనవాడు (ధ్యానముబేయువాడు) గుహమొదలైన ఏకాంక మైనచోట ఒక్కడై (సహాయము లేక) స్థిరముగనుండుచు, అంతఃకరణమును దేహమును వశ్వరచుకొన్నవాడై, కోరీకలన్నిటిని తొలగించినవాడై, శనవన్ను వనునదొక్కటియు లేబెవాడై, అనగా ఆసక్తిలేబివాడై, ఎల్లవృడు మననుృను **సమా**ధిలో నిలబెట్టవలెను.

(శంకరులు) కావున మునుపు చెప్పిన ఉత్తమమైన ఫలమును పొందుటకై చేయవలసినది దీనిలో జెప్పబడుచున్నది. ధ్యానము జేయువాడు కొండలోని గుహమొదలగుచోట సహాయమెవ్వరు లేనివాడై యోగమునుచేరవలెను. ''రహసిస్థితః ఏకాకీ'' అనువిశేషణముచే సన్న్యాసము చేసికొన పలెననికాత్పర్యము. అట్లు సన్స్ట్యాసిగనుండినను కోరిక లను, సొమ్నులను అన్నిటిని విడచితొలగించిన వాడుగ నుండవలెను. కౌపీనము మొదలగు వాటిలోను నాది అను నాస క్తిని ఉంచగూడదని భావము.

(రామానుజులు) ఇంతవరకు జెప్పబడిన, యోగీ = కర్మయోగనిస్టుడు, నతతం = ద్రతి దినము యోగాభ్యాసకాలమంతయు, యుంజీత = తనయాత్మదర్శన నిష్ణమగలవాడై చేసికొనవలెను. నిరాశీరపర్యిగహు: = ఆత్మనుదప్ప మరిదేనియందును ఆస్త్రక్తియు మమకారమును లేనివాడు.

(రాఘవేంద్రులు) యోగీ = జ్ఞానోపాయము ననుష్టించువాడు, యుంజీత = అఖండ ధ్యానములో నిలబెట్టవలెను.

(స్వకీయము) ఇక సమాధియోగ్రకమము చెప్పబడుచున్నది. మనస్సును సమాధియోగ ముతో గూడినట్లు చేయుటయే.

శ్లో॥ శువా దేశే మ్రతిష్టాప్య స్థిరమాననమాత్మనః। నాత్యు చ్చితం నాతినీచం చై లాజినకుశో తరం ။ 11 ,, తక్త్రాకాగ్రం మనః కృత్వా యతబి కేంద్రియ్మకీయః। ఉపవిశ్యాసనే యుంజ్యాద్యోగ మాత్మవిశుద్ధయే॥ 12 పద॥ శుచా - దేశే - (పతిష్టాప్య - స్థిరం - అసనం - ఆత్మన:। న - అత్యుచ్చితం - న - ఆతినీచం - చైలాజినకుశోత్తరం॥ త్రత - ఏకా(గం - మనః - కృత్వా - యతచిత్తేంద్రియ్యకియః ! ఉపవిశ్య - ఆసనే - యుక్డ్యూత్ - యోగం - ఆత్మవిశుద్ధయే 🛚 (యోగీ) యోగియెనవాడు త్మతఅననే ఆ ఆననముమీద నాత్యుచ్చితం మిక్కిలి యెత్తుగానట్లియు కూర్పొని మిక్కిరి తక్కువగానట్లియు నాకినీచం మనస్సును మనః బైలాజినకుకోత్తరం వ్యక్త్రము, (జింక) చర్మము, ఏకాగ్రంకృత్వా ఒకే నిలకడగలదిగజేసి దర్భ, పీటిన పైగాగలిగి అవకచి కేంద్రియ చిత్రము ఇంద్రియములు వీవి నట్టియు ్రకియణ వ్యాపారములను అత్మవిశుద్ధయే అంతఃకరణశుద్ధి పై వ్యాపారములను ఆణచినవాడె స్టిరం అననం స్ట్రీరమైన ఆననమును

యోగం యుక్ట్రాత్ యోగమును గూడవలెను,

తాంగి (యోగియైనవాడు) మిక్కిల్ యొత్తుగానట్టియు, మిక్కిల్ ఈక్కువ గానట్టియు వ స్త్రము, చర్మము, దర్భ,పిటిన్ మీదుగా గలెగినదియు స్థిరమైనదియు నైన ఆననమును వర్శుభమైనదోట ఈనకై యేర్పరచుకాని ఆయావనము మీద కూర్పొని మనస్పు నొకేనిలకడగజేస్ చిత్తము ఇంద్రియములు మీటి వ్యాపారములను అణబినవాడై అంత కకరణశుద్ధికై యోగమును జేయవలెను.

(శంక రుల్పు ఇక యోగమును గూడువానికి అతడు కూర్చొనదగిన ఆసనము, అతడు తినదగిన ఆహారము, అతనికాలము గడుపుటకు తగిన వినోదము మొదలగువాటి (కమమును యోగమునకు సాధనముగ జెప్పటయేగాక దానితో యోగమును పొందినవాని లక్షణమును, ఆ యోగమునకు ఫలము మొదలగువాటినెళ్తి చెప్పవలెను గావున వాటినన్నిటిని ఉపదేశింపబూని వాటిలో మొదటివైన ఆసనముయొక్క (కమమును మొదట భగవంతుడు చెప్పచున్నాడు.

పరిశుద్ధమైనచోటు అనగా, స్వభావముగ గాని అలుకుట మొదలగు వాటివలనగాని పరిశుద్ధమైన చోటని తాత్పర్యము. అట్టి (పదేశము నిర్జనమైన (పదేశముగ నుండవలెను. వస్త్రము మొదలగు వాటిక్రకమము పారముయొక్క క్రమముననుసరించి మొదట వస్త్రము. పిదప చర్మము, తరువాత దర్భ యని మారియున్నది. అనగా మొదట దర్భ, దానిమీద చర్మము, దానిమీద వస్త్రము అని తాత్పర్యము. (చర్మము ఆసనమని జెప్పినందున జింక చర్మము, లేక పులి చర్మము అని గ్రహింపవలెను.)

ఇట్టి ఆసనమును ఏర్పరచుకొని ఏమిచేయవలెననగా ఆ యాసనముమీదకూర్చొని యోగ మును గూడవలెను. ఎట్లనగా సకల విషయములనుండియు మనస్సునీడ్పి ఒక నిలకడ చెందించి చిత్తము ఇంద్రియములు వీటినణచినవాడై కూడవలెను. అతడు దేనికై ఆ విధముగ యోగమును గూడవలెననగా చిత్తశుద్ధికయ్యే.

(రామానుజులు) పరిశుద్ధులుకానివారలు చేరనట్టియు, వారలు చుట్టుకొననట్టియు, పరి శుద్ధములుకాని వస్తువుల సంబంధములేనట్టియు పవి్రతమైనచోట కొయ్యచే చేయబడినట్టియు దాని మీద దర్భలు, జింక చర్మము, వస్త్రము, వీటిని క్రమముగ ఒకటిమీద నొకటిగ పరచినదైన ఆసన మును ఏర్పరచుకొని బంధనిప్పత్తికై యోగమును, అనగా ఆత్మావలోకమును జేయవలెను.

(స్వకీయము) 11-12-వ క్లోకములనున్ను - మునుపటి 10-వ క్లోకములోని ఉత్తరార్ధ మును వరాహ పురాణము 187-వ $\cdot$ ఆధ్యాయములో చూడుడు.

- శ్లో॥ నమం కాయశిరో గీవం ధారయన్నచలం స్థీరి: నం[పేక్ష్య నాసీకా|గం న్వం దిశశాృనవలోకయజా ॥ 18
- ,, మ్థాంతాతా పైగశఖ్ః బ్రహ్మబార్(వరే స్థితః। మనస్పండుమ్య మచ్పిత్తో యుక్త ఆసీశ మత్పరః#……. 14
- పదక నమం కాయశిరో(గీవం ధారయ౯ అచలం స్థిరః ! సం(పేక్ష్య - నాసికా(గం (1) - స్వం - దిశః - చ - అనవలోకయ౯ #
- ,, [పకాంతాత్మా = విగతభీ: బ్రహ్మచారి(వతే (2) స్థిత: మన: - సంయమ్య - మచ్చిత్త: - యుక్త: - ఆసీత - మత్పర: !!

| (యోగీ)         | యోగియై <b>నవాడు</b>     | ్రవశా <b>ంకాక్కా</b> | మిక్కిలి శాంతమైన అంతఃకరణ             |
|----------------|-------------------------|----------------------|--------------------------------------|
| కాయ శిర్చోగేవం | దేహాము, మొడ, కల, పీటిని |                      | మును గలవాడుగను                       |
| <b>నమం</b>     | నమముగను (నేరుగను)       | อกษย์เ               | భయము పీడినవాడుగను                    |
| ఆచలం           | చరించకయు (కదలకయు)       | బ్రహ్మదార్చివతే      | బ్రహ్మాదారి (వశమున                   |
| ధారయ∉ా         | ఉంచుకొనియు              | స్థితః<br>మనః సంయమ్మ | ఉప్నవాడుగను<br><b>మ</b> నన్నును ఆణచి |
| సీర :          | స్థిర ముగనుండియు        | మచ్చిత్త:            | చితమును నాయిడనుంచిన                  |
| వ్వంనానిక్కాగం | <b>ళన ముక్కు కొనను</b>  | U                    | వాడుగను                              |
| సంభాస్త్ర      | చూచుకొని                | మత్పరః               | నన్నే ఉత్భృష్ణముగ గైకొన్న            |
| ದಿಕ್ಕ ಪ        | <b>దిక్కులను</b>        |                      | వాడుగను                              |
| అనవలోకయకా      | ్<br>చూడకను             | ငယ်။ နှင်း           | <b>నమాహితుడుగ</b> ను                 |
| ather ame      | m.ne a (m.              | ఆసీత                 | కూర్పొనియుండవలెను,                   |
|                |                         |                      |                                      |

కా॥ యోగియైనవాడు దేహము, మెడ, కల, వీటిని నమముగను నేరు గను కదలకయుంచుకొనియు, స్థిరముగనుండుకొనియు, తన ముక్కు కొనను గమనించి చూచుచుండియు, దిక్కులను (చుట్టు[వక్కలను) చూడకయు, మిక్కిలి కాంతమైన అంతఃకరణముగలవాడై, భయము వీడినవాడై, బ్రహ్మదారి వ్రత ముననుండి మనోవృత్తులను అణటి, అనగా మనస్పును విషయములలో పోనివ్వక మరలించి చిత్తమును నాయొడనుంచి, నన్నే ఉత్కృష్ణముగ గైకాని, సమాహితుడుగ అనగా ధ్యానయోగముతో గూడినవాడుగ కూర్బొని యుండ వలెను.

- (1) వాసికా(గం ముక్కుకొనయనునది కనుబొమ్మలకు మధ్య సన్నగనున్న ముక్కు భాగమని అర్థము. రి-వ అధ్యాయము 27-వ శ్లోకమునందలి టిప్పణిని చూడుడు. కనుబొమ్మల మధ్యపదేశమును చూచుటవలె దృష్టినుంచి అని తాతృర్యము.
- (2) బ్రహ్మచార్వితే స్ట్రీ విషయమునుగూర్చి చింతించకయుండుట, భిక్షమెత్తైన అన్నమును భుజించుట, గురుశుబ్రహషచేయుట, వేదాధ్యయనముచేయుట, బ్రహ్మ విచారముచేయుట, ఇవి బ్రహ్మచారి ప్రతములు. (స్వకియము.)

(శంక రభాష్యము) మునుపటి క్లోక ములలో వెలుపలి ఆసనముయొక్క క్రమము చెప్ప బడినది. ఇక శరీరధారణము, అనగా శరీరము నుంచుకొనవలసిన స్థితి యొట్లనునది మొదలగునవి చెప్పబడుచున్నవి. శరీరము, తల, మెడ వీటినివంచక నేరుగనుంచుకొనవలెను. అట్టుంచుకొనినను వానికి క దలుట కలుగగలదు. కావున ''అచలం'' అను విశేషణము చేర్చబడినది. "స్థిరిక'' అను దానిచేత నిలక డగలవాడై అనగా దేహేంద్రదేయ విషయములచే ముట్టడింపబడి చలించనివాడై స్థిరముగనుండి అనునది భావము. ''ముక్కుకొనను నేరుగ చూచుకొని అనుదానికి చూచుట ''వలె'' నుండుచు అని గ్రహింపవలెను. ''ఇవ \* వలె'' అనుశబ్దము ఏల చేర్చుకొనవలెననగా ఇచ్చట భ గవం తుడు విధింపగోరినది ముక్కుకొననే వా స్త్రవముగ గమనించి చూడవలెననునదిగాదు. మరియేమనగా కండ్లచూపు వెలుపలి విషయములలో ప్రవర్తింపక, రెండుకండ్లను ఒకటిగజేర్చి ఆంతర్ము ఖమగునట్లు జేయుటయనుడు. మతీయు అది అంతఃక రణముయొక్క శాంతమైనస్థితికి తగినట్లు నిలచుకుయని భగ పంతుడుపదేశింపగోరిన సూచన. ఇదిగాక ముక్కుకొనను జూచుటయే ఉపదేశింపగోరిన దైనబో మనసుఎ

అచ్చటనేలయించునుగాని అత్మయెడ నిలబడదు. ఐశే వాస్త్రవమున ఆశ్మయెడ మనస్సు ఒక నిలకడగా నిలబడుటనుగదా ఈ అధ్యాయము 26 వ శ్లో కమున భగవంతుడు జెప్పుచున్నాడు. కావుననే ''పలె'' అనుపదము లేనందున కండ్లచూపులను ఒకటిగజేర్చి లోనికిపడ్డదోయుటయే ''సం(పేక్ష్య" అనిజెప్పబడుచున్నది. ''బ్రహ్మచారి(ప్రతము''అనునది గురువునకు శు్రహపజేయుట, భిజాన్నము భుజించుట మొదలగువాటిలోనుండుట అతడు వాటిననుష్టించువాడుగ నుండవలెనని కాత్పర్యము "మనస్సును అణచి అనగా మనస్సుయొక్క వృత్తులను అణగద్రొక్కి" అని తాత్పర్యము. ''నాయెడ'' పరమేశ్వరుడనైన నాయెడ. కామవికారము గలవాడొక్కడు స్ట్రీ యెడ చిత్తమునుంచినవాడై యామెనే ఎల్లప్పడు తలంచుచున్నవాడైయుండును. ఐనను అతడు ఆమెనే అందరికన్న గొప్పదానిగ గ్రహించుటలేదు. అతడు తన రాజునుకాని, మహాదేవునిగాని గొప్పగ, ప్రభువుగ, భావించుచున్నాడు. ఈ యోగియనగా నన్నే ఎల్లప్పడు తలంచుచున్నాడు. నన్నే పేలైనదిగ, ప్రభువుగ, గైకొన్నవాడుగనున్నాడు.

శ్లో॥ యుజ్ఞాన్నేవం నదాఽఽక్మానం యోగీ నియతమాననః । శాంతిం నిర్వాణపరమాం మకృంస్థామధిగచ్భతి ॥

(je n 15

పద $\|$  ర్రామజ్ఞు $\in$  (1) - ఏపం - సదా - ఆశ్మానం (2) - యోగీ - నియతమానస $\imath$  కాంతిం - నిర్వాణపరమాం (3) - మత్సంస్థాం (4) - ఆధిగచ్చతి  $\|$ 

\$ పాగియైనవాడు

ఆక్మానం మనస్సును మత్పంస్తాం నాయెడనున్న (నేనుగనేయున్న)

నదా ఎల్లక్పుడు నిర్వాణ పఠమాం హె.క్లములో ముగియునట్టిదైన

యుజ్ఞకా ధ్యానములో నిలబెట్టినవాడై శాంతిం శాంతిన (బిశాంతిని)

నియుతమానన: అంత కరణమును ఆజబిన ఆధిగచ్చతి పొందుతున్నాడు

తా॥ పై జెప్పినవిధముగ మనస్సు వెల్లప్పడు ధ్యానములో నిలవెట్టిన వాడై అంతఃకరణ మణబిన యోగియైనవాడు నాయొడగల అనగా నేనుగనే యున్న మోక్షములో చేర్పించునట్టి శాంతిని పొందుచున్నాడు.

- (1) యుజ్ఞ౯ సమాధానం కుర్వన్ = సమాధానముజేసికొని (శంకరులు) ధ్యానముచేయువాడై (రాఘవేంద్రులు)
- (2) ఆత్మానం పరమాత్మను (రాఘవేంద్రులు)
- (3) నిర్వాణపరమాం = పొందదగినదైయున్న మోక్షముగలది (శ్రీధరులు) సుఖము అంత్య మైనదిగ కలిగియున్న (రామానుజులు) శరీరము పోయినతోడనే (మధ్యులు)
- (4) మత్సంస్థాం నాయధీనమును (శంకరులు) నా వద్దనుండుటను (రామానుజులు, మధ్వులు) నా స్వరూపముగ నుండుటయనే (శ్రీధరులు)

(స్వకియము) మునుపుజెప్పిన విధముగ చేయబడిన యోగమునకు ఫలమిట్టిదని ఈ క్లోక మున జెప్పబడుచున్నది.

# శోజు నాతృశృతమృ యొగోఒస్తి నబైకాంతమనశృతః। న బాతిన్నపృశీలను, జా|గతో నైవ బాతృన ॥

16

పద ${\mathbb R}$  న - ఆత్యశ్నతః - తు - యోగః - ఆస్త్రి - న - చ - ఏకాంతం - అనశ్నతః  ${\mathbb R}$  న - చ - ఆతిస్వప్పు శీలస్య - జాగ్రతః - న - ఏప - చ - ఆర్జున  ${\mathbb R}$ 

ఓ అర్జునుడా ! ව්රා హే అర్జున ! 🕫 కి స్వప్ప శీలస్య మిక్కిలి నిద్దగలవానికిన్ని ధ్యానయోగము యోగః **မ**န်င့်နှံ့နှံး అధికముగ తినువానికి అరిబాగ్రకశ్చ ఆధికముగ మేలుకొనియున్న (చేకూరుం) రేనేరేదు నక్వ సి ವಾನಿಕೆನಿ వీకాంతం అనళ్ళతశ్చ కొంబెముగూడ తిననివానికిన్ని నైవ లేదు.

తాజ ఓఅర్జునా! అధికముగ తినువాడు, బొ తైగ తెండిని వదలినవాడు, మిక్కిలి నిద్ద గలవాడు, బొ తైగ నిద్ద లేనివాడు పిరలకు ధ్యానయోగము లేదు. అనగా సిద్ధించనేరదు.

(శంకరభాష్యము) దీనిలో యోగి అనుసరింపవలసిన ఆహారము మొదలగు నియమము చెప్పబడుచున్నది.

కొలతకంటె అధికముగ తినువానికి యోగము సిద్ధింపనేరదు. అనగా తన ఆత్మనమ్మత మైన అన్నముకంటె అధికమైన అన్నమే కొలతకంటె అధికమనంబడును. ఎంతటి అన్నముతినిన అజీర్లము కాకుండునో, పని మొదలగువాటికనుకూలముగ నుండునో అదియే ఆత్మనమ్మతమైన కొలత "యదహవా ఆత్మనమ్మతం అన్నం తదవతి తన్నహినస్త్రీ యద్భూయోహిన స్త్రీతద్యత్ కనీయో న తదవతి = ఏ అన్నము తనకొలతకు తగినదో (తనదేహమునకు చాలినదో) ఆ అన్నము కా పాడుచున్నది. అది చెరుపుచేయుటలేదు. దానికంటె అధికమైనది చెరుపు చేయుచున్నది. దాని కంటె తగ్గినది కాపాడుటలేదు" అను శతపథబ్రూహ్మణము మొదలగు (శుతులచే ఆహారముయొక్క (కమమును కనుగొనుడు. అందువలన యోగి తన దేహమునకు తగినకొలతకు అధికముగగాని తక్కువగగాని అన్నమును భుజించగూడదు. లేక "అర్ధం నవ్యంజనాన్న స్వతృతీయముదకస్వచ్చ వాయోస్పంచరణార్థంతు. చతుర్ధమవ శేషయేత్॥ అన్నమునకును కూరమొదలగు వాటికిని సగము కడుపు, జలమునకు మూడవపాతిక కడుపు, గాలిసంచరించుటమై మిగిలిన నాలుగవపాతిక కడుపును మిగులబెట్టి ఖాళీగాచేయవలెను" అను యోగశాస్త్రవిధిలోని కొలత బ్రహరమని చెప్ప పచ్చును.

(శ్రీధరులు) ''ద్వౌభాగౌ పూరయేదన్నై స్రాాయేనై కం[పపూరయేత్! మారుతస్య[పచారార్థం చతుర్థమవశేషయేత్'' (యోగశాష్ట్రము) (ఈ క్లోకమునకు అర్థము  $\mathbf 4$  వ అధ్యాయము  $\mathbf {80}$ -వ శ్లోకముకింద చూడుడు.)

(మధ్యులు) ''నిద్రాశనభయశ్యాసచేష్టాతం దాది వర్డనం ! కృత్వా నిమీలికా క్షస్తు శక్తో ధ్యాయక్ (పసిద్ధ్యలి" (నారదీయపురాణము) = శ క్రిగలవాడు, నిద్ర, ఆహారము, భయము, శ్వానము, చేష్ట, సోమరితనము మొదలగువాటిని విడిచి కండ్లను మూసికొని యోగముచేయవలెనని చెప్పటడి యున్నది. (ఐతే ఈగీకాక్లోకము ఆహారము మొదలగువాటిని సర్వథా విడువశ క్రితేని యోగి విషయ ముగ చెప్పబడినదిని యెరుంగవలెను.) (స్వకీయము) ఈ ఆహారవిషయమై 4-వ అధ్యాయము 30-వ శ్లోకములో జెప్పబడియున్న దానిని చూడుడు.

#### WINDY

శ్లో॥ యుక్తాహారవిహారన్య యుక్తాచేష్టన్య కర్మను। యుక్తన్వప్పావహోధన్య యోగో భవతి దు:ఖహా ॥

17

పద॥ ಯುಕ್ತಾಪ್ రవిహారస్య - ಯುಕ್ತವೆಷ್ಟಸ್ಯ - ಕರ್ಮನು । ಯುಕ್ತ ಸ್ಪವ್ನಾ ಸಪ್ ಧಸ್ಯ - ಯಾಗು - ಭವರಿ - ದುಾಖಪ್ (1)

య్యు క్రాన్వ ప్రానైన నరియైనర్మదయు, మేలు కొను యు క్రాన్వ సరియైన ఆహారము, నడళ, బోధన్య టయు గలవాడు గనున్న మీటినిగలవాడు గను మాగికి కర్మనుయు క్రైవేష్టన్య కర్మలలో నరిగ్మవవర్తిందు యోగు ధ్యానయోగము బాడుగను దుణతో దుణమును బోగొట్టునదిగ భవ8 ఆగుచున్నది.

తా॥ నరియైన (విధింపబడిన కొలకలో) ఆహారమున్ను, విహరించు టయు గలవాడుగను ఆవిధముగనే విహిశమైన కాలమున కర్మలో బ్రవ\_రైంచు వాడుగను, ఆవిధముగనే విహిశమైన కాలమున నిద్దము మేలుకొనుటయు గలవాడుగ నున్న యోగికి ధ్యానయోగము నకలనంసార దుఃఖములనున్ను పోగొట్టునదగును.

## (1) దుఃఖహా - సంసారదుఃఖమనెడి జనన దుఃఖమును పోగొట్టునదగును. (మధ్యులు)

(స్వకియము) మునుపటి క్లోక ములో యోగసిద్ధికి ప్రతికూలము లైనవాటినిజెప్పి దీనిలో యోగమును పొందుటకు అనుకూలమైన ఆహార నియమము దానిగ్రపయోజనము ఇవి చెప్పబడు చున్నవి.

శ్లో మందా వినియకం బిత్తమాక్మన్యేవావరిష్ఠేం! నిన్పృహాస్పర్వకామేళ్యో యుక్త ఇత్యుచ్యతే తదా ။ 18

పద॥ యదా - వినియతం - చిత్తం - ఆత్మని (1) - ఏప - ఆవతిష్ఠతే। నిస్పృహ: - సర్వకామేభ్య: - యుక్త: (2) - ఇతి - ఉద్యతే - తదా॥

ಕ್ಷ ఎహ్మడు యదా నర్వకామేళ్యః నకల విషయములనుండియు చిత ము చికం కాముల్తు-నిన్నృహణ కొరక సమాచ్చి రాజ నమాధినిపొందినవాడని కోరిక నివరించినవాడె ఖాగుగఆణచబడి వినియకం **ಆ**ತ್ಮ ಮಡ ನೆ රාහර අපි ఆత్మ స్యేవ నిలుడుచున్న దో ఉచ్చక చెప్పబడుచున్నాడు.

తా॥ ఎప్పడు బిత్తము ఖాగుగ నణచబడి అనగా ఖాహ్యబిషయములను తలంచుటను విడిబి ఒక నిలకడ చెంది అత్మయొడ మాత్రము నిలబడునో అప్పడు అతడు నకల విషయములనుండి ఆన క్తి నివ రైంబివవాడై నమాధిని పొందిన వాడని చెప్పబడుచున్నాడు.

- (1) ఆశ్మని తనయాత్మ స్వరూపములో (శంకరులు)
- (2) యు క్షణ యోగము చేయుటకు అర్హుడని (రామానుజులు.)

(స్వకీయము) అతతు యోగమును గూడినవాడుగ ఎప్పడగును అనునది దీనిలో జెప్ప బడుచున్నది.

·····

శ్లో॥ యంథా దిపో నివాతస్థా నేంగతే సోవమా న్మృతా। యొగినో యతబిత్తన్య యుఞ్తకో యొగమాత్మను॥

19

పడ⊪ యథా - దీమ: - నివాతమ్ణ: - న - ఇంగతే - నా - ఉపమా - స్మృతా! యోగిన: - యతచిత్తన్య - యుజ్ఞాత: - యోగం - ఆత్మన:॥

**గాలిలేని**దోటనున్న నివాతనః ಯುಜ್ಞಾಕಃ అనుష్టించుచున్న దీపః దీపము యోగినః ಯೌಗಿಯುಕ್ಕ ಯಕವಿಕ್ಷಸ್ಥ యథా **అణ**గినచిళమునకు - కదలకయుండునో నేంగ కే ఉపమా ఉపమానముగ ਹਾ తలంపబడుచున్నది. న్మ **ృకా** ఆత్మనః యోగం ఆత్మనమాధిని

తా జార్ లేనిబోట నున్న దీవమెట్లు కదలకయుండునో అది అక్మ సమా ధిని అనుష్ఠించుచున్న యోగియొక్క అణగిన బిత్తమునకు ఉపమానముగ యోగము నెరింగినవారిచే కలంచబడుచున్నది.

(శంకరులు) ఏ యోగియొక్క చిత్తము సమాధినిగూడియున్నదో అట్టి స్థితిలోనున్న చిత్తము నకుపమానము దీనిలో చెప్పబడుచున్నది. యోగము నెరుంగువారై చిత్తవృత్తులను చూచెడి స్వభా పముగలవారలు అంతఃకరణము అణగి సమాధిననుష్టించుచున్న యోగియొక్క చిత్తమునకు, గాలి లేనిచోటనున్న దీపమెట్లు కదలకయుండునో దానినుపమానముగ జెప్పచున్నారు.

(రామానుజులు) యతచిత్తప్వ = మనస్ప్వాధీనముగల, యోగినః = యోగియొక్క, యోగం యుజ్జతః = యోగమును జేయుచున్న, అత్మనః = ఆత్మస్వరూపమునకు (మిగత భాగము నకు అర్థములో వ్యత్యాసములేదు.)

(స్వకీయము) మధుసూదన సరస్వతి దీనికి రామానుజునివలె అన్వయము జేసికొని ''ఆత్మనక'' అనుదానికి 'చిత్తమునకు' అనిఅర్థముచేసియున్నారు. ఆనందగిరి చెప్పటలో గాలిలేనిచోటనున్న దీపముయొక్క కదలనిస్థితిని బాహ్యవిషయములను చింతింపకయున్న యోగియొక్క చిత్తము యొక్క నిశ్చలమైనస్థితికి ఉపమానమనుచున్నారు. రామానుజులు మొదలగువారలు ఆత్మకును దీపమునకును ఉపమానోపమేయభావము చెప్పచున్నారు.

~~~~~

శ్లోం⊪ య[తోవరమతే చిత్తం నిరుద్ధం యోగసేవయా ‡! య[త బైవాత్మనాతా ుందిం వశ్యన్నా తృని తుష్యతింగా 20 పదం య[త (1) - ఉపరమతే - చిత్తం - నిరుద్ధం - యోగసేవయా! య[త - చ - ఏవ - అత్మనా - ఆత్మానం - పశ్యశా - ఆత్మని - తుష్యతిగి

| చిత్రం           | చికము                 | అక్కనా             | శుద్దమెన అంతఃకరణముచేత          |
|------------------|-----------------------|--------------------|--------------------------------|
| యోగసేవయా         | యోగానుష్టానముచేక      | ఆక్మానం            | వరమా <b>త్మ</b> ను             |
| <i>సి</i> రుద్దం | <b>ఆ</b> ణచబ <b>ి</b> | పశ్వశా             | చూచి (అనుభవించుచు)             |
| <b>රාා</b> ජ්    | ఎప్పడు                | ఆర్మన్యేవ          | తన యాత్మయొడనే                  |
| ఉపరమతే           | అనకాశ ము (విశ్రాంశి)  | తుష్ <del>క</del>  | నంతోషించునో                    |
|                  | పొందుచున్నదో          | (8 <sub>1</sub> 8) | అహ్మడు                         |
| యుత              | ఎప్పడు                | (యోగసిద్దిర్భవతి)  | మాగసిద్దిగలుగుచున్న <b>ది.</b> |
| (యోగీ)           | యోగియైనవాడు           | 1                  | ė et                           |

తా॥ ఎప్పడు బిత్తము యోగము ననుష్టించుటచేక వేరుడేనియుందును [వవేశింపక అణచబడి బ్రిశాంతిని ఖొందునో, ఎప్పడు (యోగియైనవాడు) వరి శుద్ధమైన అంత ంకంకరణముచే వరమాత్మను చూచి యెరింగి అనగా అనుఖవించి తన ఆత్మయొడనే సంతోషమును పొందుచున్నాడో అప్పడాతనికి యోగము సిద్ధించుచున్నది.

\* ఈ 20-21-22 శ్లో కములను యోగశిఖోపనిషత్తునందు అధ్యాయము 8-లో చూడుడు. (1) యత్ర - ఏఅవస్థలో (శ్రీధరులు, మధుసూదన సరస్వతి)

(శంకరులు) ఇట్లు యోగాభ్యాన బలముచే ఒక నిలక డచెంది గాలిలేనిచోటనున్న దీపము వలెనున్న దై యోగానుఫ్థానముచే చిత్త మెచ్చటను (పవర్తింపక యుండునట్లు అణచబడి విశ్రాంతిని పొందునో, ఎప్పుడు అతడు జ్యోతిస్ప్వరూపముగ (పకాశించుచున్న జ్ఞానమైన ఆత్మయనే పరమచై తన్యమును సమాధిచే పరిశుద్ధమైన అంతఃక రణముచే చూచియెరింగిన తనయాత్మ యెడనే సంతోష మును పొందుచున్నా జో.

(మథ్వులు) ఆశ్మన్యేవ = తనదేహములోనేయున్న, ఆశ్మానం = పరమాత్మను, అశ్మ నా = మనస్సుచేత, పశ్య $\mathbf{F}$  = చూచుచున్న వాడై, తుష్యతి = సంతోషించునో.

(స్వకీయము) ఈ 20-ప శ్లోకము వా స్త్రవమున పూ ర్తిగలేనందున దానిని రాబోవు 21-22-23-శ్లోకములతో నొకటిగచేర్పియే తఱచు అందరు అన్వయపరచియున్నారు. ఐతే ఆనందగిరి, భాష్యే త్కర్వ దీపికాకారుడు, వీరలు "త్మతకాలే యోగసిద్ధిర్భవతి" అనుదానిని వాక్యశేషముగ నెత్తుకొని యున్నారు, ఆ విధముగనే ఈ 20-ప శ్లోకమును పై శ్లోకములను వెవ్వేరుగ అన్వయపరచుట కొంచెము స్పష్టముగ నుండవచ్చునని బ్రత్యేకించిన అన్వయమే చేయబడియున్నది.

~~~~~

శ్లో။ సుఖమాత్య సైకం య క్రైడ్బుద్ధిగాహ్యామతీందియం। వేత్తి యక్ర న మైవాయం స్థిశశ్భలశి తత్వకు ။

21

పదు సుఖం - ఆత్యంత్కం - యత్ - తత్ - బుడ్డి(గాహ్యం - ఆతీం(దియం) వే తై - య(త - న - చ - ఏవ - అయం - స్ట్రీకు - చలతి - తత్త్వతః (1)॥

| బుద్ధిగ్రాహ్యం     | బుద్ధి <b>చేతనే <sub>[</sub>గహించదగినది</b> యు | నుఖం యత్     | ను <b>లమెట్టిద</b> ి    |
|--------------------|------------------------------------------------|--------------|-------------------------|
| <b>ဗ</b> ဗီဝ[దియం  | ಇಂಡಿಯಮುಲನುದಾವೆ ನಿಲ್ಲಾಡಿ                        | 42           | దానిని (ఆ సుఖమును)      |
| •                  | <b>నది</b> యు                                  | (యోగీ)       | యోగియైనవాశం             |
| <b>అత్యంతి</b> కంచ | ముగిం <b>పులేనట్టిదియు</b> నైన                 | ಯ್ಯಕ್ಷಪ್ಪತ್ತ | ఎక్బడనుళవించి యెరుంగునో |

22

23

| (య్మశ్)<br>అయం<br>స్టిశ: | ఎప్పడు<br>ఇకడు<br>అక్మన్వరూచములో స్థిర<br>మెనవాడె | త త్ర్వతః<br>దైవ చల8<br>(త[త)<br>(యోగసిద్దిర్భవతి) | (అ) శక్త్వన్వరూవమునుండి<br>కదలుటయే లేదో<br>అప్పడు<br>యోగపిద్ది గలుగుచున్నది. |
|--------------------------|---------------------------------------------------|----------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
|--------------------------|---------------------------------------------------|----------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|

కా॥ (ఇంద్రియములను కోరన్) బుద్ధిచే మాత్రము గ్రహించబడునట్టియు ఇంద్రియములకందక తరువాత నున్నట్టియు ముగింపు లేనట్టియునైన -ఈనుఖ మును యోగియైనవాడు ఎప్పడనుళ్ళింది యెరుంగునో ఎప్పడు -ఈ జ్ఞాని అత్మ స్వరూచమునందే నిలకడ చెందినవాడై అత\_త్వన్వరూచమునుండి కదలుటయే లేదో, అనగా కారనే కారడో అప్పడు యోగనీట్ధి గలుగుచున్నది.

(1) తక్త్వత: - భగవంతుని రూపమునుండి (మధ్వులు.)

శ్లోంఖ యు౦లభ్వై చావర౦ లాథ౦ మనృదే నాధిక౦ తతం।

యస్మిం స్థితో న దుఃఖేన గురుణాపి విచాల్యతే॥

పద# యం (1) - లబ్ద్వా - చ - అపరం - లాభం - మన్యతే - న . అధికం -యస్మిక్ - స్థితః - న - దుఃఖేన - గురుణా - అపి - విచాల్యతే#

(అయం) ఇకడు నమన్యకే కలంచుటలేదో యం చ దేగిని (అక్మలాభమును) యస్మికా స్థికం దేనిలో స్థిరముగ నిలబడువాడు లబ్జ్వా పొంది గురుణా మిక్కిర్ గొప్పదైన ఆవరంలాళం వేరులాభమును దుంఖేనాపి దుంఖముచేశను కర దానికం పై నవిదాల్యతే కదలించబడుటలేదో అధికం మేతెనదిగ (నం యోగం) అదియోగము.

తాంగి ప్ ఆశ్మ లాళమును పొందియున్నవాడు ప్రదేఘ దానికంకు (ఆశ్మను పొందుటకంకు) మేలైనడై మరియొకటి యున్నదని తలంచుట లేదో డేనిలో, (ప్ ఆశ్మశ\_త్వములో) స్థిరముగ నిలబడువాడు మిక్కిరి గొప్ప దు:ఖముచేశను కదరింపబడుటలేదో అదియో యోగమనంబడును.

(1) యం - ఏ యోగమును (రామానుజులు.)

శ్లో॥ కం విద్యా ద్దు:ఖనంయోగవియోగం యోగనంజ్ఞికం। సనిశ్భయేన యోక్తమ్యో యోగోఽనిర్విణ్ణబేకసా ॥

పద్బ కం - విద్యాత్ (1) - దుబుసంయోగవియోగం - యోగసంజ్ఞితం సః - విశ్చయేన - యోక్షవ్యః - యోగః - ఆనిర్విజ్ఞబేతసా ॥

## ரி கணி என்

ನಃ ಹಾಗಃ దుఃఖనంయోగ దుణముయొక్క చేరికనుండి ఆయోగము వియోగం తం విడుచుటయనే మునువు **నిశ**్చయేన **నిక్పయ**ముచేశను అనిర్విణ్ణచేత సా కలక చెంది దుఃఖించనిమవన్ను జెప్పినదానిని యోగనంజితం యోగమనుపేరుగలదిగ చేకను ವಿದ್ಯಾಕ್ **తెలుమకొనవలెను** యో క్రమ్మ పొందదగినది.

తాంగ్ దు:ఖముయొక్క చేరికనుండి కదలుట్ యనేదానిని, అనగా దు:ఖ నంబంధము లేకుండుటను యోగమను పేరు గలదిగ తెలిసికొనవలెను. ఆ (మునుపు జెప్పిన ఫలముగల) యోగమును నిశ్చిశముద్ధితోను కలత బెంది దు:ఖించని మనస్పుతోను అనగా ఉత్పాహముతోగూడిన మనస్పుతోను పొంద వలెను. అనగా అట్టి మన:స్థితియే యోగసిద్ధిని పొందుటకు అనుష్ఠించవలసిన సాధనము అని కాతృర్యము.

- విద్యాత్ వింద్యాత్ అని యొక పాఠము. ఆర్థమొక్కటే.
- (2) అనిర్విణ్ణచేతసా రాఘవేంద్రులు నిర్విణ్ణచేతసా ఆని పదవిభాగము చేసుకొని దానికి 'విషయ వైరాగ్యమును పొందిన మనస్సుగలవానిచేత, అని ఆర్థము జేసియున్నారు.

(శంకరులు) ఈ అధ్యాయమున 20-ప క్లోకము మొదలు కొన్ని విశేష వాక్యములచే పొగడి చెప్పబడిన ఒక విధమైన ఆత్మస్థితియగు యే యోగమువదేశింపబడినదో దానిని, అనగా దుఃఖముయొక్క చేరిక నుండి పదలుటయే యోగమను పేరుగలదిగ తెలుసుకొనపలెను. యోగమనగా చేరిక, కూడుట. వియోగమనగా పదలుట. దుఃఖముయొక్క చేరిక నుండి పదలుటకు విపరీక లక్షణచే యోగమని పేరు బెట్టబడినది (విపరీతలక్షణయనగా మూడునిజూచి అతిబుద్దికాలియని జెప్పటపంటిది. లక్షణయనగా వాచక ములుగ నిలబడు పదములు తమ తమ అర్థమును తెలియ బరచక డాని ఈతృర్యామును ఎరుంగజేయుట. ఉదాహరణము – "ఇతడు పశువు" అనుచోట పశువు అనుపదము తన యర్థము నెరింగింపక మూడుడను తాక్పర్యమునుజూపి నిలుచుటను చూడుడు.)

భగవంతుడు యోగముయొక్క ఫలమునుజెప్పి ముగించి పిదప దార్ధ్యము, మనస్సు కలతచెంది దుఃఖింపక నుండుట, అనగా ఉత్సాహము ఇవి యోగమునకు సాధనములని విధించు టకై మరల నా యోగమును పొందు మార్గము నుపదేశింపబూని యోగము నుత్సాహముతోను నిశ్చ యముతోను అనుష్టింపవలెనని చెప్పుచున్నాడు.

క్లో⊪ నంకల్ప¦పథవా∉ా కామాం న్యక్తాన్న సర్వానశేషతః। మన∑బెపేం|దియ[గామం వినియమృ సమంతతః॥

24

25

,, శనైశృనైరువరమేత్ బుద్ధ్యా ధృతిగృహీతయా । ఆత్మనంన్లం మనః కృత్వా న కింబిదపి బింతయేత్ ॥

పద ${\mathbb R}$  సంకల్ప[పభవా ${\mathbb R}$  – కామా ${\mathbb R}$  (1) – త్యక్తాన్న – సర్వా ${\mathbb R}$  – అశేషతః (2)  ${\mathbb R}$  పునసా (3) – ఏవ – ఇం[దియగ్రామం – వినియమ్య – సమంతతః (4)  ${\mathbb R}$ 

,, శనై: – శనై: – ఉపరమేశ్ – బుద్ద్యా – ధృశిగృహితయా 1 ఆత్మసంస్థం – (ర) మన: – కృతావీ – న – కించిశ్ – అసి – చింతయేశ్ II

| నంకల్ప్రవరవాకా | నంకల్పము పుట్టిల్లుగగల     | వినియమ్మ         | అణబి                          |
|----------------|----------------------------|------------------|-------------------------------|
| నర్వాకా        | నమన్నములైన                 | రృతిగృహీతయా      | డైర్యముచే పట్టబడిన            |
| కామాకా         | కామములను, కోరికలను         | బుద్ధ్యా         | బుద్ధిచేశ                     |
| అశేషక:         | ఖాకిలేక అనగా ఆన క్రిలేక    | శనైశృవై:         | మెల్లమెల్లగా (కొద్దికొద్దిగా) |
| త్వక్తా        | విడిబి                     | ఉచరమేత్          | విశ్రాంతిని పొందవలను          |
| మనసైన          | మనన్సు చేశనే               | మనః              | మనస్సును                      |
| ఇండియ్మగామం    | నకలమైన ఇంద్రియనమూహ         | అత్మనంస్థంకృత్వా | అశ్మయొడనే నిలబడునదిగ జేసి     |
|                | మును                       | కించిదపి         | దేనిని                        |
| నమన్దత:        | <b>అన్నిౖపక్కలనుండి</b> యు | నచింతయేత్        | చింతింపగూడదు.                 |

తాణ నంకల్పము (తలంచుట) పుట్టిల్లుగగల కోరికలన్నిటిని నిశ్మేష ముగ అనగా కొంతయు ఆ నక్రిలేక విడిబి మనస్పు చేతనే ఇంటియనమూహ మును అన్ని[వక్కలనుండియు అణబి ధైర్యముతోగూడిన ముద్దిచే మెల్లమెల్లగా విరామమును పొందవలెను. మనస్పును ఆశ్మయెడ నిలబినదిగజేసి అనగా నకలము ఆశ్మయే, దానికంటె పేరొక్కటిలేదను నిశ్భయముతో అతడు దేనిని బింతించగూడడు.

- (1) కామా కామములు సంకల్పమువలన కలుగునవి, స్పర్శమువలన కలుగునవి అని రెండు విధములు. సంకల్పమనగా ఇట్టికార్యమును చేయవలెను. దానిచే నిట్టిఫలమును పొంద గలము అని మనస్సున తోచుట, లేక మనస్సుచేత ఉద్దేశించుట. దీనివలన గలుగునది పుడ్రాదులమీద ఆస్తేకి. స్పర్శమనగా జ్ఞానేంద్రియ కర్మేంద్రియములు విషయములలో సంబంధించుట. దీనివలన గలుగునవి శీతోష్టాదులు. ఈ రెండు విధములుగనే కామ ములు గలుగుచున్నవి. మొదటి దానిని విడిచిపెట్టవలెను. రెండవదానినంతను విడ చుట ఆసాధ్యమైనందున దాని మూలమునగలుగు సుఖదు:ఖములను విడువవలెను. (రామానుజులు)
- (2) అశేషత: కొంతము నాసక్తిలేక (శంకరులు)
- (శి) మనసా వివేకముతో గూడిన మనస్సుచే (శంకరులు)
- (4) సమన్హతః నకల విషయములనుండియు (మధుసూదన సరప్పతి)
- (5) అక్కసంస్థం సకలము ఆక్మయే, దానికంటె వేరొక్కటిలేదు అని మనస్సును ఆక్మయెడ నిలకడ చెందినదిగచేసి (శంకరులు). పరమాత్మయెడ నున్నట్లు (మధ్వులు).

(స్వకియము) ఈ 26-వ శ్లోకము ధ్యానవిందూపనిషత్తులో చూడుడు. ఈ శ్లోకములో విహిళమైయున్న మనఃస్థిశియే అనగా మనస్సు చెలింపక ఆత్మయెడ నిలచుటయే యోగముయొక్క ఉన్న శస్థిశి పరమరహస్యము. "మెల్లమెల్లగా" అని చెప్పుటవలన సాధారణముగ మన మీ విషయ ములోజేయు త్వరగూడదని గుర్తించి చూపుటను గమనింపుడు.

క్లో။ యత్ **యత్ విశ్వరతి మనశ**్చంచలమస్థిరం! తత<u>నత</u>ో వియమ్మైతదాత్మమ్మేవ వశం నయేత్ ॥

27

పద॥ యత: - యత: - నిశ్చరతి - మన: - చంచలం - ఆస్థిరం । తత: - తత: - నియమ్య - ఏతత్ - ఆత్మని - ఏప - వశం - నయేత్ ॥

| చంచలం    | మిక్కిలి చంచలమైనట్లియు | <b>శశ</b> నతః | దానిదానినుండి   |
|----------|------------------------|---------------|-----------------|
| అస్టిరం  | స్థిరముకానిదియునైన     | వీశళ్         | -ఈ మనస్సును     |
| మనః      | మనన్ను                 | నియమ్మా       | පනඩ ((විඩ්))    |
| యతోయశ:   | ದೆಸದಿನ <b>ಸಮಕ</b> ಮ    | ఆత్మన్యేవ వశం | ఆత్మయెడనే వళముగ |
| నిశ్చరతి | <b>8</b> రుగుచున్న దో  | నయే <b>త్</b> | చేసికొనవలెను.   |

తా॥ మిక్కిలి చంచలమైనదియు, కావుననే స్థిరము కానిదియునైన మనస్సు ఏ యే విషయముల నిమి క్రమై తిరుగునో ఆయూ కారణమైన విషయ ములనుండియు ఈ మనస్పును (తిప్పి ఆశ్మయెడనే వశముగనున్నట్లు చేసికాన వలెను.

(శంక రులు) మనస్సును ఆత్మయెడ స్థిరపరచుటౖ పై ట్రయత్నించుచున్న యోగియైనవాడు మరియు శెలిసికొనవలసినదేమనగా, మనస్స్మపై ర్యమువిడిచి పరుగెత్తుటకు కారణములు శబ్దము మొదలగు విషయములు. ఇట్లు శబ్దాదివిషయములచే నీడువబడి తిరుగుట యధార్థముకాని జ్ఞానము నాధారపడి నిలబడునట్టి కోరిక మొదలగునట్టి మనస్సుయొక్క స్వభావమైన దోషముచేననుడు. ఇం[దియవిషయములు, వాటి వాస్త్రవమైన స్వభావము, వీటివిమర్శచేశను వైరాగ్యము నాదరించుట చేశను అవి వాస్త్రవమైనవి కావని నిశ్చయించుకొని ఈ మనస్సును విషయములనుండి మరలింప చేసి ఆత్మకు వశముగ చేయవలెను. ఇట్లు యోగాభ్యాసముయొక్క బలముచే మనసు ఆత్మయెడనే శాంతమగుచున్నది.

శ్లో ॥ ్రవశాంతమననం హ్యేనం యోగినం నుఖము త్రమమ్ । ఉపైతి శాంతరజనం బ్రహ్మభూతమకల్మషమ్ ॥

పద॥ (పశాంతమనసు - హి - ఏనం - యోగినం - సుఖం - ఉత్తమం ।

🛨 ైపెతి - శాంతరజనం (1) - బ్రహ్మభూతం (2) - ఆకల్మనుం (3) ॥

[వశాంత మనసం మిక్కిల్ శాంతమైన మనస్సు గలవాడై వీసం ఇటువంటి శాంతరజనం రజోగుణము అణగి యోగినం హి యోగినే అకల్మాషం పాకములేగివాడై ఉక్తమం సుఖం ఉత్తమమైన సుఖము బమ్మాటాతం [బహ్మమే కానుగ (జీవన్ముక్తు ఉపెతి వచ్చిచేరుడున్నది,

తా∎ మిక్కిల్ శాంతమొందిన మనస్సుగలవాడై రదోగుణమణగ్ పావములోనివాడై µబహ్మమే తానుగ అనగా జీవన్ముక్తుడుగనున్న ఇట్టి యోంగ్రినే మరామంతాము పాశ్చయముగ వచ్చి బేరుచున్నది.

- (1) కాంతరజనం మోహము మొదలగు దుఃఖములకు కారణమైన రజోగుణము నివ రైంచి (శంకరులు.)
- (2) బ్రహ్మాభూతం బ్రహ్మామే తానుగనిలబడు యోగి "నక లము బ్రహ్మామే" అను నీ విధముగ నిశ్చయముగలభాడు, జీవమ్మక్రుడు, అనగా బ్రతికియున్నపూడే ము క్రిపొందినవాడు

(శంకరులు). [పకృతి సంబంధము తొలగి తన స్వరూపముతోనున్న (రామానుజులు). బ్రహ్మధ్యానములో స్థిరముగనున్న (రాఘవేంద్రులు).

(3) అకల్మమం - ధర్మము అధర్మము మొదలగునవి, అనగా పుణ్యము పాపము మొదలగునవి తొలగిన (శంకరులు).

### \*\*\*\*\*

క్లో జయజ్ఞాన్నేవం సదాఒఒత్మానం యోగీ విగతకల్మషః। సుఖేన మ్రామ్మానంస్పరృవుత్యనం సుఖమశ్ను తేజ

28

పద⊪ యుజౖా౯ (I) ఏపం - నదా - ఆత్మానం (2) - యోగీ - విగతకల్మమః (3) ! సుఖేన - బ్రహ్మాసంస్పర్భం - అత్వస్తం - సుఖం - ఆశ్చుతే ⊪

సీమం -ఈ నిధముగ (సైజెప్పివచ్చిన యోగీ యోగియైనవాడు నిధముగ) బ్రహ్మనంన్నర్భం బ్రహ్మనంబంధముగల నదా ఎర్లప్పడు అశ్వన్రం నుఖం ముగింపులేనినుఖమున అక్కానంయుజ్ఞకా అంశ కరణమున అశ్మయెడ సుఖేన అయానములేక (నులభముగ) స్థిరపరచి అళ్ళుతే పొందుచున్నాడు.

విగత కల్మషః పాపముతొలగిన

ಶా॥ పై జెప్పిన విధముగ ఎల్లప్పడు నంత కరణమును అత్మయెడ స్థిర వరచుకొని పాపములన్నియు శొలగినవాడైన యోగి, బ్రహ్మముతో చేరుట యనే, బ్రహ్మముగనే అగుటయనే, మేలైన సుఖమును ఆయానములేక అనగా సులభముగ పొందుచున్నాడు. అనగా బ్రహ్మానందానుభవరూవముగనే యున్నాడని కాత్పర్యము.

- (1) యుజ్ఞు ధ్యానముచేయుచున్న (రాఘవేం(దులు)
- (2) ఆత్మానం పరమాత్మను (రాఘవేంద్రులు)
- (3) విగతకల్మషః ప్రాచీనకర్మలన్నియు పోగొట్టుకొనియున్న (రామానుజులు). కామ్మకోధము లను పోగొట్టుకొనియున్న (రాఘవేంగ్రులు)
- (క) బ్రహ్మసంస్పర్యం = బ్రహ్మెక్యమనే (శంకరులు). బ్రహ్మానుభవ రూపమైన (రామానుజులు). భగవంతుని పొందినపిదప తనకు గలుగునట్టి (రాఘవేందులు).

#### ~~~~~~

ধূলি। నర్వభూతన్రమాతామైనం నర్వభూతాని బాత్మని। ఈమతే యొకాగయుక్తాతామమర్భను: ॥

29

పద్గ నర్వభూతమ్దం - ఆత్మానం - నర్వభూతాని - చ - ఆత్మని ! ఈ క్షతే - యోగయుక్తాత్మా - సర్వత్ర - సమదర్శనః ॥

యోగయుక్తాక్మా

యోగముతోగూడిక అంత: | నర్వత కరణముగలవాడె

(బ్రహ్మమొదలు తృణమువరకు గల) సకలవస్తువులలోను

30

నమదర్శనణ నమమైన సూపుగలవాడు నర్వభూకాని నకలభూత ములున్ను ఆక్మానం (శన) అక్మను ఆక్మని ఆక్మని పటలభూత ములులోనున్నదిగను -44క్ష లే చూచుచున్నాడు.

తాజ యోగముతోగూడిన అంతఃకరణముగలవాడై బ్రహ్మమొదలు తృణమువరకుగల వస్తువులన్నిటిని సమముగ జాబెడివాడు (తన) ఆత్మను నకలభూతములలోను ఉన్నదిగను నకలభూతములున్ను (తన) ఆత్మయెడ నున్నవిగను చూచుచున్నాడు.

(శంకరులు) ఆంతట బ్రహ్మమొక్కటేయని చూచుట యోగమునకు ఫలము, సంసార మంతయు తొలగిపోవుటకు కారణమైనది, అను జ్ఞానము దీనిలో నుపదేశింపబడుచున్నది. యోగి యైనవాడు తనయాత్మను సకలభూతముల యెడనున్నదిగ చూచుచున్నాడు. బ్రహ్మమొదలు తృణము పరకుగల నకలభూతములను ఆత్మయెడనొక్కటిగ నున్నవిగ చూచుచున్నాడు. బ్రహ్మమొదలు స్థావరము వరకుగల వెవ్వేరైన సకలభూతములయెడను మార్పులేని ఒకేచూపు, అనగా బ్రహ్మ మున్ను తనయాత్మయు ఒక్కటే యనుజ్ఞాన మెవ్వనికికలదో ఆతడే "సర్వ్వత సమదర్శను" అంతట ఒకే చూపుగలవాడు.

రామానుజులు) ప్రకృతిమండి విముక్తమైన ఇతర జీవస్వరూపమున్ను ప్రకృతి విముక్త మైన తనయొక్క జీవస్వరూపమున్ను సమానమైనదనియు ప్రకృతి విముక్తమైన తన జీవస్వరూపము ప్రకృతివిముక్తమైన ఇతరజీవస్వరూపముతో సమానమైనదనియు చూచెడివాడు యోగి (అనగా) తన యొక్క ప్రకృతి విముక్త స్వరూపమును చూచెడివాడు. ఇతరులున్ను ప్రకృతివిముక్తులైన యెడల తనయొక్క విముక్తన్వరూపముతో సమానమైన వారని నిశ్చయించెడివాడని కాతృర్యము. ఈఅర్థము ర వ అధ్యాయము 19 క్లోకములోను ఈ అధ్యాయము 33 క్లోకములోను చెప్పబడియున్నది.

(మధ్వులు) బ్రపంచమునందలి వస్తువు లన్నిటిలోను బ్రహ్మమొక్కటే విధముగ నున్నట్లును వస్తువులన్నియు బ్రహ్మమునందున్నట్లును ఎరింగెడివాడు యోగి అని తాత్పర్యము.

(స్వకీయము) సకల భూతములలోను ఆత్మ తానేయనియు తనయెడ భూతములన్నిటిని సమముగను (అనగా) ఆత్మఒక్కటే అనియు చూచెడివాడే యోగి అని తాత్పర్యము. పైశ్లోకమును చూడుడు. ఈ శ్లోకముయొక్క అర్థమునే చెప్పెడి (శుతులుకింద గుర్తింపబడుచున్నవి.— "యస్లు సర్వాటి భూతాన్యాత్మన్దేవానుపశ్యతి! సర్వభూతేమ చాత్మానం న తతో విజుగుపుతే!! (ఈకావా స్యోపనిషత్తు 6వ వాక్యము) సర్వభూతప్థమాత్మానం సర్వభూతాని చాత్మని! సంపశ్యన్ప్రహ్మపరమం యాతి నాన్యేన హేతునా!! (కైవల్యాపనిషత్తు).

# ళ్లో॥ యా మా౦ వశ్యత్ నర్న[క నర్వ౦ చ మయు వశ్యత్। కాన్యాహం న [పణశ్యామి న చ మే న [వణశ్యత్ ॥

పద॥ య: - మాం - పశ్యతి - సర్వ[త - నర్వం - చ - మయి - పశ్యతి । - ఆహం - న - మ్రణశ్యామి - న: - చ - మే - న - ప్రణశ్యతి ॥

యః మాం ఎవడునన్ను నర్వం నకలభూశ్ ములను నర్వత నకలభూశ్ ములయొడను మయి చ నాయిడను వశ్యతి భూమమన్నాడో వశ్యతి భూమమన్నాడో కోన్య ఆకొగికి నాబా అకొడున్ను అహాం నేను మే హాక న [వణశ్యామి (వక్యక్షముకాకయుండుటలేదు న బ్రవణశ్యతి (వత్యక్షముకాక యుండుటలేదు.

తాం! ఎవ్వడు (వరమాశ్మయైన) నన్ను నకలభూశములయొడచూచునో, వకలభూశములను నాయెడనుచూచునో అతనికి నేను కనపడకయుండుట లేదు. వాకశడు కనపడక యుండుటయులేదు.

(శంకరులు) "ఆంతట ఆత్మ ఒక్కటే" అని చూచుటకు ఫలము దీనిలో చెప్పబడు చున్నది. సకలమునకును ఆత్మయైన వాసుదేవుడైన నన్ను సకలభూతములలోను ఎప్పడుచూచునో, బ్రహ్మ మొదలైన భూతపర్గములన్నిటిని సర్వాక్కుడైన నా యెడను చూచునో అట్టివానికి అనగా సీవిధముగ "అంతట ఆత్మ ఒక్కటే" అని చూచువానికి ఈశ్వరుడైన నేను (పత్యక్షముగాక యుండను. ఆ జ్ఞానియు వాసుదేవుడైన నాకు (పత్యక్షముగాకయుండడు. నేను ఆతనిని విడిచియు అతడు నన్ను విడచియు వేరుపడము. నేనే అతడు. అతడే నేను. అతని ఆత్మయు నా యాత్మయు ఒక్కటి కావున ననుడు. తన యాత్మ తనకు తెలియునదిగనే ఉన్నదిగదా?

(రామానుజులు) సర్వత = బ్రక్ఫతి విముక్తులైయున్న సక లబ్రాణుల స్వరూపములకు మాం = సమమైన స్వరూపముగలవానిగ నమ్మ.) యః = ఎవ్వడు, పశ్యతి = చూచునో లేక యొరుంగునో, మయి = నా స్వరూపముతో సమానమైన స్వరూపముగలదిగ, నర్వంచ = బ్రకృతి విముక్తమైన సకల ఆత్మస్వరూపమునున్ను, యః = ఎవ్వడు, పశ్యతి = చూచునో, తస్య = అట్టి యాత్మదర్శవముగల యోగికి, ఆహం = నేను, న్రషణశ్యామి = బ్రత్యక్షముగనేయున్నాను. నచ = అతడుమ్మ, మే = నాకు, న్రషణశ్యతి = బ్రత్యక్షముగనేయున్నాడు.

(మధ్యులు) నా యెడ సకలభూతములను, సకలభూతములలో నన్ను చూచెడివాని యొక్క, న్రపణశ్యామి = యోగ డేమములకు నేను బాధ్యపడకయుండుటలేదు. అతడు నా యొక్క, న్రపణశ్యతి = భక్తుడుగాక యుండుటలేదు.

(రాఘవేం(దులు) సర్వంచమయిపశ్యతి÷సక లభూతములును నాయధీనమైనవని చూచునో (మిగిలినవి మధ్యులవలె)

~~~~

శ్లో॥ నర్వామాశస్థ్రీకం యో మా౦ థజర్యేకర్వమాస్థ్రీకః। నర్వథా వర్తమానోప్ న యోగ్ మయు వర్తరే॥

31

పదు సర్వభూతస్థితం - యః - మాం - భజరి - ఏకత్వం (1) - ఆస్ట్రితః ! సర్వథా (2) - వర్తమామః - అపి - సః - యోగీ - మయి (8) - వర్తతే ॥

యణ ఎవ్వడు భజిత భజించునో విశశ్వం ఆస్టిత: (ఆశ్మ ఒక్క పేయను) విశక్వ శి యాగీ ్రాయాగి మును నిలకడగ గైకొబి నర్వథాన ర్వమానోపి ఎట్టున్నను అనగా యేమార్గము కూం

నర్వభూతస్థితం భశలభాతములలో మన్హ్మట్లు మయివర్హతే, నాయిడనున్నాడు.

తాంక ఎవ్వడు ఆశ్మ 'అంతట ఒక్కాపేం' అను ఏకత్వమును స్థిరముగ గైకొని నన్ను నకల భూతములలో నున్నవానిగ భజించునో ఆయోగి ఏవిధ ముగ నుండినను (ఏమార్గమునందున్నను) నా యెడనే యున్నాడు.

- (1) ఏకత్వం పూర్ణమైన జ్ఞానాకారమై ఒకే విధముగనున్న (రామానుజులు)
- (2) సర్వథా ఏకాలమునందును అనగా ధ్యానకాలమునందును, ధ్యానమును విడిచి లేచిన కాలమునందును (రామానుజులు). ప్రణ్యపాప కర్మలను చేసినను (రాఘవేంద్రులు).
- (3) మయివ ర్తతే విష్ణువుయొక్క పరమపదమైన నాయున్న తస్థానములో నిత్యముత్తునిగనున్నాడు. (శంక రులు). ము క్రినిపొందుచున్నాడు (శ్రీధరులు). తన్ను, ఇతర్వపాణులను నారూప మునకు సమానమైన రూపముగలవార్లుగ చూచుచున్నాడు (రామానుజులు). మోక్షము నందున్నాడు (మధ్యులు).

(శంకరులు) నేనే సకలమునకును ఆత్మయై, ఆత్మఒక్కటి అని చూడెడివాడు నేనుగనే కావున అట్లు ఒక్కటేయని జూచి యనుభవింప (పయత్నించపలెనని మునుపటి క్లోకమున జెప్పిన సమ్యగ్దర్శనమునే మఱలను నొక్కిచెప్పి ఆ జ్ఞానమునకు ఫలము మోక్షమేయని భగవంతుడు చెప్పు చున్నాడు. ఉన్నదానిని ఉన్నట్లుజూదెడి యోగి ఏ విధముగ నున్న ఖాడైనను నాయెడ అనగా విష్ణువుయొక్క స్థితియైన పరమపదములో నున్నాడు. అతడు నిత్యముక్తుడే. ఎల్లప్పడు మోక్ష మొందినవాడే. అతడు మోక్షమును జెందువిషయములో దేనిచేతను అడ్డగింపబడడు అని తాత్పర్యము.

శ్లోగి ఆశ్మావమ్యేన నర్వక్ర నమం వశ్యతి యొంఒర్జున। సుఖం వా యుది వా దుంఖం న యోంగి వరమోం మంతంగ

32

పద $\mathfrak{m}$  ఆశ్మాపమ్యేన - సర్వ(త - సమం - పశ్యతి - య $\mathfrak{m}$  - అర్జున  $\mathfrak{m}$  సుఖం - వ $\mathfrak{m}$  - యది - వ $\mathfrak{m}$  - ద $\mathfrak{m}$  - సరమ $\mathfrak{m}$  - పరమ $\mathfrak{m}$ 

హీ అర్మనా ! కు అర్జునా ! సుఖం వా సుఖమునున్ను రూ: ఎవ్వడు రూడివా దుంఖం దుంఖమునున్ను ఆశ్బావమ్యేన శన్ను ఉపమానముగ నుంచి నమం పశ్యతి నమముగ జామనో నర్వక అంకటను (నకలభూశముల నం యోగీ అయోగి యొగను) పరమంచుకు మేలెనవాడుగ శలంపబడును.

తాజ ఓ అర్జునా! ఎవ్వడు కన్నే దృష్టాంకముగనుంచినకల భూకముల యొడను సుఖమును దుఃఖమును తనయొడవలె సమముగ జూచునో అతడు యోగులలో గొప్పవాడుగ తలంపబడును. (అనగా పకలభూతముల సుఖ దుఃఖములున్ను తనవిగనే పమదృష్టితో చూచెడివాడు ఉత్కృష్ణమైన యోగి యనునది కాత్సర్యము.

(శంకరులు) తానే ఉపమానముగనుండు స్వభావముదే, అనగా తన్నే దృష్టాంతముగ నుంచుకొని సకల భూతములయెడ ఎప్పడు సమముగ జూచునో అతడు సమముగ దేనిని జూచు చున్నాడు? అనగా ఎట్లు తనకు సుఖమిష్టమైవదో ఆటులనే సకల ప్రాణుల సుఖమున్ను అను కూలమైనది. (అనగా తన సుఖమును తానెట్లు కోరునో ఆ విధముగనే సకల ప్రాణుల సుఖమున్ను తన కనుకూల మైనదని సమముగ జూచుట) ''వా'' శబ్దము 'చ' అను సముచ్చయార్థములో నిల బడునది. మరియు యే దుణము తనకెట్లు [పతికూలమైనదో ఆనగా ఇష్టము కానిదో ఆట్టి దుణము సక ల ప్రాణులకును ఆ విధముగనే [పతికూలమైనదే, కోరదగనిదే, అని ఈ విధముగ తన్నే దృష్టాంతముగ నుంచుకొని సక ల భూతములయెడను అతడు సుఖమును అనుకూలముగను, దుణ మును [పతికూలముగను తన యెడవలె సమముగ జూచుచున్నాడు.

ఒక నికిని చెరుపుచేయుటలేదు. హింసచేయని వాడని తాత్పర్యము. ఎవ్వడీ విధముగ హింసించనివాడై సమ్యగ్దర్శన నిష్టలో స్థిరపడెనో అతడు యోగులలో గొప్పవాడుగ తలంపబడు చున్నాడు.

(రామానుజులు) ప్రకృతి విముక్తమైన తనయాత్మ స్వరూపములో ప్రకృతి సంబంధము గల సుఖదుఖము లెట్లు అంటుటలేదో దానివలె ఇతర ప్రాణుల ప్రకృతివిముక్త ఆత్మస్వరూప ములో సుఖదుఃఖములు అంటుటలేదని ఎరింగెడివాడు (శేష్టుడు. లేక ఇతరులకు కలుగు సుఖ దుఃఖములచే నెట్లు కాను రాగద్వేషములను పొందుటలేదో ఆవిధముగనే తనకుగలుగు సుఖదుఃఖ ములచే కాను రాగద్వేషములను పొందక యుండువాడు(శేఘడనునది నాయభిప్రాయము.

(శ్రీధరులు, రాఘవేం[దులు) తనకు సుఖమునందాన క్రియు దుఃఖమునందు ద్వేషము ఆ విధముగనే ఇతర ప్రాణులకును సుఖము గలుగునట్లును దుఃఖము గలుగకుండుటను గోరి ఆ విధముగ నడచెడి వాడెవ్వరో అతడు సమముగ జూచు యోగిగను (శేష్టుడుగను ఉన్నాడనునది కాత్పర్యము.

ఈ క్లోకమునకు అంతరంగమైన తాక్పర్య మిట్టిదని బాగుగ నాలోచించి యెరుంగ దగినది. దీనిలో జెప్పబడిన యోగి యోగులందరిలోను మిక్కిలి గొప్పవాడనబడుచున్నాడు. మునుపు ఈ అధ్యాయము 29-వ క్లోకములో జెప్పబడిన సమదర్శికంటే ఇతడేవిధముగ గొప్పవాడగునని విచారింతము. ''అంతట ఆత్మ ఒక్కటే'' అని బుద్ధియు క్తిచే ఎరింగి నిశ్చయించి నమ్మ కము గలిగి ఆత్మయెడ మనస్సు నెల్లప్పడు స్థిరపరచుటకు (పయత్నించు యోగులలో ఇచ్చట జెప్పబడినవాడు సర్వ్రపాణుల ఆత్మ తనయాత్మ యొకటేయను సముత్వమును సాజ్హాత్తుగజూచి యనుభవించువాడు. ఆతడా సమత్వమును దేనిలో చూచుచున్నాడు. ఆనిన సకల్పపాణుల సుఖ దుఃఖములు తనవిగనే స్థుత్మముగు జూచుచున్నాడు. ఇది యెంతటి దుర్లభమైనదని చెప్పవలెనా? ఇట్టివాడు పరమయోగియనుటలో సందేహముగులదా? ఈ సమత్వమును సాజ్ఞాత్తుగజూచి యనుభవించి ఆశ్వదర్శనములో నెల్లప్పడు స్థిరముగ నిలబడుటకు నులభమైన మార్గమును జూపదలంచి పరమకృపాళుడైన భగవంతుడు ఎల్లరికిని ప్రత్యక్షమైన ఒక ఉపమానమునుజూపి దానిని స్పష్ట ముగ మనస్సుకు గోచరించునట్లు చేయుచున్నాడు. ''ఆత్మౌపమ్యేన సర్వ్రత్గనముంపశ్యతి'' తన్నే ఈపమానముగ నుంచుకొని సర్వభూతములయెడ నమముగ జూచుట అనగా వాటికి గలుగు సుఖ ముఖములు తనవిగనే చూచుట సమదర్శనము.

ఎట్లనగా ఈ దోహముతోగూడి నిలబడు మనము కొంత యాలో చించి చూచినయెడల దీనిలో పలువిధములైన నామరూపములచే మారుబడిన అనేక అవయవములు, ఉత్కృష్టమనియు, నికృష్టమనియు వ్యవహరింపదగిన అనేక భాగములు, అనేక కోటి అణువులు ఇమిడియున్నను వాటిలో ఒకదానికి కలుగు సుఖదుఃఖములు మిగతవాటికి కలిగినవిగనే సమమైన భావనయున్నది గదా? కాలిలో ముల్లు గ్రామ్సకొనినచో చెయ్యి ఆ దుఃఖమును తనదిగనే భావించి వెంటనే తీయుట వలె ఈ స్థామంచిమనే ఈశ్వరుని దేహమున నిమిడియున్న మనము ఇతర సకల భూతములకును కలుగు సుఖదుఃములు మనవిగనే నేమముగట్టాచి. పై యువమావము నసునధించి యెడతెగక స్మరించి దానిలో స్థిరముగ నిలబడువాడు పరమయోగి అని భగవంతుని భావము. ''అండము నందున్నట్లు పిండమునందు'' అనుసూ క్తిని అందరు వినియున్నాముగదా?

అర్జున ఉవాచ:—

శ్లో॥ యొఽయం యొగ\_న్వయా |పో\_క్రెస్సామ్యేన మధునూదన। విశస్మాహం న వశ్మామి చంచలజ్వాత్ స్థితిం స్థీరాం॥

33

పద॥ యః - అయం - యోగః - త్వయా - బ్రోక్తః - సామ్యేన - మధుసూదన । పరస్స - అహం - న - పశ్యామి - చంచలత్వాత్ - స్టిi - స్టారాం।

అరునఉవాచ అర్జునుడు జెప్పినది స్తీరాం స్థిర మైన సీతిని హే మధునూదన! ఓ మదుసూదనా! స్టీకిం సామ్యే న సమముగ జూచుటయనే చంచలత్వాత్ (మనన్ను) మిక్కిలి చంచల యోఽయం యోగః వీ యీయోగము ముగలదిగ సుండుటవలన నీచే ఉపదేశింపబడినచో ခ်္သေတာ ဆြဲ ဦး అహం వీఠస్వ ಆ ಯೌಗಮಯುಕ್ಕ న పశ్యామి చూచుటలేదు(ఎరుంగుటలేదు)

కాజ అర్జునుడు బెప్పినది — ఓ మధునూదనా! నమముగ జాచుటయనే ఏయీయాయొగమునీచే ఉపదేశింపబడినదో ఆయోగముయొక్క స్థీరమైనస్థితిని మనస్సు మిక్కిలిచంచలము గలదిగనుండుటవలన నేను తెలిసికొనుటలేదు. అనగా దీనికి స్థిరమైనస్థితిని నేనుజాడలేదు.

(రామానుజులు) (33-34 క్లోకములనుజేర్చి భాష్యము జేయబడియున్నది. ఆది యెట్లన్న క్రకృతి సంబంధముచే దేవతలు వేరు, మనుమ్యలువేరు, మిగతజంతువులువేరని తోచుచున్నది. క్రకృతి సంబంధముతే దేవతలు వేరు, మనుమ్యలువేరు, మిగతజంతువులువేరని తోచుచున్నది. క్రకృతి సంబంధము తొలగినదో ఆత్మస్వరూపములన్నియు జ్ఞానాకారములైనందున దేవమనుష్యాధి భేదములు లేక సమముగనే యుండును. అట్లుక్రకృతి సంబంధముతొలగిన జ్ఞానాకారముగనున్న అత్మయు, పరమాత్మయు భేదముగలవారైనను పరమాత్మకెట్లు (పకృతి సంబంధమున్ను కర్మాదు లన్ను లేవో అటులనే (పకృతి విముక్త ఆత్మలకునులేవు. కావున జీవేశ్వర ఆకారభేదమైన సమత్వము చెప్పబడినది. దానినెరుంగుటయే సమదర్శన యోగమనియు జెప్పితివి. ఇది అసాధ్యమని నాకు తోచుచున్నది. ఏలనిన జీవుని కర్మవాసనచే ఆతని మనస్సు బహుకాలముగ నెల్లప్పడు విషయము లలో మునిగి ఆ విషయములలోను ఒక నిలక డను పొందక చంచలముగనే యున్నది. ఇట్లు బహు కాలము అభ్యసించుట వలన దార్థ్యము గలిగియున్న ఈ మనస్సును ఎప్పుడును చూడనట్టియు విన నట్టియు తలంచనట్టియు (పకృతివిముక్తమైన ఆత్మస్వరూపము సామ్యదర్శనమను ధ్యానయోగములో స్థిరముగ నుంచవలెననగా, ఎట్లుసాధ్యమగును? గొప్పగాలి నడ్డగించి నిలబెట్టుటయెట్లు అసాధ్యమైనదో ఆ విధముగనే అడ్డగింపదగనిదచియు, బలవంతముగ తనకోలిక (పకారము (పవేశించునదిగనున్న మనస్సును నిలబెట్టుట ఆసాధ్యమనియు అర్జునుని కాతృర్యము.

(శ్రీధరులు) బ్రహ్మధ్యానములో చలింపక స్థిరముగ మనస్సును నిలబెట్టవలెనని చెప్పి నది ఆసాధ్యమైనదని ఆరునుని తాతురాము. (రాఘవేంద్రులు) సకల ప్రాణుల యెకను పరమాత్మనొకేవిధముగ జూచుటయనే సమ దర్శన యోగమున్ను, సుఖదుఃఖములలో తన్నువలె సకల ప్రాణులను జూచుటయనే సమదర్శన యోగమున్ను చెప్పితివి. దానిలోమనస్సు స్థిరముగనుండుట అసాధ్యమని అర్జునుని కాత్పర్యము.

(స్వకీయము) సక లవస్తువులను బ్రహ్మముగను, బ్రహ్మమును సక లవస్తువులుగను సమముగ నెరుంగ వలెనని జెప్పితివి. మనస్సుచంచలమైనది. కావున అట్టి అభేదబుద్ధి స్థిరముగగలుగుట మిక్కిలి కష్టమని అర్జునుని **కాక్ప**ర్యము.

ళ్లో॥ చంచలం హీ మనః కృష్ణ ప్రమాథి బలవద్దృఢమ్। తస్యాహం గ్రిగహం మన్యే వాయోరివ సుడుష్కరమ్॥

34

పద⊪ చంచలం - హి - మనః - కృష్ణ - బ్రమాధి - బలవత్ - దృథమ్। తాస్య - ఆహం - నిగ్రహం - మన్యే - వాయోః - ఇవ - సుదుష్కరమ్॥

హే కృష్ణ ! ఓ కృష్ణా ! దృతం హీ దార్డ్యముగలచనునది బ్రసిద్ధము మనకు మనస్సు తన్య నిగ్రహం దాని అణచుటను చందలం మిక్కిలి చలనముకలది వాయోరివ గాలిని (అణచుట) వలె బ్రమాధి కలత పెట్టు వ్యభావముగలది మదుష్కరం మిక్కిలి ఆసాధ్యముగ బలవశ్ మిక్కిలి బలముగలది అహం మన్యే నేను తలంచుచున్నాను.

తా॥ ఓ కృష్ణవరమాత్మా! మనస్పు స్వభావముగనే మిక్కిలి చలనము గలదిగను, దేహేంద్రదియాదులను కలతబెట్టుచున్న న్వభావముగలదిగను, మ్రవలమైనదిగను అనగా అణచవీలులేనిదిగను, దార్ధ్యముగలదిగనుఉన్నది. అనునది మ్రసిద్ధము. ఆమనస్పును అణచుట గాలిని అణచుటవలె మిక్కిలి అసాధ్యమైనదిగ నేనుతలంచు చున్నాను.

(శంకరభాష్యము) ఇంకవరకు వి.సైరించి చెప్పబడిన సమదర్శన లక్షణముతోగూడిన ఈ యోగస్థితిని పొందుట అరుదుఅనిచూచి దానిని పొందుటకు మార్గమును తెలియగోరి ఈ 33-34 శ్లోకములలో అర్జునుడు భగవంతుని బ్రహ్మించుచన్నాడు.

'కృష్ణ' అనుపదము గీరుట అనుఅర్థముగల 'కృష్' అనుధాతువునుండి పుట్టినది. భ క్ర జనుల పాపము మొదలగు దోషములు అరిగిపోవునట్లు గీరుటవలన అతనికి కృష్టుడని పేరు. మనస్సు మిక్కిలి చలనముగలది మాత్రముగాదు, కలతబెట్టు స్వభావముగలదికూడ. దేహము, ఇంద్రియములు మొదలగువాటిని కలతబెట్టి స్థితిమారునట్లు చేయుచున్నది. మిగతవాటికి వశమగునట్లు చేయుచున్నది. దానినడ్డగించి క్రపంగింపచేయుట మిక్కిలి అరుదు. మరియు నదిదృథమైనది. తంతు నాగము లేక వరుణపాశమను చేపవలె నఱుకవీలులేనిది. గాలిని అణచుట వీలులేనట్లు పైజెప్పిన వీధమైన ఆమనస్సునణచుట వీలులేనిదని తలంచుచున్నాను. గాలిని అణచుటకంటె మనస్సు నణచుట మిక్కిలి అసాధ్యమైనదిగ తలంచుచున్నానని తాతృర్యము. శ్రీళగవానువాచ:—

శ్రో။ అనంశయం మహాబాహో మనో దుర్న్నిగహం చలమ్ అఖ్యా సేన కు కొంతేయ వైరాగ్యేణ చ గృహ్యతే ॥

35

పద॥ అసంశయం - మహాబాహో - మనః - దుర్మిగ్రహం - చలమ్ । అభ్యాసేన - తు - కౌంతేయ - వైరాగ్యేణ - చ - గృహ్యతే ॥

్రీ కగవంతడు చెప్పినది అనంశయం దీనిలో నందేహములేదు పాడుగైన భుజములుగలవాడా! హహకాంలేయ ఓ కుంతీవు[కా ! (అర్జునా) మనస్పు అణముకు మిక్కిలి కష్టమైనది మైరాగ్యేణ చ మాంచంలను గంటి **త్రీళగవా**నువాచ మహాబాహో ! మనః మర్నిగ్రహం దాంచల్యము గలది చలం

అణచబడుచున్నది.

తా॥ శ్రీకృష్ణవరమాత్మ బెప్పినది — ఓ ఆర్జునా! మనస్పు మిక్కిరి చంచ లమైనది. ఎవ్వవిచేతను అణచ వీలులేనిది. దీనిలో నందేహములేదు. ఐనను ఓ కుంతీప్పుకా ! అఖ్యానముచేశను వైరాగ్యముచేశను అది అణచబడుచున్నది.

(శంకరులు) ఓ అర్జునా! నీవుజెప్పినట్లు మనస్సు అణచుట కశక్యమైనది, చంచల మైనదను దానిలో సందియములేదు. ఐతే తిరుగుచున్న మనస్సుయొక్క గమనము అభ్యాసముచేతను వైరాగ్యముచేతను అణచబడుచున్నది. అభ్యాసమనగా చిత్తముయొక్క ఏకాగ్రమనెడి ఒకేస్థితిలో ఒకటే విధమైన తలంపును మాటిమాటికి తలంచుట, అనగా ధ్యానించుట. వైరాగ్యమనగా జన్మ జన్మాంతరములలో కోరబడు సుఖములలో మాటి మాటికి చెరుపులనుజూచెడి అభ్యాసముచేగలుగు నిరాశ, అనగా ఆశలేనితనము ఈ విధముగ ఆ మనస్సు అణచబడుచున్నది, అనగా అడ్డగించి క్రుంగింపజేయబడుచున్నది అని భావము.

(రామానుజులు) ఆత్మ, గుణస్వరూపమైనదని మాటిమాటికి తలంచుటవలన దానియెడ గలుగు విశేషము చేతను ఆత్మకాని ఇతరమైన వాట్లయెడగల దోషములను తెలిసికొనుటవలన కలుగు ఆశలేనితనముదేతను ఒక విధముగ మనస్సు న్విగహింపబడును.

(స్వకీయము)

మనసో వృత్తిశూన్మస్య బ్రహ్మ్ కారతయా స్థితి: ! యా సంప్రజ్ఞాతనామాసౌ సమాధిరభిధీయతే ॥

్రపవృత్తిలేని మనస్సుయొక్క బ్రహ్మస్వరూపముగమన్న స్థితియెట్టిదో అది అసంప్రజ్ఞాత సమాధియని చెప్పబడుచున్నది. (యోగశాస్త్రము)

> వైరాగ్యం పుష్కలం న స్యాన్నిప్పలం బ్రహ్మదర్శనం। తస్మాదక్ష్యేత వీరతిం బుధోయత్నేన సర్వదా ॥

> > (గౌతమస్మృతి)

```
శ్లో ॥ అనంయుతాత్మనా యోగో దు[ష్పావ ఇతి మే మతి:।
    వశ్యాత్మనా కు యకరా శక్యాఽవాత్తుముపాయకః॥
```

36

పద॥ అసంయతాత్మనా – యోగః – దు[ష్పాపః – ఇతి – మే – మతిః । သံ၈ာမွန္တက – ဗ်ာ – ထာဗ်ဇာ – శక్యణ – ဖဆာည္ခံ့ဝ – ఉခဲာတာမ်ား ။

అనంయుతాత్మనా అణచబడని మనన్పుగలవానిచే వశ్యాత్మనా మనస్సునణచి (మనన్పు నణచనివానిజే) యుత కా మయత్నించువానిజే ಮೌಗಃ యోగము (amr/s) యోగము ක්ලබ්ෆුන් අපි పొందుటకు ఆశక్యమైన దనునది ఉపాయక: (అభ్యానవైరాగ్యరూప) ఉపాయ నాయొక్క ముచే మతిః **ఆశ్మిపాయ**ము అవాప్తుం పొందుటకు శు 4225 సాధ్యమైనది.

తాం అణచబడని మనస్సు గలవానిచే అనగా మనస్సునణచనివానిచే యోగముపొందుట కశక్యమైనది అని నాయఖి[పాయము ఐకే మనస్పునణచి [వయత్నిoచువానిచే యోగము, అఖ్యాసము వైరాగ్యము అను ఉపాయములచే పొందుటకు సాధ్యమైనది.

(రామానుజులు) యోగమని ఇచ్చటజెప్పినది సమదర్శనయోగము. ఉపాయమనగా మునుపు చెప్పబడియున్న నా ఆరాధనారూపమైనదియు, జ్ఞానమును లోబరచుకొనియున్నదియునైన కర్మయోగమనే యుపాయము.

(స్వకీయము) అభ్యానముచేతను వైరాగ్యముచేతను ఆణచబడని అంతఃక రణము గల వానిచే యోగముపొందుట ఆశక్యమనియు, ఐకే అట్టి అభ్యాస వైరాగ్యములచే అంతఃకరణము నణచిస్వాధీనము జేసికొని మరలను మ్రయత్నించువాడు మునుపుజెప్పిన ఉపాయముచే యోగస్థితిని పొందగలడనియు భావమ్ము

అర్జున ఉవాచ:\_\_\_

క్ట్లో అయతిశృశిద్ధయోపేతో యోగాచ్చలితమానసః । అ[పావ్య యోగనంసీద్దిం కాం గతిం కృష్ణ గచ్ఛతి #

37

పద။ ఆయతి: - శ్రద్ధయా - ఉపేత: - యోగాత్ - చలితమానన: ! అ(పాప్య - యోగసంసిద్ధిం - కాం - గతిం - కృష్ణ - గచ్చతి ॥

∪ర్జున**ఉవా**చ అర్జునుడు చెప్పినది హే కృష్ణ ! £ 8) at ! త్రోయా ఉపేత: త్ర్మతోగూడినవాడె ● ಯೆ∋ಃ స్వల్ప్రబ్రయత్న్ల ముగలదాడే మరణకాలమునయోగటునుండి ಯಾಗಾಕ್

అప్రాహ్య ತಾಂಗ ಕಿಂ గచ్చతి

I చలికమానన: తప్పిన మనన్పుగలవాడైనఆకడు యోగనంసిద్ధిం 🔵 యోగమునకు ఫలమైన నమ్మ గ్డర్శనమును (యథార్మక్షాన మును) పొందక వీగశిని పొందుచున్నాడు?

తా॥ అర్జునుడు చెప్పినది — ఓకృష్ణా! భ్రధతో అనగా నమ్మకముతో గూడిన వాడై యోగమున స్వల్ప్రవయక్నముగలవాడై మరణకాలమున యోగము నుండి తప్పిన మనస్సుగలవాడు యోగమునకు ఫలమైన నమ్యగ్దర్శనమును (యథార్థజ్ఞానమును) పొందక ఏగతిని పొందుచున్నాడు?

(శంక రులు) ఒక డు యోగాభ్యాసమును చేబట్టుటవలన ఇహజన్మ మునందును జన్మాం తరమునందును మేలును పొందుటకు కారణములైన కర్మలన్నిటిని త్వజించుచున్నాడు. యోగసిద్ధికి ఫలమైన మోక్షసాధనమైన సమ్యగ్దర్శనమున్ను అతనికి ఇక ను కలుగలేదు. ఇట్టిస్థితిలోనున్న యోగ మరణకాలమున యోగమార్గమునుండి మనస్సుచలించి వ్యాకులత చెందువాడుగను కాగలడు. అట్టైన యెడల అతనికి ఎట్టిచెరుపు వచ్చునోయని అర్జనుడు సందేహించి ఇందుక నలరచినట్లు అడుగు చున్నాడు. యోగములో ఫలముగలదను తలంపును నమ్మక మునుగలవాడై, ఐతే యోగమార్గములో (అధికమైన) (పయత్న ములేనివాడై అనగా స్వల్ప[పయత్న ముగలవాడై మరణకాలమున యోగ మార్గమునుండి జైప్తితప్పిన అతడు యోగమునకు ఫలమైన సమ్యగ్దర్శనమును పొందుటలేదుగదా? మఱియతడు ఓగతిని పొందుచున్నాడు? అనగా అతడు అన్నియుచెడి నశించిపోవుచున్నాడా? అని అర్జునుడడుగుట అట్టి అపాయము దీనిలో లేదనుదానిని బయట పెట్టుటకొరకే.

#### \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

శ్లో ఆ కచ్చిన్నోళయవ్యవహ్హశ్భిన్నా ల్లమ్మన్ నశ్యతి ఆ అమ్రవతిష్టో మహాఖాహా విమూధో బ్రాహ్మణం వథి ။

పద॥ కచ్చిత్ - న - ఉభయవి.భష్ట: - ఛిన్నా.భం - ఇవ - నశ్యతి! అద్రతిష్ట: - మహాబాహో - విమూఢ: - బ్రహ్మణ: - పధి॥

హే మహాహాహో ! ఓ భుజబలముగలవాడా ! బ్రహ్మణ: పథి బ్రహ్మమును పొందుబ్రో వలో ఈ భయవిబ్రభష్ట: (కర్మమార్గముయోగమార్గము) విమూత: మహమామిందియున్నవాడు రెంటినుండియు తప్పి చిన్నా బ్రహ్మమ బెదరిన మేఘమువలె అబ్రవరిష్ట: ఆశ్ర యములేక ననశ్యతి కచ్చిత్ నశించిపోవుటలేదా ?

తా॥ ఓ భుజుబలముగల కృష్ణా! కర్మమార్గము యోగమార్గము -ఈ రెంటి నుండి జారి, అనగా రెండుబెడి ఆశ్రయములేక, అనగా తానుండుటకు స్థానము లేక<sub>్బబహ్మ</sub>మును పొందదగిన మార్గములో మోహముబెంది నిలబడువాడు బెద రిన మేఘమువలె నశించిపోవుచున్నాడు గదా!

(శ్రీధరులు) ఎట్లు రెండును చెడినవాడగుననగా - యోగమున ప్రవేశించినందున ఇప్పుడు కర్మా నుష్టానములేదు. మునుపుజేసిన కర్మలఫలమును ఈశ్వరార్పణము చేసినందున కర్మఫలమైన స్వర్గాది సుఖఫలమునులేదు. అభ్యాసవైరాగ్యములు మొదలగు సాధనములతో ప్రయత్నము లేనందున జ్ఞానయోగసిద్ధినిపొంది మోక్షఫలము నొందుటకు హేకువున్ను లేదమనదే. ''ఆశ్రయములేని'' అనగా కర్మలో పట్టునులేదు జ్ఞానమొందుటకు మార్గమైన యోగములో పట్టునులేదనునదే. ''బ్రహ్మమును పొందునుపాయము" అనగా మనోనిగ్రహము, ఇంద్రియనిగ్రహము, శమదమాదులు, వీడని ప్రయ క్నము, వైరాగ్యము మొదలగునవే. "చెదిరిపోయిన మేఘమువలె వాశముంధునది'' అనగా గుంపుగా జేరియున్న మేఘము గాలిచేశ్లేవిళజింపబడి చెదరిపోవుచున్నది. అట్లుచెదరిన మేఘము తాను దేనినుండి వేరైనదో, ఆమేఘముతో మరలపోయి జేరకను, లేక వేరుమేఘములతో చేరకను దాని స్వరూపము కనబడకనే నాశము నొందును. కావున ఇదిధ్యానమునుండి జారిన యోగ్మభమ్టునికి దృష్టాంతముగ జెప్పబడినది.

(రామానుజులు) ఉభయవి(భష్ట్షః = రెండుచెడినవాడు. ఎట్లనగా అ్రపతిష్ట్షః = స్వర్గాది [పాప్తికి హేతువైన కర్మఫలమును త్యజించినందున స్వర్గాదులు లభించునట్లు చేసికొననివాడు. విమూథ్ బ్రహ్మణః పథి = బ్రహ్మమును పొందదగిన యోగమార్థమును విడిచిన అజ్ఞాని.

# శ్లో॥ పీతన్మే నంశయం కృష్ణ భేక్తు మర్హన్యశేషత:। త్వదన్యన్పంశ యస్యాస్యభేక్తా నహ్యుపపద్యతే॥

39

పద॥ ఏతత్ – మే – సంశయం – కృష్ణ – ఛేత్తుం – అర్హని – ఆశేషతః। – అన్యః – సంశయస్య – అస్య – ఛేత్తా – న – హి – ఉపపద్యతే॥

హికృష్ణ ! ఓ కృష్ణా ! అర్హ సి తగియున్నావు పితశ్ ఈ హి శ్వదన్య: సీకం పె పేరొక్కడు మే నంశయం నా నందేవామును అన్య నంశయన్య ఈ నంశరుమును అకేషథ : కొరతలేక (అంతయు) భేక్తా నివ ర్షించువాడు భేతుం నఱుకుటకు (నివ ర్షించుటకు) నోమవద్యతే లేడు.

తా॥ ఓకృష్ణా! ఇట్టి నానందేహమును పూర్తిగ పోగొట్టుటకు నీవేతగిన వాడవు. ప్రలనగా నీకంకు వేరొక్కడు (ఋషిగాని, దేవతగాని) ఈ నందేహ మును పోగొట్టగలవాడుగ లేడు.

## త్రీభగవానువాచ:—

శ్లో။ పార్థ నైవేహ నాము<sub>[</sub>త వినాశ నైస్య విద్యతే। నహి. కల్యాణకృత్ఛశ్చిత్ మర్గతిం తాత గచ్భతి॥ 40

పదు పార్థ - న - ఏవ - ఇహ - న - అముత్ర - వినాశ: (1<sub>)</sub> - తన్య - విద్యతే। న - హీ - కల్యాణకృత్ (2) - కశ్చిత్ - దుర్తతిం - తాత - గచ్చతి॥

త్రీళ గవంశుడుచెప్పినది **్రీళగవా**నువాచ ్గ నాళ్ళముగలుగుటలేదు హీ పార్డ ! ఓ అర్దువా ! వీలనగా కన్య ఆకనికి (యోగ్మక్షమనికి) కాత! వాయనా ! ఈ లోక ములో ఇహ కల్యాణకృత్కశ్చిత్ నత్కర్మనుజేసిన ఎవ్వడున్ను నాశ ము ವಿನಾಕ ಚ దుర్గరిం సీచమెనగతిని కలుగుటయేలేదు నై వబద్య తే ส หัช√**8** పొందతు **బరలోకమువందును** అముౖత

రాజకు అర్జునా! యోగ్మభమ్ఞనికి ఇహలోకమునందు నాళము గలుగుటయే లేదు. వరలోకమునందును అతనికి చెరుపుకలుగదు. ప్రలనగా నాయనా! (మిడ్డా) నిత్కర్మను జేసిన ఎవ్వడున్ను (మునువటి జన్మకం జె) సీచమైనగతిని పొందనే పొందడు.

- (1) వినాశ: ఈ జన్మకంటె తక్కువైన జన్మము (శంకరులు). దోషముగాని నరక్షపాప్తిగాని (శ్రీధరులు). స్వర్గాద్యమభవము, బ్రహ్ము(పాప్తి పేటిలో తానుగోరినది గిట్టకపోవుట యను వినాశము, లేక ఆరంభించిన కార్యమును మధ్యలో విడిచి పెట్టుట వలన కలుగు దోషము (రామానుజులు). ఈ లోకములో మృగాది జన్మలుగాని, పరలోకములో, నరకముగాని (రాఘవేంగ్రులు).
- (2) కల్యాణకృత్ ఆస్తిక్యబుద్ధితో కొంతకాలమైనగాని ఈశ్వరధ్యానాదులను జేసిన (రాఘవేంద్రులు).

(శంకరులు) "కాత'' అనుపదము తండిని గుర్తించును. తండితన్ను పుడ్రునియా కారముగ జేసికొనుచున్నాడు. అనగా తన ఇండియముద్వారా తానేతన ఆకారమైన పుడ్రరూపముగ పరిణమించుచున్నాడు. కావున "తాత" తండి అనబడుచున్నాడు. ఈ విధముగ 'తండియే తన యుడు' కావున ఫుడ్రుడున్ను తాత = తండి అనబడుచున్నాడు. శిమ్యడు పుడ్రుడుగాకున్నను ఫుడ్రునివలెనున్నందున ఇచ్చట భగవంతుడు అర్జునుని ''తాత" అనిచెప్పెను.

**~~~~** 

క్లో॥ మావ్య పుణ్యకృతాం లోకా నుషిత్వా శాశ్వతీన్నమాం:। శుబీనాం శృయతాం గేహే యోగ[థష్టోఽ ఖిజాయతే॥

41

పది! [పాప్య - పుణ్యకృతాం - లోకాకా - ఉషిత్వా - శాశ్వత్తీః - సమాః! శుచీనాం - శ్రీమతాం - గేహే - యోగభష్టః - అభిజాయతే!!

యోగ్మర్ ష్ట్రిక్ యోగమునుండి కారినవాడు ఉషిత్వా నివసింది పుణ్యకృశాం పుణ్యముచేసిన వారియొక్క ఈబీనాం లోకాకా లోకములను బ్రీమతాం జశ్వర్యము గలవారియొక్క ప్రాపెట్ట్ పొంది గోహీ ఇంటిలో నమా: శాశ్వత్తికి దీర్వమైనవత్సరములు అభికాయకే పుట్టుచున్నాడు.

తాగ యోగ్మమ్మడైనవాడు (అశ్వమేధాది క్రతువులు జేసిన) పుణ్యము గలవారు పిలోకమును పొందెదరో ఆలోకమునుపొంది బహుకాలము సుఖముగ నుండి (పిదవ) నదాచారముగల ఐశ్వర్యవంతుల గృహములో మరల పుట్టు చున్నాడు.

(శంకరులు) ఐతే ఈ యోగ(భప్టులకు ఎట్టిగతి లభించుచున్న దమనది చెప్పబడుచున్న ది సందర్భము ననుసరించి చూడగా ఈ యోగమార్గమున (పవర్తించిన సన్స్ట్యాసినిగూర్చి చెప్పనట్లు తెలియుచున్నది. అతడు పుణ్యముచేసిన వారల, అనగా ఆశ్వమేధయాగము మొదలగు నత్మర్మలను జేసిన వారలలోక ములకుబోయి అచ్చట అనేక సంవత్సరములు వాసముచేసి అచ్చటనున్న, అనుభ

42

వించ వలసిన సుఖములను అనుభవించిన పిదప సంపద, శుచి, అనగా కాస్త్రమున జెప్పినవిధముగ కర్మలను జేయువారి ఇంటిలో మరల పుట్టుచున్నాడు.

(రామానుజులు) ఏ విషయానుభవమును ఇచ్చయించి యోగమును విడిచి పెట్టనో అట్టి విషయానుభవమును పుణ్యలోకములలో తనకిష్టమైన కాలమువరకు అనుభవించి పిదప ఈ లోక మున శుద్ధియు ఐశ్వర్యముగల యోగమునకు యోగ్యమైన కులమున బుట్టుచున్నాడు.

# हूँ॥ అథవా యొగినామేవ కురే భవతి ధిమంతాం। మ్రద్ధి దుర్లభకరం లోకే జనృ యదీదృశం॥

పడ॥ ఆథవా - యోగినాం - ఏప - కులే - భవతి - ధిముతాం। - హి - దుర్హభకరం - లోకే - జన్మ - యంత్ - ఈదృశం॥

అథవా કુશ -ఈదృశం ఇటువంటి జన్మ దీమకాం జ్ఞానులైన ≉న్మము ಮಾಗುಲಾಗನೆ ಯುನ್ನವಾರಿ ಯಕ್ యోగినామేవ వీదియో యొక్క ఏతత్హా පඨිණි కులే కులమునందు లో కే -ఈ లోక మునందు భవతి జనించుచున్నాడు, (వుట్టు దురభశరం లభించుట మిక్కివి అరుదు చున్నాడు.)

తా॥ లేక, అకడు జ్ఞానవంతులై యోగులుగనే యున్నవారల వంశ ములో బుట్టచున్నాడు. ఇట్టి జన్మమేదిగలదో అది లభించుటయే ఈ లోకమున మిక్కిలి దుర్లభమైనది. అనగా పొందుటకు మిక్కిలి అరుడైనది.

(శంకరులు) లేక సంపత్తుగలవారి ఇంటబుట్టక వారినుండి వేరుబడిన జ్ఞానులైయోగులు గనేయున్న దర్శిదులకులమునందు అకడు పుట్టుచున్నాడు. ఇట్లు దర్శిదులైన యోగుల కులమున బుట్టుట యనునది మొదటిదానికంటె పొందుటకు మిక్కిలి అరుదైనది.

(రామానుజులు) మునుపటి క్లోకములో గుర్తింపబడినవాడు స్వల్పకాలము యోగా భ్యాసముచేసి పిదప విడిచిపెట్టినవాడు. ఈశోక్లకమున గుర్తింపబడినవాడనగా, బహుకాలము యోగముచేసి పచ్చి సిద్ధిపొందు సమయమున విడిచిపెట్టినవాడు. ఏతళ్ = ఇది, అనగా మునుపటి శోకమునజెప్పిన జననమున్ను, ఈశోకమున జెప్పిన జననమున్ను. లోకములో (పకృతిని ఆశ్ర యించి నడచువారలకు లభించుట దుర్తభము.

(స్వకీయము) ఈ శ్లోకములో "ఏకథ్" అనుపదమునకు చర్చిరులైన యోగులకులములో బుట్టుటయనియు, ఇట్టి జననమే మిక్కిలి దుర్లభమనియు భగవంకుడు జెప్పనదిగ శంకరులు జేసి యున్న ఠాక్పర్యము మిక్కిలి ఉచితముగను, అనుభవముతో గూడినదిగను ఉన్నదని తోచుచున్నది. ఏలనగా ఆత్మజ్ఞాన స్థితిని పొందుటకు ప్రయత్నముచేయు యోగికి ఐశ్వర్యము మొదలగు నీసంపదలు ప్రతిబంధక ములుగనే యగునే గాని సాధనములుగానేరవు. ఐతే దారిద్రమనగా అనుభవజ్ఞానమును పొందించి దానిలో దృధముగ నిలబడునట్లు చేయుటలో అసమానమైన సాధనముగ నున్నది. ఐశ్వ ర్యములో మునిగియున్న హనికి పురుగుమొదలగు ప్రాణులన్ని టికిని ఈశ్వరుడే అప్పము పెట్టు

చున్నా డనునది బ్రత్యక్షముగ తెలియుట కవకాశమెచ్చట? మతీయు నిశ్వదరిగ్రబడై ఆదినము భుజించు టకే అన్నము దొరకుట కవకాశము లేనివాడై, ఐతే ఈశ్వరునేగశియని నమ్మియున్న ఒకనికి యదృచ్ఛగా ఈశ్వరుని [పేరేపణచే మతీయొకడు ఆహారము దెచ్చి బలాత్కరించి ఇచ్చునప్పడు గదా భగవంతుడు తన్నే శరణముగ గైకొన్నవారి యోగక్షేమమును వహించునట్లు వాగ్దానము జేసి యుండుట కాగితప్పవాత కాదని (పత్యక్షముగ తెలియుటకును దృధపడుటకును ఆవకాశమేర్పడు చున్నది.

(ఈ క్లోకము మొదటనున్న 'అథవా' అను పదమునకు 'మునుపటి దేహముపోయిన తోడనే'యని శంకరానందులు తాత్పర్యము జేయుచున్నవారు. అనగా 41 వ శ్లోకమున జెప్పినవాని పలె బహుకాలము గడచినపిదప పుట్టక, వెంటనే యోగికులమున జనించుచున్నాడని తాత్పర్యము.

క్లో॥ త[త త౦ జుద్ధిన౦యోగ౦ లభతే పౌర్వడైహిక౦। యతతే చ తతో భూయున్ప౦నీడ్డా కురున౦దన॥

48

పద $\mathbb{I}$  త్రత (1) - తం - బుద్ధిసంయోగం - లభతే - పౌర్వదైహికం  $\mathbb{I}$ యతతే - చ - తతః - భూయః (2) - సంసీద్దౌ - కురునందన  $\mathbb{I}$ 

ఓ కురువంశ మున జనించిన లభ కే పొందుచున్నాడు హే కురునందన ! ವಾಡಾ! మతీయు ದ್ದಾನಿಲ್ হ[হ మోక్షవిషయములో సంసిద్దా పూర్వదేహములో గలిగిన పొర్వదెహికం કર્કા దానికంట భూయం యశకే కం ఆధికముగ బ్రవయత్నించు బుద్ధినంయోగం ఆశ్మవిషయబుద్దితో వేరుటను చున్నారు.

తా ఓకురువంశవు అర్జునా! (ఆయోగ్మకృష్ణుడు) మునువటి శరీరము గలిగిన అయాశ్మవిషయబుద్ధితో బేరికను మఱల పొందుచున్నాడు. మఱియు మోక్ష విషయములో మునువటి జన్మలో బేసిన వ్రయత్నముకం ఈ అధికమైన వ్రయత్నమును (ఇవ్పడు) బేయుచున్నాడు.

- (1) త(త అచ్చట, అనగా యోగులకులములో (శంకరులు), ఆ జన్మలో (మధుసూదన సరస్వతి-శ్రీధరులు)
- (2) భూయణ అధికముగ (శంకరులు, రాఘవేంద్రులు) ముఱలను (శంకరానందులు).

(స్వకీయము) రామానుజులు తప్ప మిగత భాష్యకారులున్ను వ్యాఖ్యాతలున్ను 44-వ క్లోకముయొక్క పూర్పార్థమును ఈ క్లోకముతోజేర్చి అన్వయము చేయకయుండినను ఈ క్లోకముతో జేరినదిగనే అర్థముచేసియున్నారు. మఱియు వెనుకటి అర్థ క్లోకమునకు జేసియున్న అర్థము ఈ 43-వ క్లోకమున గుర్తింపబడినవానిని గుర్తించక, వేరుగ ప్రత్యేకించినవాడైన జిజ్ఞాసువును గుర్తించు చన్నది. ైప క్లోకమునందలి పూర్పార్థమును రామానుజులు దీనితోజేర్చి అర్థముచేసియున్నారు.

ళ్లో॥ పూర్వాఖా, బేన తేనైవ బ్రామంతో హ్యావళోఽపీ న:। జిజ్ఞానురప్ యోగను, శబ్బఖమా తైవ రైతే॥

44

|                       |                                                                     | 2000              | <b>.</b> .                                |
|-----------------------|---------------------------------------------------------------------|-------------------|-------------------------------------------|
| హ<br>నః               | มีย <b>ส</b> กา                                                     | యోగస్యజిక్షానురపి | యోగము నెరుంగగోరినవాడు                     |
| అవశోషి                | అకడు (యోగ్మభ్రహ్హడు)<br>(యోగమును అ్మశయించుటలో)<br>కోరిక లేనివాడైనను | శ్ బ్లబహ్మ        | గూడ<br>శబ్దబహ్మమును(వేదోక్షకర్మ<br>మానాను |
| హర్వాఖ్యాసేన<br>కేనెవ | అట్టి పూర్వ (జిన్మ) అఖ్యానము<br>చేశనే                               | <b>ಅ</b> ಕಿವರಕೆ   | ళలమును)<br>అర్మికమించుచున్నాడు,           |
| ్రహయశే                | -ఈడువోబడుచున్నాడు                                                   |                   | దాటి నిలబడుచున్నాడు.                      |

తాంజు ప్రతినగా ఆయోగ్మభమ్మడు యోగమున్మాశయించుటలో కోరికలేని వాడైనను మునువటి జన్మలోజేయబడిన అఖ్యాసముచేతనే యోగమార్గములో సీడువబడుచున్నాడు. యోగము నెరుంగగోరువాడుకూడ శబ్దబహ్మమును అనగా వేదమునజెప్పిన కర్మలను అనుష్టించుటకు ఫలమును అత్మికమించుచున్నాడు, దాటుచున్నాడు.

(శంకరభాష్యము) యోగ(భష్టుడు మునుపటి శరీరములో గలిగిన జ్ఞానముతోగూడుట ఎల్లనునది దీనిలో జెప్పబడుచున్నది. ఆయోగ్రభ ష్ట్రవికి యోగమును మఱల అనుష్మించుటలో ఇష్ట్రములేకున్నను మునుపటి జన్మలోజేసిన, బలమైన ఆయభ్యాసముచేతనే సిద్ధిపొందుమార్గమున బలాత్కారముగ నీడ్చుకొని పోబడుచున్నాడు, యోగాభ్యాసమువలన గలుగు సంస్కారము (వాసన) కంటె మిక్కిలి ఇలముగల ఆధర్మము మొదలగు కర్మను చేయనివాడైనచో అప్పడతడు మునుపటి యోగాభ్యాసము వలనగలిగిన వాసనచే ఈడువబడుచున్నాడు. అధర్మమును బలముగజేసి అది పైబడియుండినవో యోగాభ్యాస వాసన ని్రష్పయోజనమై తిరస్కరింపబడి నిలబడును. ఐతే ఆ అధర్మమునకు ఫలము నకించిన తోడనే యోగాహ్యాసమువలన గలిగిన వాసన తానే తనకార్యమును (ఫలమును) చేయబూనుచున్నది. అనగా అది బహుకాలము అడ్డుపడి నిల్రవిడునట్టిదైనను దానికి నాళములేదు. ఆనేక కోటి జన్మలు గడచినను పూర్వజన్మ సంస్కారము తనకు తగిన కాలములో తన ఫలమునిచ్చియేతీరును ఆని తాత్పర్యము. దీనిలోజెప్పబడిన యోగభ్ర స్టుడన్న వాడు సన్స్ట్యాసి యని యు.క్తిచే శెలియుచున్న దనుడు. యోగస్వరూపమును ఎరుంగగోరినవాడుగూడ, అనగా యోగ మార్గములో (పవర్తించిన ఆసన్స్యాసిగూడ (మిగతవారలుకారు) శబ్ద్మబహ్మమును అనగావేదమున జెప్పిన కర్మల ఫలమును దాటుచున్నాడు. దానికంటె గొప్పపదవిని పొందుచున్నాడు. ఇతడే ఇల్లై నచో ఎవ్వడు యోగము నెఱింగి దానిలో దృధముగ నిలబడి అభ్యాసముచేయునో అతడు కర్మను, దానిఫలమును రాటుచున్నాడని చెప్పవలెనా?

(శ్రీధరులు) జిజ్ఞాసురపి = యోగమునెరుంగ వలెనని ఇచ్చయించి దానిలో బ్రవ ర్తించిన సన్న్యాఫిగూడ. మునుపు చెప్పబడియున్న యోగభ్రష్టనికంటే ఇతనికి ముక్తి పొందు కాలము పొడవైనది శబ్దబహ్మాతివర్తతే = వేదోక్త కర్మల ఫలముకంటే అధికమైన ఫలమును పొందు చున్నాడు. కైముత్యన్యాయమని గ్రహింపదగినది. (ఆనగా జిజ్ఞాసువునకు ఈ ఫలమైనదో మునుపటి వానికి ఫలము చెప్పవలెనా?)

45

(రామానుజులు) ఈ శ్లోకముయొక్క వెనుకటి అర్ధశ్లోకమునకు యోగస్య = యోగ మును, జిజ్ఞాసు: = తెలిసికొనవలెనను కోరికగలవాడు ఆ జన్మలో తెలిసికొననిచో పై జన్మలో నెరింగి అనుష్ఠించి జ్ఞానియై, శబ్ద = దేవమనుష్య భూమిస్వర్గాది శబ్దములచే (పేర్లచే) చెప్పదగిన, బ్రహ్మ = [పకృతిని,ఆతివ రైతే = అత్మికమించుచున్నాడు. జ్ఞానానంద స్వరూపమైన ఆత్మస్వరూప మును పొందుచున్నాడు.

(మధ్యులు) శబ్ద్రబహ్మ = పరమాత్మను, అతివర్తతే = క్రమ్మక్రమముగ పొందు చున్నాడు. ఎట్టి క్రమముచే అనునది పై క్లోకముచే చెప్పబడుచున్నది.

(రాఘవేంద్రులు) శబ్దలప్మా = వేదములోగల విధిని షేధములను, అఠివ ర్తతే = ఆత్మిక మించుచున్నాడు. ఆనగా ముక్తుడగుచున్నాడని భావము. ఇది క్రెముత్యన్యాయము.

> శ్లో జయక్నాద్యకమానస్తు యోగ్ నంశుద్ధ కిర్బిషః అనేకజన్మనంసిద్ధన్తతో యాతి మరాంగతిం ॥

పద॥ (పయత్నాత్ - యతమానః - ఈ - యోగీ - సంశుద్ధకిల్బిషః! అనేక జన్మసంసిద్ధః - తతః - యాతి - పరాం - గతిం॥

 మా కు
 యక్కెలి (పదుత్నముతో యక్షినంసిద్ధః
 అనేక జన్మ ములచే జ్ఞానవరి

 మా కు
 యాగియనగా
 తఈ దాగిచే లేక దాగిపిదవ

 నంశుద్ధకిల్బిషః
 పావములనుండి పరిశుద్ధు
 పరాంగతిం యాతి
 ఉన్న కమైన గతినిపొందును.

తా॥ ఉత్పాహముతో మ్రామచ్యులు యోగి అన్ననో పావముల నుండి పరిశుద్ధడై అనేక జన్మలబే జ్ఞానపరిపక్వమును పొందినవాడై అయోగ వాసనబేత శత్వజ్ఞానమునుపొంది దానిబే లేక దానిశరువాత ఉత్తమమైన గతిని పొందుచున్నాడు.

(శంకరులు) మతియు నేకారణముచే యోగిగనుండు స్వభావము (శేయస్కరమైనది అనునది దీనిలో జెప్పబడుచున్నది, (మిక్కిల్సి అధికముగా యోగములో బ్రాయత్నించుచున్న జ్ఞాని యగుయోగి అనేక జన్మలలో కొంచెము కొంచెముగా సంస్కారములను, అనగా యోగవాసనల గుంపును సంపాదించి చేర్చుకొని అట్లు సంపాదించి చేర్చియుంచబడినదానిచే మరిపక్వమునుపొంది సిద్ధినిబడసి సమ్యగ్దర్శనమును అనగా త్త్వజ్ఞానమును పొందినవాడై మేలైనగతిని పొందుచున్నాడు.

(రామానుజులు) అనేకజన్మ = అనేక జన్మలలో సంపాదించిన పుణ్యకర్మలచే, సంశుద్ధ కెల్బిషః = పాపములను పోగొట్టుకొన్న వాడుగను, సుసీర్షః = సిద్ధినిపొందినవాడుగను, డ్రుయత్నా ద్యతమానస్తు = మఱలను యోగములో ప్రపుత్నించు వాడుగనున్న, యోగీ = యోగియైనవాడు యోగమునుండి చలించినను, తఈ = యోగాభ్యాస్ మహమవే, సరాంగతిం యాతి = మోక్షమును పొందుచున్నాడు.

(రాఘవేం(దులు) మునుపటి శ్తోకములో గుర్తింపబడిన జిజ్ఞాసువు విషయమై ఈ శ్లోకము (పవర్తించినది. శ్లో॥ తవస్పిభ్యాఒధికో యోగీ జ్ఞానిళ్యాఒపి మతోఒధిక:। కర్మిభ్యశ్చాధికో యోగీ తస్మాద్యోగీ భవార్జున॥

46

మద్! తపస్విభ్య: (1) - అధిక: - యోగీ - జ్ఞానిభ్య: (2) - ఆపి - మత: - అధిక:  $\{\delta_{ij} x_{ij}: (3) - \omega - \omega \xi \}$ :  $\{\delta_{ij} x_{ij}: (3) - \omega - \omega \xi \}$ :  $\{\delta_{ij} x_{ij}: (3) - \omega - \omega \xi \}$ 

|                     |                                       |                              | ₩                              |
|---------------------|---------------------------------------|------------------------------|--------------------------------|
| యోగీ                | యోగియైనవాడు                           | <b>ಯೌ</b> ಗೆ                 | యోగియైనవాడు                    |
| తవస్విళ్యః<br>అధికః | తపన్నుగలవారికం పె<br>మేలెనవాడు        | కర్మిభ్యశ్స<br><b>అ</b> దికః | కర్మగలవారికం లైను<br>మేలెనవాడు |
| జ్ఞానిఖ్యోఒపి       | జ్ఞానముగలవారిక <i>ం</i> పె <b>గూడ</b> | తప్మాత్ హీఅర్జున!            | అందువలన ఓ అర్జునా !            |
| అధికః మఈ            | మేలైనవాడుగ తలంచబడు<br>మన్నాడు         | (త్యం) యోగీళవ                | సీపు యోగివిఆగుదువుగాక.         |
|                     | ~                                     | ,                            |                                |

తా∥ యోగియైనవాడు తపస్పుగల వారికంటె గొప్పవాడు. జ్ఞానముగల వారికంటెగూడ గొప్పవాడుగ తలంపబడుచున్నాడు. యోగియైనవాడు కర్మ గలవారికంటె గొప్పవాడు. కాపున ఓఅర్జునా! సీవు యోగివగుదువుగాక.

- (1) తపస్సు కృచ్ఛ్రచాం(దాయణాది (పఠములు, అనగా దేహపుష్టిని తగ్గించుటకై చేయబడు (పఠములు. ఈ (పఠములతో మం(తములను జపించుటయు కలదు. ఇదియే తపస్సు (శ్రీధరులు), (బహ్మచర్యంతథా మౌనం నిరాహారత్వమేవచి ఆహింసా సర్వతశ్శాంతి స్తాప ఇత్యభిధీయతే (లింగపురాణ పూర్వఖండ దశమాఒధ్యాయము)
- (2) జ్ఞాని ఇచ్చట జ్ఞానమనగా శాన్ర్రముల జ్ఞానము, ఆనగా (గంధార్థజ్ఞానము (శంకరులు)
- (కి) కర్మ ఇచ్చట కర్మమనగా అగ్నిహో(తము మొదలగు కర్మలు (శంకరులు)

(స్వకీయము) తపస్సు, శాష్ర్రజ్ఞానము, కర్మము, వీటికంటె యోగమెట్లు (శేష్టమెనదనగా ఈ మూడున్ను, ధ్యానయోగియెడ నున్నవి. దానిళో ధ్యానయోగము చేరుటవలన ధ్యానయోగి (శేష్టుడే. ఇతడు రాగద్వేషములు లేనివాడు.

#### \*\*\*\*

శోజ్లు యొగినామపి నర్వేషా౦మద్దతేనా౦తరాశ్మనా। శ్రావాన్ళజితే యొం మా౦న మే యుక్తతమోం మరః॥ 47

పద॥ యోగినాం - అపి - సర్వేషాం - మర్గతేన - అంతరాత్మనా। · 'बाहा - భజతే - యః - మాం - సః - మే - యుక్రతమః - మతః॥

| న ర్వేషామఫియోగినాం<br>యః<br>(శ్ ద్ధావాకా<br>మద్ద శేన<br>అంత రాత్మ నా | నకలవిధ మైన యోగులలో<br>ఎవ్వడు<br>శ్ర దృగలవాడుగను<br>నాయెడ నిలబెట్టుండిన<br>అంత కరణముతో | మాంథజతే<br>నః<br>మేయు క్షతమః<br>మతః | నమ్మ భశించునో<br>ఆశడు<br>నాకు [శేహ్మడైనయోగిగ<br>అంగీక రించబడుచున్నాడు, |
|----------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
|----------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|

తా॥ నకలవిధమైన యోగులలో నెవ్వడు శ్రధ్ధలవాడై నాయొడ నిల వెట్టబడిన అంతఃకరణముతో నన్ను భకించునో అట్టివాడు ధ్యానముతో గూడి యున్నవారిలో గొవృవాడని నాఞావము. (శంకరులు) సకల యోగులలోను, అనగా రుద్రుడు ఆదిత్యుడు మొదలగువారిని ధ్యానిం చుటలో తాత్పర్యముగల సకలవిధములైన యోగులలోను అని తాత్పర్యము. వీరిలో వాసుదేవుడైన నాయెడ నుంచబడిన అంతఃకరణముతో ఎవ్వడు నన్ను సేవించునో అతడు మిక్కిలియుక్తుడగును అని భావము.

(రామానుజులు) మద్దతేనాంతరాత్మనా = నాక్కుపియము జేయుటదప్ప ఇతరములైన సమస్తవ్యాపారములను విడిచియున్న మనస్సుచేత, అనగా బాహ్యాంతర (వెలుపలిలోపలి) వృత్తుల రెంటిలోను నన్నేమిక్కిలి బ్రిపియమైనవస్తువని (గహించి, నన్నువిడచి ఒక క్షణకాలముగూడ వేరు పడకయు, నన్నువిడిచి వేరుపడినచో నశించెదము ఆను తలంపుగల మనస్సుచేత (శద్దావా౯ = నన్ను శీ(ఘముగ పొందవలెననుదానిలో మిక్కిలి ఆతురత గలిగి యున్నాడు. కాపుననే ఇతడు (శేష్టుడు.

(స్వకీయము) యోగినామపి సర్వేషాం = యోగులలో (శేస్తుడు ఇతడని చెప్పబడి యున్నది. ఎటువంటి యోగులలో (శేస్తుడనే ప్రశ్నగలుగుచున్నది. దీని విషయమైప్యక్తముగ జెప్ప కున్నను ఇందరి 4-వ అధ్యాయము 25 మొదలు 30 వరకుగల శ్లోకములలో చెప్పబడియున్న యజ్ఞము అను పేరుతో పిలువబడు పదునొకండు విధములైన కర్మలనుజేయు కర్మయోగులలో నేరుగ ఈశ్వర భ క్తినిజేసి ఈశ్వరునే భజించు ధ్యానయోగి (శేస్తుడని శ్రీధరులభిస్తాయ పడినట్లు తోచుచున్నది. ఈ అధ్యాయము 29 వ శ్లోకములో గు ర్తించిన యోగికంటె 31 వ శ్లోకములో గు ర్తించిన యోగిశేస్తుడు. వీనికంటె 32 వ శ్లో-లో గు ర్తించిన యోగిశ్రేషుడని ఆయాశ్లో కావతారికలో రామానుజులు చెప్పియుం డుటయే గాక అట్టి నాలుగువిధములైన యోగులకంటె ఇతడు (శేస్తుడని దీనిలోనుజెప్పియున్నారు,

(రాఘవేంద్రులు) జ్ఞానయోగి భక్తియోగి వీరిలో భక్తియోగి (శేష్ముడు. ఏలనగా భక్తితో భగవంతుని సేవించెడివాడు గనుకనే అనిచెప్పియున్నారు. కొందరుయోగులు యోగసమాధిలో ధ్యానమునకు విషయముగ రుదుడు, ఇందుడు, సూర్యుడు, సుబ్రహ్మణ్యుడు, గణపతి, మొదలగు దేవతలలో నొకరిని గుర్తించుకొనుచున్నారు. కొందలు యోగులు ధ్యానమునకు విషయముగ పర మాత్మనే గుర్తించుకొని మిక్కిలి భక్తి విశ్వాసములతో ధ్యానముజేయుచున్నారు. వీరిలో పరమాత్మ ధ్యానముగల యోగియే (శేషుడని శంకరులు తాత్పర్యపడుచున్నారు. ఈ యర్థమును ఏడవ అధ్యా యము 28 వ శ్లోకమగు ''అంతవత్తు ఫలం తేషాం తద్భవత్యల్ఫమేధసాం! దేవాస్దేవయజో యాన్తి ముఎ్మక్తా యాంతి మామపి'' అనుదానిలో చూడుడు.

(స్వకీయము) ఈగీతలో ''యోగము" అనుపదము పలుచోట్ల ప్రకరణమునకు తగినట్లు కర్మయోగము, ధ్యానయోగము, జ్ఞానయోగము, వీటిలో నేదైన నొకదానినిమాత్రము గుర్తించుట్లై ప్రయోగింపబడియున్నందున ఆయోగముల స్వరూపమిట్టిదని భాష్యవ్యాఖ్యానాదులలో చెప్పియున్న దానిని తెలిసికొనవలసిన దవశ్యమగుచున్నది. యోగము = మార్గము, సాధనము = ఉపాయము, కర్మయోగమనగా కర్మయనే మార్గము ననుష్టించుల్. ఇదికర్మనిష్ట అనిచెప్పబడును, అనగాకర్మమార్గ ములో దృథముగ నిలబడుట. దీనిననుష్టించువాడు కర్మయోగి జ్ఞానయోగి, ధ్యానయోగి యను నదియు ఈ విధముగనే. కావున కర్మయోగియనబడువాడు ఈనకు విహితమైన కాస్త్వోక్తములైన కర్మలను ఈశ్వరార్పణబుద్ధితో ఫలాపేక్షలేక అనుష్టించువాడు. ధ్యానయోగియనువాడు సాధన చతుష్టయ సంపన్ను డై యమము, నియమము, ఆసనము మొదలగువాటిచే చిత్తప్పత్తులను అణచి యున్నవాడు. దీనికి యోగమార్గ మనిపేరు. సాంఖ్యమార్గమనగా సాధనచతుష్టయ సంపదతోగూడి యథార్థవస్తువును (ఆత్మను)విమర్శించి యెరుంగుట. (సాంఖ్యమనగా యధార్థవస్తువుయొక్క విమర్శ). జ్ఞానయోగి అనగా లోపలనున్న ఆత్మను గూర్చిన జ్ఞానముయొక్క ధారవంటి యెడతెగని వెంబడిం పుమ స్థిరపరచుటతో మిక్కిలి ఉత్సాహము గలవాడు.

ఇక కర్మయోగముచే చిత్తము పరిశుద్ధముకాగా తీ్రవమైన వైరాగ్యము పుట్టుచున్నది. దానిచే యథార్థవస్తువును ఎరుంగవలెనను భావము దృథముగ స్థిరపడుచున్నది, ఇట్టి సమయమునందే సాంఖ్యమార్గమునకుగాని యోగమార్గమునకుగాని కావలసిన అవకాశమునిచ్చి సహాయముచేయునట్టి సన్ఫ్యాసము ఆవశ్యకమగుచున్నది. ఇదియే అజ్ఞానస్థితిలోనున్న వాడు సన్ఫ్యాసమును గూడుటకు తగినకాలము. సన్ఫ్యాసములో విద్యత్సన్ఫ్యాసము, వివిదిపానన్ఫ్యాసము, అనిభేదములు రెండు గలవు. విద్యత్సన్ఫ్యాసమునగా జీవన్ము క్రి సుఖమునకై జ్ఞానిపొందునది. వివిదిషుఅనగా వస్తువు నెరుంగవలెనను కోరిక. వివిదిపాసన్ఫ్యాసమనునది అజ్ఞాని సాంఖ్య యోగమార్గములకు సాధనమై తనకు తత్త్వజ్ఞానముచేకూరుటకై చేసికొనునది. కావుననే ఇట్లు సకల కర్మసన్ఫ్యాసమును పొంద దగిన సన్ఫ్యాసియైనవాడు ఉత్తమాధికారియైనచో సాంఖ్యమార్గము ననుష్టించుచున్నాడు, మధ్య మాధికారియైనదో యోగమార్గము ననుష్టించుచున్నాడు. రెంటికి ధికారియైనచో రెంటిని అనుష్కించు చన్నాడు, విలనగా అవివెప్వేరుగగాని ఒకటిగ చేరిగాని జ్ఞానయోగమునకు సాధనమగును.

ఈవిధముగ మందాధి కారియైనవాడు కర్మయోగమును చేపట్టపలెను. కర్మయోగము సాంఖ్య మార్గమునకును యోగమార్గమునకును బహిరంగసాధనము. సన్స్టానము వాటికంతరంగ సాధనము. 5-వ అధ్యాయము 1-వ క్లోకములో అర్జునుడడిగినది అజ్ఞానిని గూర్చిన వివిదిషాసన్స్ట్యా సము. ఈ 6-వ అధ్యాయములోజెప్పిన యోగ(భష్టుడు సాంఖ్యమార్గము నుండిగాని యోగమార్గము నుండిగాని జారినవాడు. అనగా కర్మానుష్టానమును త్యజించి పొందవలసిన జ్ఞానయోగమును పొందక రెండు చెడినవాడుగ మధ్యలో నిలబడువాడు అని తాత్పర్యము.

ఇతి త్రీమదృగవద్గీతానూవనిషత్సు టాహ్మవిద్యాయాం యోగశాస్త్రే త్రీకృష్ణార్జునసంవాదే ధ్యానయోగో నామ `షష్టో ఒధ్యా య :

శ్రీమద్భగవద్దీతలుగ, ఉపనిషత్తులుగ, (బహ్మవిద్యగ, యోగశాష్ర్రముగశున్న శ్రీ కృష్ణార్జున సంవాదమున ధ్యానయోగమను ఆరవ అధ్యాయము ముగి సెను.

~~~~~

శ్రీరస్తు న ప్రమాధ్యాయ మారంభః.

# ఏడవ అధ్యాయము (ఏజ్ఞాగయోగము)

~~~~~~

భగವಾನುವಾಭ:---

శ్లో॥ మయ్యానక్రమనాణపార్థ మోగం యుజ్జాన్ మదా[శయణ। అనంశయం నమ్మగం మాం యథా జ్ఞాన్యసి తచ్చ్పణు॥

పద။ మయి - ఆసక్తమనాః - పార్థ - యోగం - యుజ్జాన్ - మదా్రశయః। అసంశయం - సమ్యగం (1) మాం - యథా - జ్ఞాస్యసి - తత్ - శృణు॥

్రీళగవానువాద శ్రీళగవంతుడు చెప్పెను ద్వాగం యుజ్జా ద్వాగమను చేరువాడవుగను హేపార్థ ! ఓ కుంకివృణా ! నమ్మగం మాం సంపూర్ణుడనైన నన్ను [ఉండి త్వంమయి నీవు నాయందు దుథా ఏ విధముగ ఆన క్రమనాణ ఆన క్రిగల మనస్సుగలవాడవుగను అనంశయంజ్ఞాన్యని సంశయములేక తెలిసికొనెదవో మదాశ్రయణ నన్నే ఆశ్రయముగగలవాడవుగను ఈ శ్రీఖామీ దానిని వినుము

తాంగ్ త్రీ భగవంకుడు (కృష్ణపరమాశ్మ) జెప్పినది — ఓపార్థడా! వర మేశ్వకుడనైన నాయందు మనన్పునుంచి, నన్నేశరణముగ గలవాడవై యోగముతోగూడిన వాడవైయుండి నంపూర్ణడనైన నన్ను ప్రవిధముగ నంశ యములేక ఎకుగుదువో దానిని చెప్పెదను వినుము.

(1) సమ్మగం - సక లవిభూతి, బలము, శక్తి, ఐశ్వర్యము మొదలగు గుణసంపన్నుడుగానున్న (శ్రీధరులు).

(శంక రులు) సక లయోగులయందును ఎవడు విశ్వాసముతో నన్ను పొందిన అంతఃక రణ ముతో నన్ను నమస్కరించు చున్నాడో అతడు ధ్యానయుక్తులైనవారందరికంటె మేలైనవాడనునది నాభావము. అని భగవంతుడు 6-వ ఆధ్యాయము 47-వ క్లోక మున చెప్పుటవలన, అట్టగుట ఎటులు? ఒకడు తనయంతఃక రణము నతనియందు నుంచినవాడుగా నెట్లుకాగలడు? అనుడ్రశ్నలకు ఆవ కాశము గలిగెను. కావున ఆ భగవంతుని తత్వము ఇట్టిది - ఒకడు తనయంతఃక రణము భగవంతుని చెందినదిగ ఇట్లు చేయగలడు ఆను విషయములను తానే చెప్పతలంచినవాడై దీనిని బ్రపాదించు చున్నాడు. ఏ యొకడు ఒక పురుపార్థమును గోరుచున్నాడో అతడు దానికి సాధనమైన ఆగ్ని హో (తము మొదలగుక ర్మనుగాని తపప్పునుగాని, దావమునుగాని ఏదైననొక దావిని శరణముగ నొండుచున్నాడు. ఈ యోగియనగా నన్నే శరణముగ పొందుచున్నాడు. తదితరములైన సాధనములను విడనాడి

నాయందే మనోరతిగల వాడగును. ఎపడు ఇట్లుమనస్సును నాయందుంచినవాడో అతడు, అనగా అట్టి నీవు ఈ విధమైన సమస్థవిభూతి, బలము, శక్తి, లోకపరిపాలనమున సామర్థ్యము ఇవి మొద లుగాగల సకల గుణములతోనుగూడి నన్ను, భగవంతుడు ఇట్లేయున్నాడని సంశయములేక ఎట్లెరు గుదురో దానిని నేను చెప్పచున్నాను వినుము. యోగమును జేరుటయనగా మనస్సు నొకనిలకడ నొందునట్లు చేయుట,

(శ్రీధరులు) ఇంతవరకు ఆత్మత త్ర్వమునుచెప్పి ఇక యుపాసింపదగిన రూపమును చెప్పబోవుచున్నాడు.

(రామానుజులు) మొదటి 6 అధ్యాయములచే పరమాత్ముడైన నారాయణుని పొందుటకు కారణమైన ఉపాసనను చెప్పట2ై, తనయొక్క (జీవునియొక్క) ఆత్మస్వరూపనిశ్చయముతోగూడిన కర్మానుప్దానము చెప్పబడినది. ఇదిమొదలు ఆరుఅధ్యాయములచే, పరమాశ్మ స్వరూపమును పర మాత్మను పొందుటకు కారణమైన యుపాసనయని జెప్పబడు భ క్రియు చెప్పబడును. ఈ ఏడవ అధ్యాయమున పరమాత్మ స్వరూపనిశ్చయమును, ప్రకృతిచే పరమాత్మ స్వరూపము జీవునికి గోచరిం చకయుండు విధమును, ట్రకృతిని పోగొట్టుటకై చేయవలసిన శరణాగతియొక్క వివరమును. శరణాగతి చేయబడినవారిలో భేదమును, జ్ఞానము (శేష్ఠమనుటయు జెప్పబడుచన్నది.

ఈ శ్లో కార్ల మేమనగా - మయ్యాస్త్రమనా: = నన్నైదురుజూచియు, నాయందు ్రపీతి నుంచియు, నాస్వరూపము, గుణము, వ్యాపారము, మహిమ, వీటిలోనెల్లప్పుడు ననురాగముకల మనస్సుగలిగియు. మదాశ్రయః - నన్నే ఆధారముగ గలిగి - యోగం - నావిషయమైన యోగ మును, యుజ్జన్ = ప్రారంభముచేయుచున్న నీవు, అసంశయం = సంశయములేక, సమ్మగం = పూర్ణు తనుగానున్న, మాం = నన్ను, యథా = ఎట్లు - జ్ఞాస్యసి = ఎరుగుదువో - తచ్చృణు = దానిని వినుము.

(రాఘవేంద్రులు) మయ్యాస్క్రమనా: - నాయందు టీళినుంచిన మనస్సు గలిగినదియు మదార్రాయు - "భగవంతుడే నన్ను గైకొని సకలమును చేయించుచున్నాడు. ఆతడే శరణమునొందు టకు తగినవాడు, సమస్తమునకు నతడేక ర్హ" యనునిశ్చయముగల, యోగం యుజ్రన్ = యోగమున (పవేశించువాడును (మిగత అర్థములో వ్యత్యాసములేదు.)

हूरी॥ ङ्क्राराठ वेंटహం సవిజ్ఞానమిదం వజ్యామ్మ वేషఈ:। యల్జూర్వా నేహ భూయోఽన్యల్ జ్ఞాతవ్య మవశిష్యతే।

పర్మ జ్ఞానం (1) తే - ఆహం - సవిజ్ఞానం (%) ఇదం - పక్ష్యామి - అశేషఈ। యర్ - జూత్వా - ఇహ (1) భూయః - అన్యర్ - జూతవ్యం - అవశిష్యతే  ${
m II}$ 

యక్ బ్లాక్వా (స్టికన్య) ఇహామాయ్య **జైకవ్యం** అన్యత్ వావశిష్య క

ನ್ನೂ శెలిసికొనియున్న వానికి ఇచ్చట మరలను తెలిసికొనడగినది మరియొకటే అహం తే వ్యామి

మిగిలినదిగనుండదో

న**వి**జ్ఞానం **జదంక్షానం** • 456:

•నుళవజ్ఞానముతోగూడిన ఇట్టి క్లానమును శేషములేక పూర్తముగ నేను నీకు చెప్పబోపు దున్నాను.

తాం॥ దేనిని తెలిసికొనియున్నవానికి ఇచ్చట మరల తెలిసికొనడగినది వేరొక్కటి మిగిలినదిగ నుండదో దానిని, అనగా విజ్ఞానముతో గూడిన ఈజ్ఞాన మును నేను నీకు శేషములేక, అనగా నమ న్రమును చెప్పపోవుచున్నాను.

- (1) జ్ఞానం భగవశ్స్వరూపజ్ఞానము (రామానుజులు). నావిషయమైన జ్ఞానము (మధ్వాచార్యులు). సామాన్యమాహాత్మ్యజ్ఞానము (రాఘవేం(దులు).
- (2) సవిజ్ఞానం జీవజడములకు విలక్షణమైన భగవంకుని మహిమలను గుణాతిళయములను తెలిసికొనుచున్న జ్ఞానముతోగూడిన (రామానుజులు). భగవంకుని విశేషమహాత్మ్య జ్ఞానముతోగూడిన (మధ్యులు).
- (3) ఇహ-అనుదానికి "మయి"-నాయందు (రామానుజులు). ఈ మోక్షమార్గమునందు (శ్రీధరులు).

(శంకరులు) నన్నుగురించిన ఆ జ్ఞానమును నేను నీకు తెలియునట్లుచెప్పెద నను చున్నాడు. భగవంతుడు తానుపదేశింప తలంచిన ఆ జ్ఞానమును "ఏజ్ఞానమును తెలిసికొనిన తరువాత ఇచ్చట మరల తెలిసికొనదగిన పురుపార్థసాధనము మరియొకటి మిగిలినదిగలేదో" అనిపొగడుట వినువానిని ఆభిముఖునిగ జేయుటకొరకు. అనగా వినుటలో అతనిమనస్సు ఆసక్తమగుటకొఅకని భావము. భగవంతుని తత్త్వము నెఱిఁగిన వాడెపడో యతడు సకలము నెఱిఁగినవాడు అనిభావముకావున జ్ఞానము (శేష్టమైనఫలముగలది. కనుక పొందుట కశక్యమైనది. 'జ్ఞానముతో' = స్వానుభవ జ్ఞానముతో.

## శ్లోగ మనుష్యాణాం నహ్మాసేషు కశ్చిద్యతతి సిద్ధయే। యతతామపి సిద్ధానాం కశ్చిన్మాం వేత్తి శత్వత్రక

పద॥ మనుష్యాణాం (1) సహ్మాసేసు - కళ్చిత్ - యతతి - సిద్ధయే । యతతాం - అపి - సిద్ధానాం - కశ్చిత్ - మాం - వే లై - తత్వతః॥

మనుష్యాణాం మనుష్యలయొక్క యశకామపి బ్రవయత్న ముచేయుచున్న అనేక వేలలో సిద్ధులంద రిలోను నహ్మ సేమ సిద్దానాం દ્દશ્રુવ્ ఎవడో ఒక డే ₹*\$*]\$ సిద్ధికొఱకు జ్ఞానమొందుట్లై మాంత త్వత:పేత్తి నన్ను వాస్త్రవముగ నెఱుగు సిద్దయే బ్రామత్నంచచ్చన్నాడు. ಯಕ ಶಿ చున్నాడు.

తా။ అనేకపోల మనుమ్యలలో ఒకడే సిద్ధికొరకు, అనగా జ్ఞాన్మాపాప్తి కొఱకు మ్రాము చేయుచున్నాడు. అట్లు మ్రామంచి సిద్ధులైన వారిలోను ఎవడో ఒక్కడే నన్ను ఉన్నటల తెలిసికొనుచున్నాడు.

(1) మనుష్యాణాం - శాస్త్ర్వాధికారులైనవారు (రామానుజులు).

(శంక రులు) ఎట్లనగా పలువేలమనుష్యులలో ఒక డు సిద్ధికొత్తకైన జ్ఞానముగలుగుట కొఱకు (పయక్నముచేయుచున్నాడు. ఎపరుముక్తికొఱకై (పయక్నించు చున్నారో వారలుసిద్ధులు. జ్ఞానము నొందినవారలు. జ్ఞానమునొందబోవు వారిని పొందినవారని పలుకుట ఉపచారవాదము. (పయక్నించి సిద్ధులైన వారిలోను ఎవ్వడో యొకడే నన్ను యథావక్తుగా నెఱుగుచున్నాడు.

## శ్లో။ భూమిరాపోఒనలో వాయు: ఖం మనో బుద్ధిరేవ చ అహంకార ఇతీయం మే ఖిన్నాషకృతిరష్టధా ။

మద్ భూమి: - ఆప: - అనల: - వాయు: - ఖం - మన: - బుద్ధి: - ఏప - చ! అహంకార: – ఇతి - ఇయం - మే - భిన్నా - (పకృతి: - అష్టధా ။

మే ఇవం నాదైన ఈ **జకాశ** ము 200 [పక్పతిరేవ చ మాయయే మనః మనన్ను హామిః మామి ಶುಧಿಕ ಬುದ್ದಿ జలము ext: ఆహంకారః అహంకారము అనలః ቀለኒ ఇకిలష్టధా అని యెనిమిడివిధములు గా వాయుః ರಿನ್ನಾ ಗ್∙Đ **ళి**న్నముగనున్నది

తా⊓ నాయొక్క ఈ ప్రకృతియే (మాయమే) భూమి జలము అగ్ని వాయువు ఆకాశము మనస్పు బుద్ధి అహంకారము ఇట్లు ఎనిమెది విధములుగ ఖిన్నమైయున్నది.

(శంకరులు) భగవంతుడు తనయుపదేశమున రుచినిక లుగజేయులచే వినువానిని సన్నర్టునిగ జేసికొని తన ప్రకృతివలన ప్రపంచము పరిణమించులను జెప్పాచున్నాడు. ప్రకృతి యెనిమిది విధములుగ పరిణమించినదని జెప్పబడులచే దీనిలో భూమి, జలము, అగ్ని, గాల్కి ఆకాశము అనునవిస్టూలములైన పృథివి మొదలగు వాట్లను గుర్తించునవిగ గ్రహింపగూడదు. అనగా భూమియనుదానిచే పృథివి తన్మాత్రము ఇచ్చట గుర్తించినదిగ భావించవలెను. అట్లే నీరు మొదలగు వాటికిగూడ. తన్మాత్రయనగా మహాభూతములయొక్క మిక్కిలి సూజ్మావస్థ. మనస్సనగా మనప్పనకు కారణమైన అహంకారమును గుర్తించునదిగ గ్రహింపదగును. "బుద్ధి" యనునది అహం కారమునకు కారణమైన అహంకారమును గుర్తించునదిగ గ్రహింపదగును. "బుద్ధి" యనునది అహం కారమునకు కారణమైన మహాత్రత్ర్వము. "అహంకారము" ఆనగా అవిద్యతోగలిగి అవిద్యారూపమైన అవ్యక్తము. విషముతోగూడిన అన్న మును విషమని బలుకుటవలె అహంకారమునుబడుచున్నది. అహం కారముగదా నకలపాణులును ప్రపత్తించులకు కారణముగనే లోకమున గనబడుచున్నది. అహం కారముగదా సకలపాణులును ప్రపత్తించులకు కారణముగనే లోకమున గనబడుచున్నది! ఇట్లు చెప్పబడిన నాదైన ఈ ప్రకృతి ఈశ్వరునికి అధీనమైన మాయగను శక్తిగను నున్నది. ఇది యెనిమిది విధములుగా భేదమునుపోంది యున్నది.

(రామానుజులు) ''బుద్ది'' యనునది మనస్సు మొదలైన ఇం(దియములు.

(శ్రీధరులు) భూమి, జలము, అగ్ని, వాయువు, ఆకాశమనునవి ఆ భూతములయొక్క సూడ్. మైన తన్మాత్రలు. లేక స్థూల సూడ్. హహతములు. "మనస్సు" అనునది మనస్సుకు కారణ మైన ఆహంకారత త్వ్వము, లేక బ్రహనము. "బుద్ధి" యమనది మహ త్తత్వ్వము. "అహంకారమ"ను నది ఆవిద్య, లేక ఆహంకారమున్ను ఇంద్రియములున్ను.

(మధ్యులు) అహంకారత త్వ్వమున్ను మహాత్తత్వ్వమే. అహంకారతత్త్వమున మహా త్తత్వ్వము చేరియే యుండుటచే మహత్తత్వ్వము ప్రత్యేకముగ చెప్పబడలేదు.

(స్వకీయము) దీనియండు (పక్పతి (కత్త్వము) యెనిమిదివిధములుగ చెప్పబడియున్న ధి $^{87}$ న్ని పురాణములయందు 'కత్త్వములు 17 అనియు, 28 అనియు, 24 అనియు, 36 అనియు $^{96}$  అనియు ఇట్లు పలువిధములుగ చెప్పబడియుక్నువి. ఐరే అట్లు చెప్పటలప్పని భావింపవీలులేదు.

ఎందుకన, ఈశ్లో కార్థములో నే శ్రీధరులు చెప్పిన స్థాకరముగ దీని 18-వ అధ్యాయము 6-వ క్లోకమున జెప్పబడియున్న 24 తక్ష్మములను సంగ్రహించి దీనిలో 8 గ జెప్పబడియున్నటుల సంగ్రహించియు వివరించియు జెప్పటచేత పురాణారులలో అట్లు వ్యక్యాసము కనబడుచున్నది. ఈ భూతత త్ర్వముల యుత్పత్తి క్రమమును సృష్ట్మికమమును గుతించి విష్ణుపురాణము మొదటి అంశము 2-వ అధ్యాయమునందును, భాగవతము 2-వ స్కంధము 5-వ అధ్యాయమునందును, వాసుదేవమననమను గ్రంథమునందును జెప్పబడియుండుటను గమనింపుడు.

~~~~~~

శ్లో။ అవరేయమిత న్వైన్యాం వ్రకృతిం విద్ధి మే వరాం। జీవభూతాం మహాఖాహా యయేదం ధార్మతే జగత్ ॥

పద॥ అపరా - ఇయం - ఇతః - ఈ - అన్యాం - ట్రకృతిం - విద్ధి - మే - పరాం। జీవభూతాం - మహాబాహో - యయా - ఇదం - ధార్యతే - జగత్॥

హే మహా బాహా ! ఓ భుజబలను గలవాడా ! ఇక : అన్యాం దీనికం పె పై నదిగను ఇయుంతపరా ఇది నికృష్ణమైనది (సీప మైనది) పరాం [శేష్ణమైన యయాతు మరిదేనిదేశ మే డ్రకృతిం నాయొక్క డ్రకృతిగను ఇదం జగత్ ఈ జగత్త జీవభూశం జీవన్వరూ ప్రమైనదిగను ధార్య శే ధరింపబడుచున్నదో బిద్ధి ఎరుగుము.

తాగ ఓ ఘజులుముగల అర్జునుడా! ఇది (పూర్వముచెప్పిన భూమి మొదల గునవి) నికృష్ణమైన (అనగా నీచమైన) మకృతి. మంజి దేనిచే ఈ మ్రవంచము ధరించబడుచున్నదో దానిని దీనికన్న వేరుగను, ైశేష్మమైన నా మకృతిగను, శీవన్వరూవమైనదిగను నెరుంగుము.

(శంకరులు) పూర్వము చెప్పిన భూమిమొదలగు అచేతన ప్రకృతి (శేష్ణ్ణముగాదు. తక్కువయైనది. అపరిశుద్ధమైనది; అనర్థములను (చెడుపులను) జేయునది. సంసారబంధ స్వరూప ముగనున్నది. మఱియే ప్రకృతి, లోపలనిలబడి ఈ జగత్తును ధరించుచున్నదో అట్టి ప్రకృతి పూర్వము చెప్పిన ప్రకృతికంటె వేరైనది. పరిశుద్ధమైనది నాయాత్మగనే యున్నది, (శేష్టమైనది. క్షేతజ్ఞుడుగనున్నది, ప్రాణమునిలచి యుండుటకు కారణమైనదని తెలిసికొనుము. (ముందు రాబోపు 13-వ అధ్యాయము 1-2-5 శ్లోకములను చూడుడు.)

(రామానుజులు) నాయొక్క జడ్రపకృతిని నాయొక్క చేతన ప్రకృతి ధరించుకొని యున్నది.

(మధ్వులు) చేతన ప్రకృతియైన లఓ్మిచేత జడ్మకృతియైన యీ ప్రపంచము ధరింప బడియున్నది. ప్రాణములను ధరించుటచేతను, ఎల్లప్పడును ఎచ్చోటను వ్యాపించియుండుటచేతను ఈ లఓ్మి జీవభూతమని చెప్పబడినది.

> శ్లో॥ ప్రచ్యేనీని భూతాని నర్వాణితుంద్రమధారయ। అమాం కృత్సృన్య జగత: | మభ్మ: | మభ్య స్త్రాం ॥

పద॥ ఏతత్ - యోనీని - భూతాని - సర్వాణి - ఇతి - ఉపధారయ ! అహం - కృత్స్మస్య - జగత: - ప్రభవ: - ప్రభయ: - తధా ॥

సర్వాణి భూశాని నకల భూత ములున్ను అహం నేను ఏత ద్యోసిని ఇవి పుట్టిల్లుగా గలిగినవి కృత్స్నవ్యజగత క నకలజగత్తునకును ఇకి ఊపథారయ అని తెలిసికొనుము బ్రభమ ఊక్పత్రికి కారణము (శస్వాత్) ఆకారణముచేత శ్రహ్మాబరీయణ అడ్డే నాశమునకును కారణము

తాంగ నకల భూతములున్ను ఈ (జడ, చేతనములను) రెండు విధము లైన మర్పతిచేతనే కలుగునవిగ నెఱుగుము. వాటిమూలముగ నకల జగత్తున కును ఉత్పత్తిలయములకు కారణము నేనే.

(శంకరులు) శ్రేషమును అపకృష్ణమునగు క్షేతము క్షేతజ్ఞుడు అను లక్షణములకో గూడిన ఈ రెండు ప్రకృతులు సమస్తభూతములకును పుట్టిల్లు. నా ప్రకృతి సకలభూతములకును పుట్టిల్లగుటచే నేను సకల జగత్తునకును ఉత్పత్తిగను నాశముగను ఉన్నాను. నేను ఈ రెండు ప్రకృ తులద్వారముగ సర్వజ్ఞుడైన ఈశ్వరుడను, జగత్తునకు కారణమైనవాడను అని భావము. 13-వ అధ్యా-27-శ్లోకమును జూడుడు.

> శ్లో ఇ మత్త: వరశరం నానృత్ కింబిదసై ధనంజయు। మయు నర్వమ్యం బ్రాహిశం నూ తే మణిగణా ఇవ॥

పద॥ మత్త: - పరతరం - న - అన్యత్ కించిత్ - అస్త్రి - ధనంజయ । మయి - సర్వం - ఇదం - (పోతం - సూతే - మణిగణా: - ఇవ ॥

మ్మాతే ఓ ధనంజయుడా ! హే ధనంజయ! దారమునందరి మతః నాకం టె మణిగణా ఇవ మణుల సమూహమువలె మిక్కిలి [శేషమైనది నాయందు **పరశరం** మయి ∍న్యత్ కించిత్ మరియొకటి ఏడియు ఇదం సర్వం -ఈ <sub>క</sub>వపంచ**మంత**యు పాకం లేదు కూర్చబడినది. నాసి

తాగ ఓ అర్జునుడా! నా కం ెల ్శేష్టమైనది వేరొక్కటిలేదు. ఐతే కనబడు చున్న ్రవరంచమంతయు, నూతమున మణులు కూర్చబడినట్లు నాయందు కూర్చబడియున్నది.

(శంకరులు) కావున పరమేశ్వరుడనైన నాకన్న వేరుకారణమేదియులేదు. అనగా నేనే జగత్కారణమని కాత్పర్యము. ఇట్లుండుటచే నాయందు సకల భూతములును ఈ సకల జగత్తున్ను పొడవైనదారములందు వస్త్రమువలెనున్ను. సూత్రమున రత్నములవరుసలువలెనున్ను కూర్చబడి యున్నవి.

(రామానుజులు) ''మహ్మాశ్రమ్మైనది" ఎట్లన పరమాత్ముడు జడ చేతనములకు శేషిగను, వాట్లకు కారణముగను ఉండుటచేతను, జ్ఞానము, శక్తి, బలము మొదలగు గుణములతో గూడి యుండుటచేతను శ్రేష్ఠముగ జెప్పబడుచున్నది. ''స్మాత్రమున మణులువలె నాయిందు సమస్త స్థపంచ మున్ను గ్రధింపబడియున్నది"ఎట్లన కార్యకారణావస్థలతోగూడియున్న ఈఆడ చేతనరూపమైన సక ల ్రపపంచమున్ను నాకుశరీరము, సకలమునకును ఆత్మయైన (శరీరినైన) నాయందు సకల్పపపంచ మును ఆశ్రయించి యున్నదని తాత్పర్యము. ఈయర్థము ''యస్య పృథివీశరీరం యస్య ఆత్మాశరీరం ఏష సర్వభూతాంతరాత్మా అపహతపాప్మా దివ్యోదేవ ఏకోనారాయణ ఇతి" అన్నుకుతి వాక్యముల యందును చెప్పబడియున్నది.

(స్వకీయము) శేషియనునదెట్లన, జీవుడు శేషి. అతనికి దేహేంద్రియములున్ను శబ్దాది విషయములున్ను తదితర వస్తువులున్ను భోగ్యవస్తువులుగ నుండుటచేత ఇవి శేషములు. ఈ్రపకా రమే పరమాత్ముడు శేషి. జీవుడును తదితరములైన అచేతన (పపంచమున్ను పరమాత్మకు భోగ్య మగుటచేత ఆ చేతనాచేతనములు శేషములు.

శ్లో ఆ రసోఒహమప్పు కొంతేయ | వఖాఒస్మీ శశీనూర్యయోణ । | ప్రణవన్పర్వచేదేషు శబ్దణ ఖే పౌరుషం నృషు ఆ 8 పదు రసణ - అహం - అప్పు - కౌంతేయ - ట్రహ - అన్మి - శశినూర్యయోణ ల ట్రణమణ - సర్వవేదేమ - శబ్దణ - ఖే - పౌరుషం - నృము ॥

బ్రజనమను ఓంకారముగను హే కౌంతేయ ! ఓ కుంకీవుత్రుడా ! మ్ణవః क् रू ध ఆకాశమున - శబ్దముగను ఆహం నేమ జలములలో రుచియు మనుష్యులలో అవ్పు - రసః నృష చంద్రమార్యులలో మనుష్యక్వముగను శశినూర్యయో: పౌరువం కాంతి, లేక జ్యోతిన్పుగను అస్మి ్రభా ఉన్నాను. సర్వవేదేషు నమన వేదములయందు 👔

తా॥ ఓకుంతీపు[తుడా! నేనుజలమున రుచిగను, చం[దనూర్యులలో [వకాశముగను, అన్ని వేదములలో [పణవముగను (ఓంకారముగను) ఆకాశ మున శబ్దముగను, మనుష్యులలో మనుష్వత్వముగనుఉన్నాను.

(శంకరులు) ఏ యే స్వభావము గలవారియందు ఇవన్నియు కూర్చబడి యున్న వనునది చెప్పబడుచున్నది. నీటిలో ఏది సారమైనదో అదియే రసము. ఆ రుచిగల నాయందు జలము కూర్చబడియున్న దని భావము. ఇట్లే సక లమునందును కనుగొనుడు. నేను నీటిలో రసముగనుండుటవలె చంద్రసూర్యులలో డ్రాకముగనున్నాను. అన్ని వేదములలోను ఓంకారముగనున్నాను. ఆయోం కారముగనున్న నాయందు నక లవేదములున్ను గ్రధితములైయున్నవి, అట్లే ఆకాశమున సారభూత మైన శబ్దముగనున్నాను. ఆ స్వరూపముగనున్న నాయందు ఆకాశము గ్రథితమైయున్నది. అట్లే యొకనికి తాను మనుష్యుడనుభావము దేనిచే క లుగుచున్నదో అట్టి మనుష్యత్వముగ మనుష్యులలో నున్నాను. అట్టి మనుష్యత్వమునకు సాధారణుడైన నాయందు మనుష్యులు గ్రధితులైయున్నారు.

(స్వకీయము) ఇది మొదలు 11 వరకున్న క్లోకముల వ్యాఖ్యానము 11 వ క్లోకము  $\lfloor 8 \rangle$ ద చూడుడు.

శ్లో ఇ వుణ్యో గంధః వృధివ్యాం చ తేజశ్చాస్మి విఖావసౌ జీవనం సర్వభూతేషు తమశ్చాప్మి తమస్వీషు ఇ

10

పద॥ పుణ్య: - గంధః - పృథివ్యాం - చ - తేజః - చ - అస్మి - విభావసా। జీవనం - సర్వభూతేమ - తపః - చ - అస్మి - తపస్పిమ॥

| అహం             | నేను                | ఆహం                | నేను               |
|-----------------|---------------------|--------------------|--------------------|
| పృథివ్యాం       | భూమిలో              | నర్వ <b>భూ</b> తేమ | నకల్పపాణులలోను     |
| వ్యూ: గంధశ్చ    | <b>మంచివా</b> ననగను | <b>జీ</b> వనం      | <b>జీవనముగను</b>   |
| విఖావస <u>ా</u> | అగ్నియందు           | <b>త</b> వస్విమ    | త పన్ను చేయువారిలో |
| <b>కేజ</b> శ్చ  | <b>బ్రహశముగను</b>   | <b>తపశ్ప</b>       | <b>తప</b> న్పుగను  |
| అస్ౖ            | ఉన్నాను             | . అస్మి            | ఉన్నాను.           |

తాగ నేను భూమ్లో మంబి వాసనగను, అగ్నిలో (వకాశముగను, నకల[పాణులు డేబిచే [బతికీయున్నవో యట్టి యన్నరనముగను, తవనుృ గలవారిలో తవనుృగను ఉన్నాను.

(శంకరులు) నేను భూమిలోనున్న మంచివాసనగనున్నాను. ఆ వాసనగనున్న నాయందు భూమి (గథితమైయున్నది, వాసనకు సత్స్వభావము స్వభావమైనదే. జలము మొదలగువాట్లలోని రుచి మొదలగువాటియొక్క సత్స్వభావమును తెలియపరచుట్లై భూమియందలి ఆ వాసనయొక్క మంచి తనము ఎ త్తిచూపబడినది. ఐతే దుర్వాసన యనునది యేమనగా, (పాణులయవిద్య అధర్మము మొదలగువాటికి తగినటుల కొన్ని భూతములతోఁజేరి వికారమొందుటచే గలుగుచున్నదని భావము. దేనిచే (పాణులెల్ల జీవించుచున్నవో యట్టి యమృతమను అన్నరసముగనున్నాను. తపస్సు గలవారి యొక్క తపన్పుగనున్నాను. ఆ తపస్పుగనున్న నాయందు తపస్పుగలవారలు (గథితులైయున్నారని భావము.

శ్లో॥ మీజం మాం నర్వభూకానాం విడ్ధి పార్థ ననాశవం। ముద్ధిర్బుడ్ధియకామస్మి కేజాస్తేజన్వినామహం॥ పదు మీజం - మాం - నర్వభూకానాం - విడ్ధి - పార్థ - ననాతనమ్।

స్టేకి - బుద్దిమతాం - ఆస్మి - తేజు - తేజస్వీనాం - అహం॥

హీ పార్థ ! ఓ కుంతీవు[కుడా ! విద్ధి ఎరుంగుము
(ర్వాం) నీవు అహం నేను
మాం నన్ను బుద్ధిమకాం బుద్ధి: బుద్ధిమంతుల జ్ఞానముగను
వర్వకూకానాం నకలభూతములకును తేజిస్వనాం తేజి: తేజన్సుగలవారీ తేజన్సుగను
ననాశనం ఏజం నాళములేని విత్తనముగ ; అన్మి ఉన్నాను.

తాణ ఓకుంతీపు[తుడా! నన్ను నకలభూతములకును నాళములేని విత్తన ముగ నెఱుఁగుము. నేను బుద్ధిశాలుల విశ్భయ జ్ఞానముగను, తేజన్ను గల వారలయొక్క తేజన్పుగనుఉన్నాను.

(శంకరులు) 'బీజం' అనునది మొలచుటకు కారణముగనున్నధి. 'జుద్ధి' యనునది అంతఃకరణముయొక్క వివేచనాశక్తి. అట్టి వివేచనాశక్తిగలవారిలో ఆ వివేచనాశక్తిగ నేనున్నాను. తేజః = ప్రాగల్బ్యం = వీరత్వము - లేక మనోధైర్యము, ఇతరులచే తాను జయించ బడగూతరు. తాను ఇతరులను జయించు సామర్థ్యము. శ్లోగి బలం బలవతాం బాహం కామరాగవివర్ణికం। ధర్మావిడుద్దో భూతేషు కామొంఒస్మీ భరశరైఖ మ

11

పద॥ బలం - బలవతాం - చ - ఆహం - కామరాగవివర్ణితమ్। ధర్మావిరుద్దః - భూశేషు - కామః - అస్మి - భరతర్వభ и

హే ళరశర్వ ళ ! ఓ ళరశకుల[శేష్ణుడా ! బలం సామర్థ్యముగను అమం నేను టాంకేషు ప్రాణులయొక్క బలవకాం బలవంశులయొక్క ధర్మామిర్చు భర్మమునకు విరుద్ధముకానట్టి కామరాగవివర్దిశం కామమురాగములేని కామః చ ఆస్మి కోరికగనున్నాను.

తా॥ ఓళ్రతకుల ్శేమ్థడా! నేను ఐలవంతులైన వారల కామరాగములు లేని సామర్థ్యమగను, ప్రాణులయొక్క ధర్మమునకు విరోధములేని కోరిక గనునున్నాను.

(శంకరులు) కామమనగా ఇంద్రదియములతో తత్కాలము సంబంధములేని విషయముల మీదనున్న కోరిక.

రాగమనగా ఇంద్రియములచే పొందబడియున్న విషయముల మీదనున్న రుచి, లేక [మీతి. ఇవిరెండునులేని శరీరము మొదలగువాట్లనుమాత్రము ధరించుటకు తగినబలము, అనగా సామర్థ్యముగ నేనున్నాను. అయితే సంసారుల కోరిక కును అభిమానమునకును కారణమైన సామర్థ్య మెద్దియో యదికాను. మఱియు ప్రాణులయందున్న శాష్ట్రవిరోధములేని, లేక శాష్ట్రమును అనుసరించిన కోరికయేదో అనగా దేహమును సంరష్టించుట మొదలగువాట్లకు మాత్రము కావలసినదైన ఆహార మును భుజించుట, నీరుత్రాగుట ఇట్టిదానిని గురించిన కోరిక యెద్దియో యదిగ నేనున్నాను.

ఈయెనిమిదవ క్లోకము కిందకనబరచినటుల యదిమొదలు 11-వ క్లోకమువరకు శ్రీధరులు మొదలగువారి తాత్పర్యము:—

(శ్రీధరులు) రసముయొక్క సూక్ష్మభాగము నాయంశము. ఆయంశము విభూతియని చెప్పబడును. ఆ నాయంశమైన రసమునకు నేను స్థానమగుటచేత "జలములోని రసమునేన''ని చెప్ప బడినది. మిగతయంతయు ఇదేయర్థమున (గహింపబడ వలయును. రాగు = లభించినది చాలదు. మఱియు కావలయుననే యాషేక్ష. ('బలంబలవశామస్మి'యని వీరిపాఠము) ధర్మావిరుద్దుకాము = తన స్ట్రీ విషయమునగలుగు కామవిషయమునగూడ ధర్మమునకు విరోధముగ నుండగూడదు.

(రామానుజులు) రసముమొదలగునవి నాకంటె వేరైనను అవినాచే కలిగింపబడినవి. నాచే కలిగినవిగను, నమ్మ ఆగ్రముంచినవిగను, నాశరీరముగను, నాయొక్క శేషముగను, నేను వాటికి శేషి.గనుండుటచే అవి నేనని చెప్పఁబడినవి. మిగతయంతయు ఇటులనే గ్రహింపుడు.

(మధ్యులు) సక లవస్తువులున్ను ఈశ్వరాధీనముగ ఈశ్వరుని ఆధారముగ గలిగియుండు టచే ఏవస్తువు ఎవనియధీనముగనున్నదో యావస్తువువారుగనే చెప్పబడుచున్నది. కావున తనయధీ నములైన రసముమొదలగునవి ఖానేయని భగవంతుడు పలికెను. జలము మొదఅగువాటిలో రసము మొదలగునవి ఎట్లు (శేష్మములో అట్లనే నేమను అంతట శ్రేషుడుగనున్నాను. (రాఘవేంద్రులు) జలమునందున్న రసముమొదలగువాటిని దానియందున్న పరమాత్మకు ప్రతిమగభావించి యుపాసించుచున్న జ్ఞానులుగలరు. కావున రసముమొదలగునవి నేనేయని భగ పంతుడు ఆభేదముగఁజౌప్పెను. "నామబ్రాహ్మత్యపాస్తే" మొదలగు (శుతివాక్యములలో ఉపా సనాస్థలములయందు (పతిమయైన నామములను, ఉపాసింపబడెడు బ్రహ్మమును అభేదముగ జెప్పి యుండుటవలె ఇచ్చోటను నభేదముగ జెప్పినదిగ నెఱుంగవలయును. లేక జలము మొదలగువాటి యభిమాని దేవతలయందున్న పరమాత్మస్వరూపము నుపాసించుటకొఱకు ఆభేదముగ చెప్పినదిగ నైనను (గహింపవలయును.

శ్లో။ యే చైవ సా\_త్వికా ఖావా రాజసాస్తామసాశృ యే। మక్త ఏవేతి తాన్విడ్డి న కృహం కేషు కే మయి॥

12

పడ⊪ యే - చ - ఏవ - సాత్త్వాకా: - భావా: - రాజనా: - తామనా: - చ - యే। మత్త: - ఏవ - ఇది - తా౯ - విద్ధి - వ - రు - ఆహం - తేమ - తే - మయు⊪

| సాత్ర్వికా వీవ | నక్త్రాగుణముచేశనే గరిగిన | <b>కా</b> న్                       | వాటిని                    |
|----------------|--------------------------|------------------------------------|---------------------------|
| <b>ಫ್</b> ವಾಃ  | వసువులు                  | మశవ్వేశి                           | నావద్దనుండియే కలిగినవియని |
| దు             | <i>ದು</i> ಖ್ಯಯ <u>ಾ</u>  | విద్ది                             | తెలిసి <b>కొ</b> నుము     |
| రాజసాశ్భ       | రజోగుణముచే గళిగినవియు    | అహం తేషున                          | నేను వాటిలో లేను          |
| కామసాశ్చ       | ಕ ಮೌಗುಣಮುಪೆ ಗರಿಗಿನವಿಯು   | <b>క</b> ు                         | మరేమనగా                   |
| (ಖಾವಾಃ)        | వసువులు                  | <b>కే ము</b> యు (న <sub>న్</sub> ) | అవి నాయందున్నవి           |
| <b>ක්</b>      | ದು <u>ಬ್</u> ಪಿಯಾ        | 1 (3)                              |                           |

తా⊪ న\_క్వరజన్తమోగుణములచే గరిగిన వన్తువులొచ్చియా యవి నా చేకనే గరిగినవనియు, నేను వాటియందు లేననియు అవి నాయందున్నవనియు బీవెఱుంగుము.

(శంకరులు) సాత్ర్వికం = సత్త్వగుణముచేనైనది, రాజసం = రజోగుణముచేనైనది. తామసం = తమోగుణముచేనైనది. (పాణులకు తమకర్మ వశముగ సాత్ర్వికముగను, రాజసముగను, తామసముగనుఉన్న యే యే వస్తువులు గలుగుచున్నవో వాటినన్నిటిని నావద్దనుండియే గరిగినవిగ తెలిసికొనుము. ఇట్లు ఆవి నావలన కలుగుచున్నవైవను సంసారులవలె నేను వాటిన్మాశయించి తద్వశముగ నున్నవాడను కాను. మరేమన అవి నావశముగ నన్నా (శయించి యున్నవి.

(శ్రీధరులు) సత్వగుణముచే గలిగిన శమదమాదులు, రజోగుణముచేగలిగిన హర్షదర్పా దులు, తమోగుణముచేగలిగిన శోకమోహాదులు వీటికినేను స్వాధీనుడనుగాను. అవి నాయధీన ములైయున్నవి.

(రామానుజులు) నాస్టిశి సత్త్వాదిగుణముల యధీనముగాదు. ఐతే యవి నాక ధీనములైనవి. అవి నాకు శరీరమై నన్నా (శయించియున్నవి. దీనితాత్పర్యమేమ్షన ఆత్మలేక శరీరముండజాలదు. అత్మ దేహమును విడిచియునుండగలదు. అతడు దేహముచేత భోగవిషయమున నుపకారము నొందు చున్నాడు. నాకు దేహముచే కావలసినదేదియులేధు. లీల కొఱకు దేహమును గ్రహించియున్నాను.

క్లో జ త్రిఖిర్గుణమయైర్పావై రేఖిన్సర్వమిదం జగక్। మోహితం నాళిశానారి మామేథ్య: పరమవృయమ్ జ పద॥ (తిభిః (1) - గుణమయైః - భామైః - ఏభః - సర్వం - ఇదం - జగత్ । మోహితం (2) - న - అభిజానాతి - మాం (3) - ఏభ్యః - పరం - అవ్యయం ॥

ఈ నకల్చవచంచమున్ను నర్యం ఇదం జగత్ నన్ను మాం (මව: గుణమయై: మూడువిధములేన గుణ వీథ్యః **ඩ්**ස්රේ ව వికారములుగనున్న పరం వేరెనవానిగను ఏఖి: భావై: -ఈ వస్తువులచే అవ్వయం వికారములేనివానిగను మోహితం మోహించబడి ನ್⊉ಿಕ್ಷಾರಿ ఖాగుగ నెఱుఁగుటలేదు.

తా ఈ నకల బ్రవంచమున్ను (బాణులున్ను) సత్త్వము రజన్సు తమన్నను మూడువిధములుగనున్న గుణవికారములైన ఈ (ముందుజెప్పిన) వస్తువులచే మొహమును (అవివేకమును) పొందించబడి నన్ను పిటికన్న పేరైన వానిగను, అనగా ఈ గుణముల తరువాత నున్నవానిగను, వికారములేక, మార్పులేనివానిగను నెఱుఁగుటలేదు.

- (1) త్రిభి: దేహము, ఇండ్రియములు, భోగ్యస్వరూపములైన వస్తువులని మూడువిధములు (రామానుజులు)
- (2) మోహితం గుణరూపములతోనున్న జీవులు తామువలె పరమాత్మయు గుణరూపములుగలిగి యున్నటుల మోహముగలవారలై యున్నారు. (మధ్వాచార్యులు)
- (8) మాం అ(పాకృత దేహముగల నన్ను (మధ్వాచార్యులు.)

(శంకరులు) పరమేశ్వరుడైన నేను స్వభావముగనే నిత్యుడుగను శుద్ధుడుగను బుద్ధుడుగను ముక్తుడుగను సక లభూతముల యాత్మగను నిర్గుణుడుగను సంసారదోషమైన బీజమును కాల్చుటకు కారణముగనున్నను నన్ను ఈ జగత్తు తెలిసికొనలేదేయని భగవంతుడు దయాభావమును చూపించు చున్నాడు. ఆయజ్ఞానము ఈ జగమునకు ఎందుచే గలిగినదని కారణమున్ను జెప్పుచున్నాడు. ఈ ప్రాణివర్గము రాగము విరాగము మోహము మొదలైన పూర్వముజెప్పిన సత్త్వాది గుణవికార ములచే గలిగిన ఈ వస్తువులచే అవివేకమును పొందింపబడి నమ్మ పూర్వము జెప్పిన ఈ గుణ ములకు అతీతుడైయున్న వానిగను వేరైనవానిగను అవ్యయునిగను అనగా లోక మునందున్న వస్తువు లకుగల జననము మొదలగు నెట్టి వికారమున్ను లేనివానిగను ఎఱుఁగుటలేదు.

(స్వకీయము) ''వస్తువులకంటె వేరైయున్న" ''నాశములేని'' యను ఈ విశేషములచే కనబడు సక ల్రపపంచ స్వరూపమునకంటె (బహ్మస్వరూపము వేరైనదనియు, కనబడుచున్న ఈ సక ల ప్రపంచమున్ను నాశమువొందుననియు, బ్రహ్మస్వరూపము నాశమునొందదనియు ఈ సక ల పస్తువులయందున్న (బహ్మము ''సా & చేతా కేవలోనిర్గుణశ్చ'' అను వేదవాక్యానుసారముగ ఆవస్తువులయందంటక సా & మాత్రముగమన్న దేగాని వస్తుస్వరూపముగ లేనందుచేత వస్తునాశముచే బ్రహ్మమునకు నాళములేదనియు తేలుచున్నది.

(స్వకీయము) ఈ క్లోకమున భగవంతుడు తన్ను ఈ జగము ఏల యథావత్తుగ (ఉన్నట్లు) తెలిసికొనుటలేదనుదానికి కారణముజెప్పియుండుటను స్పష్టముగి దెలిసికొనుట యుక్తము. ఏక ముగనేయున్మ్మబహ్మము సత్త్వరజస్త్రమో గుణముల వికారములచే చేరుబడినదిగ అజ్ఞానముచే కనబడుచున్న దేగాని చేజులేచు ఇదిమాయయొక్క కార్యము. ఈ దైవమాయను దాటులు అతి దుర్లభము, ముందు రాబోవు 25 క్లోకమున ''నేను నాయోగమాయచే కప్పబడి నాభక్తులుతప్ప మరెవ్వరికి కనబడుటలేదు. కావున ఈ మాయకు పశమై మోహమును ఈ జగత్తు పొంది నన్ను ఆత్మగ నెఱుఁగుటలేదు'' అని భగవంతుడు చెప్పచున్నాడు.

శ్లో॥ డైబీ హ్యేషా గుణమయీ మమ మాయా దురశ్యయా । మామేవ యే మ్రవద్య గ్రే మాయామేశాం శర్తనితే.॥

14

పద $\mathbb{E}[a]$  - హి - ఏషా - గుణమయీ - మమ - మాయా - దురత్యయా  $\mathbb{E}[a]$  మాం - ఏవ - యే - బ్రపద్వన్తే - మాయాం - ఏతాం - తర $\mathbb{E}[a]$  - తే  $\mathbb{E}[a]$ 

యేమామేవ గుణములచేనెన యెవరు నన్నే గుణమయా -ఈ నాయుక్క మ్రాజుడ్య నే వీషామమ శరణమొందచున్నారో డై పిమాయా దైవమాయయొనది వారు ఏశాం మాయాం -ఈ మాయను దాటుట కతిదుర్లభమైన దురత్యయా హి ็สก่อสี ฮชก దాటుచున్నారు.

లా∺ మూడు గుణములచేనైన నాయా (పూర్వముచెప్పిన) దైవమాయ దాటుటకు అతిదుర్లభమైనదగుటచే ఎవరు నన్నే శరణాగతినొందుచున్నారో వారు మా∣శము ఈ మాయను దాటుచున్నారు.

(శంకరులు) ఐశే త్రిగుణస్వరూపమైన దీనిని, అనగా విష్ణవుయొక్క దైవమాయను ఒకడు ఎట్లుదాటి నిలువగలడవునది జెప్పబడుచున్నది. సర్వవ్యాపియగు ఈశ్వరుడైన నాకు సొంతమైనదియు సత్వ్వాదిగుణ వికారమును ఐన పూర్వము చెప్పబడిన నాయీ మాయ, దాటుటకు మిక్కిలి దుర్లభమైనది. కావున (అది యిట్లుండుటచేత) ఎవరు నకలకర్మలనువిడిచి మాయ గలవారై వారి ఆశ్మగనున్న నన్నే సర్వవిధములుగను పొందుచున్నారో, వారు సకల ప్రాణులను మోహింపజేయుచున్న ఈ మాయను దాటుచున్నారు. అనగా సంసారబంధమునుండి విడువబడు చున్నారని భావము.

(రామానుజులు) మాయ మూడు గుణములు గలది. అది ఈశ్వరునిచే సృష్టింపబడినది. అది (మాయ) మీర్య (ఆబద్ధము) యనుట యు క్రముగాదు. ఆది సక్యమైనది. ఎట్లన మండ్రములు, మందులు ((పేలుడు) మొదలగువాట్లలో పలువిధమైన విచిత్రములను జాపువారు మాయావులని చెప్పబడుచున్నారు. ఇట్టి ఇంద్రడాలము మొదలగు విద్యలలేతను గనబడుచున్న విచిత్రములు మీధ్యయైనను, ఆ యింద్రజాలము మొదలగు విద్యలలో కనబడుచున్న విచిత్రములు దేనిచేవైనవో దాని సాధనమైన మండ్రాదులు మిధ్యగావు. ఈ సక్యమైన మాయనే ''మాయాంతు ప్రకృతిం విద్యాత్" అను శ్రఖతిలో ఈశ్వరమాయయని జెప్పియున్నది. ఇది యెట్లు లోకమును మోహింపజేయుచున్నదనిన, ఈశ్వర స్వరూపమును కప్పి, విషయములలో అభిమానమును గలుగజేయుచున్నది. ఇది యా మాయయొక్క శక్తి. ఈ శక్తియు, ఆ మాయయు సత్యమైనవే గాని మీధ్యగావు. ఈ మాయను దాటుటయనగా, మాయను పోగొట్టుకొనుటగారు. మాయచే గలుగు కష్టములను వివర్తించు కొనుటయే,

(రాఘవేం(దులు) మాయయనునామె విష్ణపుయొక్క ఒక స్త్రీయైన దుర్గ. ఈమె లోక మును మోహింపజేయుశ్తక్తి బడసినది. ఆమెదే గలుగుదుకఖమును నివర్ణించుకొనుట కఠినమని కాశ్చర్యము.

15

(స్వకీయము) ''నన్నే శరణమొందినవారు'' అనగా ర్రపుంచవాసనలేక , బ్రహ్మము తప్ప మఱియొకదానిని చింతించకయున్న బ్రహ్మనిమ్మలనునది తాతృర్యము.

**~~~~~** 

న మాం దుష్కృతినో మూఢాః మ్రావద్య నే నరాధమాః। మాయయూఒపహృతజ్ఞానాః ఆసురం ఖావమా[శిశాః॥

మాం న మ్రామద్యంతే నన్ను పొందుటలేదు.

పద॥ న - మాం - దుష్కృతినః - మూథాః - బ్రపపద్యన్తే - నరాధమాః! మాయయా - అపహృతజ్ఞానాః - ఆసురం (1) - భావం - ఆశ్రికాః ॥

మాయయా అవ మాయబేత నవహరింపబడిన వరాధమాః మనుమ్మలలో నిక్శమ్ఞలుగను హృతజ్ఞానాః జ్ఞానముగలవారు (అత్భ దుష్కృతినః పావులుగనుఉన్న జ్ఞానములేనివారు)గను మూడాః మూడులు

ఆసురంభావం అసురాస్వభావమును అణితా: అణియుంచినవారుగను

తాగి మాయచేక నవహరించబడిన జ్ఞానముగలవారై, అనురక్వము నా[శయించి (పొంది), మనుష్యులలో నికృష్టులై (కడపటివారై), పావములు చేయుచున్న మూడులు నన్ను శరణమొందుటలేదు (ఉపాసించుటలేదు).

(1) ఆసురం - పరహింసయు అసత్యమునుగల స్వభావమును (శంకరులు). "దంభోదర్పోడిలి మానశ్చ" ఆను 16-వ అధ్యా 4-వ క్లోకమునందు చెప్పియున్న స్వభావములు (శ్రీధరులు). దేహేంద్రదియ (పాణములను రక్షించుటలో దృష్టిగలవారు అసురుఱు. ఆట్టి స్వభావము గలవారు అసురస్వభావముగలవారు (రాఘవేంద్రులు).

(రామానుజులు) పాపులు నాలుగు విధములగుదురు. — (1) మూఢులు - ఒకదానిని మరియొకటిగ (గహించుచున్న విపరీతజ్ఞానముగలవారు. అనగా ఈశ్వరునికే శేషముగ నుండ వలసిన (జీవ) అత్మను, భోగమున కుపయోగమైన లోకమునందలి వస్తువులను తన శేషముగ తలంచువారు. (2) నరాధములు - సామాన్యముగ ఈశ్వరస్వరూపజ్ఞానమున్నను దానియందే యాస్క్ నుంచుటకు యోగ్యతలేనివారు. (3) మాయచే నపహరింపబడిన జ్ఞానముగలవారు. ఈశ్వరుని స్వరూపజ్ఞానము, ఐశ్వర్యము, మహిమ, మొదలగు జ్ఞానము వీటిని కుతర్కములచే అసంభావితమని తలంచువారు. (4) ఆసురస్వభావముగలవారు - ఈశ్వరుని మహిమ ఐశ్వర్యము మొదలగువాటి నెతోగియు ఆ మహిమ మొదలగువాటిని దూపించి ఈశ్వరునియందు ద్వేషము జేయువారు.

వీరు (కమముగ ఒకరికన్న మరియొకరు అధికపాపులు.

(స్వకీయము) నిన్ను పొందువారు ఈ మాయను దాటుచున్నారనగా ఏకారణముచే నందఱు నిన్నే పొందుటలేదనునది ఈ క్లోకముచే చెప్పబడినది.

> శ్లో॥ చతుర్విధా భజంతే మాం జనాస్పుకృతినోఽర్జున। ఆర్తో జిజ్ఞానురధ్ధారీ జ్ఞానీ చ భరతర్వభ॥

పది! చతుర్విధా: - భజంతే - మాం - జనా: - సుకృతిన: - అర్చన!! ၅ ర్ష: (1) - జిజ్ఞాసు: (2) - ఆర్థార్టీ (8) - జ్ఞాసీ (4) - చ - భరతర్వభ ॥

హే భరతర్వ భ అర్జున ! ఓ భరతకుల్(శేషుడమైన | అర్జార్థీ అర్జునుడా ! జ్ఞానీ చ ఆరః వ్యాధిమొదలగు కష్టము (ఇత) నొందినవాడును చతుర్విధాః నంపత్తను గోరువాడును జ్ఞానియుఅను -ఈ **నాలుగువిధ**ములైన స్వరూపడ్డాన మొండ మకృతిన: - జనా: వ్యణ్యశాలురైన జనులును గోరికగలవాడును మాం భజన్లే నన్ను భజించుచున్నారు. జిజ్జానుః

తా∎ భరశకుల <sup>†శే</sup>మ్ఞడవైన ఓ అర్జునుడా! వ్యాధి మొదలగు దు:ఖము నొందినవాడును (ఆశ్మ) స్వరూపజ్ఞానము నొంద గోరికగలవాడును, సంప త్తను గోరువాడును, బ్రహ్మజ్ఞానియు అను వీ నాలుగువిధములైన పుణ్యశాలురైన జనులును నన్ను భకించుచున్నారు.

- (1) ఆర్త: కష్టముచే కప్పబడినవాడు, దొంగలు, పులి, వ్యాధి, మొదలగువాటిచే ఆక్రమింప బడిన వాడు, ఆపత్తునొందినవాడు (శంకరులు). పోగౌట్లుకొనిన ఐశ్వర్యముడు మరల కోరువాడు (రామానుజులు).
- (2) జిజ్జాసు: ఎవడు భగవ త్రత్త్వము నెఱుంగ గోరుచున్నాడో అతడు (శంకరులు). దారిద్ర్యము నుండి భాగ్యమును కోరువాడు (రామానుజులు).
- (3) ఆర్జార్జ్ ద్రవ్యముమీద ఆశగలవాడు (శంకరులు) ప్రకృతివిము క్రైమైన తన స్వరూపమును పొందగోరినవాడు (రామానుజులు).
- (4) జ్ఞానీ = విష్ణువుయొక్క తక్త్వము నెఱింగినవాడు (శంకరులు). ఈ యధ్యాయము ర్-వ ్లో కము మొడలు చెప్పియున్నట్లు భగవంతునికి శేషముగమన్న తన యాత్మస్వరూపము నెఱింగి తనచే పొండుకుగినవాడు పరమాత్మయని తెలిసికొనువాడు (రామానుజులు).

(స్వకీయము) ఇతడు ఆత్మజ్ఞాని, 6-వ అధ్యాయము 46-వ క్లోకమున జెప్పిన జ్ఞాని కాడు. ముగ్గురు అధికారులనునది రామానుజుల యభ్యిపాయము.

్పియా హీ జ్ఞానినోఒక్యర్థమహం; న చ మమ ప్రియు: ။ 17 పద‼ తేపాం - జ్ఞానీ - నిత్యయంక్ష: (1) - ఏకభక్తి: (2) - విశిష్యతే !

్టియు: - హి - జ్ఞానిన: - అత్యర్థం - అహం - స: - చ - పుడు - ట్రియ: !!

ವಾರಿಲ್ ತೆಪ್ಲಾ •హం 

నేను

తా॥ పూర్వము బెప్పిననలుగురిలో, ఆశ్మయగు నాయందేళ కైగలవాడై ఎల్లవృడును యోగముతోగూడియున్న జ్ఞానియైనవాడు (శేషృడగుచున్నాడు. ఏల నగా ఆజ్ఞానికి నేనుమిక్కిల్ బ్రియుడను, అశడును నాకు మిక్కిల్ బ్రియుడు.

- (1) నిత్యయుక్తః ఒక కార్యము పూర్తియగు వఱకు మిగతవారు నాయందు భ క్లి చేయబడురు. ఇతడు నిత్యముగ ఆశ్రయించుకొని యుశ్చవాడు (రామానజులు).
- (2) ఏక భ క్తి: పరమాళ్ళను విడిచి నేరువస్తువు లేకుండుటచే ఒకేభ క్తిగలవాడు (శంక డీలు). నాయందే భ క్తిగలవాడు (రామానుజులు).

(శంకరభాష్యము) పూర్వము చెప్పిన ఆ నలుపురిలో జ్ఞానియైనవాడు త త్ర్వము నెఱింగి దుజండుటచే భగవంకుడైన ఆశ్వయందే ఎల్లప్పడును ఒక నిలకడగలవాడుగను ఒక దానియందే. అనగా ఆయాత్మయందే అశ్విపిశి గలవాడుగనుఉన్నాడు. అతడు తన (పీఠినర్పింప మఱియొకటి కనబడక యుండుటచేతనేయనిభావము. కావున అయొకదానియందే అశ్విపీతిగల అతడేమేలైన వాడగుచున్నాడు, నేనుజ్ఞానియొక్క ఆశ్మనగుటచేవతనికి నేమమిక్కిలి బ్రియమైనవాడను, ఎప్పనికిని తనయాత్మ (పియమైనవాడను, ఎప్పనికిని తనయాత్మ (పియమైనవాడనునది లోకమున నెల్లఱకు తెలిసినదిగదా! వాసుదేవుడనైన నేను జ్ఞానియొక్క అశ్మనగుటచేత జ్ఞానికి మిక్కిలి బ్రియమైనవాడను. ఆ జ్ఞానియు వాసుదేవుడనైన నాయొక్కయాత్మ గనే యుండుటచే నాకు మిక్కిలి బ్రియమైనవాడనునది భావము.

(స్వకియము) విషయములకంటె, అనగా లోకముననున్న వస్తువులకంటె అహం = నేమ, బ్రియ: = ఇష్టుడను, అని అర్థముండవచ్చును.

శ్లో။ ఉందారాన్సర్వ పీవైతే జ్ఞానీ క్వాతెమైవ మే మకమ్। ఆస్థికన్న హీ యుక్తాకామ్ మామేవాను త్తమాం గతిమ్॥ 18

పద॥ ఉదారాః - సర్వే - ఏప - ఏతే - జ్ఞానీ - ఈ - ఆత్మా - ఏప - మే - మతమ్ । ఆస్థితః - సః - హి - యుక్తాత్మా - మాం - ఏప - అను త్తమాం - గతిమ్ ॥

మనన్ను ఒకటోట స్థిరముగగల వీ**ತ**నర్వే ಯುಕಾಕ್ನಾ వీరిందలు ఆకడు ఉదారా: వీవ శ్వాహ్మమైనవార లే మామేవ నన్నే జానీ తు **బ్జానియనగా** ఆశ్మయేయనునది అను కమాంగతిం - నర్వోతమమైనగతిగ **ಕ್ರಿಶ್ಚಿ**ಶ (ಇ8) పొందియున్నాడు. **အပ္တီ**ရိုး వాయొక్క నిశ్చయము మేమకం ఎందుకనగా ŝ

రా॥ పై జెప్పిన నలువురును శ్లాఘ్యులై నవార లే, అయినను (వారలలో) జ్ఞానిమా<sub>డ్</sub>తము నేనేయమనది నాబిశ్చయము. వీలన అకడు (ఆజ్ఞాని) నాయెడ మనన్పును స్థిరముగ నుంచినవాడుగను, వన్నే నర్వోత్తమమైనగతిగ నమ్మిన వాడుగనుఉన్నాడు.

(శంకరులు) అట్టయిన యెడల కష్టముగల**వాడు మొదలగు మువ్వురును వామదేవునికి** (పియమైనవారు కారని భావమా? యనిన నట్లు కానేరదు. వీరందఱు(శేష్టులే, మిగత ముగ్గురున్ను నాకు (పియమైన వారలే, నాయేభక్తుడును వామదేవుథనైన నాకు (పియుడుగాక యుండడుగధా!

19

బతే జ్ఞానీ మిక్కిలి ్రపియుడైయున్నాడు అను ఈ భేదముగలదు. ఆదియేలన, జ్ఞానియనగా ఆత్మయే నాకంటె వేరైనవాడు కాదనునది నానిశ్చయము. ఏలన ఆజ్ఞాని "నేనేభగవంతుడైన వాసుదేవుడను, వేరుకాను" ఆనిఇట్లు సమాహిత చిత్తుడై పొందవలసిన పర్యబహ్మమునే మిక్కిలి ్రశేష్టమైన గతిగ పొంద దలబెట్టుచున్నాడు.

(రామానుజులు) నన్నువిడిచి ఆ జ్ఞానికి (పాణధారణ లేనందున నాకు ఆ జ్ఞానితప్ప ఇతర ఆత్మధారణలేదు.

(రాఘవేంద్రులు) ఆత్రైవ = నేనే యనుటచే అధిక టియముచే ఒకనిని గురించి మాట్లా డునపుడు ''వాడు నేనే'' యనిజెప్పబడుటవలె భగవంతుడు జ్ఞానులపద్ద నున్న టీతిచే నేనేయని పలికినదిగ (గహించవలెను. లేక, ఆస్టిత: = ట్రమత్న ముచేసి. మామేవ = నన్నే, ఆత్మా = పొంది యున్నాడు అని అర్థముచేయవచ్చును.

శ్లో బహారానాం జన్మనామ\_నే జ్ఞానవా≡ మాం∣వవద్యశే। వాసుదేవనృర్వమితి న మహాతాృ నుదుర్లథ∶॥

పద॥ బహూనాం - జన్మనాం - అన్తే - జ్ఞానవా౯ - మాం - బ్రపద్యతే। వాసుదేవః - సర్వం - ఇతి - సః - మహాత్మా - సుదుర్లభః॥

 కవరానాం అన్మనాం
 అనేక అన్మముల యంతమున
 వానుడేవు ఇశి
 నానుడేవ న్వరూవమని

 అనే
 మాం ప్రవద్యతే
 నన్ను పొండుచున్నాడు.

 క్డానమాందినవాడు
 మహాత్మా
 అటువంటివాడు మహాత్మడు

 నర్వం
 నకలమున్ను
 నుదర్ధళిక
 లభించుట మిక్కిలి దుర్ధళము

తా॥ అనేక జన్మములె త్రివపిదప జ్ఞానియైనవాడు నకలమును వాసుదేవ న్వరూవమని నన్నుపొండుచున్నాడు. అటువంటి గొప్పమహాత్ముడు లఖించుట మిక్కిలి అరుదు.

(శంకరులు) మరలను జ్ఞానిని పొగడుచున్నాడు. జ్ఞానమునకు కావలసిన మంచివాసన గలుగుటకు స్థానమైన పలుజన్మములనెక్తి కడపట జ్ఞానపరిపక్వమును పొందినవాడు (పత్యగాత్మ యైన (లోపలనున్న ఆశ్మయైన) వాసుదేవుడైన నన్ను పొందుచున్నాడు. ఎట్లు? "'నర్వము వాసు దేవుడు" అనియెవడు జట్లు అన్నిటిని, ఆశ్మగనున్న నన్ను పొందుచున్నాడో, యతడు మహాత్మ, అనగా అన్నిటికి మేలైనవైభవము నొందినవాడు. అతనికి నమానముగాగాని, ఆధికముగగాని, మరియొకడులేదు. ఇట్టివాడు లభించుట అతిదుర్లభము. "మనుష్యాణాం నహ్మాసేసమ" అని ఈ అధ్యాయము 3-వ క్లోకమున జెప్పబడియున్నది గదా?

(రామానుజులు) జ్ఞానవా౯ - వాసుదేవునికి, "నేను శేషభూతుడు, వాస్వరూపము యొక్కస్టికి, (పప్పత్తి, యివివానికి ఆధీనమైనవి. అతడు నకలకల్యాణ గుణములచే (శేష్టుడు" అని జ్ఞానమును పొందినవాడై, వాసుదేవస్పర్వమికి = "నేనొందదగిన (శేష్టమైనవస్తువు వాసుదేవుడే" యనియు, "నమ్మ పొందించువాడు నతతో" యనియు, "నామనస్సువందున్ను సకలకోరకలును అశడే" యనియు, మాంగ్రాపద్యతే = నమ్మ పాసించుచున్నాడు. ఈయర్థమున కాధారము ఈ యధ్యాయము 4, - 5, - 6, - 7, - 12, - 47, - 18, శ్లోకముత్తు. (రాఘవేంద్రులు) సక ల ప్రపంచస్థితి మొదలగునవి వాసుదేవాధీనములు, లేక , సర్వం = పూర్ణమైనవస్తువు, వాసుదేవః = వాసుదేవుడే.

(స్వకీయము) సక లమునందును తాను నివసించుటచేతను, సక లమును తనయందు నివసింపజేయుటచేతను, సక లమును త్రిప్పటచేతను 'వాసు' అని పేరు. మోక్షము నొందగోరునట్టి ముముక్రుపులచేత ప్రార్థింపబడువాడును, సర్వస్వతం తుడుగ నుండువాడును అగుటచేత దేవుడు అనబడుచున్నాడు. కావున వాసుదేవుడని శంక రులు సహ్మసనాము భాష్యమున అర్థము చేసి యున్నారు.

### \*\*\*\*\*\*

శ్లో ॥ కామై సైసైస్ప్రత్వహైనా: బ్రవద్య నేఒన్యదేవతా: । తం తం నియమమాస్థాయ బ్రవకృత్యా నియతాన్ప్వయా ॥ 20 పద# కామై: - జై: - జై: - హృతజూనా: (1) - బ్రపద్యనే - అన్యదేవతా: (2) ! తం - తం - నియమం - అస్థాయ - బ్రకృత్యా - నియతా: - స్వయా ॥

న్వయాడ్రకృత్యా తమ స్వభావముచే ఆయా తైస్తే: ైపేరే**పించబడినవా**రె కోరికలచేత ನಿಯಶ್ ಕ್ರಾಮೀ అన్య దేవతాః ఇశర దేవకలను జ్ఞానమవహరింబబంసిం ఆయా నియమమును జానమభహరింపబడినవారు హృతక్షానాః పొందుచున్నారు, భకించు తం తం నియమం ప్రపద్య నే చున్నారు. <u>ವೆಬ</u>ಟಿ ఆస్తాయ

తా॥ దేని దేనియందు కోరికగలదో ఆయా కోరికలబే నవహరింవ ఐడిన జ్ఞానము గలవారలు ఆయా నియమమును చేబట్టి కమ స్వభావముచే ్పేరితులై ఇతర దేవకలను పొందుచున్నారు.

- (1) హృతజ్ఞానా: నా స్వరూపజ్ఞానము లేనివారు (రామానుజులు)
- (2) అన్యదేవతాః తన యాత్మస్వరూపియైన బ్రహ్మమును వదలి ఇతర దేవతలను (శంకరులు). భూత్రోపతపిశాచములు మొదలగు మ్రాద్రదేవతలను (శ్రీధరులు). ఇంద్రాదిదేవతలు నా శరీరమని యెఱుగనివారలను (రామానుజులు).

(శంక రులు) సక లమున్ను వాసుదేవుడైన ఆశ్మయే యను జ్ఞానము ఏల గలుగుటలేదను దానికి కారణము దీనియందు జెప్పఁబడుచున్నది, పుత్రుడు పశువు స్వర్గము మొదలగువాటిని గురించిన ఆయాకోరిక లచే ఆపహరింపబడిన వివేక శక్తి గలవారు ఇతర దైవములను ఆరాధించుటకు కావలసిన నియమము ఎద్దియో దానిదానినిగైకొని తమస్వభావముచేతనే అనగా, పూర్వజన్మముల యుందు సంపాదించియుంచబడిన సంస్కారవిశేషముచేత అణగద్రొక్కబడినవారలై అత్మయైన వాసుదేవునికంటె వేలైన దేవతలను నమస్కరించుచున్నారు.

(స్వకీయము) దేవతలను భజించుటకు నియమముతోగూడిన యజ్ఞాదులను చేయవలెను గదా? ఆ యజ్ఞాదులకు వేదమున విధింపఁబడిన నియమములలో నల్పమైన వ్యత్యాసములేక చేయ వలెను. తప్పిన యెడల ఫలఘు చెడుట మాత్రముగాదు, దానిచే దోషములున్ను గలుగును. ఆ యజ్ఞాదుల ఫలమనగా నల్పమైనది ఈశ్వరుని భజించు విషయమున అట్టి యే నియమము నావశ్య కముగాదు. ఇంద్రదియములు మనస్సు వీటిని విషయములయుందూ బ్రవేశింపనీయక అడగించి

21

22

ఈశ్వరునియందు మనస్సునుంచి ధ్యానముచేయుట ప్రయోజనక రముగను సులభ మైనదిగను ఉన్న ది. ఎట్లు సులభ మనగా, యజ్ఞాదులను జేయుట కెంతగా వస్తువులును మనుష్యనహాయమును ద్రవ్యము లును కావలయునో, ఎంతగా దేహాయాసమును ఇంద్రియములు మనస్సు మొదలగువాటికి శ్రశమ మును గలుగునో అంత్రశమ బ్రహ్మాధ్యానమునలేదు. మరియు బ్రహ్మాధ్యానమును స్వల్పముచేసి విడిచి పెట్టినను, చేసినవఅకు ఫలముండునేగాని దోపముగలుగదు. (యోగభ ప్రుని విషయమున 6-వ అధ్యాయము 40-వ శ్లోకము మొదలు 44-వ శ్లోకమువఅకు చూడుడు) పూర్ణమైన ధ్యానము చేసిన యెడల నాశములేని ఫలము గిట్టును.

#### **^^テネルテルテルテルートルや**

శ్లో జయాయో యాంయాం తమం భక్త్మ శ్రధ్ధయా ఒర్చితుమిచ్చతి తన్య తస్యాచలాం శ్రాధాం కామేవ విదధామ్యహం జ

పద॥ యః - యః - యూం - యూం - తనుం - భక్తౖః - శ్రద్ధయా - అర్చితుం - ఇచ్ఛతి తన్య - తన్య - అచలాం - శ్రద్ధాం - తాం - ఏవ - విదధామి - ఆహం ॥

రుణ రుణ యొవ్వడెవ్వరు క స్మ క స్మ వానివానియొక్క రూం యాంతనుం యే యే దేవకామూర్తిని కామేవ్మశ్రహ్హం దానియందేయున్న శ్ర్మన క కైప్పన్ క క్రికోగూడినవాడై అహం అచలాం నేను స్థిరముగ శ్రమ్మాతం ఆశ్వతా పాజించగోరు విదధామి జేయుచున్నాను.

తా ఎవడెవడు పీ యే దేవకామూర్తిని భక్తితోగూడినవాడై శ్రధ్ధతో పూజింపగోరుచున్నాడో వానివానియొక్క ఆయా దేవకామూర్తియందున్న అదే శ్రధను (నమ్మకమును) చలించక స్థిరముచేయుచున్నాను.

(రామానుజులు) యః యః భ క్తః = ఇంద్రాది దేవతలు నా శరీరమని యెఱుగన్ని యే డే దేవకాభక్తుడు, యాం యాం తనుం = నా శరీరమైన ఇంద్రాది దేవతనని కాత్పర్యము. ఏలన "యస్య అక్కాశరీరం", యస్యఅదిత్యశ్శరీరం" మొదలగు (శుతివాక్యములచేత సకల దేవతలును ఈశ్వరునియొక్క శరీరమని సిద్ధించుచున్నది. ఏ దేవతను పూజించినను ఈశ్వరదేహమును పూజించినదిగనే యగును. అట్లు పూజించుటను ఈశ్వరుడు తన్ను పూజించినటులనే గ్రాహించి దానికిగల ఫలము నిచ్చుచున్నాడు. కావున ఇట్టి ఆరాధనము ఈశ్వరారాధనమే యని కాతృర్యము.

> క్లో⊪ న తయా |శద్ధయా యు\_కු\_నైనా, రాధనమీహతే। లళతే ద తశ: కామాన్ మయైవ విహ్రాా నై రాన్ ⊪

కుదక్క సు - తయా - ఆర్జర్లయా - యుక్త: - తస్యా: - రాధనం - ఈహతే! లభతే - చ - తక్: - కామాన్ - మయా - ఏవ - విహితాకా - హి - తాకా!

న: కరూ: కడ్డయాయు కే: ఆ శ్రీ కోర్డలో గుండినవాడి కాక్ కామాక్ హీ ఆ కోరినవన్నువులనే ఆ మూరియొక్క వూజను కళ: ఆ దేవకాయూరులవులన మాయుమమైతం. తాంగా ఆ పూర్వము బెప్పినఖ్ క్షుడు స్థిరమైన ఆ నమ్మకముతో గూడినవాడై ఆ దేవతామాా.రైయొక్క పూజను జేయుచున్నాడు. వా స్తవమున నాబేతనే ఏర్ప రచబడిన ఆకోరినవన్నువులను ఆ దేవతామూరులనుండి 1గహించుచున్నాడు.

(శంకరులు) ఎవ్వడెవ్వడు ఏనమ్మకముతో ఇట్లుముందుగనే స్వభాపముగ తలెపెట్టి, ఏ ఏ దేవతాకారమును ఆరాధింప గోరుచున్నాడో అతడు నాచే నియమింపబడిన ఆ విశ్వాసముతో గూడినవాడై ఆ దేవతా మూర్తియొక్క ఉపాపనమజేసి కడతేరుచున్నాడు. నేను కర్మయు, దాని ఫలమునైన వాటివ్యాపకత్వము నెఱింగియుండుటచే సర్వజ్ఞుడను పరమేశ్వరుడను అన నాచేతనే నియమింపబడిన ఆకర్మలు భగవంతునిచేతనే నియమింపబడిన మగుటచే వాటినతడు అవశ్యము పొందు చున్నాడు. ఆకర్మలు భగవంతునిచేతనే నియమింపబడిన మగుటచే వాటినతడు అవశ్యము పొందు చున్నాడు అని భావము. (ఒకడు ఏవస్తువునుగోరి దేవతాంతరము నుపాసించుచున్నాడో ఆవస్తువు అతనియొక్క యుపాననకు ఫలము. ఇకదీనికి ఇదిఫలమని ఏర్పరచువాడును ఆఫలము నిచ్చువాడును సకలమునెఱిగిన సర్వేశ్వరుడైన భగవంతుడగుటచే ఆ దేవతాంతరములోను అంతర్యామిగనున్న ఆ భగవంతుడు, అతడు కోరినవస్తువులను ఆతనియుపాననకు తగినటుల తానేయమర్చి, ఐతే తానే నేరుగనుండక, ఆదేవతమూలముగనే (పసాదించుచున్నాడు అనునది నిష్కృష్టాహ్హము)

''హితాకా" అని పదవిభాగముచేసినయెడల 'సుఖకరమైన కర్మలను' అని భావము లభించును. అప్పడు కర్మలు మంచివని ఉపచారవాదముగ గ్రహించవలసివచ్చును. కర్మలు దు:ఖ కరములేగాని యెవనికి శ్రేమకరములుగావుగదా! కావున దానిని ఉపచారవాదముగను గ్రహింప గూడదని భావింపుడు.

శ్లో॥ అ న్రవత్తు ఫలం , జ్లేష్మ్మాం, తదృవత్యల్పమేధసామ్। దేవా౯ దేవయజో యా స్త్రి మదృక్తా యా స్త్రి మామపి॥

23

పద။ అ స్త్రవత్ - తు - ఫల్షం , తేషాం - తత్ - భవత్ - అల్పమేధసామ్ ! దేవా౯ - దేవయజు - యాన్తి - మర్పక్తాణ - యాన్తి - మాం - అపి !!

అల్పమేధసాం అల్పమిడ్డి డేవరుణు దేవకలను పూకించువారు తేషాం వారియొక్క పడ్డి దేవాన్ యాన్రి దేవకలను పొందుడున్నారు కత్ ఫలం ఆ దేవకాపూకలదే గలుగు మద్బక్కా నాళ్ళులు

🛎 న్రవత్తుభ పతి ముగింపుగలద గును

తా అల్పబుద్ధిగ్రలవారల యాదేవతాపూజిబే లఖించు ఫలము ముగింపు గలదిగనే యగుచున్నది. దేవతలను (యజ్ఞాద్మకతుపులబే) పూజించువారు దేవత లను పొందుచున్నారు. నాళక్తులనగా (వారునేరుగ నన్నేపూజించుటబేత) నన్నే పొందుచున్నారు.

(శంకరులు) వారలు ముగింపుగల ఫలమునొందుటలైన మార్గముతో (షేయత్నించువారు గను వివేకము లేనివారుగను కాములుగనుఉన్నారు. కావున భగవంశుని ఆరాధించుటయందును దేవతాంశరమును ఆరాధించుటయందును నాయాసము తుల్యముగనున్నను, నశించుఫలముకొఱకు బారలు దేవతాంశరములను బొందుచున్నా రేగాని నాళములేని ఫలముకొఱ $\mathbb{Z}$  నన్నే పొందుటలేదు. ఆహా! మిక్కిలి కోచనీయులుగనున్నారుగదా? అని భగవంతుడు దయనుచూపుచున్నాడు. (సకల మున్ను నశించు [పళయకాలమున దేవతలు, వారల లోక ములు, వశించిపోవుటచే వారలనుపాసించు వారికి ఆ లోక ములలోని సుఖవాసము ఆప్పడు ముగిసిపోవుచున్నది. కావున మరల వారలు తమ కర్మానసారముగ మనుష్మలోక మున జన్మించుచున్నారు. (అధ్యాయము 9 లో 21-24-25-3 క్లోక ములనుజూడుడు) (ఐతే భగవదృక్తులు ''నన్నును పొందుచున్నారు'' అను ఆపిశబ్దముచేత మొనలిచే(మింగబడిన గజేందుడు మొదలగువారివలె మొదల తాముకోరిన వాటిని (గహించి, పిదప జననములేని కాశ్వకఫలమైన ముక్రిని (కమకముదు.)

(రాఘవేంద్రులు) మామపి = నన్ను గూడ, యా నై = పొందుచున్నారు. ఆనగా ఆయా దేవతలను క్రమ్మకమముగనొంది కడపట నన్ను గూడ పొందుచున్నా రనునది తాత్పర్యము. ఇంద్రాది దేవతలు పరమాత్మకు శరీరమను జ్ఞానములేనివారై ఆ దేవతలను పూజించువారు అల్పబుద్ధిగలవారు. అల్పమైన ఫలమున బుద్ధిగలవారు.

(స్వకీయము) ఏ యే దేవతలను పూజించుచున్నారో ఆయా దేవతలలోకమును, ఆయా లోకము నందలి సుఖమెట్టిదో ఆ సుఖమునుపొందుచున్నారు. ఆ లోకమున్ను, సుఖమున్ను ముగింపు గలవి. దేవతలకే ముగింపున్నందున వారల నొందినవారికిని ముగింపుగలదనునది శ్రీధరుని తాత్ప ర్యము. నన్నొందినయెడల శాశ్వతమైన ఫలముగలదని భావము.

#### WINDING

శ్లో॥ అవ్మక్తం వ్యక్తిమావన్నం మన్మన్తే మామబుద్ధయణ। వరం ఖావమజానన్తో మమావ్యయమను త్తమమ్॥

24

పరి! అవ్యక్తం - వ్యక్తిం - ఆపన్నం - మన్యన్తే - మాం - ఆబుద్ధయః! పరం - భావం - అజానన్హః - మమ - అవ్యయం - అను త్రమమ్॥

మమ నాయొక్క అవ్యక్తం మాం కనబడని నన్ను అవ్యయం అను త్రమమ్ నాళములేని నర్వోత్తమమైన వ్యక్తిం అవన్నం ఇండ్రియములకు గోచరతను పరంఖావం మేలైనగ్వభావమును పొందినవారికి అశాన నైకి అబిద్దయిక

లాంజ నాయొక్కనాశములోని నర్వ్ క్రమమైన పరమాత్మన్వరూప మెఱుం గని యమివేకులు ఇంటైయములచే కనిపెట్టబడని నన్ను ఇంటైయములకు గోచ రశను (కనుండుటను) పొందిన ఒకమనుష్య జీవృనిగా తలంచుచున్నారు.

(శంకరులు) ఏకారణముచే వారలు నన్నే పొందుటలేదనునది దీనియందు జెప్పబడు చున్నది. నేను ఎల్లప్పడు మ్రిపిద్ధడైన ఈశ్వరునిగనున్నను వివేకములేనివారు నానిర్వికారమైన సర్వోత్తమ పరమాత్మస్వరూపము నెఱుంగనివారలై ఈదేహము నెత్తుటకుపూర్వీము ఇంద్రియములకు విషయముగాకయున్న నమ్మ, ఇప్పడు (పసుదేవుని గృహమున నతడు పుర్రతుడై దేహముతో నుండు నపుడు ఇం(దియములకు) కనబడుటను పొందిన వానిగ (కృష్ణుడని పేరుగల ఒకమనుష్య జీవునిగ) (గహించుచున్నారు.

(శ్రీధరులు) అవ్యక్తం = స్థపంచాతీకుడుగను, మాం = జగ్(దక్షణార్థము లీలచే స్థకాశించుచున్న యనేకవిధరూపములు గలవాడుగను, శుద్ధసత్త్వస్వరూపుడుగను ఉన్ననన్ను, వ్యక్తిమాపన్నం = కర్మచేగలిగిన పాంచభాశిక దేహముగలవానిగను, దేవతలతో సమానునిగను, మన్వనే = తలంచుచున్నారు.

(రామానుజులు) నా యనంతక ల్యాణగుణములను, స్వరూపమును, నేనులోకసంరక్ష డార్థమై ఆవతారముచేసి యున్నానను దానిని ఎరుంగనివారు, లోకముననున్న రాజకుమారులలో నొకనిగ నన్ను భావించుచున్నారు.

(మధ్వులు) సచ్చిదానంద దేహముగలవాడనైననన్ను అవివేకులు గుణ్మతయములచే గలిగిన దేహముగలవానిగ తలంచుచున్నారు.

(రాఘవేంద్రులు) అవ్యక్తం = ఎవరికి తెలియని మహామహిమతోగూడిన, మాం=నన్ను, వ్యక్తిమాపన్నం = ఇప్పడు నేను [పకాశింపజేయుచున్న స్వల్పమైన మహిమనుమాత్రమే బడసిన వాడని, మన్యన్తే = తలంచుచున్నారు.

క్లో॥ నాహం (వకాశనృర్వన్య యోగమాయానమావృత: । మూధోఽయం నాఖిజానాతి లోకోమామజమవ్యయం ॥

25

పద॥ న - ఆహం - (పకాశ: - సర్వస్య - యోగమాయానమావృత: (1) ! మూఢ: - అయం - న - ఆభిజానాతి - లోక: - మాం - అజం - ఆవ్యయం ॥

యోగమాయా నమా యోగమాయదే బాగుగ అయు లోకు ఈ లోకము వృతః కప్పబడియున్న అమం నన్ను ఆమం నేను నర్వన్య [పకాశఃన అంచరికి కనవడువాడనుకాను (అశవీవ) అందువలననే సాఖిజానాకి ఎఱుగుటలేదు.

తాం။ యోగమాయచే కవృద్యిన్న నేను అందఱికిని కనుండుట**ేదు.** కావున అవివేకులైన ఈ జనులు నన్ను జననములేని వానిగను**, నాశములేని** వానిగను నెఱుంగుటలేదు.

(1) యోగమాయా సమావృతః = గుణములచేరిక మాయ, లేక ''భగవచ్చిత్తాసమాధానం'' అను నది యోగము. దానిచే కలిగినదిమాయ (శంకరులు). జీవుడొందచగిన మనుష్య దేహమునొందుల యోగము. అదియేమాయ. (పకృతము నే నాదేహము నొంది యుండుటచే, యోగమాయచే దాగియున్నానని తాత్పర్యము (రామానుజులు). యోగ సామర్థ్యము ఒకయుపాయము. దానిచేతను మాయచేతను, సమావృతః = చుట్టబడి యున్నాను. (రాఘవేం(దులు). మనుష్యలచే కలిగింప వీలులేనట్టిదియు ఈ విధముగ కలుగజేయవచ్చునని మనుష్యడు మనస్సుచే తలంచ వీలుగాని విచి(తమైన సృష్ట్యాది శక్తి (శ్రీధరులు)

(శంకరభాష్యము) పూర్వము చెప్పినవారల యజ్ఞానము ఏ కారణముచేనైనదనునది దీనియందు జెప్పుబడుచున్నది. నేను సకలజనులకు స్పష్టముగ గనపడుటలేదు. అనగా భక్తులైన కొందరికి మ్మాతము నేను ప్రకాశముగనున్నానని భావము. యోగమనగా త్రిగుణములచేరిక. అదియే మాయయనునది. యోగమైన మాయ, యోగమాయయనబడును. ఆయోగమాయచే నేను బాగుగ మూయబడియున్నాను. అనగా అంతటకప్పబడియున్నానని (గ్రహింపుడు. కావుననే మోహ మొందిన ఈ లోకము నన్ను జననములేనివానిగను, నాశములేనివానిగను నెరుంగుటలేదు.

#### 

శై । వేదాహం నమత్తీకాని వర్తమానాని బార్తున । భవిష్యాణి చభాంతాని మాంతు వేద న కశ్చన ॥

26

పద॥ వేద – అహం – నమతీతాని – వర్తమానాని – చ – అర్జున । భవిష్యాణి - చ - భాంథాని - మాం - తు - వేద (1) - న - కశ్చన॥

హే అర్జున ! ఓ అరునుడా ! నమతీతాని చ వర్తమానాని చ బడుచున్న)

రావోవునబ్జియు (కలుగబోవు) ಕವಿಷ್ಠಾಣಿ ಬ గడ బిప్పాయినట్టియు భూకానీ అహంచేద బ్రవుంచములను నేనెరుగుదును ఉన్నట్టియు (ఇప్పుడు కన మాంతు కశ్చననవేద వన్ననగా నెవ్వడు నెఱుంగడు

**జా⊪ ఓ అర్జునుడా! గడచిపోయిన, ఉన్న, రాబోవు** [పవంచములను నేనెరుగుదును. నన్నవగా నౌకండు నెఱుగడు.

(1) వేద - లోకోపకారార్థమై కృష్ణావతారము చేసియున్నటుల నెఱుంగుట<sub>, క</sub>రామానుజులు). తన స్పశ్త్రిచే నెరుంగుట (మధ్యులు)

(శంకరులు) లోకము ఏ యోగమాయచే చుట్టబడి నన్నెరుంగుట లేదో ఆ యోగమాయ నాదగుటచే ఆమాయగల ఈశ్వరుడనైన నా జ్ఞానమును ఆడ్డగించ వీలులేదు. ఉదాహరణముగ · (లోకములోనిం(దజాల) మాయగల వేరొకనికిగూడ వాని యాయిం(దజాలమాయ<sup>:</sup> వానిజ్ఞానము నడ్డగించి మోహింపజేయదు, ఆ విధముగ భావింపుడు. ఇట్లుండుటచే నన్నే శ్రరణముగైకొనిన నాభక్తుడొకడుతప్ప మరెవ్వడును నన్నైరుంగజాలడు. నాయొక్క తత్త్వము ఇనేరుంగుటలేదు. ైకావుననే నన్ను పూజించుటలేదు.

> हूँ॥ ఇద్భాద్వేషనముత్థేన ద్వన్ద్వమోహేన ఖారత। సర్వభూతాని సమ్మాహం నగ్గేయా న్రి చరంతవ ။

27

పద॥ ఇచ్ఛాద్వేషసముత్దేన - ర్వస్థ్వమోహేన - భారత। పర్వభూతాని – సమ్మోహం – స<sup>్ట్లా</sup> – యాన్లి – పరంతప ॥

హే పరంతవ కారత ! ఓ శ త్రువులను తపించజేయు. ఇద్చా ద్వేషనము తేన కోరిక ద్వేషములతో గలుగు చున్న భారతుడా! నట్టి వుద్దినహండే ద్వస్త్వామోహన ద్వస్థ్వమోహముచే

ಸಕ್ಕಮ್ಣ ಉಪ್ಪು సర్వభూతాని

సమ్మాహం యా సి - మాహముందుదువ్వవి.

28

తా॥ ఓ శ[తువులను తపింపజేయు ఖారతా! జనించినప్పొడే సకల్మపాణు లును కోరిక ద్వేషములనెడు దృన్వములచే గలుగు మైకముచేత మోహమొందు చున్నవి.

(శంకరభాష్యము) మజీయు, జన్మించు సకల భూతములును భగవంతుని త<u>త్</u>వము నెఱుంగుటకు అడ్డముగానున్న దేనిచే నడ్డగింపబడి వానినెఱుంగుటలేదు? అని ఆలోచించగా, దానికై భగవంతుడు దీనిని జెప్పచున్నాడు. ఇచ్చాద్వేషములతో గలుగుచున్న దేనిచే? అని నిర్దిష్ట వస్తువులను చూడగా ''ద్వస్ధ్వమోహముచే" యనుదానిని జెప్పచున్నాడు. ద్వస్థ్వములచే కలుగు మైకము ద్వన్ద్యమైకము. చలివేడివలె ఒకటి కొకటి వేరుబడినవై సుఖదుఃఖములను వాటికారణము లైన చలివేడి మొదలగువాటి ననుసరించి వచ్చుచున్నవై కాలానుగుణముగ ఒక్కొక్క (పాణితోను చేరుచున్న, అనగా తమకులభించు సమయములలో మాణులన్ని టికి మాటిమాటికి మొలకెత్తచున్న, ఇచ్ఛాద్వేషములు ఆనునవే 'ద్వన్ద్వములు' ఆను పదముచే చెప్పబడుచున్నవి. (పతియొక ఎపాణి యందును ఇచ్ఛాద్వేషములు, సుఖదుఃఖములును వాటికారణములున్ను వచ్చి చేరుటచే తమ స్వరూ పమును బడసి (పకటమై నిలబడగా ఆయిచ్చాద్వేషములు రెండును సకల్పపాణుల జ్ఞానమును తమకు వశపరచుకొని ఆమార్గమున పరమార్థమైన ఆత్మనుగురించిన జ్ఞానముగలుగుటకు అడ్డమైన మోహమును గలుగజేయుచున్నవి. ఇచ్చాద్వేషములచే వశపరచబడిన చిత్తముగలవానికి బయట గూడ ఒకవస్తువును గురించిన జ్ఞానము యధావత్తుగ కలుగుట లేదుగదా? అవిమ్రవేశించియున్న బుద్ధి గలవాడై మైకముగలవానికి అహంకారము మొదలగు ననేక అడ్డములుగల అంతర్వామియైన (లోపలనున్న) ఆత్మయందు జ్ఞానముగలుగదని చెప్పవలయునా? కావున భరతకులమున బుట్టిన ఓ పరంతపుడా! పుట్టినప్పుడే సకల్రపాణులున్ను మోహింపబడి ఆమోహస్థితినొందియున్నవి. జనిం చుచున్న ్రపత్రిపాణియు మోహమునకు వశముగనుండియే పుట్టుచున్నదనిభావము. ఇంట్లుండుటచే ఆ ద్వన్ధ్వమైక ముచే జ్ఞానమడ్డుపడి మోహించి సకల భూతములున్ను ఆత్మయైన నన్నై అుంగుటలేదు. కావుననే నన్ను ఆత్మగపూజించుటలేదు.

(స్వకీయము) విషయాభిమానమనునది లోకమునందలి రూపు, రస, గంధాది స్వరూప ములైన వస్తువులయందు కలుగు పట్టుదల. అట్టి పట్టుదలకు కారణము సుఖదుఃఖములు. సుఖ దుఃఖములకు కారణములు ఇచ్చాద్వేషములు. ఇవిదేహము నొందునప్పుడే పూర్వజన్మకర్మ వాసనకు తగినట్లు కలుగుచున్నవి. ఆత్మకు సుఖదుఃఖాదులు వాస్తవమున సంబంధపడినవి కావు.

శ్జో॥ యేషాం త్వన్డగతం పావం జనానాం పుణ్యకర్మణాం। తే ద్వన్ద్వమోహనిర్బుకాం: భజంతే మాం దృధ[వజాం \* ॥ యేషాం - కు - అన్నగతం - పాపం - జనానాం - పుణ్యకర్మణాం।

తే - ద్వన్ధ్యమోహనిర్ము క్రా: - భజంతే - మాం - దృధ్యవతా:॥

ಕ್ಷ ద్వన్ద్వహిహ ద్వన్ద్వమోహముచే బడువ శు ನಿಯ್ಡತ್ತಾಣ వుణ్యకర్మణాం పుణ్మకర్మగల బడినవారె దృధ్భవరాణ యే జనులకు **దృ**థమైన | వతముగలవారలే **ಯೆ**షಾಂ ಜನಾನಾಂ నన్ను క కించుచున్నారు. పాపము అంత మొందినదో మాంభ∉నే పాపం అనగతం

**జే** వారలు

తాగా ఐదే నక్కర్మగల పుణ్యశాలులైన యే జనులకు పావము ముగింపు నొందినదో, నశించినదో ఆజనులు దృన్వమోహమునుండి బిడువబడినవారలై దృథమైన వ్రతముగలవారలైనన్ను భకించుచున్నారు (నమస్కరించు చున్నారు.)

''\* పుణ్యకర్మణా" అనిపాఠము. 'పుణ్యకర్మ లచేత' అని అర్థము.

(శంకరభాష్యము) ఐతే యెవరు ఈద్వస్ద్వమోహమునుండి విడువబడినవారలై మిమ్ముల నెతిగి ఆత్మగ శాస్త్రానుసారముగ భజించుచున్నారు? అను మక్కుకు ఎదురుచూడదగిన ఉత్తర మును బోధించుటకు భగవంతుడు దీనిని జెప్పచున్నాడు.

చిత్తకుద్దికి కారణమైన పుణ్యకర్మ యే జనులకుగలదో వారల పాపము, చాలవరకు అరిగి సశించినది. వారలు పూర్వముచెప్పిన ద్వస్థ్వమోహముచే విడువబడినవారై దృఢమైన ప్రతముగల వారలై నన్ను పరమాత్మగ భజించుచున్నారు. సకలమున్ను పూర్ణముగ పరిత్యాగముచేయుటయను ప్రతముతో ''పరమార్థతత్త్వమిటులనే యున్నది. వేరువిధముగలేదు" అను అనుభవజ్ఞానమును ఇట్లు నిశ్చయించుకొనినవారు దృధ్భవతులు.

శ్లో జరామరణమోజాయ మామా శ్రీశ్య యక సై యే 1 తే [బహ్మ తద్విదు: కృక్స్నమధ్యాశ్మం కర్మబాఖ్లమ్ 11 29

పద॥ జరామరణమోక్షాయ (1) - మాం - ఆ(శిత్య - యతన్తి - యే। తే - బ్రహ్మ - తత్ - విదు: - కృత్స్నం - అధ్యాత్మం -కర్మ - చ - అఖిలమ్॥

దే ఎవరు కిర్మామాజయ వృద్ధాహ్య మరణమలను పోగొట్టుట్ క్రిక్స్నిం అధ్యాత్మం సకలమైన అధ్యాత్మమను ఎటుగుచున్నారు.

తా॥ ఎవ్వరు వార్ధక్యము (ముసలిశనము) మరణము బీటిని నివ\_ర్తించు టకై నన్ను శరణముగగైకాని ప్రయత్నించుచున్నా రో వారలు ఆ బ్రహ్మమును, నకల అధ్యాశ్మమును, అనగా ఆశ్మనుగుటించిన నకలత త్ర్వమును నకలకర్మల నెఱుంగుచున్నారు.

(1) జరామరణ మోక్షాయ - ప్రకృతివిముక్షమైన ఆశ్మ స్వరూపదర్శనము కొఱకు (ఇతడేజిజ్ఞాసువు) (రామానుజులు). భక్తులలో ఉత్తముడు, మధ్యముడు, అధముడని మూడువిధములైన భక్తులుగలరు. వార్లలో ఉత్తమభక్తు డెవ్వడనగా శ్రీనారాయణుని చరణారవిందభ క్తిని తప్ప మోక్షముమొదలగు నొకదానియందును అమేక్షయే లేనివాడు. మధ్యమభక్తు డెవ డన మోక్షా పేక్షగలవాడు. అధమభక్తుడనగా స్వర్గాది ఫలమునపేక్షించువాడు ఈమువ్వు రిలో ఇతనిని మధ్యమభక్తునిగ జెప్పవచ్చును. (రాఘవేందులు)

(శంక రభాష్యము) వారలు నన్ను ఎందుకొఱకు నమస్కరించుచున్నారమ దానిని చెప్పె దము. వృద్ధాప్యమును మరణమును నివర్ణించుకొనులకై యెవరు పరమేశ్వరుతనైన నన్ను శరణముగ గైకాని చిత్తమును నాయొద్దనేయుంచినవారలై (పయత్నముచేయుచున్నారో వారు పర్మబహ్మమునే ఎరుంగు చున్నారు, లోపలనున్న యాత్మను గుఱించిన యాసకల తత్త్వము నెరుంగు చున్నారు కర్మనంతను నెరుంగుచున్నారు.

·····

## శ్లో॥ సాధిభూతాధి దైవం మాం సాధియజ్ఞం చ యే విదు:। |పయాణకాలేఒపి చ మాం తే విదుర్యు క్షేత్వ:॥

30

పద။ సాధిభూతాధిదైవం - మాం - సాధియజ్ఞం - చ - యే విదుః। (పయాణకాలే - అపి - చ - మాం - తే - విదుః - యుక్షచేతనః॥

| దేు             | ఎవరు              | విదుః                       | ఎఱుగుచున్నారో       |
|-----------------|-------------------|-----------------------------|---------------------|
| మాం             | <b>న</b> న్ను     | है                          | వారలు               |
| సాధిభూతాధిడై వం | ఆదిభూశ అధిదైవముతో | బ్రయాణక రేపి చ              | మరణకాలమునందును      |
|                 | గూడినవానిగను      | ಯು ಕ್ಷ <mark>ಬೆ</mark> ಕರ್ಸ | ఒక నిలకడగల మనస్సుగల |
| నాధియజ్ఞం చ     | అధియజ్ఞముతో గూడిన |                             | వారలై               |
| •               | ా వానిగను         | మాం - విదుః                 | నన్నెరుంగుచున్నారు. |

తా॥ ఎవ్వరు అధిభూత, అదిదైవములతోగూడినట్టియు, అధియజ్ఞముతో గూడినవాడనైన నన్ను శెలెసికొనుచున్నారో వారలు మరణకాలము నండును నమాంహిత బిత్తముగలవారై, అనగా నాయెడ మనన్నునుంచిన వార**లై న**న్నె ఱుంగు చున్నారు.

(రామానుజులు) "జరామరణమోక్షాయ = [పక్కరివిముక్తమైన ఆత్మదర్శనముకొత్తాై" [పయత్నించువారలని మునుపటి శ్లోకమున చెప్పబడియున్న వారు, కర్మము, అధ్యాత్మము, [బహ్మము, పీటినెరుంగ [పయత్నించుచున్నారు. కొందలు ఐశ్వర్యమొందులకై సాధి**భాతం** = సాధిభాతుడును సాధిదైవుడునగు నన్నెరుంగ [పయత్నించుచున్నారు. ఈ రెండువిధములైన వారలున్ను జ్ఞానియు సాధియజ్ఞమైన నారాయణుని ఉపాసించు వారలుగనున్నారు ఈ మూడు విధములైన వారలున్ను మరణకాలమున ఎవ్విధమైన నా స్వరూపమొందగోరుచున్నారో ఆవిధముగ వారలుకోరు ఆ రూప మును వారు కోరినటుల నెరుంగుచున్నారు (చూచుచున్నారు).

(స్వకీయము) పూర్వ క్లోకమునందును ఈ శ్లోకమునందును చెప్పబడియున్న కర్మము, అధ్యాత్మము, బ్రహ్మము, అధిభూతము, అధిదైవతము, అధియజ్ఞము, బ్రయణకాలము, ఇవియెట్టి వనునది భగవంతునిచే యెనిమిదవ అధ్యాయమున వివరించబడియుండుటను చూడుడు.

ఇతి త్రీమదృగవద్గీకానూవనిషక్పు [బహ్మవిద్యాయాం యోగశాస్త్రే త్రీకృష్ణార్జుననంవాదే విజ్ఞానయోగో నామ స వ్ర మో ధ్యా య ః

శ్రీమద్భగవద్గీతలుగ, ఉపనిషత్తులుగ, బ్రహ్మవిద్యగ, యోగశాష్ట్రముగనున్న శ్రీ కృష్ణార్జున సంవాదమున విజ్ఞానయోగమను ఏడవ అధ్యాయము ముగి సెను.

~~~~~~

# ఎనిమిదవ అధ్యాయము (అక్షరకరబ్రక్షాయోగము)

~~~~~~

అర్జున ఉవాచ:—

శ్లో။ కిం తద్ప్రహ్మ కిమధ్యాత్మం కిం కర్మ పురుషో త్రమ । అధిళూతం చ కిం |పో క్రమధిదైవం కిముద్యశే॥

పద॥ కిం - తర్ - బ్రహ్మ - కిం - ఆధ్యాత్మం - కిం - కర్మ - పురుమోత్తమ। ఆధిభూతం - చ - కిం - (పోక్తం - అధిదైవం - కిం - ఉచ్యతే॥

ఆర్జున ఉదాద ఆర్జునుడు చెప్పినది కర్మకు కర్మయనునదెట్టిది హే పురుషులలో ఉక్తముడా! అధికూతం కిం అధికూతమనునదెట్టిది బ్రాక్టరం (మునువు) చెప్పబడిన అధిదైవం చ అధిదైవమన తర్- బహ్మ - కిం ఆబహ్మము ఎట్టిది కింఉచ్యతే వీది చెప్పబడుచున్నది. ఆధ్యాత్మం కిం ఆధ్యాత్మమనునదెట్టిది

తా " అర్జునుడు చెప్పినది:— ఓపురుషో క్రమా ! మునుపు జెప్పిన ఆబ్రహ్మ మెట్టిది? అధ్యాత్మమనునదెట్టిది? కర్మమనగానేమి? అధిభూతమనగానేమి? అధి దైవమని ఏది చెప్పబడుచున్నది?

(శంక రులు) భగవంతుడు అర్జమడు బ్రహ్నించుటకు కారణములైన విషయములను మునుపు 7-వ అధ్యాయము కడపట ''తేబ్రహ్మతద్విదుఃకృత్స్నం అధ్యాత్మం'' అని ఉపదేశించెను. కావున వాటిని అర్జునుడడుగుట్మకై దీనిని జెప్పుచున్నాడు.

(రామానుజులు) ప్రకృతి విముక్తాత్మ దర్శనమునకై ప్రయత్నించువార లెరుంగవలసిన బ్రహ్మము అధ్యాత్మము. కర్మ ఇవియెట్టివి? ఐశ్వర్యాదులను గోరువారలెరుంగ ప్రయత్నించునట్టి అధిభూతము, అధిదైవము అనగానెట్టివి? మూడువిధములైన వారలున్ను ఎరుంగవలసిన అధియజ్ఞ శబ్దమునకు విషయమైనవారెవ్వరు? వారిస్వభావమెట్టిది? ఈముగ్గురిచేతను మరణకాలమున నీవెట్లు ఎరుంగ బడవలసినవాడవు?

ర్లో॥ అధియజ్ఞః కథం కోఽ|త దేహేఽస్మీనృధునూదన। {వయాణకారే చ కథం జ్ఞేయోఽస్ నియకాతృఖిః॥

పద॥ అధియజ్ఞ: - కధం - క: - ఆత్ర - దేహే - అస్మికా - మధుసూదన। ప్రయాణకాలే - చ - కథం - జ్ఞేయ: - అసి - నియతాత్మభి:॥

[ුරුණක හෙම් ස హే మధునూదన! ఓ మధునూదనా! మరణకాలమునందును అధియజ్ఞమనగా నియ**కా**త్మభిః మనస్సును అణచినవారిచే පරුරාස ද මැෂ්බ්ණී ඊඃ ఈ శరీరములో నెటిది? వీ విధముగ ₹**%**0 జేయః అసి ఎరుంగదగినవాడవుగనున్నావు దీనిలో (ఈ దేహములో) ಅನ್ನೀ వీ విధముగ (చింకించదగినవాడు) **४४**०

తా॥ ఓ మధునూదనా! అధియజ్ఞమనగా ఈ శరీరములో నెట్టిది? దీనిలో, అనగా -ఈ దేహములో అధియజ్ఞుడు పీ విధముగ చింతించదగినవాడు? మఱియు మనహైర్యము గలవారిచే మరణనమయమునందును నీవెట్లు ఎరుంగదగినవాడ వగుచున్నావు?

(రాఘవేం(దులు) అధియజ్ఞు = అధియజ్ఞుడు, క:= ఎప్పడు, ఆధియజ్ఞ:= అధియజ్ఞుడు, కథం = ఎట్టివాడు? ఈ రెండు చేర్చి యెనిమిది విధములైన (పశ్న) లగుచున్నవి. మొదటి క్లోకము స్వరూపమునుగూర్చిన (పశ్న). రెండవ క్లోకము ధర్మమును గూర్చిన (పశ్న).

~~~~~~

శ్రీ భగవానువాచ:---

శ్లో ఇంక్షరం బ్రహ్మ వరమం న్వభావోఽధ్యాశ్మముచ్యతే। భూతభావోదృవకరో వినర్గః కర్మనంజ్ఞితః॥

పద॥ అక్షరం - బ్రహ్మ (1) - పరమం - స్వభావ: - అధ్యాత్మం (2) - ఉచ్యతే। భూతభావోదృవకర: - విసర్గ: (3) - కర్మసంజ్ఞిత:॥

త్రీ భగవానువాద త్రీకృష్ణవరమాశ్మ చెప్పినది
అక్షరం నాశములేనిదిగను భూశ భావోద్భవ ) భూశములనేవస్తువులకు ఉత్ప పరమం మేలైనదిగ నున్నట్టిది కర: వినర్గం త్రిని జేయునట్టి యాగము బ్రహ్మము (బ్రహ్మము (బ్రహ్మము జీవన్వరూ కర్మ నంజ్ఞిక: కర్మ అనే పేరుగలది పముగనుండుట) అధ్యాశ్మ మని జెప్పబడుడున్నది.

తా॥ శ్రీకృష్ణవరమాక్మ బెప్పినది:— నాశములేనిదిగను మేలైనదిగను ఉన్నట్టిది బ్రహ్మము. అట్టి బ్రహ్మము ్రవతి శరీరమునందును లోవలనున్న ఆక్మగనుండుటను, అనగా జీవన్వరూపముగ నుండుటను అధ్యాక్మమను చున్నారు. భూతములగు స్థావరణంగమ వస్తువులకు ఉత్పత్తిని గలుగజేయు నట్టి దేవకల నుద్దేశించి చేయుబడు యాగము హోమము మొదలగు పరిత్యాగము, కర్మమనే పేరుగలది.

(1) ''బ్రహ్మము'' అనగా నాళములేనిది. అక్షరము - అది పరమాత్మ. "ఏతస్యవా అక్షరస్య (పశాసనే గార్గి - ఓ గార్గి" ఈ నాళములేనివస్తువుయొక్క ఆజ్ఞవేతగదా (సూర్యుడున్ను చందుడున్ను భూమియు ఆకాశము స్థిరముగ నిలబడు చున్నవి) అను (బృహదారణ్య కము ర్-వ అధ్యాయము 8-వ (బాహ్మణము 9-వ) (శుతిచే ఎరుంగుడు. '' ఓ మిత్యే కాక్షరం (బహ్మా'' ఆని ముందు రాబోవు 13-వ శ్లోకమున చెప్పబడియున్నను ఇచ్చట అక్షరమను పదమునకు ఓంకారమని యర్థము (గహింపగూడదు. ఏలనగా (బహ్మమను పేరుచే ఓంకారమును విశేషించి చెప్పటచే ననుడు. మఱియు, పరమం = మేలైనది ఆను విశేషణము ఓంకారము మొదలగు వాటికంటె పైబడిన నాశములేని బహ్మముయొక్క విషయములోనే బాగుగ తగియున్నది.

- 2) అధ్యాత్మం అ బ్రహ్మము ప్రతి దేహమునందును లోపలనున్న ప్రత్యగాత్మగ నుండుటను అధ్యాత్మ మనుచున్నారు. శరీరమును అ్రశయించి లోపలనున్న అత్మయగుటకు తల బెట్టి కడపట వా స్త్రవమైన బ్రహ్మముగనే యున్న వస్తువు అధ్యాత్మమను పదముచే చెప్ప బడుచున్నది. అధ్యాత్మమనగా శరీరములోనున్న ట్రిది. దేహము నివాసస్థానముగ గలదెట్టిదో అట్టి జీవస్వభావము,
- (3) విసర్ల: అనగా దేవతలనుగూర్చి చరువు, పురోడాశము మొదలగు వస్తువుల నిచ్చుట (అదియే) స్థావరజఙ్లమ వస్తువులను, కలుగజేయునది. కావుననే ఇట్టి త్యాగమనే యాగము కర్మ అనే పేరుబడసినది. అనగా కర్మమనే పదముచే చెప్పబడునట్టిది. విత్తనముగనున్న దీనినుండిగదా స్థావరజజ్జమ వస్తువులు, వర్షము మొదలగు (కమముచే కలుగుచున్నవి.

(శంకరభాష్యము) మైకనిన ఈ ప్రశ్నలను సృష్టపరచుట్లై, అనగా వాటియు త్తరమును బాగుగ తెలియబరచుట్లై శ్రీభగవంతుడు ఈ (8, 4, 5 -) క్లోకములను ప్రసాదించుచున్నాడు.

(శ్రీధరులు) స్వభావః = దేహము నాశ్రయించి, లేక అనుసరించుకొనియు, ''నేను చేయు చున్నాను, నే ననుభవించుచున్నాను'' అనునది మొదలగు నభిమానమును గైకానియు (పకాశించు చున్న బ్రహ్మమయొక్క అంశమైన జీవస్వరూపము స్వభావము. అట్టి స్వభావమే ఆధ్యాత్మము. భూతభావోద్చవకరః - భూతం = వస్తువులకు, భావః = ఉత్పత్తి, ఉద్చవః = వృద్ధి - కర = కలుగజేయునట్టి, వినర్గః = దేవతల నుద్దేశించి మంత్రపూర్వకముగ యజ్ఞములో నివ్వబడు ఆహు తియే కర్మము.

(రామానుజులు) అక్షరం = నాశములేని డే.(తజ్ఞ సమష్టిరూపమైన, పరమం = ్రపకృతి విముక్తాత్మ జీవన్వరూపము, (బహ్మ = (బహ్మ మని జెప్పబడుచున్నది. (ఆనగా ము క్తజీవస్వరూపము)

స్వభావ: = స్రకృతి, అధ్యాత్మం = జీవునికి సాధకముగమన్న సూక్ష్మభూతములు ఆనగా అత్మకానివియు ఆత్మవంటివియునైన భూతసూక్ష్మాగులు. ఇదియే అధ్యాత్మము.

భూతభావోర్భవ కరోవినర్గ: కర్మసంజ్ఞితః - భూతభావః = మనుష్య పశుపక్ష్యాదుల యొక్క. ఉద్భవకరః - ఉత్పత్తిని జేయునట్టి, విసర్గః = పురుషనంబంధముచే గలుగుచున్న రేతఃస్టలనము, కర్మసంజ్ఞితః = కర్మమని జెప్పబడుచున్నది. ఈ మూడున్ను ముముత్రువులు శెలిసికొనుటకై చెప్పబడినవి. ఎలవగా మొదట జెప్పిన ముక్తజీవ స్వరూపమును పొందుటనున్ను వెనుకజెప్పిన రెంటిని విడువవలెననియు ముముత్రువు లెరుంగవలసిన వారుగనున్నారు.

(రాఘవేం[దులు) ఉత్తమమైనదియు నాశములేనిదియునైన విష్ణువే బ్రహ్మము.

జీవుని చేరినవస్తువులు స్వభావము, అవగా అతని కుపకారకమైన దేహేంద్రదియాంత: కరణములు మొచలగునవి. ఇవియే ఆధ్యాత్మమని చెప్పబడుచున్నవి. లేక, జీవుని స్థిరమైనస్థితియే స్వభావము: ఆదియే ఆధ్యాత్మము. భూతభావోద్భవకరో విసర్గ: కర్మసంజ్ఞిత: – భూత = జీవులకును, భావ = ఇడపదార్థ ములకును, ఉద్భవ = ఉత్ప త్తైని, కర: = చేయునట్టి, విసర్గ: = ఈశ్వరసృష్టియనునది, కర్మ సంజ్ఞిత: = కర్మమని చెప్పబడుచున్నది.

**~~~~~** 

ళ్లో॥ అధిభూతం ష్రో ఖావః వురుషశ్చాధిడై వతం। అధియజ్ఞోఽహమేవాత్ర దేహే దేహాళృకాంవర జ

పరు। అధిభూతం (1) - క్షరః - భామః - పురుషః - చ - అధిదైవతం (2) ! అధియజ్ఞః (3) - అహం - ఏప - ఆ[6 - దేహే - దేహభృతాంవర [8]

బావ: క్షర: కరిగి నశించెడి వస్తువులు అధిదైవకం అధిదైవకమ అధిభూకం అధిభూకము దేహకృకాంచర దేహముగలవార్లలో త్రేష్ణుడా ! పురుషశ్భ శరీరమునందును నిలబడి అత్రదేహే ఈ దేహములో యున్నవాడు అహమేవ అధియజ్ఞ: నేనే ఆధియజ్ఞుడను

తా॥ పుట్టినశించుచున్న వస్తువులు అధిభూశమని చెప్పబడునవి. పురు ఘడు, అనగా శరీరములో నిలబడువాడు అధిదైవము అనబడుచున్నాడు. దేహ మును ధరించియున్నవారలలో ఉక్తముడైన ఓఅర్జునా! ఈ శరీరములో నేనే అధియజ్ఞడని జెప్పబడువాడను. అనగా ఈశరీరముతో జేసీ ముగింపదగిన ఎట్టి యాగముకలదో దానికి వాసుదేవుడనైన నేనే యజ్ఞదేవతను.

- (1) అధిభాతం జననమరణములుగల వస్తువులన్నియు అధిభూతము (శంకరులు). నాశమొంద దగిన దేహాదులు అధిభూతము (శ్రీధరులు). ఐశ్వర్యమునుగోరు జనులచే నెరుంగవలని నదిగ జెప్పబడిన అధిభూతము నశింపదగినదిగను, పంచమహాభూతములలోనున్న దిగను, పంచమహాభూతముల పలన గలిగినదిగనున్ని స్థూలశబ్దిస్పర్నాదులు (రామానుజులు). నాశమొందదగిన నకల పస్తువులున్ను అధిభూతమనిచెప్పబడుచున్నవి. ఏలనగా అట్టి సకల పస్తువులున్ను జీవునిచేరినవే. జీవునికి ఉపయోగములేని వస్తువు ఒక్కటియు లేదని తాత్పర్యము. (మధ్యులు).
- (2) అధిదైవతం సూర్యమండలమునందున్న వాడుగను, ఇంద్రాదులను ్ పేరేపించునట్టివాడునైన హిరణ్యగర్భుడే అధిదైవతము (శంకరులు). సూర్యమండలముననున్న వాడుగను, తన అంశములైన దేవతల కధిపతిగనున్నవాడైన (బ్రహ్మ) విరాట్ఫురుమడే అధిదైవతము (శ్రీధరులు). బ్రహ్మాదిదేవతలకు పైబడినవాడుగను వారలనుభవించు విషయములకంటె విశేష విషయములను అనుభవించెడి వాడునైన పురుమడే అధిదైవము (రామానుజులు). దేవేందుడు మొదలగు దేవతలకు అధిపతియైన బ్రహ్ముయే అధిదైవము, లేక జీవాభి మానియైన సంకర్షణమూర్తియే (మధ్యులు).
- (3) అధియజ్ఞు దేహములచే సడుపబడునట్టి యజ్ఞములకు అభిమానియైన విష్ణుపు అధియజ్ఞడు. అతడే నేను (శంకరులు). దేహములో అంతర్యామిగనుండుకొని యజ్ఞములో (పవ ర్తించు నట్లు [పేరేపించువాడుగను ఫలమునిచ్చువాడుగనున్న నేనే అధియజ్ఞడను (శ్రీధరులు).

[అధ్యా. 8

కము 5-వ అధ్యాయము 8-వ (బాహ్మణము 9-వ) (శుతిచే ఎరుంగుడు. " ఓ మిత్యే కాక్షరం (బహ్మా" అని ముందు రాబోవు 13-వ శ్లోకమున చెప్పబడియున్నను ఇచ్చట అక్షరమను పదమునకు ఒంకారమని యర్థము (గహింపగూడదు. ఏలనగా (బహ్మమను పేరుచే ఓంకారమును విశేషించి చెప్పటచే ననుడు. మఱియు, పరమం = మేలైనది అను విశేషణము ఓంకారము మొదలగు వాటికంటె పైబడిన నాశములేని బహ్మముయొక్క విషయములోనే బాగుగ తగియున్నది.

- 2) అధ్యాత్మం ఆ బ్రహ్మము ప్రతి దేహమునందును లోపలనున్న ప్రత్యగాత్మగ నుండుటను అధ్యాత్మ మనుచున్నారు. శరీరమును ఆశ్రయించి లోపలనున్న ఆత్మయగుటకు తల బెట్టి కడపట వా స్త్రవమైన బ్రహ్మముగనే యున్నవస్తువు అధ్యాత్మమను పదముచే చెప్ప బడుచున్నది. అధ్యాత్మమనగా శరీరములోనున్నట్టిది. దేహము నివాసస్థానముగ గలదెట్టిదో అట్టి జీవస్వభావము,
- (8) విసర్గ: అనగా దేవతలనుగూర్చి చరువు, పురోడాశము మొదలగు వస్తువుల నిచ్చుట (ఆదియే) స్థాపరజఙ్ఞమ పస్తువులను, కలుగజేయునది. కావుననే జట్టి త్యాగమనే యాగము కర్మ అనే పేరుబడసినది. అనగా కర్మమనే పదముచే చెప్పబడునట్టిది. విత్తనముగనున్న దీనినుండిగదా స్థాపరజఙ్ఞమ వస్తువులు, వర్షము మొదలగు (కమముచే కలుగుచున్నవి.

(శంకరభాష్యము) పైకనిన ఈ ప్రశ్నలను స్పష్టపరచుట్లై, అనగా వాటియుత్తరమును బాగుగ తెలియబరచుట్లై శ్రీభగవంతుడు ఈ (8, 4, 5 -) క్లోకములను ప్రసాదించుచున్నాడు.

(శ్రీధరులు) స్వభావః = దేహము నాశ్రయించి, లేక అనుసరించుకొనియు, "నేను చేయు చున్నాను, నే ననుభవించుచున్నాను" అనునది మొదలగు నభిమానమును గైకొనియు ప్రకాశించు చున్న బ్రహ్మమయొక్క అంశమైన జీవస్వరూపము స్వభావము. అట్టి స్వభావమే అధ్యాత్మము. భూతభావోదృవకరః - భూతం = వస్తువులకు, భావః = ఉత్పత్తి, ఉదృవః = వృద్ధి - కర = కలుగజేయునట్టి, వినర్గః = దేవతల నుద్దేశించి మంత్రపూర్వకముగ యజ్ఞములో నివ్వబడు ఆహు తియే కర్మము.

(రామానుజులు) అక్షరం = నాశములేని డే.[తజ్ఞ సమష్టిరూపమైన, పరమం = (పకృతి విముక్తాత్మ జీవస్వరూపము, (బహ్మ = (బహ్మమని జెప్పబడుచున్నది. (అనగా ముక్తజీవస్వరూపము)

స్వభావః = స్రకృతి, అధ్యాత్మం = జీవునికి సాధకముగనున్న సూక్ష్మభూతములు అనగా అత్మకానివియు ఆత్మవంటివియునైన భూతసూక్ష్మాదులు. ఇదియే అధ్యాత్మము.

భూతభావోద్భవ కరోవిసర్ల: కర్మసంజ్ఞిత: - భూతభావ: = మనుష్య పశుపక్ష్యారుల యొక్క, ఉద్భవకర: - ఉత్పత్తిని జేయునట్టి, విసర్ల: = పురుషసంబంధముచే గలుగుచున్న రేత:స్టలనము, కర్మసంజ్ఞిత: = కర్మమని జెప్పబడుచున్నది. ఈ మూడున్ను ముముక్రువులు శెలిసికొనుట్లైకై చెప్పబడినవి. ఎలనగా మొదట జెప్పిన ముక్తజీవ స్వరూపమును పొందుటనున్ను వెనుక జెప్పిన రెంటిని విడువవలెననియు ముముక్రువు లెరుంగవలసిన వారుగనున్నారు.

(రాఘవేం(దులు) ఉత్తమమైనదియు నాగములేనిదియునైన విష్ణువే బ్రహ్మము.

జీవుని చేరినవస్తువులు స్వధావము, అవగా అతని కుపకారకమైన దేహేంద్రదియాంత: కరణములు మొదలగునవి. ఇవియే ఆధ్యాత్మమని చెప్పబడుచున్నవి. లేక, జీవుని స్థిరమైనస్థితియే స్వభావము: ఆదియే ఆధ్యాత్మము. భూతభావోద్భవకరో విసర్గః కర్మసంజ్ఞితః – భూత = జీవులకును, భావ = ఇడపదార్థ ములకును, ఉద్భవ = ఈత్ప త్తైని, కరః = చేయునట్టి, విసర్గః = ఈశ్వరసృష్టియనునది, కర్మ సంజ్ఞితః = కర్మమని చెప్పబడుచున్నది.

**~~~~~** 

ళ్లో॥ అధిభూతం కషరో ఖావ: పురుషశ్చాధిదైవతం। అధియమ్హోఽహమేవా|త దేహే దేహాభృతా౦వర॥

పద్బ అధిభూతం (1) - క్షర: - భామ: - పురుష: - చ - అధిదైవతం (2)  $\mathfrak s$  అధియజ్ఞు: (8) - అహం - ఏప - అత్ర - దేహే - దేహభృతాంవర $\mathfrak s$ 

భావం: క్షర: కరిగి నశించెడి వస్తువులు అధిదైవకర అధిదైవకమ అధిళూకం అధిళూకము దేహర్భకాంచర దేహముగలవార్లలో [శేమ్ఞడా ! వురుషక్భ శరీరమునందును నిలబడి అమ్రామేవ అధియజ్ఞు నేనే అధియజ్ఞుడను

తా॥ పుట్టినశించుచున్న వస్తువులు అధిళూతమని చెప్పబడునవి. పురు ఘడు, అనగా శరీరములో నిలబడువాడు అధిదైవము అనబడుచున్నాడు. దేహ మును ధరించియున్నవారలలో ఉక్తముడైన ఓఅర్జునా! ఈ శరీరములో నేనే అధియజ్ఞడని జెప్పబడువాడను. అనగా ఈశరీరముతో జేసీ ముగింవదగిన ఎట్టి యాగముకలదో దానికి వాసుదేవుడనెన నేనే యజ్ఞదేవతను.

- (1) అధిభూతం జననమరణములుగల వస్తువులన్ని యు అధిభూతము (శంకరులు). నాశమొంద దగిన దేహాదులు అధిభూతము (శ్రీధరులు). వాశ్వర్యమునుగోరు జనులచే నెరుంగవలసి నదిగ జెప్పబడిన అధిభూతము నశింపదగినదిగను, పంచమహాభూతములలోనున్నదిగను, పంచమహాభూతములలోనున్నదిగను, పంచమహాభూతముల పలన గలిగినదిగనున్న స్టూలశబ్దస్పర్మాదులు (రామానుజులు). నాశమొందదగిన నకల వస్తువులున్ను అధిభూతమనిచెప్పబడుచున్నవి. ఏలనగా అట్టి నకల వస్తువులున్ను జీవునిచేరినవే. జీవునికి ఉపయోగములేని వస్తువు ఒక్కటియు లేదని తాత్పర్యము. (మధ్యులు).
- (2) అధిదైవతం సూర్యమండలమునందున్న వాడుగను, ఇంద్రాదులను ్రపేరేపించునట్టివాడునైన హిరణ్యగర్భుడే అధిదైవతము (శంకరులు). సూర్యమండలముననున్న వాడుగను, తన అంశములైన దేవతల కధిపతిగనున్నవాడైన (బ్రహ్మ) విరాట్ఫురుమడే అధిదైవతము (శ్రీధరులు). బ్రహ్మాదిదేవతలకు పైబడినవాడుగను వారలనుభవించు విషయములకంటె విశేష విషయములను అనుభవించెడి వాడునైన పురుమడే అధిదైవము (రామానుజులు). దేవేందుడు మొదలగు దేవతలకు అధిపతియైన బ్రహ్ముయే అధిదైవము, లేక జీవాభి మానియైన సంకర్ణణమూర్తియే (మధ్యులు).
- (3) అధియజ్ఞః దేహములచే సథుపబడునట్టి యజ్ఞములకు అభిమానియైన విష్ణుపు అధియజ్ఞడు. అతడే నేను (శంకరులు). దేహములో అంతర్యామిగనుండుకొని యజ్ఞములో బ్రప్త రైంచు నట్లు (పేరేపించువాడుగను ఫలమునిచ్చువాడుగనున్న నేనే అధియజ్ఞడను (శ్రీధరులు).

ఇంద్రాదిదేవతలకు శరీరియైనట్టియు సకలయజ్ఞములచేతను ఆరాధింపబడునట్టియు నేనే అధియజ్ఞడను (రామానుజులు). సకలదేహములలోను అంతర్యామిగనున్న నేను యజ్ఞ ఫలమును భుజించెడివాడను కావున నేనే అధియజ్ఞడను ఇతడే "అక్షరం బ్రహ్ము పరమం" అనే పరమాశ్మ. అధియజ్ఞడెట్టివాడు? అశడెవ్వడు? అనుప్రశ్నలకు దీనిచే బదులుచెప్పబడినదిగ (గహింపవలెను (రాఘవేంద్రులు)

(శంకరభాష్యము) అధిభూతమనునది ప్రాణివర్గము నా శ్రయించి నిలబడునది. అది యెట్టిదనగా నగించెడిపట్తువు. పుట్టుకగల పష్తవులన్నియు అనుడు. పురుసుడనగా అన్ని టిని నిండుగా వ్యాపించియున్న వాడు. లేక శరీరములో నిలబడియున్న వాడు. సూర్యమండలములోనున్న హిరణ్యగర్భుడు అన్ని పాణుల ఇంద్రదియములను అనుగ్రహించువాడు, అనగా ఆ ఇంద్రియములను సరియైన నిలకడలో నిలబెట్టువాడు అధిదైవమనుడు. ఆధియజ్ఞమనగా యాగములన్నిటిని ఆభిమానించు విష్ణువనుదేవత.

"యజ్లో వైవిస్లు: = యజ్ఞ మేవిస్టువు" అన్ముకుళిచే చూడుడు. అవిస్టువు నేనే. ఈ శరీర ములో ఏయాగముగలదో దానికినేను యజ్ఞ దేవతను. యాగము శరీరముచే జేయదగినది. కావున శరీరముతో నిత్యసంబద్ధమైనది. కావుననే శరీరము స్థానముగగలది. శరీరములో నిలబడియున్నట్టిది యనుడు.

#### ~~~~~

శ్లో⊪ అంతకాలే చ మామేవ నృర౯ ముక్తాౖా కథేబరం। యు: మ్యూత్ న మద్భావం యాత్ నా నృృత నంశయు:⊪

పద॥ అంతకాలే - చ - మాం (1) - ఏప - స్మరన్ - ముక్త్వా - కళేబరం। యః - బ్రామాతి - సః - మద్భావం (2) - యాతి - నాస్త్రి - అ(త - సంశయః॥

కు అంకకాలే చ ఎవ్వడు అంశ్య కాలమునందును ను మద్భావం యాతి అకడు నాన్వరూ వమును కూమేవ న్మర కా నన్నే న్మరించువాడై పొందుడున్నాడు. మక్తా శరీరమును విడబి ఆత్రనంశాయణ నాస్త్రి ఇందులో నందేవాములేదు. వరూతి పోవనో

తా॥ ఎవ్వడు మరణకాలములో నన్నే స్మరించువాడై శరీరమును విడబి పోవునో అతడు నాస్వరూవమును పొందుచున్నాడు. ఇందులో నందేహములేదు. అనగా నాస్థితిని పొందునా? పొందడా? అనువిషయములో నందేహములేదు.

- (1) మాం పరమేశ్వరుడుగను విష్ణువుగనున్న నన్నే (శంకరులు). అంతర్యామి రూపముగనున్న పరమేశ్వరుడనైన నన్నే (శ్రీధరులు)
- (2) మద్భావం విస్టువుయొక్క (అంకటనున్న వస్తువుయొక్క) వా స్టవమైనస్థితిని (శంకరులు). నన్ను ఏవిధమైన స్వరూపముగ స్మరించునో దానివంటి ఆకారమును (రామానుజులు) నాయెడ నిత్యానందమైన స్థితిని (మధ్వులు).
  - ಳ್ಲೆ" య0 య0 వా∟ప్ స్మర౯ ఖావం తృృజతృ నే కళేఖర**ा** త0 తమేవైత్ కౌ౦తేయ నదా తదాృవఖావితః ॥

పద∥ యం - యం - వా - ఆపి - స్మర¶ - భావం - త్యజత్ - ఆగ్రే - కళేబరం≀ తం - తం - ఏప - ఏత్ - కొంతేయ - సదా - తద్పావభావితః∦

ార్ కొం కేయ ! ఓ కుంకీవు[కా ! కేబరం త్యజతి దేవామును విడుదునో (యః) అ నే ఎవ్వడు అంత్యకాలములో (నః) నదా అత డెల్లప్పుడు యం యం వాపి పీ యే తద్భావ భావితః దానినే దింతించువాడై భావం న్మరకా వస్తువును న్మరించెడివాడై తం తం వీవ వీతి దానిదానినే పొందుదున్నాడు.

తా॥ ఓ కుంతీవు[తా! ఎవ్వడంఈ్య కాలములో వీయే వస్తువును స్మరించుచు దేహమును విడుచునో అశడెల్లప్పడు ఆయాఖావముయొక్క స్మరణతో గూడిన వాడై ఆయాఖావమునే పొందుచున్నాడు.

(శంకరులు) పైజెప్పిన ఇట్టినియమము నమ్మగూర్చి మాత్రమున్నట్టిదిగాడు. మిగతభావము లన్నిటికిని ఇదే నియమమని చెప్పబడుచున్నది. భావమనగా దేవతావిశేషము. ఒకడు ఏయొక విశేష దైవమును ప్రాణము దేహమునువిడచిపోవు కాలములో చింతించుకొని మరణమొందునో అతడు అట్టి దేవతావిషయమైన వాసనను యెడతెగక స్మరించి అభ్యాసము చేసికొన్నవాడై దానినే పొందు చున్నాడు. అనగా స్మరించిన వస్తువునేగాని వేరొక్కవస్తువును పొందులలేదనుడు.

(శ్రీధరులు) ఎప్పడు మరణకాలములో ఈశ్వరధ్యానముచేయక దేవతలు (మనుష్యులు మృగములు) మొదలగు ఏరూపములో మనస్పునుంచునో లేక మనస్సున నేరూపమును తలంచు కొని యుండునో ఆవిధమైన దేహమే పైజన్మమునందును పొందునని తాత్పర్యము. రాఘవేంద్రులు ఈ అభి(పాయము నాదరించుచున్నారు.

(స్వకీయము) మరణకాలమున లేడిని (జింకను) స్మరించిన జడభరతునకు లేడిజన్మము వచ్చిన దానిని దీనికి దృష్టాంతముగ (గహింపవచ్చును. (విష్ణుపురాణము 2–వ అంశము 1.8–వ అధ్యాయము 32–33 క్లో కములను చూడుడు) పరమాత్మ స్మరణగాని దేవతాస్మరణగాని ఒక నికంత్య కాలమున కలుగ వలెననినచే సదాకాలమునందును ప్మరణచేసి అభ్యానపరచి యుండిననే గాని కలుగనేరదు. అంత్యకాలములో పరమాత్మస్మరణ ఎవ్వనికి కలుగునో అతనికి మరల జననమనునది లేనందున ముముత్తువైన ప్రతియొక్కడు ఎల్లపూడు పరమాత్మను భజించుచునే యుండవలసిన దావశ్వకము.

#### 

శ్లో॥ తస్మాత్పర్వేషు కాలేషు మామనున్మర యుధ్య చ। మయ్యర్పితమనో ఋద్ధిర్మామేవైష్యనంశయః \*॥

పద్మ తస్మాత్ - సర్వేమ - కాలేమ - మాం - ఆనుస్మర - యుధ్య (1) - చ క మయి - ఆర్పితమనోబుద్దిః - మాం - ఏప - ఏప్యుసి - ఆసంశయః ॥

చ్చిత మనోబుద్ధిః మనస్సు బుద్ధి వీటిసుంచిన **తస్మా**క్ అందువలన అన్ని సమయములలోను నర్వేయ కాలేమ ವ್ ಚಿತ మాం అనున్మర న**న్నూ స్వరించుచుండు**ము మామేవ యుద్ధమునుగూడ జేయుము వీవ్యసి పొందగలవు. యుధ్య భ **అ**నంశ యః సందేహములేదు. ন্য ক্রমের্ব మయి

తా॥ (నాయెడ ఎల్లవృడు మనస్పునుంచుకొని యున్నవాడు మరణకాల మునందును నాయెడనే మనస్పుగలవాడుగ నుండును.) కావున అన్ని కాలము లలోను నన్నున్మరించుచుండుము. యుద్ధమునుగూడజేయుము. నాయెడమనస్పు, బుద్ధి, వీటి నుంచినవాడవైనచో నన్నే పొందగలవు. సంశయములేదు.

\* ఆసంశయం = అనియునొక పాఠము. అర్జభేదములేదు. (రాఘవేంద్రులు)

(1) యుధ్యచ = యుద్దమునున్ను, నిత్యనైమిత్తిక కర్మలనున్ను జేయుము,

(శంక రులు) మరణకాలములో కడపటిదైన భావన, అనగాతలంపు, రాగల దేహమును పొందుటకు ఈ విధముగ కారణమగుచున్నది. ఇక రాబోవు శరీరమెట్టిదనుదానిని నిశ్చయపరచు చున్నది ఆమనీకారణముచే నీవెల్లప్పుడు కాస్త్రామసారముగ నన్నుధ్యానించవలెను, మరియు స్వధర్మ మైన యుద్ధమునున్ను చేయవలెను. నీవువాసుదేవుడనైన నాయెడనే మనస్సును బుద్ధిని ఉంచిన వాడవై నీవుధ్యానము చేసిన్మకుకారము నన్నేవచ్చి చేరెదవు. ఇందులో సందేహములేదు.

(రామానుజులు) సర్వకాలమునందును నన్నేస్మరించుకొని యుండుము అని భగవంతునిచే చెప్పబడినది. ౖభగవంతునియెడ ఎల్లప్పడు మనస్సునుంచుకొని యుండవలసియున్నందున ఇక యుద్ధము చేయవలసినది లేదని అర్జునుడు తలంచునని తలంచి నీవు నన్నుస్మరించుచునే యుద్ధము జేయుమని భగవంతుడు జెప్పెను. ఎట్లు నిన్నుస్మరించుచు యుద్ధముచేయుటి? అని అడిగినచో యుద్ధము మొదలగు వ్యాపారమువలన గలుగు జయాపజయములలో మనస్సునుంచక ఈశ్వరైకం కర్యమని స్మరించుచు యుద్ధముచేయుము అనునది తాతృర్యము.

క్లో॥ అఖ్యానయోగయు కైన చేకసా నాన్యగామ్నా। పరమం పురుష0 దివ్యం యాతిపార్థానుబ్న≤యు౯॥

పద॥ అభ్యాసయోగయుక్తేన (1) - చేతసా - న - అన్యగామినా  $\]$  పరమం - పురుషం (2) - దివ్యం - యాతి - పార్థ - అనుచి న్రయ $\mathbb R$  ॥

ఓ పార్గా ! చేశసా మనన్సు చేత హీ పాఠ! **ಀಶ್ಯಾ**ನ ಯಾಗ అఖ్యానమనెడి యోగముతో దివ్యం బ్రకాశ రూపమైన యు కేన గూడి పరమం పురుషం పరమపురుషుని వేరువిషయములలో బ్రవేశ అనుదింతయ౯ ధ్యానించువాడు నాన్యగామినా వానినే పొందుచున్నా డు. (కమేవ) యాశి ములేని

లాగి ఓపార్థా! అఖ్యానమనెడి యోగముతో గూడినదియు, పేరువిషయము లలో మ్వేశించనిదియునైన మనస్పుచే మ్రకాశరూవమైన వరమవురుషుని (బ్రహ్మమును) క్రమముగ ధ్యానించువాడు ఆవరమ పురుషునే పొందును.

(1) అభ్యాసయోగయుక్తేన - మొదట నే వస్తువును ధ్యానింపబూనెనో దానినే విడుపక ధ్యానించు టయే అభ్యాసము. ఇదియే పొందుటకుపాయమగుచున్నడి (శ్రీధరులు). నిత్యనైమిత్తిక కర్మానుష్టానములకు వీరోధము లేనికాలములలో తానుతలంచుచున్న మూర్తిని ధ్యానించు టకు మనస్సును అలవాటుపరచుట అభ్యాసము. అట్టి మూర్తిధ్యానమే యోగము, (రామానుజులు). 12-ప అధ్యాయము 9-ప క్లోకమును జూడుడు. (2) పురుషం - సూర్యమండల మధ్యస్థుడైన పురుమని (శంకరులు). నారాయణుడనైన నన్ను, అనుచింతయ౯ = అంత్యకాలములో స్మరించువాడు నాతోసమానమైన రూపమును, యాతి = పొందుచున్నాడు (రామానుజులు).

(శంకరులు) అభ్యాసమనగా చిత్తమునుంచియుండుటకు స్థానముగనున్న నన్ను మ్మాతము గూర్చిన ఒకేతలంపు, మాటిమాటికి మధ్యలో వేరుతలంపుకలుగక ఎడతెగకయుండుట. అదియే యోగమనబడును. యోగియొక్క చిత్తము ఇట్టి అభ్యానమే ప్రధానముగగలది. అన్నిటికంటె మేలైన వాడై సూర్యమండలములోనున్న, అనగా నచ్చట విశేషముగ ప్రవాశించుచున్ను పురుషుని వేరు విషయములలో ప్రవేశించు వాడుకలేని అట్టిమనస్సుచే శాష్ట్రము ఆచార్యులు వీరల ఉపదేశము ననుసరించి ధ్యానించువాడు ఆ పురుషునే పొందును.

(స్వకియము) ఈ క్లోక మును మునుపటిశ్లోక ముతోజేర్చి అర్థముచేసిన, మనస్సును ఈశ్వర ధ్యానములో నిలుపనభ్యసించినవాడు వేరు విషయములలో ట్రపవేశించినను అతని మనస్సు ఈశ్వర ధ్యానమునందే యుండునను అర్థము లభించుచున్నది,

శ్లో॥ కవిం పురాణ మనుశాసీతార మణోరణియాంన మనున్మరేద్యః। నర్వన్య ధాతారమచింత్యరూప మాదిత్యవర్ణం తమనః పరస్తాత్॥ 9

పదు కవిం - పురాణం - అనుశాసితారం (1) అణో: - అణియాంసం (2) - అనున్మ రేత్ - యః I సర్వస్య - ధాతారం (3) - అచి న్వరూపం (4) ఆదిత్యవర్ణం (5) - తమసః (6) - పరస్తాత్ శి

| <b>ಯಃ</b>       | ఎవ్వడు                       | అచింత్యరూపం           | చింతింపవీలులేని రూపము                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-----------------|------------------------------|-----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| కవిం            | కవియై (నర్వము నెరింగినవాడై)  | -                     | ಗಲವಾಡ್ತ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| వురాణం          | అనాదికాలముగ నున్నవాడై        | ఆదిత్యవర్ణం           | సూర్యు <b>నివంటి బ్రకాశ</b> ము                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| అనుశాస్త్రికారం | నకలజగత్తు నేలెడివాడై         | 202.00. V22.          | <b>たいません かんしょうしょう かんしょう しゅうしょう しゅうしょう しゅうしょう かんしょう しゅうしょう しゅうしゃ しゅう しゅうしゃ しゅうしゃ しゃくり しゃくり しゃく しゃくり しゃく しゃく しゃく しゃく しゃく しゃく しゃく しゃく しゃく しゃく</b> |
| అణోః            | <b>ප</b> ශානු <b>క</b> ි ස   | కమన: వర <b>స్తాత్</b> | అజ్ఞానమనెడి అంధకారమున<br>దాటినవాడుగనున్నవానిగి                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| అణీయాం సం       | <b>ఆ</b> రినూక్ష్ము <u>డ</u> | అనుస్మ రేత్           | ದು ಚತಿಗಳ ಸ್ಮರಿಂಜನ್                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| నర్వన్య ధాతారం  | సకలమును వీర్పరచువాడై         | నః తంయాతి             | ఆశడు ఆట్లి పురుషునిపొందును                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

తా॥ అన్నియు నెరింగినవాడుగను, అనాదికాలముగనున్న వాడుగను, నకల జగము నేలెడివాడుగను, అణువుకం కొనూక్మమైన అణువుగను, అన్నిటిని నియమించువాడుగను, అనగా నకల్పపాణులకును కర్మఫలములను విఖ్యించి ఇచ్చువాడుగను, ఇట్టిరూవముగలవాడని చింతించ పిలుగానివాడుగను, నూర్యుని కాంతివంటి నిత్యజ్ఞానముయొక్క ప్రకాశముగలవాడుగను, అజ్ఞానమనెడి బీక టినిదాటి నిలబడువాడుగను ఉన్నవాని నెవ్వడొక్కడు యొడతెగక ధ్యానించునో అతడట్టి పురుషుని చింతించు చున్నవాడై అట్టిపురుషునే పొందును.

- (1) అనుశాసితారం సక లలోక నియామకుడు (రాఘవేం[దులు).
- (2) ఆణీయాంసం జీవునికంటె అణువుగనున్నవాడు (రామానుజులు)
- (శి) ధాణారం సకలకర్మఫలములను భాగించి ఇచ్చువాడు (శంకరులు), సకల ప్రపంచములను సృష్టించువాడు (రామానుజులు). సకల ప్రపంచములను ధరించువాడును పోషించు వాడును (రాఘవేంద్రులు).
- (4) అచింత్యరూపం బ్రపంచ విలక్షణరూపము గలవాడు (రామానుజులు).
- (5) ఆదిత్యవర్ణం అబ్రాకృత, స్వాభావిక, అసాధారణ దివ్యరూపముగలవాడు (రామానుజులు).
- (6) తమనఃపరస్తాంక్ మోహాంధకారములేనివాడు (శంకరులు) మాయను, లేక మృత్యువును దాటినవాడు (రాఘవేంద్రులు).

(శంకరభాష్యము) మునుపుజెప్పినవీధముగ ధ్యానించువాడు ఎట్టి పురుషుని పొందునను నది చెప్పబడుచున్నది. కవి, ఆనగా గడచినవి, రాబోపునవీ మొదలగునవన్నియు నెరుంగు స్వభావముగలవాడు, సర్వము నెరింగినవాడు, సకలజగత్తునేలువాడు సకలము నేర్పరచువాడు, అనగా, కర్మలు వాటిఫలములు అనువాటినన్నిటిని ప్రాణులకు పలువీధములుగ విభజించి ఇచ్చు వాడు. ఇకనికి రూపముకలదైనను అది ఇట్టిదేయని తలంపవీలులేనిది. ఇతడు సూర్యునికాంతివంటి దైన నిత్యడైకన్య ప్రకాశమును, నిత్యజ్ఞాన ప్రకాశమునుగలవాడు. అజ్ఞానము, ఎరుంగనితనము అను మోహాంధకారమునకు, చీకటికి తరువాత నిలబడువాడు. ఎవ్వడొక్కడు ఇట్టిపురుషుని ఎడ తెగక ధ్యానించునో అతడాతనిని జింతించుచున్నవాడై అట్టి పురుషుని పొందుచున్నాడు, "అనుచింత యకా యాతి" అని మునుపటి క్లోకముతో జేర్పుడు.

శ్లో॥ |వయాణకాలే మనసాఒచలేన భక్తా, యుక్తో యోగటలేన బైవ। మ్మాహేర్మధ్యే |పాణమావేశ్య నమ్యక్ నకం పరం పురుషము పైతి దివ్యం॥ 10

·····

పద్క ్రపయాణకాలే - మనసా - అచలేన - భక్త్యా - యుక్తః - యోగబలేన - చ - ఏప। భువోః - మధ్యే - (పాణం - ఆవేశ్య - సమ్యక్ - సః - ఈం - పరం - పురుషం - ఈ హైత్రి- దివ్యం။

చంచలకలేని మనన్పుకోను |భువోఃమధ్యే రెండు కనుబొమ్మల మధ్య ఆచలేన మనసా నమ్మక్ ఆవేశ్య బాగుగ నిలబెట్టి భ క్రికోను **इ** हु . యోగ ఖలము**తో**ను యోగబలేన తం దివ్యం (మునుపుజెప్పిన) ఆ దివ్యమైన గూడిన అభడు పరం పురుషమేవ పరమపురుమునే యుకః సః ್ನ ವರ್ಯಣಕಾಶೆ అంత్యకాలములో 4538 పొందచున్నాడు. ప్రాణమును ည်းအ၀

తాజ చంచలముకాని మనస్పుకోను, భ\_క్తికోను, యోగణలముతోను గూడిన మునుపు చెప్పినవాడు, అంత్యకాలములో (పాణవాయువును రెండు కను బొమ్మలమధ్య ఖాగుగ నిలబెట్టి, ఆ మునుపుజెప్పిన లక్షణముగల పరమపురు షుని పొందుచున్నాడు.

(1) పరంపురుషం - పరమపురుషుని యొక్క ఐశ్వర్యముతో సమమైన ఐశ్వర్యమునుగల రూప మును, ఆశారమును (రామానుజులు).

్రశంకరభాష్యము) యోగబలమనగా చిత్తము తిరుగక దృధముగ నిలబడుట. అది సమాధి వలన గలుగు సంస్కారము, లేక అభ్యాసమువలన కలుగునది. మొదటహృదయపద్మములో చిత్తమును వశపరచి పిదప పైకి పోవునట్టి ''సుఘమ్ము'' అనునాడిచే భూమిమొదలగు పంచభూశ ములను క్రమ్మకమముగా జయించి ప్రపాణమును రెండుకనుబొమ్మలమధ్య సావధానుడై నిలబెట్టి ఈవిధముగ ఆట్టిజ్ఞానియైన యోగి, మునుపటి శ్లోకములో జెప్పిన లక్షణమును, ప్రవాశస్వరూప మునుగల పురుషుని జేరును.

(స్వకీయము) ఈ శ్లోక ములచే, ఈదేహముపోయినపిదప ఉ త్తమమైన దేహమును పొందు టకుపాయము బైటబెట్టబడియున్న ది.

మనస్సు చలనము తొలగి ఒక వస్తువునుబట్టియే యుండవలెను. భ క్తి (విశ్వాసము, లేక (పీతి) లేనివస్తువును మనస్సుపట్టదు. గావున భ క్తియుకావలెను. అవిరెండును కొన్ని కొన్ని కాలము లలోనుండిన ఆది మరణకాలమున సహాయముజేయుట అసంభవము. కావున బలమైనట్టియు స్టీరమై నట్టియు దీర్ఘకాలపు అభ్యానముకావలెను. (పాణవాయువును (మిగిలిన వాయువులున్ను దానిలో జేరినవి) అడ్డగించి నిలబెట్టివలెను. ఇంకటి(పయాసపడినను ధ్యేయవస్తువు ముడదేవతయైనపో పునర్జనన ములేని యానందాను భవముండదు. కావున ఈశ్లోకములలో జెప్పబడు ఉత్తమ గుణములుగల (బ్రబ్యువిప్లువు రుద్దులగు) నగుణలుకోక్టపాసనగ నుండవలెను. ఇట్టి యుపాసనచే ఉపాసించు చున్న సగుణబ్రుప్మా స్వరూపమును పొందుచున్నాడు. ఆ స్వరూపముతో ఆనందము ననుభవించి పిరప మోక్షమును పొందుచున్నాడు. ఇద్విక మముక్తి మార్గమని చెప్పబడును. ఇదియే పరమాత్మను పొందునట్టిదిగ చెప్పబడినది.

ళ్లో။ యదక్షరం వేదవిదో వద<u>ని</u> విశ<u>ని</u> యదృశయో పీశరాగాః। యదిచ్ఛన్తో [బహృచర్యం చర<u>ని</u> శ<u>త</u>ి వదం సం(గహేణు (వవడ్యే) 11

---

పద॥ యత్ - అక్షరం (1) - వేదవిదః - వద్వి - విశన్తి - యత్ - యతయః - వీతరాగాః,! యత్ - ఇచ్ఛన్హఁ - (బహ్మచర్యం - చర్వి ఈక్ - తే - పదం (2) సంగ్రోహణ - (పవక్ష్యే ॥

13

 వేదనిదిక
 వేదార్థముల నెరింగినవారలు
 ట్రమ్మాచర్యం చర నై
 బహ్మాచర్యం చర నై
 బహ్మాచర్యం మర నై

 యత్ అక్టరంవద నై
 దేనిని నాశములేనిదిగ బెబ్పె
 చరో
 తశ్ పదం
 అట్టి స్థితిని

 యత యూటీళ రాగా:
 యకులు కోరికలు లేనివారై
 తే
 నీకు

 యత్ వశ్ నై
 దేనిని బ్రహ్మాతులు
 మర్గ్రహీణ
 నంగ్రహముగ

 యత్ ఇచ్చనః
 దేనిని కోరువారలు
 ట్రహ్మాట్ స్టార్స్
 బెబ్బాదను

తా బేదార్థముల నెరింగినవారలు దేనిని నాశరహితమైనదని బెమ్మ చున్నారో, కామ్మకోధాడులను విడిబియున్న సన్స్యాసులు దేనిని పొండు చున్నారో, దేనినెరుంగగోరి బ్రహ్మదార్మివకము ననుష్టించుచున్నారో అట్టి స్థాన మును (అది యొట్టిదని) నంగ్రహముగ నీకు బెప్పెదను.

- (1) అక్షరం స్థూల సూక్ష్మరూపములులేనిదై (రామానుజులు)
- (2) పదం మనస్పుచే ఎరుంగదగినదైన నా స్పరూపమును (రామానుజులు)

(శంక రభాష్యము) (బహ్మ విద్య లేక పోయినను లోక మార్గముననుసరించుటచేతనే (బహ్మము పొందబడుచున్నది అని ఈవిధముగ ఏర్పడియున్నప్పడు ఇది చెప్పబడుచున్నది. వెనుక 13-వ క్లోకములో మరలను జెప్పబడుచున్న ''ఓం'' అనే్రపణవమనే ఉపాయముతో యోగిచే పొందగోర బడినదై వేదము నెరింగినవారలు చెప్పట, ఆనగా వేదము నెరింగినవారిచే ''నాశము లేనిదిగ చెప్ప బడుచున్న '' అనునది మొదలైన విశేషణములకు విశేష్యముగనున్న బ్రహ్మమునకు భగవంతుడు ేపరు పెట్టుచున్నాడు. (యోగమార్గమున ్రపవేశించిన మధ్యమాధికారియు, సాంఖ్యమార్గములో డ్రువేశించిన ఉత్తమాధికారియు ఇరువురు వరుసగా ధ్యానయోగముయొక్క అభివృద్ధిచేతను నిది ధ్యాసము యొక్క ఆభివృద్ధిచేతను వేదాంతమహావాక్యములచేతనే మోక్షమును పొందుచున్నారను నది ఉపనిషత్తుల రహస్యము,) వేదార్థము నెరింగినవారలు అక్షరమను నాశములేనివస్తువును, బుద్ధి మొదలగువాటిచే ఎరుంగదగిన ఎట్టి విశేషస్వభావమును లేనిదిగ జెప్పుచున్నారు. "ఏతద్వైతదక్ష రంగార్గి బ్రాహ్మణా ఆభివదంతి'' ఓ గార్గి! (నీవెరుంగవలసినదెట్టిదో) అట్టి అక్ష రమిదియే. బ్రహ్మము నెరింగినవారలు అది స్టూలముకాదు, సూక్ష్మముకాదు, ఇవి మొదలగువాటిని జెప్పుచున్నారా? అను బృహదారణ్యక (శుతిచే చూడుడు. మఱియు కోరిక నివర్తించినవారై (పయక్నముతోగూడిన సన్స్ట్యా సులు త త్ర్వజ్ఞానమువచ్చినతోడనే నాశము లేనివస్తువును ప్రవేశించుచున్నారు. ఆనగా ఆవస్తువుగనే యున్నారు. మఱియు అక్షరము నెరుంగగోరువారు ఆచార్యునియెడ బ్రబహ్మచర్యమును అనగా గురుకులవాసము మొదలగువాటిని అనుష్టించుచున్నారు ''దేనిని ఎరుంగ గోరువారలు'' ఆని వాక్యశేషముగ ఉంచుకొనుడు. నీవు పొందవలసిన అట్టి అక్షరమనుస్థితిని సంగ్రహముగ జెప్పె దననుచున్నాడు భగవంతుడు.

్లో జనర్వబ్వారాణి నంయమ్మ మనో హృది నిరుడ్థ్య చ : మూర్ధ్న్యాధాయాత్మనః ప్రాణమాస్థితో యోగధారణాం జ 12 ,, ఓమిత్యేకాక్షరం ఒక్ము వ్యాహర౯ మామనున్మర౯ :

యణ ప్రయాతి త్యజ్ఞ దేహం న యాతి పరమాం గతింగ

పద(3) - 30 సర్వద్వారాణి (1) - 30 సయమ్య - 30 సు- 30 స్వర్స్ - 30 సుస్వ్ - 30 స

,, ఓం - ఇతి ఏకాక్షరం - బ్రహ్మ - వ్యాహర౯ - మాం - అనుస్మర౯ ! యః - ప్రయూతి - త్వజ౯ - దేహం - సః - యాతి - పరమాం - గతిం (ర్)#

ఎవ్వడు బ్రహ్మ బ్రహ్మమునకు పేరెన ಯಃ ఓ మిత్యేకాక్షరం ఓం అనెడి అక్షరమును అన్నిఇంద్రియ ద్వారములను నర్వద్వారాణ<u>ి</u> సంయమ్మ వ్యాహర౯ ఉచ్చరించుచు మనః హృది నిరుధ్య మనన్సును హృదయకమలము మాం అనున్మర**౯** నన్ను ఎడ కెగ క న్మరించుచు లో నిలబెట్టి దేహం త్యజ దేహమును విడిచి ఆశ్మనః బ్రాణం **తన్మపాణ**మును **చ**యాతి ` పోవనో మూర్పై ఆధాయ చ శీరస్సున నిలవెట్టియు స: ఆశడు చరమాంగతింయాతి త్రేషమైన స్థితినిపొందును. యోగమునుధరించుటకు యోగధారణాం చ్రపత్త రించినవాడె ఆస్టిత ః

తా॥ ఎవ్వడు తనయొక్క నకలములైన ఇం[దియముల ద్వారములను అణబి, మనస్సును హృదయకమలములో స్థిరముగనిలబెట్టి, శన బ్రాణమును శిరస్పులోనిలబెట్టి, స్థిరమైన యోగమును ధరించుటకు బ్రయత్నించినవాడై, బ్రహ్మమునకు పేరైన ఓంకారమునెడి ఒక అక్షరమును ఉచ్చరించుడు, నన్నెడ తెగక నృరించువాడై -ఈ దేహమును విడబి పోవునో, అకడు త్రేష్మైనగతిని ఫొందును.

- (1) సర్వద్వారాణి జ్ఞానేం(దియములను (రామానుజులు). సుసుమ్నా నాడి తప్ప ఇతరనాడులను (రాఘవేం(దులు).
- (2) హృది హృదయములోనున్న నాయెడ (రామానుజులు, మధ్వులు).
- (కి) మూర్డ్ని కనుబొమ్మలమధ్య (శ్రీధరులు), బ్రహ్మరంద్రముచే (రాఘవేంద్రులు).
- (4) యోగధారణాం యోగమనే ధారణ, అనగా అఖండర్భానము (రామానుజులు)
- (5) పరమాంగతిం ప్రకృతి విముక్తమైనట్టియు నాతోసమానమైన ఆకారము గలిగినట్టియు పునర్లననము లేనట్టియు అత్మను (రామానుజులు)

(శంకరభాష్యము) డుశ్బోపనిషత్తు ఐదవ ట్రక్నము 1-2-మంత్రములలో పిప్పలాదని గూర్చి శిబి కుమారుడైన సత్యకాముడనునతడు "ఓభగవంతుడా! మనుష్యులలో దానికధికారియైన ఎవ్వడొకండు ఓంకారమును (ప్రణవమును) మరణపర్యంతము అట్లు ధ్యానముచేసి ఉపాసించునో అతడు దానిచే ఏ లోకమును జయించును? అనగా పొందును." అని అడుగగా పిప్పలాదులు సత్య కామునకు చెప్పుచున్నారు. "ఓ సత్యకామా! సగుణము నిర్గుణమువైన ఈ బ్రహ్మము ఓంకారమే అని మొదలు పెట్టి మూడు మాత్రలుగల ఓంకారమను నక్షరముచేకనే ఎవ్వడీపరమపురుషుని ధ్యానించునో అతడు సామగానములచే డైకి బ్రహ్మలోకమునకు తీసికొని పోబడుచున్నాడు." అను నిది మొదలుగాగల పచనముచేతను "ధర్మముగాకను, అధర్మముగాకను ఉన్న చేసిని నీవు చూచు చున్నావో దానిని నాకు చెప్పము" అని కతోపనిషత్తు రెండవ అధ్యాయము 14 వ మంత్రములో యమధర్మరాజును నచికేతుడు అడుగగా అతడు దానికి "వేదములన్నియు ఎట్టిస్టితిని చెప్పచున్నవో అసస్సులన్నియు దేనిని జెప్పచున్నవో, దేనినిగోరువారలు బహ్హచర్యము ననుష్టించుచున్నారో

అట్టిస్టితిని నీకు సంగ్రహముగ జెప్పచున్నాను. ఇది ఓంకారమనునదో' అని చెప్పనట్టిదైన (శుశి వాక్యములచేతను ఓంకారమునే [పణవోపాసన చెప్పబడుచున్నది. కావున ఓంకారము (బహ్మమును బోధించు శబ్దముగగాని. [పతిమవలె అనగా వి[గహమువలె సూచక ముగగాని [గహింపబడి మంద మైనబుద్ధియు, మధ్యమమైనబుద్ధియు గలవారలు [బహ్మము నెరుంగుటకు సాధనమని భావింపబడి యువ్మది.

ఏ ఓంకారముయొక్క ధ్యానము కాలాంతరములో ము క్షినిచ్చునదిగ చెప్పబడినదో, అదియే ఇచ్చటను ఈ అధ్యాయములో చెప్పబడునది. "కవిం పురాణమనుకాసితారం, యదక్షరం వేద విదోవద స్లై" అని చెప్పబడిన బ్రబ్యాము నెరుంగుటకు మునుపు జెప్పినట్లు సాధనముగనున్న ఓంకారోపాసన, అనగా కాలాంతరమున ము క్షినిచ్చునదై యోగములో చిత్తము స్థిరముగ నిలబడుటతోగూడిన ధ్యానము, ముఖ్యముగ నుపదేశింపవలసినది. ముఖ్యమైన ఓంకారధ్యానము నగుసరించి వచ్చిన మంతికొన్ని విషయములున్ను ఉపదేశింపదగినవి. ఇట్టి ఉద్దేశముతో ఈ క్లోక ములు మొదలు పెట్టబడుచున్నవి.

జ్ఞానమునకు మార్గములుగనున్న ఇంద్రియములన్ని టిని అణచి మనస్సును హృదయ పద్మములోనుంచి, అనగా తిరుగక నిలకడజేసి ఈవిధముగ నచ్చట వశపరచబడిన మనస్సుతో ప్పారయమునకు పైభాగమున పోపు "సుముమ్న" అనునాడిచే హృదయమునకు పైగానెక్కి, ప్రాణవాయువును శిరస్సులోనిలబెట్టి యోగధారణను స్థిరపరచబూనినవాడై. బ్రహ్మమునకు నామ మైన ఓంకారమనెడి ఒక అక్షరమును ఉచ్చరించువాడై, అట్టి ఓంకారార్థమైన ఈశ్వరుడైన నన్ను గూడ ఎడతెగక ధ్యానించువాడై, ఎవ్వడు శరీరమును విడిచి మృతిపొందునో అతడీ విధముగ శరీరమును విడుచువాడై మేలైన గతిని పొందును. పోవుట అనునది శరీరమును విడచుటవలన ఏర్భమనదేగాని ఆత్మస్వరూపము నశించుటవలనగాదు, అనిభావము ధారణ చునగా మనస్సు నొకడానిలోనిలబెట్టుట. శరీరమును విడిచి అనునది పోవుట అను దానిని విశేషించుటకై, అనగా పోవువిధమును జూపుటకై జెప్పబడినది.

(స్వకీయము) 17 వ అధ్యాయము 23 శ్లోకమునున్ను, ఛాందోగ్యోపనిషత్తు మొదటి ప్రపాఠకము 1 మొదలు 10 వరకుగల ఖండములున్ను చూడుడు.

శ్లో అనన్యచేతాన్పతతం యో మాం న్మరతి నిత్యశ:। తస్యాహం సులభ: పార్త నిత్యయుక్తన్య యోగిన:॥

14

పది! అనన్యచేతా: - సతతం - య: - మాం - స్మరతి - నిత్యశ: !

తస్య - ఆహం - సులభ: - పార్థ - నిత్యయ్నుక్తన్య (1) - యోగిన: ॥

ేజు పార్థ ! ఓ అర్జునా ! కన్య అటువంటి

యణ ఎవ్వడు నిశ్వయుక్తన్య ఎల్లప్పడు ఒక నిలక డబెందిన

నతకం మాం } పేరువిషయుములలో మనన్ను యోగిన యోగికి

అనన్య చేకాః } నుంచక యొడతెగక నన్ను అహం మలభ ః నేను నులభ ముగా పొంద
నిశ్యశ శిశ్వర కాలకాలము స్మరించునో దగినవాడను

తా॥ ఓ అర్జునా! ఎవ్వడు పేరువిషయములలో మనస్పు నుంచక ఎడ తెగక నన్ను స్థీరముగ స్మరించునో, ఎల్లవృడు స్థీరమైన మనస్పుగల అట్టి యోగికి నేను సులభుడను (సులభముగా పొందచగినవాడచు).

## (1) నిత్యయు క్రస్య - స్టిరముగనన్ను పొందవలెనను ఆశతోగూడియున్న (రామానుజులు)

(శంకరభాష్యము) వేరువిషయములలో మనస్సు (పవర్తించనివాడైన ఏయోగి ఎల్లప్పడు ఎడతెగక పరమేశ్వరుడనైన నన్ను చిరకాలము స్మరించుచుండునో, అట్లు ఎల్లప్పడు మనస్సు ఒక నిలకడ చెందిన యోగికి నేను సులభముగా పొందదగినవాడను. 'చాలాకాలము' అనుదానిచే పొడవైన కాలము చెప్పబడుచున్నది. అరునెలలుగాని, 1 సంవక్సరముగానికాదు. మతియేమన తన జీవిత కాలమంతయు ఎడతెగక నెప్పడు తలంచునో యనుడు. ఈ విధముగనే ఒకడు వేరొక దానిలో మనస్సు లేనివాడై భగవంతుడనైన వాయెడనే ఎల్లప్పడు హైర్యముపొంది యుండవలెను.

(రామానుజులు) ఇంతవరకు ఐశ్వర్యమును గోరువారును, విముక్తాత్మస్వరూపమును పొందువారును ఉపాసించు మార్గమును జెప్పి ఇప్పడు దీనిలో జ్ఞానినిగూర్చి చెప్పచున్నాడు.

శ్లో॥ మాముపేత్య పునర్జన్మ దుఃఖాలయ మశాశ్వతం। నాప్పువంతి మహాశ్మానస్పంసిద్ధిం చరమాం గరాః॥

กัฮาะแ 15

పద॥ మాం - ఉపేత్య - పునః - జన్మ - దుఃఖాలయం - ఆశాశ్వతం। న - ఆప్పువన్ని - మహాత్మానః - సంసిద్ధిం - పరమాం - గతాః॥

మాండాపేక్య నన్నుపొంది పునః మరలను పరమాం నంసిద్ధిం [శేష్ఠమైనమోక్షమును దుణాలయం దుణమనకువానస్థానమున్ను గతాః మహాక్మానః పొందినమహాత్ములు (యోగులు) ఆశాశ్వతం అనిత్యమనైన జన్మనావ్నువ జననమును పొందుటలేదు

తా ${}^{\parallel}$  నన్ను పొంది  ${}^{\parallel}$  శ్రే శ్రమ్మ న మొక్ష మునుపొందిన లు  ${}^{\parallel}$  (యోగులు) : మరల దుఃఖములకు వానస్థానముగను అనిత్యముగను ఉన్న జన్మాంతరమునుపొందుట లేదు.

(శంకరభాష్యము) భగవంతునియొక్క సులభముగా పొందదగిన స్వభావముచే అనగా భక్తులకు సులభముగ పొందదగినవాడు అనే కారణమువలన అగునట్టిది ఏదనునది దీనిలో జెప్ప బడుచున్నది. వారలు ఈశ్వరుడనైన నమ్మపొంది నా స్థితిని పొందినపిరప జన్మాంతరమును పొందుట లేదు. ఎట్టి జన్మాంతరమును పొందుటలేదు అనుదాని విశేషమును జెప్పచున్నాడు. జననమనునది ఆధ్యాత్మికము మొదలగు దుఃఖములకు వాసస్థానము మాత్రముగాదు. నిలకడలేని స్వభావముగలది గూడ. మహాత్ములైన యతులు మోక్షమనెడి మేలైన స్థితిని బడసినవారై ఇట్టి జన్మాంతరమును పొందుటలేదు. ఐతే ఎప్పరు నన్ను పొందుటలేదో వారలు మరలను తిరిగివచ్చుచున్నారు. (మఱలను పుట్టుచున్నారు), రజస్తమాగుణములుతొలగి శుద్ధముగ తేలియున్న సత్త్వగుణమును మాత్రము గలవారు నన్ను పొంది పిదప మోక్షమును పొందిరి. కావున సగుణబ్రహ్మోపాసకులకు క్రకమముక్తి చూపబడినది.

(స్వకియము) ఈ గ్లోకములో మోక్షమొందిన మహాత్ములు నన్నుపొంది జననమును పొందుటలేదు. అని జెప్పబడియున్నందున మోక్షమనునది వేరుగను నన్ను అనునది వేరుగను శోచుచున్నది. అట్లు వేరుకాదు. బ్రహ్మమును పొందుటయే మోక్షమొందుట. మోక్షమొందుటయే బ్రహ్మమునొందుట. దీనిలో నెట్టిభేదముస్తులేదు అనుదానిని చూపించుట్మై 'మోక్షమొందినవాడ నన్ను పొందినవాడగును' అని చెప్పినదిగ భావింపవలెను. భాష్య కారులున్ను వ్యాఖ్యాతలున్ను "నన్ను పొందిన పిదప జననమును పొందుటలేదు. ఏలనన శ్రేష్మమైన మోక్షమును పొందినవారలై నందుననే" అని అర్థముచేసియున్నారు. దీనిచేతను మునుపటి అధ్యాయము మొదలగువాటిచేతను అఖ్యామగుటయే మోక్షమని సృష్టమైయున్నది.

**~~~~** 

శ్లో॥ ఆ[బహృఖ్మవనాల్లోకాః పునరావ రైనోఽర్జున। మాముపేశ్య తు కౌ౦శేయ పునర్జన్మ న విద్యతే॥

16

పద॥ ఆబ్రహ్మ భువనాత్ - లోకా: - పునరావరైన: - అర్జున। మాం - ఉపేత్య - తు - కౌంతేయ - పున: - జన్మ - న - విద్యతే॥

ేజా అర్జన! ఓ అర్జునా! • బ్రహ్మాభువనాశ్ బ్రహ్ములోక ముమొదలు లోకా: చకలలోక ములున్ను వునరావరినః మరల ఉత్పత్తిగలు ాణ్ కాంతేయ! ఓ కుంతీవు[కా! మాండాపేత్యతు నన్నుపొందినటో పునర్జన్మ న విద్యతే మరల జననములేదు.

తాగా ఓ అర్జునా! బ్రహ్మలోకము మొదలుగాగల నకలలోకములున్ను మరలఉక్పత్తిగలవి. అనగా మరల కలుగు న్వభావముకలవి. ఓకుంతీవు[తా! మంజి నన్ను పొందినవారికనగా మరుజననములేదు.

(శంకరులు) ఐతే నీకంటె వేరొకదానిని పొందినవారు మరలను తిరిగివచ్చుచున్నారా? అను బ్రహ్మకు ఉత్తరము దీనిలో జెప్పబడుచున్నది. భువనమనగా వస్తువులు కలుగుచోటు. మాం= నన్నొకనినే పొందినవారికి పునర్జన్మము, అనగా మఱల కలుగుట, లేదు.

(శ్రీధరులు) బ్రహ్మలోకములో ముక్తికి బోవుమార్గముగ మాత్రమున్నట్టి శ్రమముక్తిని బొందువారలకు పునర్జన్మములేదు. వారలకు పునర్జననము జెప్పినదిగ భావింపగూడదు.

(రాఘవేంద్రులు) "(బహ్మలోకము మొదలుగనున్న" అనుదానిచే, (బహ్మలోకమునకున్న డిందివైన సకలలోకములకున్ను అచ్చటనున్న జనులకున్ను పునర్ధననము కలదని తాత్పర్యము. ఇట్టుచెప్పినందున (బహ్మలోకమునందున్న వారికి పునర్ధననము లేదనియగును. "నన్ను సొందినవారికి పునర్ధననము లేద"ని చెప్పబడియున్నందున (బహ్మలోకము నందున్న వారికి పునర్ధననము కలదని తోచుచున్నది. ఇట్లు ఒకదానికొకటి విరుద్ధముగ తోచుచున్నదిగదా! అనిన "(బహ్మలోకములో నన్ను ఉపాసించుకొనియున్న వారికి పునర్ధననములేదు." అనునదే "నన్ను పొందినవారికి" అనుదాని తాతృర్యము. మిగతవారలకు జననముకలదు.

(స్వకీయము) బ్రహ్మలోకము మొదలుగాగల సకలలోకములున్ను పునర్జననముకలవను దానికి, బ్రహ్మలోకమున్ను దానికిందివిగనున్న లోకములున్ను అనిగాని, బ్రహ్మలోకమునరకని గాని అర్థముగావచ్చును. పునర్జన్మ మొందించునవి లోకములా? అనినచో దానితాత్సర్య మట్లుగాదు. క్రమము క్లికి యోగ్యులు కానివారు బ్రహ్మలోకమునుగాని, మతి ఏ లోకమునుగాని పొందినచో మరల జన్మమును పొందెదరు. మతీయు నాలోకమునూడ నశింపదగినదే. నశింపదగిన లోకమునే పురుషార్థమని తలంచి పొంచినవారున్ను నశింపదగినవారలే కావున మోక్షముందినగాని పునర్జన్మ విడువదని తాత్పర్యము.

శ్లో ఆ నహ్మనయుగవర్యంత మహర్యదృహ్మణో విదు: ల రాత్రిం యుగనహ్మసాన్హాం తేఒహోరా/తవిదో జనా: జ

17

పద॥ సహ్మసయుగపర్యంతం - ఆహిక - యత్ - బ్రహ్మణిక - విదుక ! రాత్రం - యుగసహ్మసాంతాం - తే - అహోరాత్రవిదక - జనాక ॥

అహొర్మాతవిద: దులుర్మాతుల నెరింగిన జనా: జనులు యే, తే ఎన్వరో, వారలు బ్రహ్మణ: అహ: బ్రహ్మయొక్క దుగలు యత్ శత్ ఏదో దానిని నేమ్కానయుగ పర్య వెయ్యాయుగములను కడపటి న్లం దిగ గలిగినదిగను రాక్రిలి రాక్రిలిని యుగనహ్మసాంతాం వెయ్యుయుగములను కడపటి దిగ గలదిగను విద్యు

తా॥ మగలును, రా[తెని, అనగా కాలవరిమాణము నెఱుంగు జనులు ఎవ్వరో వారలు బ్రహ్మయొక్క మగలు అనునది వెయ్యుయుగములు ఎల్లగగలి గిన దనియు, రా[తె యనునదియు వెయ్యుయుగములు ఎల్లగగలిగినదనియు నిర్ణయించి ఎరింగియున్నారు.

(శంక రులు) బ్రహ్మలో కమునులో బరచి సకల లో కములును ఎందువలన మరల తిరిగి వచ్చు స్వభావముగలవనగా, కాలమును ఎల్లగాగలిగియున్నందున. అదియెట్లని చెప్పబడుచున్నది. బ్రహ్మకు, అనగా విరాట్ప్రజాపతికి, రాత్రిపగళ్ళయొక్క పరిమాణము వేయేసి మహాయుగములు ఎవ్వరు పగలును రాత్రిని ఎరుంగుచున్నారనుదానిని చెప్పచున్నాడు. పగలును రాత్రిని ఎరింగిన వారలు, అనగా కాలపరిమాణము నెరుంగు జనులు. బ్రహ్మయొక్క ఒక పగలు వెయ్యి చతుర్యుగ పరిమితమనియు, రాత్రియు నదేవిధముగ గలదనియు నెరుంగుదురు. ఈ విధముగ ఆ లో కములు కాలముచేత హద్దుగలవైయున్నందున మఱలను తిరిగి పుట్టుస్వభావముగలవి. అని తాత్పర్యము.

(శ్రీధరులు) ఈ శ్లోకమునకన్వయము – బ్రహ్మణః = బ్రహ్మణు, యత్ అహt - ఏ పగ లుశు, సహ్మసయుగపర్యంతం = వెయ్య యుగములను కడపటిదిగ గలదిగను, రాత్రిం = రాత్రిని, యుగ సహ్మసాంతాం = వేయి యుగములను ముగింపుగ గలదిగను, యేజనాt = ఏజనులు, ఏదుt = ఎరింగి యున్నారో,  $\vec{a}$  = వారలు, ఆహోరాత్రవిదt = పగలు రాత్రుల నెరింగియున్న వారలు, అని భావము. బ్రహ్మలో కము చాలాకాలము అనువ రైంచియున్న దనియు (శేష్టమైనదనియు చూపుట్లైక ఈ శ్లోకము చారంభింపబడినది. వేయి యుగములనగా వేయి చతుర్యుగములని అర్థము.

(మధ్వులు) బ్రహ్మణః = పర్(బహ్మముయొక్క, సహ్యనయుగపర్యంతం = యుగసహ సాంతం అనేక వేలయుగములను. అనగా రెండు పరార్ధములు, లేక చతుర్ముఖ్యబహ్మయొక్క ఆయుష్యమును పరిమాణముగగల కాలము. పర్(బహ్మమునకు ఇట్టి అనేక వేల చతుర్యుగములను ఒక పగలుగను, అనేక వేల చతుర్యుగములను ఒక రా(తిగను ఎరింగినవారలు రా(తింబగలు నెరింగిన వారలు. ఆనగా బ్రహ్మలోక ము మొదలు దానికిందివైన సక లలోక ములున్ను (పళయములో మునుగు కాలమగు మహావిష్ణువుని యోగని(దాకాలమును రాత్రిగను, సక ల బ్రహుంచములున్ను సృష్టియగు కాలమను పగలుగను ఉపచారముగ జెప్పబడినదని (గహింపవలెను, (స్వకీయము) ఒక బ్రహ్ముయొక్క ఆయుస్సును (శకాబ్దమును) లెక్కించుట ఎట్లనగా:— 18 కండ్రరెప్పపాటుల (పొద్దుగలది కాష్ట్ 1 2 పక్షములు మాసము 1

 30 కాష్టలు
 కల 1
 2 మానములు
 ఋతువు 1

 30 కలలు
 ముహూర్హము 1
 3 ఋతువులు
 ఆయనము 1

 30 ముహూరములు
 రాణికుగలుగలదినము 1
 2 అయనములు
 సంనత్సరము 1

 30 ముహూ ర్తములు
 రా్రాతిపగలుగలదినము 1
 2 అయనములు
 సంపత్సరము 1

 15 దినములు
 ప<u>క్ష</u>ము 1
 1 మనుష్యసంవత్సరము
 దేవదినము 1

{ ఉత్తరాయణము 6 మాసములు పగలు } { దఓణాయణము 6 మాసములు రాత్రి

| 490    | దేవదినములు       | గలది      |         |         | దేవవర్షము         |
|--------|------------------|-----------|---------|---------|-------------------|
| 4800 7 | దేవవర్షములు, లేక | 17,28,000 | మనుష్యవ | ర్వములు | కృతయుగము          |
| 3600   | ,                | 12,96,000 | ,,      | ,,      | ్రతేతాయుగము       |
| 2400   | **               | 8,94,000  | ••      | **      | ద్వాపరయుగము       |
| 1200   | **               | 4,32,000  | ,,      | ,,      | క లియుగ <b>ము</b> |

ఇటువంటి 4 యుగములుచేరినది, అనగా దేవవర్షములు 12000, మనుష్యవర్షములు 43,20,000 గలది చతుర్యుగము 1. ఇట్టి చతుర్యుగములు 1000 గలది చతుర్ముఖ్మబహ్మాయొక్క ఒక్కపగలు. ఈపగటి కాలములో 14 మన్యంతరములగుచున్నవి. (71 చతుర్యుగములుగలది ఒకమన్యంతరము, చతుర్యుగములు 1000 గలది బ్రహ్మకు 1 రాత్రి. ఇట్టి పగలు, రాత్రి చేరినదినము 360 గలది బ్రహ్మకు 1 సంవత్సరము ఇట్టి 100 వర్షములుగలది బ్రహ్మముక్క ఆయుష్యము. ఈఆయుష్య కాలము పరా అని చెప్పబడుచున్నది. 1 పరాకు (31104000000000) మూడుకోట్ల పదునొకండు లక్షల వేలకోట్ల మనుష్యవర్షములగుచున్నది.

ైపజెప్పిన కృతయుగములో 800 సంవత్సరములున్ను, (తేతాయుగములో 600 సం-న్ను, ద్వాపరయుగములో 400 న్ను కలియుగములో 200 న్ను, సంధియని జెప్పబడును. ఇట్టి[పతి సంధిసంవత్సరములలోను సగము పూర్వసంధియనియు, మిగతనగము ఉత్తరసంధియనియు చెప్ప బడును. విష్ణుపురాణము (పథమాంశము 8-ప అధ్యా, లింగపురాణము అధ్యా, 4, కూర్మ పురా. అధ్యా, 5, పద్మపురాణము సృష్టిఖండము అధ్యా, 36 వీటినిచూడుడు.

మైజెప్పిన సంధియనునది యెట్లనగా మొదటియుగమైన కృతయుగమునకు కడపట 400 సంవత్సరములున్ను, 2 వ యుగమైన ్రతేతాయుగమునకారంభములో 400 సంవత్సరములున్ను జేరిన 800 సంవత్సరములు మొదటియుగమునకు సంధి. ఆ విధముగనే 2-వ యుగము కడపట 300 సంపత్సరములు మొదటియుగమునకు సంధి. ఆ విధముగనే 2-వ యుగము కడపట 300 సంపత్సరములుచేరిన 600 సంపీటు రెండవ యుగమునకు సంధి. ఈ విధముగనే మిగతయుగములకు సంధి సంవత్సరములను లెక్కించవలెను, ఇట్టి సంధి సంవత్సరముల ప్రయోజనమేమనగా కృతయుగమునకు కడపటనున్న 400 సంవత్సరముల లెనెడి సంధిలోనే ్రతేతాయుగముయొక్క ధర్మము మొదలగు గుణములు కనబడును. ్రతేతాయుగ అరంభము 400 సంవత్సరములనెడి సంధికాలములో కృతయుగముయుక్క ధర్మము మొదలగు గుణములు ఉంటూనేయుండును. అట్టి సంధి సంవత్సరముల ముగిసిన పిదప ఆ యుగమునకు స్వభావమైన ధర్మము మొదలగు గుణములు మాత్రముండును, ఇట్టి సంధి సంవత్సరములను త్రోసి వేయగా మిగిలియున్న సంవత్సరములను యుగమని చెప్పుబడుచున్నది. మిగత యుగములకును ఈ విధముగనే సంధి సంవత్సరముల నెరుంగవలెను.

mmmi

శ్లో။ అవ్యక్తాద్వ్య క్తయస్పర్వాঃ ప్రవభవ న్యాహరాగమే। ರ್[ಕ್ಯಾಗಮ | ಏಶಿಯ ನೈ ಕತ್ತಾವಾವ್ಯ ಕೃ ಸಂಜ್ಞ ತೆ ॥

18

19

రాత్యాగమే - బ్రపలీయన్లే - త్యత - ఏవ - అవ్య క్రైసంజ్ఞకే 🛚

రాణ్యాగమే రాత్రి వచ్చినప్పడు అవ్యక్త నంజ్ఞకే అవ్యక్తమనుపేరుగల అహరాగమే వగలు వచ్చునప్పడు ఆవ్యక్షాత్ అవ్యకమను పేరుగల అవ్యక్ష మునుండి నర్వా: వ్యక్తయః దరాచర వ్యక్తులన్నియు తక్త్రైవ బ్రవరీయన్లే దానిలోవలనే దాగుకొనుచు బయటబడుచున్న వి న్నవి.

తా॥ |బహ్మయొక్క పగటికాలములో, అనగా మేలుకొనియుండు కాల ముత్ీ చరాచరములైన దృశ్యములన్నియు. అఅవ్యక్షమునుండి ఏయట ఏడు చున్నవి. బహ్మకు రాణై వచ్చునప్పడు, అనగా నిద్దనమయమున అట్టి అవ్యక్త మను పేరుగల దానిలోనే, అనగా న్నిదాచన్లలోనున్న వ్రవణాపత్రియోడనే అవి దాగుకొనుచున్నవి.

(1) ఆవ్యక్తాత్ - బ్రజాపతియొక్క నిగ్రావస్థ. మాయకారు (శంకరులు). కారణమునుండి (శ్రీధరులు) చతుర్ముఖ బ్రహ్ముయొక్క దేహమునుండి (రామానుజులు). విష్ణువువద్దనుండి (మధ్వులు). (శంకరులు) ప్రజాపతియొక్క పగలులోను రాత్రిలోను ఏది జరుగుచున్న దో ఆది దీనిలో జెప్పబడు చున్నది.

(శ్రీధరులు) మునుపటి శ్లోకములో ''యత్ ఆహః = ఏదిపగలో'' అని చెప్పబడియున్న ది గదా? ఈచోట ఆ బ్రహ్హుయొక్క పగలనియు రాత్రియనియు గ్రహించుకొనవలెను.

## శ్లో။ భూత గామస్ప ఏవాయం భూత్వాభూత్వా ప్రపీయతే। ರ್| ತ್ಯಾಗಮಿ೭ವರ್ಕ ವಾರ್ಡ್ನ ಪ್ರಕ್ಷತ್ಯವ್ಯ ರಾಗಮೆ ॥

పదు భూత్రగాము: - సు: - ఏప - అయం - హత్వా - భూత్వా - ప్రపీయతే ! రాణ్యాగమే - అవశ: (1) పార్థ - బ్రాభవతి - ఆహరాగమే॥

೬ ಪೌರ್! **ರ್ಗಾಶ್ಯ್**ಗಮೆ రాజివచ్చునప్పడు న వీవాయం భూశ (మునువటి కల్పమునందుండిన) బ్రవీయేతే దాగుచున్నది అదే ఈ భూశవర్గములే అహరాగమే పగలువచ్చునప్పడు ్రపథవతి ఆవశ: భూర్వా అవశముగ బట్టివుట్ట్ బయటపడుచున్న ది భూత్వా

తాగి ఓపార్థా! (స్థావరణంగమములైన) యే భూతవర్గములు మునుపటి కల్పము నందుండినవో అట్టివే ఈ (ఇవ్పడున్న) భూతవర్గములు, తాను అవ శముగ బుట్టిషుట్టి ([బహ్మక్స్) రా[తివచ్చు కాలమున నశించి రీనమై, వగలు వచ్చు కాలమున అవశముగనే కరిగి బై టబడుచున్నవి.

(1) అవశ: - కర్మాధీనమై (రామానుజులు). భగ్గవదధీనమై (రాఘవేంద్రులు). అధ్యా-9-శ్లో-8 చూడుడు (స్వకీయము).

(శంకరులు) ఒకడు తాను చేయనివాటి ఫలము ననుభవించుచున్నాడు. తానుజేసిన వాటిఫలము ననుభవించుటలేదు. అనిచెప్పు కుతర్కమును నివర్తించుట కొఱకును, బంధము మోక్షము పీటినిగూర్చి శాష్ట్రప్రవృత్తికి ఫలముగలదని చూపుటకొఱకును, అవిద్యమొదలగు దోషములు మూల ముగగల ధర్మాధర్మములనెడి కర్మయొక్క బలముచే స్వతంత్రతలేని ప్రపాణివర్గములు పుట్టిపుట్టి మరణించుచున్నవి. కాపునవాటికి సంసారములో వైరాగ్యమును కలుగజేయుట కొఱకును భగవంతుడీ కోకమును (పసాదించుచున్నాడు.

స్థావరజంగమములైన ఏళూతవర్గము బ్రహ్మయొక్క మునుపటి కల్పముననుండెనో అదియే ఇప్పడున్నదియు. ఇదివేరైనదికాదు. కల్పమనగా బ్రహ్మయొక్క దినమొక్కటి. బ్రహ్మకు పగలు వచ్చునప్పడు అవశముగలైటబడి పగలుయొక్క కడపటి భాగములో మఱలను అష్ఠశము గనే అంతరించుచున్నది, అనగా నళించిపోవుచున్నది,

(రామానుజులు) ఐశ్వర్వమునుగోరి (బహ్ములోకము మొదలగు లోకములను బౌందిన వారలు వారు పొందిన లోకమున్ను లోకమునందలి ఐశ్వర్యమున్ను నశించుటవలన మరల భూలోకమున జనన మొందెదరనునది దీనిచే బైటబెట్టబడినది.

(స్వకీయము) ఈ అధ్యాయము 16 మొదలు 19 వరకుగల క్లో కములచే తెలిసికొనవల సిన దేమనగా సకల దేవతలకు మునుపటివాడును వారలకు నియామకుడునైన బ్రహ్మకుగూడ కాల పరిమాణము ఏర్పడియున్నందునను సృష్టిలో నిమిడియున్న సకలలో కములకును మేలైనదైన బ్రహ్మలో కముగూడ నశింపదగినదిగనున్నందునను మిగత పాణులయొక్కయు మిగతలో కముల యొక్కయుగతి ఇట్టిదేయని తానుగ తెలియగలదు. కావుననిట్టి బ్రపంచములో నిత్యమైన లేక నాశములేని ప్రయోజనములేదని విరక్తినిపొంది శాశ్యతమైన మోక్షమునొందుటకు బ్రయత్నించ వలెననునదే.

#### 

## ళ్లో။ వర<u>గ</u>స్మా<u>త</u> ఖావోఒన్యొఒవ్యక్తోఒవ్యక్తాత్పనాతనః యన్న నర్వేషు **మాతే**షు నశ్యత్ప నవినశ్యత్॥ 20

పద॥ పర: - తస్మాత్ - శు - భావ: - అన్య: - అవ్యక్త: - ఆవ్యక్తాత్ - సనాతన:  $\infty$ : - స $\alpha$ :

නම් యః బావః పి వసువు కలదో తస్మాత్ అవ్యక్తాత్ 👅 అవ్యక్తమునకం కెు సః అన్యః **విలక్ష్ణ**యుగను నర్వేషు భూకేషు భూకములన్నియు ఇంద్రియములకు గోచరము అవ్యక్త్రః నశ్వప్ప నాశ మొందినను కాని అవ్యక్రముగను న వినశ్యతి నశించుటలేదు. పరః ననాతనః ఉత్భృష్ణముగను, నిత్యముగను ,

తాంగి ఐకే మునువు జెప్పిన ఆడకృతియనే అవ్యక్తముకం మె బెలక్షణము గను, అనగా పేరైనదిగను, ఇండ్రియములకు గోచరముకాని అవ్యక్తముగను, ఉక్కృష్ణముగను, అన్ని కాలములలో నున్నట్టిదియునైన వస్తువు, అనగా వర ఒక్మూమేదిగలదో అది నకలభూతములును నశించిపోవునప్పడును తాను నాశ మును ఖొందుటలేదు. (శంక రభాష్యము) "ఓమిత్యేకాక్షరం బ్రహ్ము" అనునది మొదలగు శ్లో కములచే మునుపు ఏ నశించని వస్తువు వి స్తరించి చెప్పబడినదో దానిని పొందుటకు మార్గము గు ర్తింపజేసి తెలియ బరచబడినది. ఇక నిప్పుడు ఆట్టినశించని వస్తువునే ఇట్టిదని గు ర్తించి చూపి తెలియబరచవలెనను తాతృర్యముతో ఈ యోగమార్గముచే పొందదగిన దెట్టిదని భగవంతుడు దీనిలో ననుగ్రహించు చున్నాడు.

బ్రహ్మము దేనికంటె వేరైనది? అనిన మునుపుజెప్పిన ఆ అవ్య క్షమునకంటె. "తు" శబ్దము ఇచ్చట చెప్పగోరిన నళించనిపస్తువైన బ్రహ్మము అవ్యక్షమునకంటె వేరైనదను విశేషణ మును అర్థముగ గలది. "భావ:" అనగా అక్షరమను పేరుగల పర్యబ్రహ్మము. అది అవ్య క్షము కంటే వేరుగనున్నను ఒకటే స్వభావముగలదిగ నుండవచ్చునను సందేహము కలుగగలదు, దానిని నివర్తించుటరై "అన్య: ఇచిలక్షణమైనది" అని జెప్పబడినది. "అవ్య క్ష:" అనగా ఇంటియముల కందనిది. "పర స్తస్మాత్ = దానికంటె వేరైనది" అని చెప్పబడినదిగదా. దేనికంటెవేరైనది? భూత పర్గమునకు విత్తనమై, మునుపుచెప్పిన అవిద్యయగు అవ్యక్షముకంటె వేరైనది. బ్రహ్మము దీని కంటె సర్వదా వేరైనవస్తువని తాతృర్యము. ఏది ఎల్లప్పడుగలదో అది బ్రహ్మముదలగు సకలభూత ములున్ను నళించిపోవునప్పడున్ను తాను నళించుటలేదు. అవ్యక్షము = (పకటముగ ఉండనిది.

(రామానుజులు) 20-21- క్లోకములకు ఒకే అన్వయము. తస్మాదవ్యక్తాత్ - ఆ అచేతన [పకృతికంటె (బ్రహ్మయొక్క దేహముకంటె) పరః = పురుపార్థము కావున ఉత్తమముగను, అన్యః = జ్ఞానాకారముచేత వేరుగను, అవ్యక్షః = ఏ బ్రమణముచేతను తెలిసికొనుటకు వీలులేనట్టిది కావున కనబడనిదిగను, సనాతనః = నిత్యముగనున్న, యుభాపః = ఏ పస్తువు, సర్వేమ భూతేమ = కార్య కారణములతోగూడిన పంచమహాభూతములు మొదలగునవి, నశ్యత్సు = నశించుకాలములోను, నవినశ్యతి = నాశమొందుటలేదో, సః = అట్టిచేతన (పకృతియైన పురుమడు, అక్షర ఇత్యుక్షః = అక్షరుడని చెప్పబడుచున్నాడు. తం = వానిని, పరమాంగతిం = [పకృతివిముక్తాత్మ స్వరూపమనే పరమమైన గతియని, ఆహుః, వేదము నెరింగినవారలు చెప్పచున్నారు. యం = ఏ(పకృతివిముక్తమైన (జ్రీవ) అత్మస్వరూపమును, (పాప్య = పొంది, న నివర్తనే = తిరుగుటలేదో (పునర్జనన మొందుటలేదో) తశ్ = ఆ స్వరూపము. మమ = నాకు, పరమంధామ = (పేరేపించుటకు ముఖ్య మైన పాత్రమగును. అనగా మిగత జడచేతనములున్ను నా (పేరేపణకు పాత్రము, (పకృతి విముక్తమైన ఆత్మ నా (పేరేపణకు (ఆజ్ఞకు) ముఖ్యపాత్రమని తాతృర్యము,

(గీ. వి.) తస్మాదవ్యక్తాత్ = ఆ భూత సమూహములకంటె, అన్య: = విలక్షణుడుగను, భావ: = స్వతం(తుడుగను, పర: = ఉత్తముడుగను, సనాతన: = అనాదిగనుఉన్న, య: అవ్యక్త: = ఏ భగవంతుడు, సర్వేషుభూతేమ = సకలభూతములున్ను, నశ్యత్సు = నశించినను, నవినశ్యతి = నాశమొందుటలేదో, సతు = అతడే, అక్షరఇత్యుక్త: = అక్షరుడని చెప్పబడుచున్నాడు, తం = వానిని, పరమాంగతిం = పొందదగిన ఉత్తమమైనస్థానమని, అహు: = జ్ఞానులు చెప్పుచున్నారు. యం = దేనిని, (పాప్య = పొంది, న వివర్త స్టే = తిరుగుటలేదో, తత్ = అది, మమ = నాయొక్క, పరమంధామ = (శేష్టమైన స్వరూపము. 20-21-3 క్లోకములకు 2.3 అన్వయము.

```
శోహి అవ్యక్తోఒక్ర ఇత్యుక్తన్రమాహాం: వరమాం గతిం।
యం మావ్య న నివర్తనే శద్దామ వరమం మమ॥
```

మద⊪ అవ్యక్త: - అక్షర: - ఇత్ - ఉక్త: - తం - ఆహు: - పరమాం - గతిం! యం - మాము - న - నివర్తన్తే - ఈత్ - ధామ - పరమం - మమ॥

వీ (బ్రహ్మము) యం దేనిని ''అవ్యక్షు అక్షరికి' ''అవ్యక్షము అక్షరము'' ్రపాష్య పొంది 28 dr 5 : මඩ ඩින්ාුක්්රකිරි ನನಿವರ ಸೆ తిరిగి వచ్చుటలేదో దానిని (అబ్రహ్మమును కక్ **షరమాంగతిం** [ ತೆಸ್ನಮನಗತಿಯನಿ మమ ನ್ಯಾಯುಕ್ಕ (వేదములు) చెప్పుచున్నవి. పరమంధామ అహు మేలైనటోటు (పరమపదము)

తా ఎవ్వడు కనబడనివాడనియు, నాశరహితుడనియు వేదములో జెప్పబడుచున్నాడో అతనిని పరమపురుషార్థమని వేదములు జెప్పుచున్నవి. దేనినిపొంది, తిరుగుట లేదో (మరల జనన మొందుటలేదో) అట్టి ఉక్తమమైన స్వరూవము నాయది.

ళ్లో॥ పుడుషన్న వరః పార్థ భక్త్యా లభ్యన్వనన్యయా। యస్కాన్ఫాస్టాని భూతాని యేన నర్వమిదం తతమ్॥

22

పద ${\mathbb R}$  పురుషః – సః – పర ${\mathfrak R}$  - పార్థ – భక్త్యా – లభ్య ${\mathfrak R}$  – అనన్యయా (1)  ${\mathbb R}$  యస్య – ఆ న్రస్థ్యాని – భూతాని – యేన – సర్వం – ఇదం – తతమ్  ${\mathbb R}$ 

హేపార్డ! ಓపార్థా! తతం వ్యాపింపబడియున్న దో యస్య ఎవనిలోపల నః పరః పురుషః అట్టిపరమ పురుషుడు హకాని [పాణులన్నియు అనన్యయా **వే**రొకటిలేని ఉన్నవో భ కిచేశనే ఎవనిచేక **లక్ష్మ** పొందదగినవాడు -ఈనకల బ్రవుంచమున్ను నర్వం ఇదం

తా ఓపార్థా! [పాణులు ఎవనిలోవల (ఇమిడి) ఉన్నవో, ఎవనిచే ఈ నకల మవ రచము న్ను వ్యాపించబడియున్నదో అట్టి పరమవురుషుడు వేరు ఆన క్రిందిన ఖక్తిచే పొందదగినవాడు.

(స్వకీయము) ఈ క్లోకమునకు రామానుజులు పరమాత్మ పరముగను, మునుపటి క్లోక మునకు ముక్తాత్మ పరముగను అర్థముజేసియున్నారు.

(1) అనన్యయా = ఆత్మవిషయమైన (శంకరులు).

#### wwwwwww

క్లో။ య[త కాలే శ్వనావృత్తిమావృత్తిం జైవ యోంగినః। [పయారా యాన్తి ఈం కాలం వజ్యామ్మిళరశర్వళ॥

23

పరు। యత్ర - కాలే (1) - తు - అనాపృత్తిం - ఆపృత్తిం - చ - ఏప - యోగిన: (2)। (పయాతా: - యాన్హి - తం - కాలం (3) - పక్ష్యామి - భరతర్హభ॥

| హేభరతర్వథ!                       | ఓ భరశులలో ౖశేమ్థడా!                                                      | ఆవృత్తించైవ                  | పునర్జననమును (తిరిగి                   |
|----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|------------------------------|----------------------------------------|
| యుతకాలేశు                        | వీకాలములో                                                                |                              | పచ్చుటను)                              |
| ్రవయాతా:<br>యోగిన:<br>అనావృత్తిం | (దేహమును విడిబి) పోయిన<br>యోగులు<br>అపునర్జననమును (తిరిగి<br>రాకుండుటను) | యా స్తి<br>కంకాలం<br>వజ్యామి | పొందెదరో<br>ఆకాలమును<br>చెప్పటున్నాను. |

లా॥ ఓ అర్జునా! ఏకాలములో దేహమును విడచిపోవు యోగులు పునర్జ న్మమును పొందరో, (ఏకాలములో డేహమును విడచి పోవుయోగులు) పునర్జ ననమును పొందెదరో ఆకాలమును జెప్పెదను వినుము.

- (1) కాలే కాలాభిమాని దేవతలు నివసించిన లోకముల మార్గముగా (శ్రీధరులు, రామానుజులు, మధ్వులు), (గీ, వి.)
- (2) యోగిన: జ్ఞానయోగులు, కర్మయోగులు (శంకరులు, శ్రీధరులు, రామానుజులు) (గీ. వి.)
- (3) కాలం కాలాభిమానిదేవతలు నివసించిన లోకముల మార్గమును (శ్రీధరులు, రామానుజులు మధ్వులు,) (గీ, వి.)

#### శ్లో။ అగ్నిర్జ్యోతిరహశ్శక్షణ షణ్మాసా ఉత్తరాయణమ్। **ခ**ုန ုဆဴတာခာ గచ<u>္သ စ</u>ွ (ಏဘာ္မွ ျပဘာ္မွညီ၀ီ ಜನಾး ။ 24

పద $\|$  అగ్ని: - జ్యోతి: (1) - అహ: (2) - శుక్ల: - (3) - షణ్మాసా: - ఉత్తరాయణమ్(4) , త్రత - స్రామాతాణ - గచ్చన్ని - బ్రాహ్మ - బ్రహ్మావిదణ - జనాణ ॥

| ဗဂ္ခုႏ        | ⇔ñ₁                  | <b>ક</b> ાર્ક | ದಾನಿಲ್                    |
|---------------|----------------------|---------------|---------------------------|
| జ్యోతిః       | ్ల<br>పకాశము         | ಬೆಯೇಕ್ಕ್      | పోయిన                     |
| ఆహః           | చగటికాల <b>ము</b>    | బ్రహ్మవిద ః   | బ్రహ్మ క్షామ లైన          |
| <b>ক্</b> ৰঙ  | శుక్రప <u>క</u> ్తము | ಜನ್:          | జనులు                     |
| ్ల<br>ఉకరాయణం | ఉత్వాయణము            | బ్రహ్మ        | పర <sub>్</sub> ఖహ్మ మును |
| <br>షణ్మాసా:  | అరునెలలు             | หชาฐ          | పాందచున్నారు.             |

తా။ అగ్ని, వ్రాశము, పగటికాలము, శుక్లపడ్లము, ఆరుమాన ములుగల ఉక్తరాయణము, వీటికి అఖిమానిదేవకలయొక్క లోకముల మార్గ ముగాబోవు జ్ఞానులు పర్మబహ్మమును (క్రమముగ) పొందెదరు.

- (1) జ్యోతి: అర్బిస్ఆనుదేవత (గీ. వి.)
- (2) అహ: అభిజిద్దేవత, ఆనగా మధ్యాహ్న కాలమునకు అభిమాని దేవతతోసహా పగటికాలము నకు అభిమానిదేవత (గీ, వి.)
- (3) శుక్ష: పౌర్ణమికి ఆభిమానదేవతతోనహా శుక్షప్రమాభిమానిదేవత (గీ. వి,)
- (4) ఉత్తరాయణమ్ ఉత్తరాయణములోనున్న ఆరునెలలలో ఒక్కొక్క మాసాభిమానిదేవతల లోకమునున్ను, పిదప ఈ త్తరాయణాభిమాని దేవతయొక్క లోకమునున్ను (గీ. వి.)

విమవాభిమాని దేవతగూడ దీనిలో జేరినట్లు గ్రాహింపదగును. (మధ్వులు గీ. వి.) (శంకరులు, శ్రీధరులు) ఉపాసకులు (కమ్మకమముగ ఆయాలో కములను పొంది పిదఫ బ్రహ్మమును పొందుచున్నారు. వీరలే (కమము క్రిని పొందువారలు.

······

్లో॥ ధూమా రాజెన్తూ కృష్ణঃషణా⊋సా ద‱జాయనమ్। కృక బా౦ృదమనం జో⊊తిర్యోగి∣పావు, నివర్తే ॥

25

పద॥ ధూమး - రాణి: - తథా - కృష్ణ: - షణ్మాసా: - ద& జాయనమ్। త్వత - చాంద్రమసం - జ్యోతి: - యోగీ - ప్రాప్య - నివర్తతే॥

<u> ಭಾನ್ಯಕ್ಕೆ</u> పొగ ર્શ્ దూము (బ్రయాతః) పోయిన olg: ರ್[ಕಿ ఆ విధముగనే ۆሞ యోగీ యోగియినవాడు బాంద్రమనంజ్యోతి: చంద్రమనికాంతిని కృష్ణ ద్వి. జాయనం షణ్మా దవ్వి జాయనము అరుమాన ప్రావ్య సాঃ ములు నివర్త కే పొంది తిరిగివచ్చుచున్నాడు.

తాగ పొగకు రాత్రికి కృష్ణపక్షమునకు దఓితాయనమునకు అఖిమాను లైన దేవకల లోకముల మార్గముగా బోవుయోగి చం[ద[వకాశముగల స్వర్గ లోకమును పొంది మరలుచున్నాడు. (పునర్జన్మమును పొందుచున్నాడు.)

(రాఘవేంద్రులు) ఈధూమాది మార్గములో పితృలోకాదులున్ను చేరినవిగ గ్రహింప వలెను.

(గీ. వి.) మునుపటి 24-వ క్లోకములో జెప్పిన అర్చిరాది మార్గములో బోఫువాడెవ్వ డనగా అంత్యకాలమున బ్రహ్మమును స్మరించుచు దేహమును విడిచెడివాడు. అతడు మో.క్షమొంద దగిన వాడే. ఈ 25-వ క్లోకమున జెప్పిన ధూమాదిమార్గమున బోపువాడెవ్వడనగా కర్మ యోగిగనుండి అంత్యకాలమున బ్రహ్మమును స్మరింపక దేహమును విడిచెడివాడు. అతడు స్వర్థాది లోకములను పొందదగినవాడే. ఇష్టమైన కాలమునందును ఇష్టమైనమార్గమునందును బ్రహ్మలోకము మొదలగు లోకములలో సంచరించు, లేక ఆయాలోకములలో నివసించు మిగతజ్ఞానులున్ను, కర్మిస్టులున్ను, ఈరెండు మార్గములలో నొకదానియందే పోవలెననుట ఆవశ్యకము గాదు.

ళ్లో॥ శుక్లకృష్ణే గత్ హ్యేతే జగతశాృశ్వతే మతే। ఏకయా యాత్మనావృత్తి మన్యయాఒఒవర్తతే పునః॥

26

పద# శుక్లకృష్ణేషు (1) - గతీ - హి - ఏతే - జగతః - శాశ్వతే - మతే! ఏకయా - యాతి - అనావృత్తిం - అన్యయా - ఆవర్హతే - పునః#

తక్లకృష్ణే బ్రహాళము బీకటిగానుండు జగతం (జ్ఞామలు కర్ములైన అధికా శుక్లకృష్ణపక్షమలు మొద రులుగల) జగమువకు లగువాని అభిమాని దేవ శాశ్వతే మరే శాశ్వతమైనవని తలంవబడి తల లోకములైన రుస్సువి

వీశేహి గరీ ఇట్టి భసిద్ధ ములైన మార్గములు

వీకయా (మునుపటి) ఒకమార్గముచేశ | అన్మయా మజీయొకమార్గముచ అనావృత్రిం అవునర్జన్మ మును పొందుచున్నాడు యాతి

మఱలను జన్మమును పొందుచున్నాడు.

తా॥ (మునుపుచెప్పబడిన) శుక్ల కృష్ణ చక్షములు మొదలగువాని అఖి దేవకల లోకములగు మార్తములు జ్ఞానులకును కర్మస్థులకును (వెవ్వేరుగ) శాశ్వశముగ గలవని నాయఖ్రపాయ్ము. మొదటి మార్గమున మేవు జ్ఞానులు పునర్జన్మను పొందుటలేదు. వెనుకటి మార్గములోబోవు సకామ కర్మస్థులు పునర్జన్మమును పొందుచున్నారు.

(1) శుక్లకృష్ణ - శుక్ల = జ్ఞాన్(పకాశము. కృష్ణ = అజ్ఞానము (శంకరులు). శుక్ల = బ్రహాశము గలది. కృష్ణ = చీకటిగలది. (శ్రీధరులు).

(స్వకీయము) ఈ యధ్యాయమునందలి 24 వ శ్లోకమున [పకాశముగల (అర్చిరాది) మార్ధమొక్కదానిని, 25 వ శ్లోకమున అంధకారముగల (ధూమాది) మార్గమొక్కదానినిజెప్పి, ఈ శ్లోకములో ఆ రెండు మార్గముల బోవదగినవార లిట్టివారు, వారు పొందు ఫలమిట్టిదని చెప్ప బడినది. (24 వ శ్లోకములో) uబహ్మవిదోజనాంu = uబహ్మజ్ఞానులైనజనులు అనియు (u25 వ శ్లోక మున) యోగీ – అనియు చెప్పియుండుటవలన వ్యాఖ్యాతలు వారిని వరుసగా జ్ఞానియనియు, కర్మ యోగియనియు ఆర్థముచేసియున్నారు. అద్వైత సిద్ధాన్తము ననుసరించి విదేహకైవల్యమగు సద్యో ము క్తిని పొందదగిన పరమార్థ నన్న్యాసియగు జీవన్ముక్తుడు, పైకనిన అర్చిరాదిమార్గమున వెళ్ళ వలసినవాడగునా? (క్షుద్రకర్ములు) పాపపుణ్య మిశ్రకర్ములు ైపకనిన రెండు మార్గములలో ఏ మార్గమునందుగాని వెళ్ళుటకు యోగ్యులగుదురా అనుసందేహము జనింపవచ్చును. సద్యోముక్తి అనగా జీవన్ము క్రదశనుండి ప్రారబ్ధదేహము పోయినతోడనే విదేహకైవల్య మొందుట. వెళ్ళవలసినమార్ధమనునదే లేదు.

> "యత్ర యత్ర మృతో జ్ఞానీ యేన వా కేన మృత్యనా। యధా సర్వగతం వ్యోమ త్వత త్వత లయం గతః॥ ఘటాకాశమివాత్మానం విలయం వేత్తి తత్త్వత:। సగచ్ఛతి నిరాలంబం జ్ఞానలోకం సమస్తత: "''

జ్ఞానియైనవాడు యే యే చోట ఏవిధముగ మరణించినను అంతటవ్యాపించిన ఆకాశమువలె అయా చోటనే లయము నొందుచున్నాడు. వాస్త్రవముగ ఘటాకాళమువలె (ఘటము పగిలినతోడనే ఘటా కాశము మహాకాశములో లయమునొందుటవలె) ఆత్మలయమొందునని ఎరుంగదగినది. అతడు నిరాలంబమైన (తనకాగ్రతయమైన వస్తువుగలవాడు కానివాడై) జ్ఞాన్(పకాశమునంతట పొందు చున్నాడు. (పైంగలో పనిషత్తు 4వ ఆధ్యాయమును చూడుడు.) (కమము క్రిని పొందదగినవాడున్ను నిష్కామ కర్మచే చిత్తశుద్ధిద్వారా జ్ఞానమొందినవాడున్ను ఎవ్వడుగలడో అతడే అర్చిరాది మార్గ ముగ పోవువాడు. ఇట్టి రెండు విధములైన ముక్తుల విషయమై పరాహోపనిషక్తు 4-వ అధ్యాయ మున చెప్పబడియున్న దేమనగా-

> ''శుకో ముక్తోవామదేవోపి ముక్తస్తాభ్యాం వినా ముక్తి భాజో న సన్హి, శుకమార్ధం యేఒనుసరన్హి ధీరా: సద్యో ముక్తాస్తే భవస్తీహ లోకే।

వామదేవం యేఒనుసర నైనిత్యం మృత్వా జనిత్వాచ పునః పున స్టత్, తే వై లోకే క్రమముక్తాభవన్ని యోగైస్సాంఖైన్లేకి కర్మభిస్పత్వయుక్తె:। శుకశ్చ వామదేవశ్చ ద్వేసృతీదేవనిర్మితే, శుకో విహంగమః బ్రోక్తో వామదేవ: పిపీలికా! అతద్వ్యా వృత్తిరూ పేణ సాక్షా ద్విధిముఖేనవా, మహావాక్య విచారేణ సాంఖ్యయోగ సమాధినా ! విదిత్వా స్వాత్మనోరూపమసం(పజ్ఞాసమాధిఈ, శుక మా ర్గేణ విరజాঃ (పయా స్త్రి పరమంపదం । యమాద్యాసనజాయాస హరాభ్యాసాత్ఫును పును, విఘ్నబాహుళ్య సంజాత అణిమాది వశాదిహ! అలబ్ధ్వావిఫలం సమ్యక్పునర్భూత్వా మహాకులే, పూర్వవాసన యైవాయం యోగాభ్యాసం పునశ్చర౯। అనేకజన్మాభ్యాసేన వామదేవేన వైపథా, సోఒపి ముక్తిం సమాప్నోతి తద్విష్ణా: పరమంపదం 1 ద్వావిమావథ పంథానౌ (బహ్ముపాప్తికరౌ శివౌ, సద్యోముక్తి (పదశైఎక: క్రమముక్తి (పద: పర:"

శుకుడు ముక్తుడు. వామదేవుడు ముక్తుడు. ఏరుదప్ప ముక్తిపొందినవారలులేరు. (వీరిరుపురి మార్గమునకంటె ముక్తికి వేరు మార్గములేదని తాత్పర్యము.) ఈ లోకములో సకమార్గ మును ఏ దైర్యశాలులు అనుసరించుచున్నారో వారలు వచ్చో (= వెంటనే అనగా ఈ దేహము` పోయినతోడనే) మొక్తులగుచున్నారు. ఈ లోకములో వామదేవమార్గము నెల్లప్పడు అనుసరించు వారలు మరల మరల జననమునుపొంది ప్రత్త్వముతోగూడిన యోగ మార్గములచేతను, సాంఖ్య -(జ్ఞాన) మార్గములచేతను, కర్మలచేతను క్రమముక్తులగుచున్నారు. శుకమార్గము. వామదేవమార్గ మని రెండు మార్గములు దేవునిచే ఏర్పరచబడినవి- శుకమార్గమనగా, ప్రక్షిమార్గము ఆనగా గు ర్హించినచోటునకు పఓ్లి మిక్కిలి శీర్ఘుముగ ఎగిరిపోవుటవలె దేహము పోయినతోడనే ముక్తి పొందుట.) అనియు, వామదేవమార్గమనగా, చీమల మార్గము. (ఆనగా గుర్తించినచోటుకు చీమ పోవలెననిన (పాకిపోపుటవలె ఒక్కొక్క లోకముగ పోయి కడపట జన్మాంతరములేని (బహ్మ లోకము, వైకుంరము మొదలగువాటిని పొందుట) అనియు జెప్పబడియున్నది. విధివాక్యములచే గాని, నిమేధవాక్యములచేగాని, అసంబ్రహ్హత సమాధిచేగాని తమ యాత్మస్వరూపము నెఱింగి నిర్మలమైనవారలు శుకమార్గముచేత పరమపదమును (మోక్షమును) పొందుచున్నాను. యమము మొదలగు ఆననములచేగలుగు ఆయాసమగు హఠాభ్యాసముచేత **మాటిమాటికి** అనేక అడ్డులచే గలిగిన ఆణిమాది సిద్ధులకు లోబడినవారై. మంచిఫలమును పొందక (అనగా అర్పిరాధి మార్గ ములను దేవతల లోకమునుపొంది) మరల సత్కులమునబుట్టి మునుపటి (జన్మయొక్క) వాసన చేతనే మరల యోగాభ్యాసముచే వామదేవ మార్గముచేత ఆ విష్ణువుయొక్క పరమపదమగు ముక్తిని పొందుచున్నారు. (బహ్మా(పాప్తి నివ్వదగినవియు. మంగళకరమైనవియునగు ఈ రెండు మార్థములు కలపు. ఏటిలో నొకటి పద్యోముక్తిని, మణియొకటి (కమముక్తిని ఇవ్వదగినది.

దీనిలో కనిన వామదేవమార్గమే అర్చిరాది మార్గమని (గహింపదగినది. ధూమాది మార్గము ఫలాపేక్షతో కర్మజేసిన కర్మయోగి పోవుమార్గము. వారలు ఆ కర్మఫలము ననుభవించిన తోడనే తక్కువైన జన్మములను పొందెదరు. క్షుదకర్ములు (పాపపుణ్య మిశ్రకర్మలు జేసినవారు.) స్వర్గాది లోకములనుగాని, నరకాది లోకములనుగాని పొందక ఆయా కర్మఫలమునకు తగినట్లు ఈ లోకమువందు మఱలమఱల జననమును పొందుచున్నారు.

## శ్లో∎ నైతే నృతీ పార్థ జాన౯ యోగ్ ముహ్యత్ కశ్చన। తస్మాతృర్వేఘ కాలేఘ యోగయుకో భవాట్లన॥

27

పద॥ న - ఏతే - నృతీ - పార్థ - జాన౯ - యోగీ - ముహ్యతి (1) - కః - చన। తస్మాత్ - నర్వేమ - కాలేమ - యోగయుక్తః (2) - భవ - ఆర్జున॥

హే పార్థ! ఓ కుంతీవు[కా ! కస్మాత్ అందువలన వీశ్రేనృతీ ఈ రెండుమార్గములనున్ను హే అర్జున ! ఓ అర్జునా ! జానజా ఎరుంగుచున్న స్వేషు కాలేషు అన్ని కాలములోను కశ్చనయోగీ (జ్ఞాన) యోగియొవ్వడున్ను యోగియొక్త (జ్ఞాన) యోగిగా న ముహ్యతి మోహమును పొందుటలేదు. భవ అగుదువుగాక

తాగ ఓకుంతీపు[శా! (అర్బిరాది, ధూమాది) ఈ రెండు మార్గముల నెకింగియున్న జ్ఞానయోగియైన ఎవడున్ను అజ్ఞానమును పొందుటలేదు. కావున ఓఅర్జునా! అన్ని కాలములలోను జ్ఞానయోగివగుదువుగాక (అనగా పునర్జనన మిచ్చునట్టి కామ్యకర్మను జేయకుము అనునది తాత్పర్యము).

- (1) న ముహ్యతి స్వర్గాదిసుఖముల న పే క్షించక పరమేశ్వర నిఘడగును (శ్రీధరులు). మరణ కాలమున భగవంతుని మరచుటలేదు (గీ. వి.).
- (2) యోగయుక్త: ఆర్పిరాది మార్గమున వెళ్లపలెనను తలంపగు యోగముతో గూడనవాడవుగా (రామానుజులు). భక్తితో జ్ఞానము కర్మము రెంటి ననుస్థించువాడవుగ (గీ. ఏ.).

శ్లో॥ వేదేయ యజ్ఞేయ కవస్పు బైవ దానేయ యత్పుణ్యవలం [వదిష్టం। అత్యేతి కకృర్వమ్దిం విదితాన్న యాంగ్ వరం స్థానము పైతి బాద్యం॥

28

పద॥ వేదేసు - యజ్ఞేసు - తపస్సు - చ - ఏవ దానేసు - యశ్ - పుణ్యాఫలం - ప్రదిష్టం! అత్యేతి - తత్ - సర్వం - ఇదం - విదిశ్వా (1) యోగీ - పరం - స్టానం (2) - ఉపైపెతి - చ - ఆద్యం॥

| వేదేషు           | వేదములను బాగుగ వరించిన        | యోగీ             | (జ్ఞాన) యోగియైనవాడు                             |
|------------------|-------------------------------|------------------|-------------------------------------------------|
| యజేషు            | చోటసు<br>యజ్ఞములను సాంగోపాంగ  | అ క్యేత్         | అశ్మికమించుచున్నాడు (డీని<br>కండె గొప్పడైన ఫలము |
|                  | ముగ అనుష్టించినచోటను          |                  | ను పొందుచు <b>న్నాడు</b> . లేక                  |
| <b>త</b> పన్ను   | తపన్పులను బాగుగ <b>జే</b> సిన |                  | దీనిని స్వల్పవలమని శలంచు                        |
|                  | <b>చో</b> టను                 |                  | చున్నాడు.)                                      |
| దానేషు చైవ       | దానములను బాగుగనిచ్చిన         | (కిం) చ          | మతీయు                                           |
| _                | చోటను                         | ఇదం విదిత్వా     | దీనినెరింగి                                     |
| యశ్              | వ                             | అద్యం            | మూలకారణమైన                                      |
| వుణ్యవలం         | వుణ్యభలము                     | <b>పరంస్థానం</b> | ఉత్తమమైన స్థానమునుగూడ                           |
| [వదిష్టం         | చెప్పబడియున్నదో               | <b>්</b> බිපි    | పొందుచున్నాడు.                                  |
| <b>త</b> త్పర్యం | ఆ ఫలమునంళను                   | -                | -                                               |

తా॥ వేదములలోను, యజ్ఞములలోను, శవస్సులలోను, దానముల లోను ఏయే పుణ్యఫలము చెప్పబడియున్నదో అట్టినకలఫలమును జ్ఞానయోగి యైనవాడు అల్పమనిశలంచును. మఱియు దీనినెఱింగి మూలకారణముగను ఉక్తమముగనుఉన్న స్థానమును పొందును.

- (1) ఇదంవిదిత్వా ఈ అధ్యాయమున అర్జునుడడిగిన ఏడు బ్రహ్న లకు చెప్పబడియున్న ఉత్తరముల నెఱింగి, వానిననుసరించి అనుష్ఠించి జ్ఞానియై (శంకరులు). (7-8-వ) రెండర్యాయ ములలో చెప్పబడియున్న భగవంతుని మహిమలనెఱింగి (రామానుజులు). అధ్యాత్మము మొదలగు వాటిని, శుక్షకృష్ణ మార్గములను ఎరింగి (గీ. వి.).
- (2) పరంస్థానం బ్రహ్మమును (శంకరులు). విష్ణువుయొక్క పరమపదమనే స్థాన ము ను (శ్రీధరులు, గీ. వి ).

ఇకి త్రీమదృగవద్గీతాసూపనిషత్పు బ్రహ్మవిద్యాయాం యోగళాస్త్రే త్రీకృష్ణార్జునసంవాదే అక్షరవర్మబహ్మయోగో నామ

అష్ట్ మెా ఒధ్యా యం:

శ్రీమదృగపర్గీతలుగ, ఉపవిషత్తులుగ, బ్రహ్మవిద్యగ, యోగశాధ్రముగనున్న శ్రీ కృష్ణార్జున సంవాదమున అక్షరపర్మబహ్మయోగమను ఎనిమిదవ అధ్యాయము ముగి సెను.

# తొ మ్మిదవ అధ్యాయము (రాజువాద్యా రాజగుహ్య యోగము)

భగవానువాచ:--

శ్లో॥ ఇదం కు కే గుహ్మకమం మ్రవ్యూమ్యననూయవే। జ్ఞానం విజ్ఞానసహికం యత్ జ్ఞాత్వా మోడ్యసేష్శుభాత్॥

పద॥ ఇదం - తు - తే - గుహ్యతమం - బ్రవక్యామి ఆనసూయవే। జ్ఞానం - విజ్ఞానసహితం - యత్ > జ్ఞాత్వా - మోక్స్ సే - ఆశుభాత్॥

 శ్రీలోగవాసువాచ
 భగవంతుడు బెప్పినది
 బిజ్జాన సహితం
 అనుభవజ్ఞానముతోగూడిన

 యత్
 దేనిని
 గుహ్యతమం ‡
 మిక్కిలి రహన్యముగనున్న

 జ్ఞాత్వా \*
 ఎరింగి
 ఇదం జ్ఞానం †
 ఈ జ్ఞానమునే

 అశుశాత్ \*
 నంసారమునుండి
 అననూయవే \*
 అనూయేని

 మాష్యాసీ
 నీపు విమ్ముక్తిచెందెదవో
 శ్రీ
 నీ కౌఱకు

 (తల్)
 అట్టి
 బాగు గొ జెప్పెదను

తా॥ డేని నెఱింగి నంసార (బంధ) మునుండి విము\_క్తి చెందెదవో అట్టి మిక్కివి రహస్యమైనదియు, ఉపాననతో గూడినదియునైన ఈ బ్రహ్మ జ్ఞాన మును అనూయలేనివాడవైన నీకొఱకు ఖాగుగ చెప్పెదను.

- (గీ. వి.) ఏడవ అధ్యాయము కడపట జెప్పిన "సాధిభూతం పాధియజ్ఞం" మొదలగు భగవంతుని మహిమలు ఈ అధ్యాయమున వి స్తరించి చెప్పబడుచున్నవి. ఎనిమిదవ అధ్యాయము నుదే ఏల ఆవి చెప్పబడలేదనగా, అర్జునుడు "సాధిభూతము సాధియజ్ఞము" మొదలగునవి ఎట్టి వని ఆడుగక "అధిభూతము, అధియజ్ఞము" మొదలగునవి ఎట్టివని అడిగినందున వాటికి మాత్రము ఆ 8-వ అధ్యాయమున ఉత్తరము చెప్పబడినది.
- ఎరింగి అనుష్టించి (రామానుజులు).
- నన్ను పొందుటలో (పతిబంధకమైన సకల పాపములనుండియు (రామానుజులు).
- ‡ (శ్రీధరులు) గుహ్యం = ధర్మజ్ఞానము, గుహ్యతరం = ఆత్మస్వరూప జ్ఞానము. గుహ్యతమం = పర్మబహ్మ జ్ఞానము.
- † (శంకరులు) అనుభవజ్ఞానముతోగూడిన (రామానుజులు). ఉపాసనను ఈ విధముగ జేయవలె నను దానినెఱుంగుట విజ్ఞానము. దానితోగూడిన.
  - (గీ. వి.) విశేషముగ ఎరుంగవలసినదానితో గూడియున్న
- (శంకరులు) ఇంతవఱకు జెప్పివచ్చినట్టియు, ఇక చెప్పబోవునట్టిదియునైన జ్ఞానమును (రామాను జులు) ఇదం = భ క్రిరూపమైన ఉపాసన అనేపేరుగల, జ్ఞానం = జ్ఞానమును (గీ. వి.) ఇక చెప్పబోవు జ్ఞానమును.

\* (శ్రీధరులు) మాటిమాటికి తన మహిమనే కృష్ణపరమాత్మ చెప్పుకొనుచున్నాడని అసూయలేని (రామానుజులు) భగవంతుడు చెప్పుచున్న, వానిమహిమలన్నియు ఛా స్తవములని నమ్మియున్న.

శ్లో బాజువిద్యా రాజగుహ్యం వద్మికమిదము త్తమమ్ : మత్యజావగమం ధర్మ్యం సుసుఖం కర్తుమవ్యయమ్ జ

పద॥ రాజవిద్యా - రాజగుహ్యం - పవిత్రం - ఇదం - ఈ త్తమమ్। (పత్యజావగమం - ధర్మ్యం - సుసుఖం - కర్తుం - అవ్యయమ్॥

 ఇదం
 -ఈ జ్ఞానము

 రాజరిద్యా
 విద్యలకెల్ల రాజు

 రాజగుహ్మం
 రహన్యములకెల్లరాజు

 ఉత్తమం చెబితం
 గొచ్చగా వరిశుద్ధవరమనది

 శ్రవ్యవగమం \*
 ప్రశ్యమ్ముగ నేయింగత్తగినడి

భర్మణం - ధర్మమనుండి నివర్తించనిది కర్తుం చేయుటకు (అనుష్టించుటకు) నునుఖం మిక్కిలి నూళమైనది అవ్యయం ‡ నాళములేనిది

తా॥ (మునుపటి శ్లోశ్యమున జెప్పిన అతిరహన్యమైన) ఈ జ్ఞానము విద్యలకెల్ల [శేవ్యము. రహస్యాములకొల్ల [శేవ్యము. ఉ శ్రమమైనది. పరిశుద్ధమైనది. [పత్యశ్రముగ నెఱుంగదగినడు భర్మముతోగూడినది. అనుష్టించుటకు మిక్కివి నులభమైనది. నశించని ఫలము:నివ్వగలది.

- 🔹 (రామానుజులు, మధ్వులు) (పత్యక్షముగనున్న చూడింపదగినది.
- (రామానుజులు) మోక్ష సాధనమైనదీ. (మధ్యులు, గీ. బి.) సక లజగత్తును ధరించుటచే దర్శమనగా భగవంతుడు. భగవద్విషయమైన జ్ఞానమైనంచన 'ధర్మ్యం' అని చెప్పబడినది.

🛨 (గీ, వి.) నాశములేని ఫలము నిచ్చునట్టిది.

శ్లో။ అశ్రద్ధానాణపురుషా చర్మస్యాన్య మరంతమ। అబ్రామ్య మాం నివర్తనే మృత్యునంసారవర్మని॥

పద॥ ఆశ్రద్ధధానా: – పురుషా: – ధర్మస్య –, ఆస్య – పరంతప। అడ్రాప్య – మాం – నివర్తన్లే – మృత్యసంసారవర్హ్మని॥

హే వరంతప! ఓ అర్జునా ! మాం ఆ పాప్య నన్ను జాందక అన్యధర్మన్య \* -ఈ (అక్మక్టానమనే) ధర్యమును మృత్యునంసార మృత్యువుతోగూడిన నంసార ఆశ్రద్ధానా: - నమ్మనివారైన పర్నుని ప్రవహి: పరుషులు నివర నే స్థిరముగనున్నారు.

తాజ ఓ అర్జునా! ఇట్టి భ\_్తితోగూడిన జ్ఞానమనెడ్ ధర్మమును నమ్మని పురుషులు నన్నుపొందక, మృత్యువుతోగూడిన నంసారమార్గమున నిలకడ చెందియున్నారు. (అనగా డుుఖమగు సంసారమునుపొందుట కొఱకే మఱల జనన మొందుచున్నారు.)

5

- 🛪 (శంకరులు) 🛮 ఈ ఆత్మజ్ఞానస్వరూపవిషయమునందును దాని ఫల విషయమునందును (రామానుజులు) ఇట్టి ఉపాసన అనెడి ధర్మమున.
- (శంకరులు, రామానుజులు) విశ్వాసములేకున్న (గీ. వి.) మోక్ష హేతువనే విషయమున (శద్ధ లేకున్న.

శ్లో॥ మయా తతమ్మిదం నర్వం జగదవ్యక్షమూ\_ర్తినా। మ్య్ర్మాని సర్వభూతాని న దాహం తేష్వవస్థిత:။ పద॥ మయా - తతం - ఇదం - సర్వం - జగత్ - అవ్యక్తమూర్తినా। మత్త్సాని - సర్వభూతాని - న - చ - అహం - తేషు - అవస్థిత: ॥ శ్లో။న చ మత్థ్పాని భూరాంని వశ్య మే యోగమైశ్వరం: စ်ားခံစျာလျှို့ သိ စားခံလွှဲ့ သိသာချား စားခံစာဆိုသို့။

పడा। న - చ - మత్త్సాని - భూతాని - పశ్య - మే - యోగం - ఐశ్వరం। భూతభృత్ - న - చ - భూతస్థ: - మమ - ఆత్మా - భూతభావన: 1

అవ్యక్త్రమూర్తినా వ్యక్తముకాని న్వరూపముగల భూకాని స భూతములు నాచేత మయా \* మర్భ్పైని న చ \* నాయెకఉండుటయేలేదు. ఇళ్వరంమేయోగం ఈశ్వరుని యొక్కదైన నా ఇదం నర్వంజగత్ 🕡 ఈ నకలజగమున్ను వ్యాపింపబడియున్నది యోగమునుచూడుము పశ్య . మమ్ ఆక్మా : నా ఆక్మ కూతర్భత్ భూతములనుభరించుచున్నడి. కూత ఖావను: భూతములను గలుగజేయునవి నర్వభూ**రా**ని సకలభూతములున్ను మర్థ్సాని  $\sim$  నా యెడనున్నవి అహం \* కేషు . నేను వాటిలో నబావస్థిత 🕴 😁 ఉండుటలేదు. නම් భూతస్థః న \* భూతములయెడ రేదు.

జా॥ ఎరుంగబడ్డని రూచముగల నాచే ఈ సకల బ్రవబంచమున్ను వ్యాపింపబడియున్నది. సకలభూతములున్ను నాయెడనున్నవి. నేను వాటియెడ నుండుటలేదు. భూతములు నాయెడనుండుటలేదు. నాయొక్క అదృతమైన శ్ర్మ్ జూడుము. నా స్వరూపము భూతములను ధరించునదియు, భూతములను కలుగ జేయుచున్నదియునైనను, లేక రఓంచునట్టిదైనను భూతములయొడ నున్నట్టిదిగాడు.

(స్వకీయము) ఈ క్లోకములో పరస్పర వ్యత్యాసముక నబడును. ఎట్లనగా భూతములు నాయెడ నున్నవని ఒకచోటను, లేవని ఒకచోటను, నేను భూతములలో లేనని ఒకచోటను, నేను భూతములను ధరించుచున్నానని మరియొకచోటను చెప్పబడియున్నది. ఐతే విరోధములేదు. బ్రహ్మము తనకు స్వాధీనమైన మాయాశ\_క్తిమూలమున ప్రపంచముల సృష్టి స్థితి లయాదులకు కారణమైయున్నంచున అట్టి (పపంచములన్నియు బ్రహ్మములోనేయున్నవి. పారమార్థికముగ జూచినచో అట్టి నిర్దుణమైనదియు అసంగమైనదియునైన బ్రహ్మస్వరూపమునకున్ను మాయా కార్యములకున్ను సంబంధములేనందున. వస్తువులు బ్రహ్మమువర్ధనుండుటలేదు. బ్రహ్మము వస్తువుల యెడ నుండుటలేదు. అనునది తాక్పర్యము.

🛊 (రామానుజులు) అంతర్యామిగనున్న నాచే (శ్రీధరులు) జగత్కారణముగనున్న నాచే.

- (రామానుజులు) (గీ. వి.) చేతానాచేతనమైన ఈ సకల్చపపంచము
- ‡ (శ్రీధరులు) చేతనాచేతనమైన సకల మ్రపంచములు
- 🕇 (శంకరులు) నమ్మ ఆత్మగ కలిగియున్నవి. (రామానుజులు) అంతర్వామియైన నాకధీనమైన స్థితిని గలిగియున్నవి. (గీ. వి.) నాయాధారము మీదనే నిలబడుచున్నవి.
- ‡ (శంకరులు, శ్రీధరులు) నేను వాటిలో నంటియుండుటలేదు. ఎట్లనగా ఆకాశమువలై (రామానుజులు) నేను వాటికధీనమైన స్థిరినిగలవాడుకాను. అనగా నాస్థిరికి అవి యాధారములుకావు. (మధ్యులు, గీ. వి.) జలము భూమినెట్లు ఆధారముగ గనిగి యున్నదో అట్లు నా స్థితికి ఆధారముపనిలేదని తాత్ఫర్యము.
- † (రామానుజులు) జలము భూమినంటియుండుటవలె భూతములు నాయెడనంటియుండుటలేదు (గీ. వి.) నేను అబ్రాకృతుడను, బ్రాకృతములైన వస్తువులు నన్నంటజాలవు. కావున భూతములు నాయెడ అంటియుండలేదు.
- (శ్రీధరులు) అఘటిత ఘటనా చాతుర్యమగు యోగమాయా వైభవములేక (రామానుజులు, శ్రీధరులు) అసాధారణమైన (వేరెచ్చటనులేని) యోగమును

[‡] నా సంకల్పము (గీ. వి.) నా దేహము

- 🕇 (రామానుజులు) భూతములను ధరించునదియు నియమించునదియు
- 🛊 (రామానుజులు) భూతములమై నాధారపడి నేనుండుటలేదు. (గీ. వి.) భూతములను అంటి యుండలేదు.

#### \*\*\*\*\*\*\*

శ్లో∺ యథాఽఽకాశస్థితో బిత్యం వాయు స్పర్వ[తగో మహాహ : తథా నర్వాణి భూతాని మర్థ్స్టానీత్యువధారయ 🛊

6

పద్గ యథా - ఆకాశస్థ్రితః - నిత్యం - వాయుః - సర్వ్యతగః - మహా౯ ! తథా - సర్వాణి - భూతాని - మత్త్సాని - ఇతి - ఉపధారయ #

**ఇకాశ** స్ట్రీత క నర్వవ్యాపిగనున్నట్లియు నర్వతగ: ఆకాశమునందున్నదో (ఆకాశ మహి౯ నిండియున్న దియునైన ములో నంటకయున్నడో) వాయువ ವಾಯುಃ ኝ ሙ • b ఎల్లప్పడు నిక్యం నర్వాణికూరాని నకలభూతములున్ను యథా ఎటు మర్బైని ఇకి 🛊 నాయిడనున్నవిగ ఉవధారయ కెలిసిక్రామము.

తా<sub>గ్</sub> సర్వవ్యాపిగను నిండియునున్న వాయు వెల్లవ్వడును ఎట్లు ఆకాశ మున (అంటక) ఉన్నదో అట్టే సకల భూతములున్ను నాయెడ్ నంటక యున్నవిగ కెరిసి కొనుము.

(గీ. వి.) ఎట్లు అంటక యుండగలదు? అనినచో జలముయుక్క రేణువులను వాయువు తీసికొనివచ్చి మనకు 🝷 త్యము క లుగజేసినను ఆ జల రేణువులు వాయువులో సంటకయుండుటవలె. 🛊 కనబడని మూర్తిగల నా యెడనున్నవిగ (రామానుజులు)

శ్లో॥ నర్వభూతాని కౌంతేయ మకృతిం యాన్తి మామికాం। కల్పక్షయే పునస్తాని కల్పాదా వినృణామ్యహం॥

పద∥ సర్వభూతాని - కౌంతేయ - (పకృతిం - యాగ్తి - మామికాం!

కల్పక్షయే - పున: - తాని - కల్పాదౌ - విసృజామి - అహం ॥

హే కొంతేయ! ఓ కుంతీవు[కా ! కల్పాదా నృష్టి కాలమున కల్పష్టయే. ప్రక యకాలమున కాని ವಾಟಿನಿ **నకలభూశములు**న్ను భర్వరూకాని 🛊 వునః మఱలను మామికాం + బ్రహ్మ్ నా మాయను నేను ఆహం విన్నజామి 🛊 సృష్టించుచున్నాను

యాన్రి . పొందుచున్నవి

తా॥ ఓ కౌంతేయా ! ప్రభయకాలమున భూతములన్నియు నా మాయను పొందుచున్నవి. (మాయలో తీనమగుచున్నవి.) సృష్ట్రి కాలమున మరలను వాటిని నేను సృష్ట్రించుచున్నాను.

- 🛊 (రామానుజులు) చతుర్ముఖ బ్రహ్ముయొక్క ఆంత్యకాలమున
- (రామానుజులు) (గీ. వి.) స్థావరజజ్గమ రూపములైన సకల భూతములు
- ‡ (రామానుజులు) నాయొక్క శరీరమైన (గీ. వి.) నాయధీనమైన
- 🕇 (రామానుజులు) తమస్సను పేరుగల ప్రకృతిని (గీ. వి.) త్రిగుణమయమైన ప్రకృతిని
- 🛊 (రామానుజులు) నా సంక లృమువలన పొందుచున్నవి.
- (రామానుజులు) నంక లృమువలన సృష్టించుచున్నాను. (గీ. వి.) పలువిధముగ సృష్టించు చున్నాను,

క్లో॥ | చకృతిం స్వామవడ్షభ్య విసృజామి పునః పునః। భూత[గామమిమం కృత్స్నమవశం | చకృతేర్వశాత్ ॥

పద॥ (పకృతిం - స్వాం - ఆపష్టభ్య - విసృజామి - పునః - పునః !

భూత(గామం - ఇమం - కృత్స్నం - అవశం - బ్రకృతేః - వశాత్ 🛚

[వకృతేః వశాత్ |పాబీనకరృస్వభావము నను స్వాం • నా (అధీనమైన) దైన నరించి | పకృతిం మాయను

అవశం. పాబీన కర్మాధీనమైన ఆవష్టర్య. ఆశ్రయింది, (స్వీకరించి)

కృత్స్పంజమంభూత నకలమైన ఈ భూతనమూహ వున్ వునక మరల మరల గ్రామం ములను విన్నకామి సృష్టించుచున్నాను.

అహం నేను

లా။ నా డైన మాయనుస్వీకరింది ్పాబీన కర్మాధీనములైన నకల భూశములను ఆ పాబీనకర్మననుసరించియే మరల మరల సృష్టించుచున్నాను.

(రామానుజులు) నా యొక్క స్వాధీనమైన [పకృఠిని, అపష్టభ్య = ఎనిమిది విధములుగ పరిణమింపజేసి, [పకృఠే: వశాత్ = [పకృఠికి స్వాధీనముగనుండుటవలన, అవశ: = పరాధీనముగ నున్న, ఇమంకృఠ్స్నం = ఈ దేవమనుష్య రిర్యక్ మొదలగు సకల భూతములను మరల మరల సృష్టించుచున్నాను.

- \* (శంకరులు) అవిద్య మొదలగు దోషములకు వశబడియుండుటవలన అస్వతం తమైన (గీ. వి.) (పకృతికి స్వాధీనమైనందున పరాధీనమైన, లేక, ఆ = విస్టువు, వశం = స్వాధీనముగ నున్న, అనగా విష్ణువునకు స్వాధీనమైన (పకృతికి అధీనముగనుండుటవలన విష్ణువున కధీనముగనున్న అనియు అర్ధము. (స్వకీయము) అధ్యాయము 8-19-చూడుడు.
- (స్వకీయము) ఆధ్యా-4-శ్లో-6-చూడుడు.
- ‡ (మధ్వులు) [పకృఠినా(శయించి-ఆ(శయింపక నే నేను సృష్టింపగలవాడైనను, దృథముగనున్న వాడు విహారార్థమై చేతిలో క్వరను పట్టుటవలె (గీ. వి.) ఉపాదానకారణముగ ఆశ్రయించి.

#### \*\*\*\*\*

శోॢ≋ న చ మాం కాని కరాµ్జి నిబధ\ైనై ధనంజయ । ఉదానీనవదానీనమనక⊙ కేషు కరృను ≋

పదు న - చ - మాం - తాని - కర్మాణి - నిబధ్ననై - ధనంజయ క ఉదాసినవత్ - ఆసీనం - ఆసక్తం - తేము - కర్మసు ॥

హే ధనంజయ! ఓ అర్జునా! అనక్తం అవిమానము తొలగియున్నవాడునైన తానికర్మాణి అనృష్టికర్మలు మాం నన్ను ఉదాసీనవత్ ఆసీనం - ఉదాసీసునివలెనున్నట్టియు న నిఖుధ్మ సై బంధించనేరవు శేమ కర్మను అకర్మలలో

తాగా ఓ అర్జునా ! ఆ సృష్టికర్మలలో అఖిమానములేకయు, కర్మలను జేయని వానివలెను, లేక సంబంధము లేనివానివలెనున్న నన్ను ఆ సృష్టి కర్మలు బంధించుట లేదు.

(రామానుజులు) మైజెప్పిన పలువిధమైన సృష్టి, విషమసృష్టిగనుండులు (అనగా ప్రాణ లన్నిటిని సమముగ సృష్టింపక దేవమనుప్యాది పలువిధముగనుండులు) వలన నాకుపుణ్యపాపము లనుగాని, దయలేనివాడు, పక్షపాతముగలవాడు అను నపవాదమునుగాని కలుగజేయుటలేదు. ఏలననగా ఆయాప్రపాణుల పూర్వకర్మకు తగినట్లు సృష్టించుటచేతను, ఫలాషేక్షగాని, కర్హుత్వాళి మానముగాని లేకుండుట చేతనే.

- (శంకరులు) బంధమునకు హేతువైన కర్మ ఫలమునంద పేష్టగాని క ర్ప్రత్వాభిమానముగాని లేకున్న
   (గీ. వి.) కర్మ లుజేసినను కర్మ జేయనివానికి ఎట్లు ఫలములేదో అట్లు నాకు ఫలములేదు. కాపున చేయనివానిపలెనున్న.
  - శ్లో జమయాఒధ్యకే అ (వకృతిస్పూయతే నచరాచరం : హేతునాఒనేన కొంతేయ జగద్వివరివర్తతే : 10 పదకి ముతుకాణ ఆధ్యకేణ - ప్రకృతి: సూయతే - పచరాచరం ! హేతు - అనేన - శాంతేయ - జగళ్ - విపరివర్తతే కి

్రభకృతి : ♦ మాయయైనది కలుగ జేయుచున్నది. సూయకే అధ్యక్షణ . సాష్ట్రిగనున్న హే కొంతేయ! ఓ కుంతీవు[ఠా! ಮರ್ಯ ನಾಪೆತ(ನಾಯುಕ್ಕನನ್ನಿಧಿನಿಮಿಕ ಮುಪೆಕ) అనేన హేతునా -ఈ నిమిత ముచేత నచరాచరం స్థావరజ్యమరూపమైన జగత్తును జగత్ జగతు ವಿಪರಿ**ವ** ರತೆ ಕಿರುಗುಮನೆಯುನ್ನು ದಿ

తా॥ ఓకుంతీపు[జా! సాఓగనున్న నాయొక్క సన్నిధాన విశేషముచేత మాయయైనది. స్థావరజ్ఞమముతోగూడిన ఈ ప్రవంచమును గలుగజేయు చున్నది. (ఇట్టినన్ని ధాన వీశేషమనెడి) నిమిత్తముచే బ్రహంచ్యు తిరుగుచునే యున్నది.

(స్వకీయము) 'కౌంతేయ' అను సంబోధనకు తాత్పర్యము - కుంతీదేవి పాండువును సాడ్షిగ నుంచుకొని నిన్ను కలుగచేసినట్లు మాయ నన్ను పాడ్షిగనుంచుకొని జగమును సృష్టించు చున్నది.

🔹 • † (రామానుజులు) (పాణుల పూర్వజన్మ కర్మలనమసరించి సత్యసంకల్పముతోగూడిన నాచే చూడబడిన (పకృతియైనది. (గీ. వి.) ముఖ్యక రైగనున్న నాచే (పేరేపింపబడిన నాయధీనమైన (పకృతియైనది, లేక (పురుమడగు) అధిపతియగు నాచే (స్త్రీయగు) [పక్పతియైనది, సచరాచరం సూయతే = చరాచర [ప్రపంచమున [ప్రసవించుచున్నది.

### శ్లో။ అవజాన ని మాం మూఢా మానుషీం తనుమ్మాశితం **వరం ఖావమజానన్తో మమ భూ**తమేహేశ్వరం m

11

పది! ఆవజాన నై - మాం - మూ**డా:** - మానుమీం - తనుం -పరం - భావం - అజాన స్ట్ర: - మమ - భూతమహేశ్వరం ॥

భూత మహేశ్వరం భూతములకీశ్వరుడనైన ఆజాననః ఎరుంగని మమ ವಾಯುಕ್ಕ మూడాః మూఢులు పరం ఖావం . (మేలైనస్థికిని) పరమత త్ర్వమును మానుషింతనుం మనుష్యదేహమును (శేష్టమైనస్వరూబమును) అతికం మాం అత్యయించియున్న ట్లు నన్ను అవకాన ని . అవమతించుచున్నారు.

తా॥ నాయొక్క వరమంశత్వ్రము నెరుంగని మూడులు భూశములకొల్ల మహేశ్వరుడుగనున్న నమ్మ మనుష్యదేహము న్యాశయించి యున్నవానిగ అవమతించుచున్నారు. (అనగా అగౌరవదృష్టితో చూచుచున్నారు.)

(స్వకీయము) అవతారరూపములను మనుష్యరూపములుగ తలంచెడివారలు మూడ్తులని తాత్పర్యము.

భక్తులను అనుగ్రహించుట ై మనుష్యదేహమును స్వీకరించి వ్యవహరించుచున్న నన్ను దేహాభిమానముగల కేవల మనుష్యుడనియు, ఈశ్వరుడు కాడనియు నీ విధముగ నగౌరవించు చున్నా రు.

# (రామానుజులు) జనులకు ఆనుగ్రహము చేయుటకై దయతో నేను చేసియున్న ఈ యవతారము యొక్క తాత్పర్యమును (గీ. వీ.) నా యొక్క శేషమైన యథార్థమును.

(రామానుజులు) సాధారణ మనుష్యునిగ తలంచి ఆగౌరవించుచున్నారు.

ళ్లో။ మోఘాశా మోఘకర్మాణో మోఘజ్ఞానా విచేతన:। రాష్ట్రీ మాసురీం చైవ (వకృతిం మోహిసిం (శిశా: ॥

12

పద⊪ మోఘాశాః - మోఘకర్మాణః - మోఘజ్ఞానాః - విచేతనః ! రాక్షనీం - ఆనురీం - చ - ఏప - మ్రకృతిం - మోహినీం - ౖశితాః #

(శే) వారలు మోహిసిం మోహించజేయునట్టియు మోహాకా: వ్యర్థమైన ఆశలుగలవారు రాష్ట్ర రాష్ట్ర ముగ్రమ మోహకర్మాణ: వ్యర్థమైన కర్మలుగలవారు అనురీం అనురముగఉన్నట్టియు మోహ ట్లానా: వ్యర్థమైన జ్ఞానముగలవారు (చకృశి మేవ చ స్వర్గావమునే వివేశన: వివేశములేనివారు (శేశా: పొందినవారు.

తాగ వ్యర్థమైనకోరిక, వ్యర్థమైన కర్మలు, వ్యర్థమైన జ్ఞానములు, పీటిని గల అవేవికులు మోహింపజేయునవైన రాష్ట్ర ఆనురస్వభావములనే ఆర్థ యించుటవలన నన్ను ఆగౌరవించుచున్నారు.

- (శ్రీధరులు) అన్యదేవతలను ఆశ్రయించినబో శీశ్రఘముగ ఫలముగిట్టుననే వ్యర్థమైనకోరికం (మధ్యులు) తానుజేయుకర్మయే తనకు ఫలమిచ్చుననే ఆశ.
- (శ్రీధరులు) వ్యర్థమైన ఆశచే చేయుకర్మ నాయారాధనకాదు. కావున అది వ్యర్థమైనది.
- ‡ (శ్రీధరులు) తానునేర్చిన కాస్త్రాధిజ్ఞానములను, కుయుక్తివాదములచే వ్యర్థపరచుకొనుట. (రామానుజులు) నా యొక్కదైన (అనగా నా యొక్క శేషభూతముగను శరీరముగనున్న) సకల చరాచర ప్రపంచములో విపరీత జ్ఞానముగల.
- † (శ్రీధరులు, గీ. వి.) దుర్మార్గమున ్రపవ ర్షించియున్న మనస్పునుగలవారలు. (రామానుజులు) సక లమునందును యథార్థజ్ఞానములేనివారలు.
- (శ్రీధరులు) బుద్ధిని చెరుపుచున్న (రామానుజులు) మనుష్యాపతారమును జేసియున్న నా యొక్క పూర్ణకారుణ్యము సర్వోత్తమత్త్వము మొదలగువాటిని కప్పియుంచునట్టి.
- (శ్రీధరులు) ఇతరులకు ఉప్పదవముచేయు తలంపుగలదైన కామనస్వభావము (రామానుజులు)
   నా యొక్క మహతైన గుణములను మరువజేయుచున్న స్వభావము.

(శ్రీధరులు) అక్యాశ, అహంకారము, కోపము మొదలగు గుణములనుగల రాజఫ స్వభావము.

(స్వకీయము) కశ్వప (పజాపతికి దితియను నామెయెడ గలిగినవారలు అనురులు. పుల్వ్య మహర్షియొక్క సంతతులు రాశ్రమలని చెప్పబడుచున్నారు.

క్లో। మహాక్మానస్తు మాం పార్థ డై ఏం మహ్మకిమార్గితా:। భజన్యవన్యమవసో జ్ఞాత్వా భూకాదిమవ్యయమ్ పద్బ మహాత్మాన: - తు - మాం - పార్థ - రైవీం (1) - స్థాకృతిం - ఆశ్రీతా:  $\phi \approx 3$  - అనన్యమనన: - జ్ఞాత్వా (2) - భూతాదిం - అవ్యయమ్ (3)  $\mathbb R$ 

ఓ పార్జా! భూకాదిం భూత ములకు కారణముగను
 మహాత్మానిస్లు మహాత్ములైకే అవ్యయం నాళ ములేనివానిగను
 డైపీం [బ్రక్కతిం డేవకలన్వకావము నాశ్రాయం జ్ఞాక్వా ఎరింగి
 అశికా: బినవారలై అనన్యమనన: పేరుడేనిలోను మనన్నునుందనివాలై మాం నన్ను కుజించుచున్నారు.

తాజ ఓ అర్జునా! మహాత్ములు దేవతలయొక్క సా\_త్విక న్వభావమునే ఆశ్ర యించి నన్ను భూతములకు కారణముగను, నాశములేనివానిగను ఎరింగి, వేరుదేనిలోను మనస్పునుంచక నాయెడనే మనస్పునుంచి (నన్నే) భజించు చన్నారు.

- (1) డైవీం ము క్తి యోగ్యమగు ఉత్తమస్వభావము నాశ్రయించినవారలు (రాఘవేంద్రులు), ఇట్టి డైవసంపత్తు విషయమును అధ్యాయము 16 లో చూడుడు.
- (2) జ్ఞాత్వా పూర్ణదయతోగూడి సాధువులను రడ్డించుటకొరకై మనుష్యరూపముగ నవతరించి యున్నానని ఎరింగి (రామానుజులు).
- (3) అవ్వయం వాజ్మనస్సులకు అందని నామకర్మలుగల (రామానుజులు).

(శంకరులు) మఱియు నెప్పరు నమ్మకముగలవారై భగపద్పక్తియనెడి మోక్షమార్గము నందే వెళ్ళియన్నారో ఆట్టి మహాత్ములు, అనగా హీనబుద్ధిలేనివారలు యజ్ఞము మొదలగువాటిచే చిత్తపరిశుద్ధిబడసిన వారలు, దేవతల స్వభావమును, ఆనగా మనస్సు వాక్కు కాయము ఇవియణగి యుండుటయు, ఇంద్రియములు అణగియుండుటయు, దయ, విశ్వాసము. మొదలగువాటిని గల వారలై మనస్సును వేరుదేనియందును మ్రవేశింపజేయనివారలై నన్ను, అనగా ఈశ్వరుని, భూతము లకు అనగా ఆకాశము మొదలగువాటికిని, ప్రాణముగల ప్రాణులకును కారణముగను, నాశము లేనివానిగను నెరింగి భజించుచున్నారు.

\_\_\_\_\_

శ్లో॥ నకకం కీర్తయన్తో మాం యక నైశ్చ దృథ్వతాः। నమన్మనైశ్చ మాం భక్త్యా నిక్యయుక్తా ఉపానకే॥

14

పద॥ నతతం - కిర్ణయన్ల: - మాం - యతన్ల: - చ - దృధ్యవతాः। నమస్యన్ల: - చ - మాం - భక్త్యా - నిత్యయుక్తాः - ఉపానతే॥

(శే) వారలు దృథ్యవాకు దృథ్యవెన్నపతముగలవారుగను నశశం ఎల్లప్పడు నిశ్వయుక్తాక ఎల్లప్పడు ఒకనిలకడగలవారు మాం (భగవంతడనైన) నన్ను గను కీర్వయనైశ్చ కీర్వనముజేయువారుగను భక్త్వానమన్యనైశ్చ ర్హీచే నమన్మరించువారుగను యశనైక ధర్మమార్గమున ప్రభుత్వము మాం ఉపాన శే నన్ను ఉపానించురున్నారు.

తాంజ వారు బ్రహ్మస్వరూపియగు భగవంతుడనైన నన్ను ఎల్లవృడు కీర్త నము జేయువారుగను (ఇంట్రియన్మిగహము, శమము, దమము, దయ, అహింన మొదలగు ధర్మములకోగూడి) ¦వయత్నించువారుగను, దృధమైన |వతము ననుష్ఠించువారుగను, ఎల్లవృడు నొకే నిలకడ గలవారుగను, భ\_క్తికో హృదయకమలవానీయగు ఆత్మనైన నన్ను నమస్కారముచేసి ఉపాసించు చున్నారు.

(శ్రీధరులు) కొందరు ఈశ్వరపూజ మొదలగు వాటిలో స్రవయత్నించువారుగను, దృధ మైన ప్రకముగలవారుగను, కొందఱు ఎల్లప్పడు నన్ను జాగ్రత్తతోను భక్తితోను కిర్తనముచేయు వారుగను, కొందఱు జాగ్రత్తతో భక్తిచే ఎల్లప్పడు నన్ను నమస్కరించువారుగను ఉపాసించు చున్నారు.

(రామానుజులు) సతతం కీర్తయ స్ట్లు = ఎల్లప్పుడు నా యొక్క గుణవిశేషములను జెప్పు నట్టి నాయొక్క నామములనుస్మరించుటవలన గలుగు గగుర్పాటు, గద్దవ స్వరము, వీటితోగూడిన వారుగను, నారాయణకృష్ణవాసుదేవాది నామములనుచ్చరించువారుగను, దృథ్యవతా: యత స్ట్లు = నాయారాధనలోను, ఆరాధన కుపయోగముగ దేవాలయము నిర్మించుట, నందనవనముంచుట మొద లగు వ్యాపారములలోను దృథమైన బ్రంయత్నముగలవారుగను, భక్త్యామాం నమస్యస్థ: = మిక్కిలి భక్తిచే వంగిన మనస్సు బుద్ధి అహంకారము కాట్ల చేతులు శిరస్సు మొదలగు నీ యెనిమిది అంగ ములచే రాయి ముల్లు దుమ్ము మొదలగునవి గల (పదేశములని చూడక దండాకారముగ నమస్కారము జేయువారుగను, మాం = నన్ను, నిశ్వయుక్తా: = ఎల్లప్పుడు నన్నే పొందవలెనను తలంపులో గూడియు, తమను తమకు జేరిన పకలవస్తువులను పరమాత్మకు అర్పించుచున్నామను నిశ్చయము తోగూడియు, ఉపాసతే = ఉపాసించుచున్నారు.

(రాఘవేం(దులు) వారు రామకృష్ణాదినామములను కిర్తనముచేయువారుగను, ఉప వాసాది దృథ్రవతములను గలవారుగను, ఎల్లప్పడు నాయెడ మనస్సునుంచినవారుగను నన్ను పానించుచున్నారు.

శ్లో॥ జ్ఞానయజ్ఞేన బాప్యన్యే యజన్తో మాముపానతే। ప్రత్యేన పృథ క్రైన ఏహుధా విశ్వతోముఖం॥

15

పద∥ జ్ఞాన యజ్ఞేన (1) - చ - ఆపి - ఆస్యే - యజనౖః - మాం - ఉపాసతే! ఏకత్వేన (2) - పృథక్త్వేన (3) - బహుధా - విశ్వతాముఖం॥

జ్ఞానయజ్ఞేన జ్ఞానమనే యజ్ఞముబేక (అన్యే బృథ క్షేన కొండలు వేరుగ (భేర ఖావనకో) యజ న్య అన్యే పూజించుచున్న మిగకవారు (ఉపానకే) ఉపాసించుచున్నారు మాం చ అపి ఈశ్వరుడనైన నన్నే విశ్వకోముఖం విశ్వరూపిమైన నస్సు ఏక్ క్వేన ఒకటిగ (అ భేదముగ) జహుధా అనేక విధములుగ ఉపానకే ఉపాసించుచున్నారు. ఉపానకే కొండలు ఉపాసించుచున్నారు.

తాం॥ జ్ఞానమను యజ్ఞముచేశనే పూజించెడి మిగతవారలు ఎల్లకు పేరు దేవతయొక్క ఉపానననువిడిబి -ఈశ్వరుడనైన నన్నే ఒక్టైన ్రవ్యాముగ అఖేదముగ నుపాసించుచున్నారు. కొందఱు నన్ను వెవ్వేచుగ, అనగా నూర్యుడు మొదలగు వెప్పేరు ఆకారముతోనున్నట్లు ఖేదఖావనతోనుపాసించుచున్నారు. కొందఱు విశ్వరూపినైన నన్ను అనేకవిధములుగ నుపాసించుచున్నారు.

- (1) జ్ఞానయజ్ఞేన భగవద్విషయక జ్ఞానమను యజ్ఞముచేత (శంకరులు) సకలము బ్రహ్మ స్వరూపమనెడి జ్ఞానమను యజ్ఞముచేత (శ్రీధరులు)
- (2) ఏకత్వేన పరమాత్మ ఒక్కడేయను పరమాత్మ దర్శనముచేత (శంకరులు), తానే బ్రాహ్మము బ్రహ్మమే తాను అను నభేదభావన<del>చేత (మధుసూదన సరస్వతి)</del>
- (3) పృథ క్రైన విష్ణువు సూర్యచంద్రాది దేవతారూపిగ మన్నాడనే భావనచేత (శంకరులు), నేను ఈశ్వరుని దాసుడననే భావనచేత (శ్రీధరులు)

(శంకరులు) వారలు ఏయేవిధముగ మపాసించుచున్నారనునది చెప్పబడుచున్నది. భగవంతునిగూర్చిన జ్ఞానమే యజ్ఞము. మిగతవారలు, అనగా బ్రహ్మనిస్టులు అట్టిజ్ఞానమనే యజ్ఞముచేత ఈశ్వరుడగు నన్నే పూజించువారలై వేరుదేవత నుపాసించుటను త్రోసివేసి నన్నే ఉపాసించుచున్నారు. ఇక అట్టిజ్ఞానము అనేక విధములుగనున్నది, కొందఱు సకలము, పర బ్రహ్మము ఒక్కలే యను పరమార్థదర్శనముతో భజించి ఉపాసించుచున్నారు. కొందఱు విష్ణువగు ఆ భగవంతుడే సూర్యుడు చందుడు మొదలగు భేదముతో సూర్యుడు మొదలగు నాకారముగ నున్నాడనే జ్ఞానముతో నుపాసించుచున్నారు. కొందఱు పలువిధములుగ అగ్ని, సూర్యుడు మొద లగు నాకారముచే సక లరూపిగను సక ల ఆత్మగనుఉన్న అతనిని, పలువిధములుగనున్న అట్టి భగవంతుడే అంతట గలవాడుగను సకలరూపిగను ఉన్నాడను జ్ఞానముతో నుపాసించుచున్నారు.

(రామానుజులు) కొందఱు మహాత్ములు మునుపటి క్లోకమున జెప్పినట్లు కీర్తన నమస్కా రాదులచేతను, జ్ఞానమనే యజ్ఞముచేతను నన్ను భజించి యుపాసించుచున్నారు. ఎట్లనగా -

పృథ క్రైన = జగదాకారముచేత, విశ్వతోముఖం = సకల శేషియైన, మాం=నన్ను, బహుధా=అనేకవిధములుగ, ఏకత్వేన = ఒకటేయనియెరింగి ఉపాసించుచున్నారు, ఆది యెట్లనగా-

భగవంతుడైన వాసుదేవుడు నామరూపములు లేకుండిన సూక్ష్మ చిదచిద్వస్తువులను శరీరముగ గలిగియుండి. సత్యసంకల్పుడైన అతడు స్థూలచిదచిద్వస్తువుల దేహిగ తాను కావలెనని సంకల్పించిన మాత్రమున దేవమనుష్య పశుపష్టి మృగస్థావరాది వెవ్వేరు విచిత్రమైన వస్తువులను శరీరముగ గలవాడై అతడొక్కడే యున్నాడని ఆనుసంధానముజేసి ఉపాసించుచున్నారు.

(మధ్వులు) ఏకత్వేన = అంతటనిండియున్న నారాయణుడొక్కడే యని కొందరున్ను, పృథ క్వేన = ఆ నారాయణుడు సకల వస్తువులకంటె విలక్షణుడని కొందఱున్ను, బహుధా = ఆ నారాయణుడు అనేక రూపములను బడసినవాడని కొందఱున్ను ఉపాసించుచున్నారస్తువది ఈ శ్తోకమందలి తాత్పర్యము

AND DESCRIPTION OF THE PARTY OF

శ్లో॥ అహం క్రక్టుత్తుం యజ్ఞు స్వధాఽహమహమాషధం। మం| లో ఒహమహమేవాజ్యమహమగ్నిరహం హుతం॥ 16

పద# ఆహం - క్రతుః - ఆహం - యజ్ఞః - స్వధా - ఆహం - ఆహం - ఔషధం (1) మండ్ - అహం - అహం - ఏవ - ఆజ్యం - ఆహం - అగ్మి: - ఆహం - హుతం။ అహం క్రకు: నేనే క్రకువనే పేదో క్రకర్మము అహం మంక్షక నేనే మంక్రకమ అహం యజ్ఞు: నేనే యజ్ఞము అహం ఆజ్యం నేనే హావిస్సు ఆహం ద్వధా: నేనే ద్వధా అనే పితృవులకివ్వ అహం అగ్నిం! నేనే అగ్ని బడు అన్నము అహమేవ హాతం నేనే హోమకర్మ

అహం ఔషధం నేనే ఔషధము

ా॥ నేనే వేదమున విహిళమైన ౖకతువనెడి కర్మ. నేనే వైశ్వదేవమ మొదలగు యజ్ఞము. నేనే స్వధా అనెడి పిళ్ళవులకివ్వబడు అన్నము. నేనే ఔషధము (మందు). నేనే మంౖళము, నేనే హోమముజేయబడు హవిసృ≀ నెయ్యి, ఆహవిస్పుచే హోమము చేయబడునదైన అగ్నినేనే, నేనే అట్టి హోక కర్మ, అనగా నేనే ఆ హవిస్పును అర్పించుటయనెడి వ్యాపారము.

#### (1) ఔషధం - హవిస్సు (రామానుజులు)

(శంకరులు) మునుపుజెబ్బిన వారలు పలువిధముగ నుపాసించినచ్ దానిచే భగవంశ డైన నిన్నే ఉపాసించుచున్నారనునది ఎట్లగును? అను శంకను కలుగజేయును, కావున భగవంశు దీనిని (పసాదించుచున్నాడు. క్రకుపనగా వేదమున విహితములైన కర్మలలో ఒక భాగము. యజ్ఞమనునది స్మృతిలో విహితమైన వైశ్వదేవము మొదలగు యజ్ఞము. స్వధా అనగా పితరులకు కాద్దాదులలో నిప్పబడు అన్నము, లేక సామాన్యమైన అన్నము. ఔషధం = అన్ని ప్రాణులచేతను భుజింపబడునట్టివై ఓషధియనుపదముచే జెప్పబడిన సాధారణములైన పడ్డు గోధు మలు మొదలగునవి. లేక వ్యాధిని శాంతపరచుట్మకైన మందు అనియు గ్రాహింపదగును. మంత్రముజ్ పేతరులకును దేవతలకును ఏ మంత్రముచే హవిస్సు ఇవ్వబడుచున్నదో అట్టి మంత్రుమునేనే. అగ్నికి = దేనిలో హవిస్పు హోమము జేయబడుచున్నదో అట్టి అగ్ని నేనే. హుతం = హవిస్పును అగ్నిలో సర్పించుట హోమకర్మయు నేనే.

(రాఘవేం(దులు) యజ్ఞః = ముఖ్యదేవతనుద్దేశించి చేయబడిన ప్రధానహోమము. ఈ క్లోకమున "(క్రతువు మొదలగునవి నేనే" అని చెప్పిన తాత్పర్యమేమనగా, వాటికి నేను నియామ కుడుగను, వాటి హవిస్సు మొదలగునాటిని భుజించువాడుగను ఉండుటచేత 'అవి, నేను' అనే అభేదము ఉపచారముగ జెప్పబడినది. ఇందులోని 7-ప అధ్యాయము 11-ప గ్లోకమునందరి వ్యాఖ్యనమును చూడుడు.

#### \*\*\*\*\*\*\*\*\*

శ్లో॥ పిఠాఒహమన్య జగతో మారా భారా పిరామహాঃ। వేద్యం వవ్మతమోంకార ఋర్పామ యుదారేవ చ \*

17

పద్మ పీతా - అహం - అన్య - జగత: - మాతా - ధాతా (1) - పీతామహ: (3)! వేద్యం - పవ్మితం - ఓంకార: - ఋక్ - సామ - యజ: - ఏప - చక

అన్న జగతః ఈ జగమునకు : వద్మితం **శుద్ధపరచువమ్మ**, ಕಂಡಿಯು ಕರಿಯು పీఠామాఠా **ఓంకారమున్ను** LOTO: ಕ್ಕಾಕ್ರಯು పిఠామహః ఋక్సామ యాణ ద ఋగ్వేదము, సామమేము, కర్మవలమును విభజించి యజార్వదమున్ను ఇచ్చువాడను, అహమేవ నేనే ఎరుంగచలసిన వసువుత్తు, వేద్యం

తా॥ ఈ జగమునకు కండియు కల్లియు కాతయు కర్మళలమును విళ జించి ఇడ్చువాడను ఎరుంగవలనిన వన్తువున్ను వరిశుభ్వరచు వన్తువున్ను ఓంకారమున్ను ఋగ్వేదము సామవేదము యృజార్వేదము ఇవియన్నియు నేనే.

- (1) ధాతా విధాతా కర్మఫలమును జేయువాడున్ను (శ్రీధరులు). రక్షకుడున్ను (రాఘవేంద్రులు),
- (2) పితామహః పూజ్యుడున్ను (రాఘవేం(దులు)

శ్లో။ గతిర్భ<u>రా</u> [వాళుస్సాడ్లీ నివానశ్మరణం నుహృత్ 1 [మభవః | పళయస్థాృనం నిధానం శ్రీజమవ్యయం ။

పర⊪ గత్: (1) - భర్తా - (2) - బ్రభు: - సా & (3) - నివాస: (4) శరణం (5) - సుహృత్ (6) బ్రభవ: - బ్రళయ: - స్మానం - నిధానం (7) - బీజం (8) - అవ్యయం #

| <b>ಗ</b> ತಿಃ           | పొందలడునట్లిదియు           | ಭಳವಃ        | ఉక్ప త్రిస్థానమున్ను  |
|------------------------|----------------------------|-------------|-----------------------|
| భర్తా                  | పోషకుడున్ను                | స్థానం      | నిలకడ చెందుచోటున్ను   |
| ్రవభ్య                 | [భథవున్ను 🖺                | చ్రాయ:      | <b>నశించు</b> చోటుమ్ప |
| <del>ي مر</del> خ<br>ۋ | సాఓ్రియు                   | నిధానం      | ಗರಿಸಿಯು (೪'ಣಿಜಿಮು)    |
| నివాసః                 | ఉండుచోటును                 | అవ్వయం బీజం | నాళములేని వితనమున్ను  |
| శరణం                   | శరణ <b>మొందదగినవాడు</b> ను | (అహ్మేవ)    | র্নির্ব               |
| సహుత్                  | సుహుతును                   | ` ,         |                       |

ಶా॥ పొందబడునట్టిది ఆనగా కర్మఫలము, పోషకుడు, మ్మాపు అనగా స్వామ్, సాజ్., పాణులు నివసించుబోటు, శరణమొందదగినచాడు అనగా శన్నువచ్చి పొందినవారల దుఃఖమును తీర్పువాడు, సుహృత్తు అనగా బడులు కువకారము నెడురుచూడక నహాయముబేయువాడు, నృష్టిస్థితిలయ స్థానము, గరిసె (కణిజము) అనగా ప్రాణులు ముందుకాలమున అనుభవించవలసిన వాటిని ఉంచుబోటు, నాశము లేని విత్తనము, ఇవి నేనే.

- (1) గతి: కర్మలఘలము (శంకరులు, శ్రీధరులు) పొందవలసిన స్థానము (రామానుజులు), ముముశ్రువులచే నెరుంగదగినది (రాఘవేం(దులు).
- (2) భర్తా ధరించువాడు (రామానుజులు).
- (3) సాక్షి ప్రాణులుచేయుట, చేయక విడుచుట వీటినిజూచుచుండెడివాడు (శంక రులు, శ్రీధరులు).
- (4) నివాస: ప్రాణులుండుచోటు (శంకరులు, శ్రీధరులు). ఆ(శయుడు (రాఘవేం(దులు).
- (5) శరణం తన్ను పొందినవారల దుఃబమును ఫోగొట్టువాడు (శంకరులు). ఆశ్రయింపదగినవాడు (రాఘానుజులు). సంసారభయమునుండి రఓించువాడు (రాఘవేం(దులు).
- (ర్) సుహ్ఫాళ్ మ్రక్షిప్రయోజనము నెదురుచూడక యుపకారము చేయువాడు (శంకరులు, రాఘ వేం(దులు.)

- (7) నిధానం నిశ్లే.పము, ్ౖరాణులచే కాలాంతరమున ననుభవింపబడు వస్తువులుంచుచోటు (శంకరులు). ఉత్పాద్యం = కలుగజేయదగిన వస్తువున్ను, ఉపసంహార్యం = సంహ రింపబడు వస్తువున్ను (రామానుజులు). ్ౖరపళయకాలమున సకలమునకు ఉండుచోటు (రాఘవేం[దులు).
- (8) బీజం విత్తనము, మొలచు స్వభావముగల వస్తువులు మొలచుటకు కారణము. ఆ విత్తనము సంసారమున్నంతవఱకు ఉన్నందున నాశములేనిది. విత్తనములేక ఒక్కటియు మొలచుటలేదు. ఎల్లప్పడు మొలకను చూచుటవలన విత్తనముయొక్క ఆనుస్యూశి (వెంబడించుట) తొలగలేదని తెలియుచున్నది (స్వకీయము).

శాస్ల్లి తపామ్యహమహం వర్షం నిగృహ్హా మ్యుత్సృజామి చ। అమృతం బైవ మృత్యుశ్భ నదనబ్బాహమర్జన ॥

19

పది! తపామి (1) - అహం - అహం - వర్షం - నిగృహ్ణమి - ఈర్స్పజామి - చ! అమృతం - చ - ఏప - మృత్యు: - చ - సర్ (2) అనర్ - చ - అహం - ఆర్జున హే అర్జున! ఓ అర్జునా! నిగృహ్ణమి చ ్చంపిక నిలువెట్టుడున్నాను.

ేజా అర్జున ! ఓ అర్జునా ! నిగ్బహ్హామ్ ద ్షాంచక నిలెజెట్లుమన్నాను అహం తపామి నేనే కావమును గలుగజేయు అమృతం ద రణించక యుండుటయు మన్నాను మృత్యుశ్భ మరణమున్ను అహం నేను నక్ - అనవ్భ నత్త అనత్తున్ను వర్వం ఉత్పృకామి వర్వమును గలుగజేయుమన్నాను అహమేవ నేనే

కా॥ ఓ అర్జ్లనా! నేను కాపము గలుగజేయుచున్నాను. నేను వర్షమును గురిపించుచున్నాను. దానిని వర్షి ంచక నిలబెట్టుటను జేయుచున్నాను. మరణము రేమి – మరణము, నత్తు – అనత్తు నేనే.

- (1) తపామి నేను సూర్యుడుగనుండి తాపమును గలుగచేయుచున్నాను. (శ్రీధరులు). నేను అగ్ని, సూర్యుడు ఈ రూపముచే తఓంపజేయుచున్నాను (రామానుజులు)
- (2) సత్ తత్కాలమునందుండు వస్తువులు, అసత్తనునది మునుపుండినది, ఇకరాబోవునది (రామానుజులు) సత్ = కార్యము, ఆసత్ = కారణము. (రాఘవేంగ్రదులు)

(శంకరభాష్యము) నేను సూర్యుడుగనుండుచు తీక్హములైన కొన్ని కిరణములచే వేడినిచ్చు చున్నాను. కొన్ని కిరణములచే వర్షమును గలుగచేయుచున్నాను. కలుగచేసినపిదపు కొన్ని కిరణ ములదే వర్షమును యెనిమిదినెలలు నిలబెట్టుచున్నాను. మఅలను దానిని మిగిలిన నాలుగు నెలలగు వర్షాకాలమున గలుగచేయుచున్నాను. నేను దేవతల మరణములేనితనముగను, మనుష్యుల మరణముగను ఉన్నాను. ఏ కార్యము ఏకారణముతోగూడియున్న దగునో, అనగా బయటపడునో అదిసత్తు (ఉన్నట్టిది), దానికి విపరీశమైనది అసత్తు (లేనట్టిది) అనబడును. భగవంతుడు తాను ఉన్నట్టిదిగను లేనట్టిదిగను నున్నా నమటవలన ఆకడు సర్వథా లేనివస్తువుగ కానేరడు. అతని కార్యమున్ను కారణమున్ను వరునగా ఉన్న వస్తువుగను లేనివస్తువుగను కానేరడు (ఇచ్చట కార్యమున్ను కారణమున్ను వరునగా ఉన్న వస్తువుగను లేనివస్తువుగను కానేరడు (ఇచ్చట కార్యమున్ను కారణమనగా బయట బడని నామరూపములు. అధారమగు బ్రహ్మము లేనియెడల కారణమనెడి కల్ఫనయే నిలబడదు.

ఆధారమగు (తాడులేనిచో సర్పమనెడి కల్పనసంభవించక యుండుట పలె. సత్తు - అసెత్తు వీటినిగూర్చి రెండవ అధ్యాయము శ్లోకము 16, 11-వ అధ్యా. శ్లో။ 37, 13-వ ఆధ్యా. శ్లో။ 12-ను. భాష్యమునున్ను చూడుడు.

శ్లో ॥ క్రైవిద్యా మాం సోమపా: పూతపాపా యజ్ఞైరిష్ట్వా న్వర్గతిం ప్రార్థయన్తే। ತೆ పుణ్యమాసాద్య సురేం<sub>డ్</sub>దలోక మశ్న న్రి దివ్యా౯ దివి దేవళోగా౯ 20 పద။ త్రైవిద్యా: - మాం - సోమపా: (1) - పూతపాపా: యజ్ఞై: - ఇష్ట్వా - స్వర్గతిం - ప్రార్థయన్తే। తే - పుణ్యం - ఆసాద్య - సురేంద్రలోకం అశ్పైనై - దివ్యాన్ - దివి - దేవ భోగా౯ ॥

(ಮೆ) **స్వ**ర్గమనేగతిని ఎవరు స్వర్ధతిం మూడుమేదముల నెరింగినవారలై ప్రార్థయనే ్రపార్థింతురో ುದ್ವಾಣ తే వృణ్యంనురేన్ద్ర ) వారలు వృణ్యమైన దేవేంద్ర సోయపానము జేసినవార్తె సోమపాঃ లోకం అసాద్య ∫ లోకమునుపొంది పాపము తొలగినవారలై **పూశపా**పాః దివి దివ్యాకా స్వర్గామన దివ్యములైన దేవళోగాకా దేవశల భోగములను ಯಕ್ಷಣ యజ్ఞములచేత మాం ఇష్ట్వా నన్ను పూజించి అనుభవించుచున్నారు. මෙන් ව

తా॥ ఎవరు మూడు వేదముల నెరింగినవారలై సోమపానము చేయు వారలై పావమునుండి వరిళుడ్డులైనవారలై స్వర్గమగుగతిని కోరెదరో వారలు పుణ్యభలమైన దేవేం దలోకమునుపొంది న్వర్గమున దేవకలదివ్యములైన ఖోగ ముల ననుళవింతురు.

(1) సోమపా: - సోమలత (తిప్పతీగె) నుండి పిండి ఎత్తబడు రసమును వేదమం తములచే హోమము చేసి మిగిలినదానిని యజమానుడు ఋత్విక్కులు త్రాగుటకలదు, ఆట్లు త్రాగినవారలు సోమపానముచేసిన వారలని చెప్పబడెదరు.

(శంకరులు) జ్ఞానము నెరింగిన యేనిప్కాములు 'ఒకటి' అనుజ్ఞానమున్ను 'వేరు' ఆనుజ్ఞానమునైన దీనివంటి (కిందజెప్పిన నివృత్తిలక్షణమైన జ్ఞానయజ్ఞములచే నన్ను పూజించు వారలై భజింతురో వారలు తమకమ అనుభవ జ్ఞానమునకు తగినట్లు నన్నే పొందెదరు. ఐతే ఎవ్వరు అజ్ఞానులై ఆశావిషయములను కోరెడివారలో అట్టివారలు ఋక్కు, యజుస్సు, సామ ముల నెరింగినవారలై సోమపానముచేసినవారై ఆ సోమపానముచేతనే పాపమునుండి పరిశుడ్దులై వసువులు మొదలగు రెవతల యాకారముగల నన్ను అగ్ని స్టోమము మొదలగు యాగములచే వ్యర్గమనేగతిని కోరుచున్నారు. వారలు సూరు యాగములచే పొందడగిన ఇంగ్రునిలోకమును తాము చేసిన ప్రణ్యమునకు ఫలముగ పొంది. మనుమ్యలకు గెట్టని దేవభోగముల ననుభవించు చున్నారు.

(శ్రీధరులు) మూడు వేదములను అధ్యయనము చేయువారలు, లేక వాటి అర్ధవిచారము చేయువారలు త్రైవిద్యులు. అనగా ఆ వేదములలో జెప్పియున్న విధముగ యజ్ఞారుల ననుష్టించు వారలు దేవతాస్వరూపముగ నేనున్నాననుదానినెరుంగక పూజించుచున్నారు. (మిగత వాటిలో మార్పులేదు).

(రామానుజులు) వేదముల నెరింగియు, వేదాంతమును (బ్రహ్మవిద్యమ) ఎదంగక వేదోక్త కర్మల ననుష్టించినన్ను దేవతాస్వరూపముగ నెరుంగక పూజించుచున్నారు. పూతపాపా:= స్వర్గమును పొందుటకు విరుద్ధములైన పాపములేనివారలై.

(రాఘవేందులు) మూడు వేదముల నెరింగినవారలు. విష్ణువు సర్వో త్రముడని తెలిసి యున్నను వేరమున మొల్లమొదల చెప్పబడియున్న స్వర్గాదిఫలమునుదైశించి ఆన్వదేవతలను భజించవలెనని తెలిసి యనుఘించి కడపట విష్ణువగు నా కొఱకు సమర్పణము చేయుచున్నారు. వారలు స్వర్గాదులను పొందులకై నన్ను ప్రార్థించుచున్నారు.

> శ్లో జతే తం భుక్తాన్న స్వర్గలో కం విశాలం ఓేణే పుణ్యే మర్వులో కం విశ్వి : ఏవం [తయీధరృమను[వవన్నా గతాగతం కామకామా లభ నే #

21

పదు తే - తం - భుక్తావ్త - స్వర్గలోకం - విశాలం జి.ణే - పుణ్యే - ముర్వులోకం - విశస్త్రి ! ఏవం - త్రయీధర్మం - అనుత్రపన్నా: గతాగతం - కామకామా: - లభన్రే !!

ಕೆ ಕಂ వారలు ఆట్ట్ ఏమం త్రయాధర్మం ఇట్లు మూడుపేరములచే చెప్ప విశాలం న్వర్గలోకం విశాలమైన స్వర్గలోకమును బడిన ధర్మమును మక్వా ఆనుభవించి **∞**నుబ్రహన్నా: •నుసరించువారలె ವಣ್ಯೆ ೩ ಣೆ వుణ్యముక్ష్ణీ ఇమైన పిద్దప కామ కామా: ವಿಷಮೆಪ್ಪುಗಲವಾರ ಶ್ರ **మర్యలోకం** మనువ్యలో కమును పావుటను వచ్చుటను పాందు గతాగతం లభ్ क्षे क \ బ్రవేశించుచున్నారు. చున్నారు.

రాంజ వారలు అట్టి విశాలమైన స్వర్గలోకము ననుళవించి పుణ్యము నశిం బినపిదవ మనుష్యలోకమును పొందుచున్నారు. ఇట్లు వేదో క్రధర్మము ననుస రెంబినవారలై విషయేచ్ఛగలవారలు జననమరణములను పొందుచున్నారు.

(శంకరులు) అట్టి సకాములు విశాలమైన ఆ స్వర్గలోక మున వారల పుణ్యమనకు తగిన భోగముల ననుభవించిన పిదప మనుష్యలోక మున మ్రవేశించుచున్నారు. అనగా జనించుచున్నారు. మునుపు చెప్పినట్లు మూడువేదములలో విహితమైన కేవలము వైదిక కర్మనుమాత్రమనుష్టించి వారలు పోవుదిను చచ్చుటను, అనగా జననమును మరణమును పొందుచున్నారు. అనగా స్వతం(తమైన నిలకతను ఒక చోటను బడముటలేదని తాత్పర్యము.

(స్వకీయము) ఈ గీత 8-వ అధ్యాయము 25-వ శ్లోకములో చెప్పబడియున్న ధూమ (= పొగ) మార్గమున బోవువాడు ఈ శ్లోకమున గుర్తింపబడినవాడుగ కనబడుచున్నాడు.

### శ్లోగా అనన్యాశ్చింతయన్తో మాం యే జనాః వర్యుపానతే! తేషాం నిత్యాఖ్యుక్తానాం యోగ షేమం వహామ్యహంగ

పద॥ అనన్యా: (1) - చింతయన్త: - మాం - యే - జనా: (2) - పర్యుపాసతే। తేషాం - నిత్యాభియుక్తానాం (3) - యోగషేమం (4) - పహామి - ఆహం॥

 యేజనాక
 ఏజనులు
 సిక్యాఖియుక్తానాం
 ఎల్లమృడు ధ్యానమున నిలకడ

 అనన్యా
 నాకంకు అన్యులుకానివారై
 కేషాం యోగశ్లేమం
 ఆర్థీ జనుల యోగశ్లేమమను

 మాం చింతయన్న
 అంకట నుపాపిందురున్నారి
 ఆమం చహికి
 నేను చహిందురున్నాను.

తా॥ ఏజనులు కాము నాకంటె వేరైనవారలు కారని నన్నే ధ్యానించి ఎడతెగక నంకట నుపాసించుచున్నారో, ఎల్లవృడు ధ్యాననిష్ఠగల అట్టివారల యోగక్షమమును నేనే వహించుచున్నాను.

- (1) అన్న్యా: నన్ను అన్యునిగ తలంచక నారాయణుడనైన నేనే వారలయాత్మయని చింతించి (శంకరులు). నన్ను తప్ప వేరుగ ఎట్టి (ప్రయోజనమును ఇచ్చింపక నన్నే పరమ్మపయో , జనమని తలంచి ధ్యానించి (రామానుజులు). నాకంటె భజింపదగిన వేరొకదేపత లేదను తలంపుగల తారలై (శ్రీధరులు). చింతతొలగి నన్నే చింతించి (రాఘవేంద్రులు).
- (2) జనా: సన్స్ట్యాసులైన జనులు (శంకరులు). మహాత్ములు (రామానుజులు).
- (3) నిత్యాభియుక్తానాం నిత్యాభియోగినః (శంక రులు). ఎల్లప్పడు నన్ను పొందవలెనని భావించు చున్ను (రామానుజులు). సర్వకాలములందును సర్వావస్థలలోను నన్ను మరువక యున్న (మధ్వులు). సక లదేశకాలములలోను మవోవాక్కాయములచే ఎడతెగక నా సేవలో నున్న (రాఘవేంద్రులు).
- (4) యోగక్షేమం పౌందనిదానిని పొందుటయోగము, పొందినదానిని రక్షించుటక్షేమము (శంక రులు). ధనాదులను పొందుటయోగము, పొందినదానిని రక్షించుటక్షేమము. ఇట్టి దానిని, లేక మోక్షమును (శ్రీధరులు). నన్ను పొందుటయోగము, మరల జననము తొలగిపోవుట క్షేమము. (రామానుజులు). లభించనిది లభించినచో యోగము, దానిని రక్షించుట క్షేమము, లేక మోక్షమున శాశ్వతముగ నున్నట్టిది యోగక్షేమము (రాఘ వేందులు). (స్వకీయము) ఆధ్యా 2 శ్లో. 45. చూడుడు,

(శంకరభాష్యము) ఇక నెవ్వరు కోరిక కొలగినవారలై సమ్యగ్రర్మనముగలవారలో, ఎట్టి సన్స్టాస్టులైన జనులు అవ్యభావము లేనివారలై, అవగా బ్రహ్మదేవుడైన శ్రీనారాయణని తమ ఆశ్మగగొన్నవారై అట్టిఆత్మనే ధ్యానించువారలై నన్ను అంతటనున్న వస్తువుగ చూచెదరో, అట్టి ఎల్లప్పడు ధ్యానమున ఎగతెగని బ్రయత్నముగల పరమాత్మదర్శులైన వారలకు యోగక్షేమమును నేను నడుపుచున్నాను. యోగమనగా పొందనిదానిని పొందుట. క్షేమమనగా దానిని కాపాడుట. "జ్ఞానిత్వాలై పమేమతం" సచమమ (పియు" (7-అధ్యా-శ్లో॥ 18-17-) అనుకారణముచే వారలు నాయొక్క ఆత్మగను నాకు (పియులుగనునున్నారు అనుట.

మిగతభక్తులకును భగవంతుడు వారల యోగక్షేమమును జదపనే జరుపుచున్నాడు అనునదియు వాస్త్రవమే. ఐనను ఇదియే దానిలోని వ్యత్యాసము. మిగతభక్తులెవ్వరో వారలు తమకై యోగక్షేమముకొరకు తాముకూడా (పయత్నించుచున్నారు. ఐతే తమకంటెవేరైనదానిని చూడని వారలు తమకైన యోగక్షేమముకొరకు క్రవయత్నించుటలేదు. వారలు ఆత్మజ్ఞానులు, జీవించుటలో గాని మరణించుటలోగాని తాము ఆశగలిగి యుండుటలేదుగదా? వారలు భగవంతునిమాత్రమే శరణముగ గైకొన్నవారలు. కావున భగవంతుడే వారల యోగక్షేమమును నడిపించుచున్నాడు.

~~~~~

శ్లో॥ \*యేఒవృన్యదేవతా ళక్తా యజనై శ్రద్ధయాఒన్నితా:। తేఒపి మామేవ కొంతేయ యజన్యవిధిపూర్వకం॥

23

పద్మ యే - ఆపి - అన్యదేవతాభక్తా: - యజన్హే - ఆధ్వయా - అన్వితా:! తే - ఆపి - మాం - ఏప - కౌన్హేయ - యజన్హి - ఆవిధిపూర్వకం (1) ॥

హే కొంతేయ ! ఓ కుంతీవృతుడా ! యజ నే (ఇకర దేవకలన.) పూతిందు యేపి ఎవ్వరై శే మన్నా రో అన్మరేవకా ళక్తా: వేరుదేవకలయెడ ళక్తిగల తేపి వారున్ను వారై అవిధివూర్వకం విధిద పృవ అక్షానపూర్వకముగ శ్రమా అన్వికా: నమ్మకముతో గూడినవారై మామేవ యజ స్థి నన్నే పూతించుచున్నారు.

తా॥ ఓకుంతీపు[తా! ఎవ్వరు ఇకరదేవకలయొడ భక్తిగలవారై నమ్మక ముతో, అనగా ఆస్త్రీక్యబుద్ధితో గూడినవారై అట్టి అన్యదేవకలను పూజించు చున్నారో వారున్ను అజ్ఞానముతో నన్నే పూజించుచున్నారు. ఆనగా నేను నకల మునకునుఆత్మగ నున్నాననుదాని నెరుంగక ఇం[దాది దేవకలను నాకం జె అన్మమని కల్పించుకొని పూజించినను వా న్వవముగ నన్నే పూజించుచున్నారు.

(1) అవిధిపూర్వకం - వాసుదేవునికంటె వేరైనవస్తువు లేదనుజ్ఞానమే విధిపూర్వకము. భాష్ట్యా త్కర్టదీపిక). భగవద్దీత 16 అధ్యా-క్లో-17-నూడ చూడుడు.

(శంకరులు) వేరుదేవతలున్ను సీవేయైనిచ్ అప్పుడు వారలభక్తులున్ను నిన్నే పూజించు చున్నారనగా అదియెట్లు వా స్త్రవమనునది ఇందులో జెప్పుబడుచున్నది. ఏ జనులుగూడ అన్యదేవతల యెడ భ క్తిగలవారలై (ఫలము లభించుచున్నదను) పమ్మకముతోగూడి ఆ దేవతలను పూజించు చున్నారో వారలున్ను నన్నే ఆరాధించుచున్నవారలైనను అజ్ఞానపూర్వకముగ తెలియనింనముతో నన్నారాధించుచున్నారు.

(రామానుజులు) ఇం[దాది దేవతలయెడ భ క్రి[శర్ధలతోగూడిన ఏ యొక్క జనులు అట్టి దేవతల నారాధించినను వారలున్ను నన్నే ఆరాధించినవారలగుచున్నారు. ఎట్లనగా ఇం[దాది దేవతలు నా యొక్క శరీరమైనందునను ఇం[దాది శబ్దములకు నేనే విషయభూతుడనైనందునను ఆట్టి దేవతా శరీరారాధనము శరీరినైన నమ్మ ఆరాధించినదగుచున్నది. ఐతే వారలు సాక్షాత్తుగ ఆత్మ యైన నన్నారాధించనులేదు. అట్టి దేవతలు నా శరీరమని తెలిసియు నారాధించలేదు. కావున [కమమైన విధమున నారాధింపలేదని చెప్పబడినది.

# "యేత్వన్య'' అనియు పాఠము (రామానుజులు).

శ్లో అహం హీ నర్వయజ్ఞానాం ఖోక్తా చ | చళురేవ చ: న కు మామఖిజాన నై క త్రైనా శశ్భవ నై తే

24

పద⊪ ఆహం - హీ - సర్వయజహైనాం - భోక్తా - చ - (పభు: - ఏమ - చ! న - ఈ - మాం - ఆభిజాన∑ై - తత్త్వేన - ఆఈ: - చృవ∑ై - శే ⊪

నర్వయజ్ఞానాం భోక్తా చ ్రపథుశ్చ ఆహామేవ హి శు నకలయజ్ఞములకు ఖో క్రయు మ్రభువు నేనేగదా ఐకే

వారలు

మాం త <u>త్వే</u>న నాఖిజాన బై ఆతః చృవ బై వన్ను యథార్థమైన విధముగ ఎరుంగుటలేదు కావున యజ్ఞభలమునుండి (వా రలు) జారుచున్నారు

తా॥ నకల యజ్ఞఫలముల ననుళవించువాడును, ఫలమునిచ్చుస్వామియు . ఐతే జనులు నన్ను యథార్థముగ నెరుంగుటలేదు. కావున (అన్యదేవత లను పూజించుచున్న) వారలు యజ్ఞఫలమునుండి జారుచున్నారు. అనగా పునర్జన్మమును పొందుచున్నారు.

(శంకరులు) దేనిచే వారలు అవిదిపూర్వకముగ పూజించుచున్నారనునది ఇందులో జెప్పబడుచున్నది. నేను (శుతిలోను స్మృతిలోను విహితములైన సకలయజ్ఞములను ఆయా దేవఠా రూపముగ భుజించువాడను, యజమానుడనుగనున్నాను. నేనుగదా యజ్ఞమునకు స్వామిని! "ఈ శరీరమున నేనే అధియజ్ఞ" మని 8 వ అధ్యాయము 4 వక్లోకమున జెప్పబడియున్నది. ఐతే వారలు నన్నావిధముగ ఎరుంగుటలేదు. కావుననే అజ్ఞానముతో యాగముచేసి యాగఫలమునుండి జారుచున్నారు. ("సకల యజ్ఞములను పసువులు మొదలగు నా యా దేవఠారూపముగ భుజించు వాడను నేనే. అంతర్యామి స్వరూపముగ ఆయజ్ఞములకు సొంతదారుడను నేనే" అనుదానిని తెలిసికొనని దేవతాంతరభక్తులు అజ్ఞానముచే నాయెడ కర్మలనర్పింపక ఆ కర్మకు నశించెడి ఫల మునుపొంది ఆయాలోకములకు వెళ్లి మరలను తిరిగి వచ్చుచున్నారనునది తార్పర్యము.)

క్లో॥ యాన్తి దేవ[వరా దేవా౯ పితౄ౯ యాన్తి పితృ[వరాః। ా భూరాని యాన్తి భూకేజ్యా యాన్తి మద్యాజీనోఽప్ మాం॥

25

పక్కు యాన్డి - దేవ్రవతా: - దేవాకా - పిత్భాకా - యాన్డి - పితృవతా: l భూతాని - యాన్డి - భూతేజ్యా: - యాన్డి - మద్యాజీన: - అపి - మాం (1)

దేవ[వరా: డేవా ) డేవరలనుద్దేశించి చ్రత ములను నా:్టర్తి ) జేయువారలు డేవరలను పొందుచున్నారు.

జేయువారలు దేవకలను భూతాని యా గ్రై పొందుచున్నారు. మార్వాడినోపి

భూ లేజ్యాణ భూత ములను పూజించువారలు భూతాని యా గ్రై మద్వాశినోపి నన్ను పూజించువారును

షికృద్ధవాణ పిక్సాశా పిక్రరులనుగురింది ప్రక్షము యా డ్రి వేయువారలు పిక్రరులను పొండుచున్నారు.

హ**ం యా ని** నన్నే పొందుచున్నారు.

లా బేవకల నుద్దేశించి | వకములనుజేయువారు దేవకలనున్ను, పికరు లనుగూర్చి | వకములను జేయువారలు పికరులనున్ను, వినాయకాది (హాక సమూహములపేరు, విఘ్నేశ్వరుడుకాదు) భూశములను పూజించువారలు అభూశములను పొందుచన్నారు. నన్ను పూజించువారలు నన్నే పొందు చన్నారు. (దేవశల మొదలగువార్లను పొందుచున్నారనగా ఆ దేవశలు మొద లగు వారల లోకమును పొందుచున్నారని శాశ్పర్యము. 7-వ అధ్యాయము 28-వ శ్లోకము చూడుడు.)

(1) మాం - నాశములేని పరమాత్మస్వరూపమైన నారాయణుడనగు నన్ను (శ్రీధరులు)

(శంకరులు) మతియెవ్వరు అన్యదేవతలయెడ భ\_క్తిగలిగియుండుటవలన అజ్ఞానముళో నన్ను భజించుచున్నారో వార్లకును యజ్ఞముయొక్క ఫలము అవశ్యముగలుగుట - అనగా వారలకు తిరిగిరాకుండుటయనే ఫలములేకున్నను వారలు చేయుచున్న ఆయా దేవతాపూజకు తగినట్లు నిశ్చికముగా ఫలము గలుగుట – ఎట్లు అనునది జెప్పబడుచున్నది.

దేవతలయెడ నమస్కరించుట ప్రదక్షిణముజేయుట మొదలగు నియమములు, భక్తి, ఇవిగల వారలు దేవతలను పొందుచున్నారు. శ్రాద్ధము మొదలగు కర్మలలో శ్రద్ధగలవారై పితరుల యొడ భక్తిగలవారలు అగ్నిష్వాత్తుడు మొదలగు పితరులను, ఆనగా పితృలోకమును పొందు చున్నారు. భాతములను పూజించువారలు, వినాయకులు, మాతృగణములు, నలుగురు భగినులు మొదలగు భాతములను అనగా వాటిలోకమును పొందుచున్నారు. నన్నుపూజించు స్వభావము గలవారైన విష్ణుభక్తులునన్నే పొందుచున్నారు. శ్రమయొక్కటిగనున్నను అజ్ఞానులు నన్నే పూజించుటలేదు. అజ్ఞానముచే ననుడు. కావున వారలు స్వల్పఫలమును పొందువారుగనున్నారు అనునది తేలిన తాత్పర్యము.

(రామానుజులు) ఇంద్రాదిదేవతలనుగూర్చి యజ్ఞము చేయుచున్నానని సంకల్పము జేసి కొనియు, పితరులను గురించి (కాద్దాదులను జేయుచున్నానని సంకల్పించుకొనియు యక్షరాక్షసాది భూతములను పూజించుచున్నానని సంకల్పించుకొనియు, దేవతాగరీరిని పరమాత్మను వాసుదేవుడను భగవంతుడనుఐన నన్నుపాసించునట్లు సంకల్పముజేసికొనియున్నవారును, ఎవ్వరి నుపాసించు చున్నారో వారినే పొందుచున్నారు.

శో။ వ[తం పుష్పం ఫలం తోయం యో మే భక్తా, [వయాచ్ఛతి తదహం భక్తున్నప్పాతమశ్నామి [వయతాత్మన:\*"

26

పద్జ ప్రశం – పుష్పం – ఫలం – తోయం – యః – మే – భక్తా్య (1) – బ్రముచ్ఛతి 4 తత్ – అహం – భక్త్యపహృతం – అశ్నామి (2) – బ్రముతాత్మనః (3) 1

యః బక్రం చ్రమ్పం ఎవ్వరు అకుచ్చుము బ్రామకాత్మనః (అట్టి) పరిశుద్ధమైన బుద్ధి ఇలం తోయం చండు, నీరు వీటిని గలవాడు మే థక్యా నాకొలుకు థకితో భక్షుబహృకంతతో థక్షితోనిట్సిన దానిని బ్రామమన్ని అమాం అశ్మామ నేను భుజిందురున్నాను.

రాజు ఎవ్వడు నాకొఱకు భక్తి వృతము, పుష్పము, వండు, జలము పీటిని నివేదనము జేయుచున్నాడో, శుద్ధమైన మనస్పుగలవాడైన వానిభక్రే నివృఖడినవాటిని నేను ఖజించుచున్నాను. అనగా గ్రహించి తృప్తి పొండు చున్నాను.

- (1) భక్త్వా-నా కర్పణము చేయని యెడల తన మైణధారణము కానేరదనుతలంపుతో (రామానుజులు)
- (2) అక్నామి-గృహ్ణమి = తీసికొనుచున్నాను (శంకరులు). నేను సర్వేశ్వరుడనుగను, ఏ యొక్క అపేక్షమొవలగునవి లేనివాడుగనుఉన్నను, లభించని వస్తువు లభించినట్లు అంగీక రించుచున్నాను. దీనికాధారముగ మోక్షధర్మమందరి క్రిందకనుబరచిన క్లోకము చూడుడు:—

" యా: క్రియాస్సం(పయిక్తాస్స్యురేకాంత గతబుద్ధిభి: I తాస్సర్వాశ్మిరసా దేవ: (పతిగృహ్హతి వై స్వయం # "

ఏకాంతభ క్రైగలవారిచే ఈశ్వరునికొరకు ఏ క్రియలు సమర్పింపబడుచున్నవో వాటిని భగవంతుడు శిరస్సుచే నంగీకరించుకొనుచున్నాడు. (రామానుజులు)

(3) ప్రయతాత్మన: - పరిశుద్ధమైన బుద్ధిగలవాడు (శంకరులు). భగవంతుని కర్పణముచేయుటయే పరమ్మపయోజనమని తలంచియున్న శుద్ధమైన మనస్సుగల (రామానుజులు). వైరాగ్యము గల (రాఘవేంద్రులు).

(స్వకీయము) నన్నే పూజించు నా భక్తులు ముఱల తిరిగి రాకుండుటయనే లక్ష్ ణముతో గూడిన ముగింపులేనిఫలమును పొందుఓమాడ్రముగాదు. నేనుగూడ సులభముగ పూజింపదగిన వాడను. ఆనగా నన్ను పూజించుటకూడ చారలకెట్లు సులభమైనదనుదానిని భగవంతుడు ఇందు జెప్పుచున్నాడు. భగవంతుని పూజింప విశేషమైన ద్రవ్యము మొదలగునవి సంపాదించుటయు. ఖర్చువేయుటయు, ప్రయాసనొందుటయు నక్కరలేదు. ఫలాపేక్షలేక భక్తిపూర్వకముగ శుద్ధమైన మనస్పుతో ఒక భక్తునిచే నివ్వబడువస్తువులు ఎంత అల్పమైనము భగవంతుడు అట్టివస్తువులను మిక్కిలిటీతితో గ్రహించుచున్నాడనునది వీనిచే తెలువబడినది. విదురుడు మిక్కిలిటీతితో శ్రీకృష్ణ పరమాత్మకు గంజియిచ్చిన విషయమున భగవంతుడు పొందిన సంతోషమునుగూర్పి మహా భారతము ఉద్యోగపర్వమున్ను, సుదాముడను మారుపేరుగల కుచేలుడు మిక్కెలి టీతితో కృష్ణపరమాత్మకు అటుకులు ఇచ్చిన విషయమున భగవంతుడు పొందిన సంతోషమును గూర్చి భాగవతము 10 వ స్కంధము 81 వ అధ్యాయమునున్నుచాడుడు.

\* ఈ శ్లోకమును శ్రీ భాగవతము 10 - 81 - 5 లో చూడుడు.

శోలు యక్కరోషి యుదశాృసి యజ్ఞాహా<sup>ట్</sup>షి దదానీ యంత్ । య<u>త</u>్వన్యసి కా**ంతే**య శతు<sub>క్</sub>రుష్వ మదరృణం ॥

27

పద⊪ యత్ - కరోమీ - యత్ - అశ్మాసి - యత్ - ఞహోమీ - దదాని - యత్ యత్ - తపన్యనీ - కౌంతేయ - ఈత్ - కురుష్ప - మదర్పణమ్ ⊪

హే కొంకేయ ! ఓ కుంకీవు[కా ! యత్ దదాని దేగిన దానముగ నిర్బుచున్నావో యత్ కరోషి దేగిని చేయుచున్నావో యత్ తవన్మను వేయుమన్నావో యత్ ఆశాృపి దేగిని భాతించుడున్నావో కత్ మదర్పణం దానిని నా కర్పితముగ యత్ శాహోషి దేగిని హోమముజేయుచున్నావో కరుష్య చేసిన పూర్!

తాగా ఓ కుంతీపు తా! దేనిని జేసీనను, దేనిని భుకించినను, ఎబ్జిహోమము చేసినను, దేనిని దానము చేసినను, ఎబ్జి కవస్పు చేసినను డానిని నా కర్బణ ముగ జేసెదవుగాక.

(శంకరులు) ఈ విధముగనుండుటవలన ఓ కుంతీపు[తా! నీవు లానుగనేర్పడిన అనగా శాధ్రమువలన గాక (పాణుల(పకృతిపశముగా నేర్పడి, నడచుట తినుట మొదలగు దేనిని చేయు చున్నావో, దేనిని భుజించుచున్నావో, ఎట్టి భోగము ననుభవించుచున్నావో, (శుతిలోగాని స్మృతిలో గాని విహితమైన ఎట్టి హోమమునుజేసి పూర్తిజేయుచున్నావో (బాహ్మణులు మొదలగువార్లకు ఎట్టి వ్యర్ధము మొదలగువాటి నిచ్చుచున్నావో, ఎట్టి తపస్సు ననుష్టించుచున్నావో వాటినన్నిటిని నా కర్పితముగ చేసెదవుగాక.

(శ్రీధరులు) మునుపటి శ్లోకమున జెప్పబడియున్న పుష్పాదులను సంపాదింప స్వల్ప ముగావైనను (పయాసక లదు. అట్టి (పయాసగూడ నక్కరలేదు. ఎవరెప్వరికి ఏదేదివొరకునో, ఎప్పడు దేనిని జేయుచున్నాడో దానినంతను భగవంతుని కర్పితము జేయవచ్చుననునది తాత్పర్వము.

(రామానుజులు) లౌకిక వైదికములైన సకల విషయములలోను జేయబడు కార్యము లన్నిటిని భగవంతుని కర్పణముచేయుము. అని భావము.

> శ్లో॥ శుఖాశుభవలైరేవం మొక్కృసే కర్మణంధనై हा నన్స్యానయోగయుక్తాతామ్మ విముక్తో మాము పైష్యసీ॥

వది! శుభాశుభషలై: - ఏపం - మోక్ష్మాసే - కర్మబంధనై:! సన్స్యానయోగయుక్తాత్మా - విముక్త: - మాం - ఈ పైష్యసి !!

పేవం -ఈ దిధముగ (జేసినయోడల) ! (శ్వం) సన్మ్మాన } డీష నన్మ్మానయోగముతో శుఖాశుభవలై: శుఖాశుభములు ఫలముగ గల యోగయుక్రాతా > గూడిన మనన్పుగల కర్మబంధనై: కర్మయొక్క కట్టబే విముక్త: కర్మయొక్క కట్టనుండి ఓడువటడి మొక్కుసే విడువబడివు మామ్మాపెష్టని నన్ను వచ్చి చేశాదవు.

తా॥ -ఈ విధముగ కర్మలను నాయొడ అర్పణముజేసిరివేని శుభాశుభ (పుణ్యపావ) ములను ఫలముగ గల్గిన కర్మణంధమునుండి విడువణడి నన్ను వచ్చి చేరెడవు.

(శంక రులు). ఈ విధముగ నీవుచేసినదానివలన నీకేది గలుగుననుదానిని వినుము — సీవు సక లమునున్ను నా కర్పణముజేయునప్పడు ఇష్టానిష్టఫలముగల కర్మబంధమునుండి విడువ బడెదవు. సక లమును భగవంతుడవైన నాకు అర్పించుటగా నున్నందున ఇది పన్న్యాసమనబడును. (సన్న్యాసము = త్యజించుట. ఈ పదమున కర్ణము 6 వ అధ్యాయము 2-వ క్లోకములోను, 18-వ అధ్యా - 2 వ క్లోకములోను చూడుడు.) కర్మగనున్నందున ఇది యోగముకూడు. కావున అది సన్న్యాసయోగ మనబడినది. నీవు అట్టి నన్న్యాసయోగముతోగూడిన మనస్సునుగలవాడవై బ్రకికి యున్నపూడే బంధమునుండి విడువబడి శరీరము నశించిన పిదచ నన్ను పచ్చిచేవెదవు.

(రామానుజులు) నీవు నా శేషభూతుడవనియు నాచే ్రపేరేపింపబడువాడవనియు తెలిసి సకలకత్మలు భగవదారాధనమను ననుసంధానముతో వైదిక లౌకిక కర్మలనుకేయుచున్నదో బంధ నివృత్తినిపొంది మోడ్రమొందెదవు. ఆనునది తాత్పర్యము. ల్లో॥ సమోంఒహం నర్వభూతేషు న మే ద్వేష్యిండ్స్డ్ స్త్రీ న ట్రీయింది యే ళజ్జి కు మాం ళక్తా, మయి తే తేషు బావృహం ॥

29

పద⊪ సమః – అహం – సర్వభూతేమ – న – మే – ద్వేషృః – అస్తి – న – బ్రియః । యే – భజ $\frac{\pi}{2}$  – తు – మాం – భ $\frac{\pi}{2}$  – మయ – శే – తేమ – చ – అపి – అహం ॥

నర్వ**రూ కే**మ సకల ప్రాణులయెడను థ క్యాభ జని భ కితో భజించుచున్నారో నేను సమముగనున్నాను అహం నమః తే మయి (వర్షనే) వారలు నాయొడనున్నారు మేద్వేష్యః నాస్త్రి నాకు శ్వకువులేదు అహమపి నేనుగూడ ప్రియు న ్రవీయమెనవాడులేడు కేషు చ (వ ై) బారలయెడ మన్నాను. ఐకే ఎవ్వరు నన్ను శుయే మాం

తా॥ నేను నకల్పాణులయొడను నమముగనున్నాను. నాకుశ్రకువ రేడు, మ్మితుడులేడు. ఎవ్వరు నన్ను భక్తిపే భకించుడున్నారో వారలు నాయొడనున్నారు. నేను వారలయొడనున్నాను.

· (శంక రభాష్యము) అజైన భగవంతుడు రాగద్వేషములు, గలవాడు. ఏలనగా ఆతడు భక్తుల నను(గహించుచున్నాడేగాని మిగతవారల నను(గహించుటలేదు, అను అక్షేపణకు సమాధాన మిందులో భగవంతునిచే చెప్పబడుచున్నది.

నేను అగ్ని పలెనున్నాను, ఆనగా ఎట్లు నిప్పు దూరమునందున్న వార్లకు చలినిపోగొట్టుట లేటో. ఐతే సమీపిందువారలచలిని పోగొట్టుచున్నటో అటులనే నేను నాళక్తులను అనుగ్రహించు చున్నాను. మిగతవారలను లేదు. ఈశ్వరుడవైననన్ను ఎవరుళక్తితో భజింతురో వారలు స్వభావ ముగనే నా యెడనున్నారు. నాకు వారలయెడనున్న ఒక విధమైన ఆ సక్తివలన కాదు. వారల యెడ నేను స్వభావముగనేయున్నాను. మిగత వార్గయెడలేను. ఈ మాత్రము చేతనే నాకు వార్గ యెడ ద్వేషమున్నట్లుకాదు.

(శ్రీథరులు) సకల్పపాణులకు సమముగనున్న ఈశ్వరుడు, తన భక్తులకుమా్రతము ఫలమునిచ్చుట పక్షపాతముగదా అనివ, కాదు. అగ్ని ఎల్లరకును సాధారణమైనను దానిని సమీపించిపోయిన వానిచలిని పోగొట్టుటయు, దానినా్యారయించిన వానికి ప్రకాశమిచ్చుటయు ఎట్లో సర్వసాధారణమైన కల్పవృక్షము తన్ను కోరివచ్చినవానికి మాత్రము ఫలమిచ్చుట ఎట్లో ఆవిధముగనే భగవంతుని మహిమ, వాని నా్యాయించినవానిని రక్షించును.

(రామానుజులు) దేవమనుష్య పశుప్షడ్డి మొదలగు ప్రాణులలో నేను సమముగనున్నాను. వారల ఆకారము స్వభావము జ్ఞానము వీటివలన ఇఠడు (శేఘడని ఒకనిని చేర్చుకొనుటలేదు. నికృష్టుడని ఒకనిని నివర్ణించుటలేదు. (దీని తాతృర్యమేమనగా దేవతలు (శేఘలు, మనుమ్యడు నికృష్టుడనియు, మనుమ్మడు (శేఘడు మృగాదులు నికృష్టములనియు భగవంతునికి లేదనునదే.)

(ఠాఘవేండ్రులు) వారివారి భ్రక్తి, డ్వేషము ఏటికి తగినట్లు ఫలమునిచ్చుటవలన నేను పక్షపాతినికాను. "వారలు నాయెతనున్నారు" అనగా వారలు నాయధీనులుగనున్నారు. "నేను వారల యెతనున్నాను" ఆనగా నేను వార్లకు ఇష్టుడుగను (ఫియుడుగనున్నాను. లేక అధీనుడుగ మన్నాను.

(స్వకీయము) భగపంతుని భజించుటయనగా పర్ణము ఆశ్రమము మొదలగువాటి ధర్మ ములను ఈశ్వరార్పణముగ ననుష్టించుట. దీనికి భగపద్పక్తి యనిపేరు. ఈ భక్తియొక్క మహిమ తలంచుటకుకూడ అశక్యమైనది. ఇదియే మనస్సునందలి ముంటికిని తొలగించి బుద్ధిని పుద్ధముగ దిద్దునది. ఈ విధముగ దీనిచే బుద్ధి కుదిరినవారల చిత్తము భగవంతుడు ట్రప్యక్షమగుటకు తగిన యోగ్యతను బడయుచున్నది. కావుననే "వారలు నా యెడనున్నారు" అనగా రజస్సు తమస్సు అనెడి ముంటికితొలగి అతిస్వచ్చముగనున్న వారలయొక్క అట్టి యంతఃకరణము నా యాకారమును ఉన్నటుల(గహించి పట్టుకొనుచున్నది అనుట. "'నేమ వార్లయెడనున్నాను" అనగా సూర్యని ప్రకాశము అంతటనున్నట్టిదైనను స్వచ్ఛమైన అర్ధమునబడిన మాత్రమున ఎట్లు విశేషముగ ట్రతి ఫలించకయుండదో ఆవిధముగనే వారల స్వచ్ఛమైన చిత్తమున భగవంతుడు అవశ్యముగ విశేషముగ ట్రతి ఫలించుచున్నాడు. భక్తులు కానివారల అకుద్ధమైన చిత్తమున రుకులన్వచ్ఛమైన చిత్తమున బయట బడుచున్నాడు. భక్తులు కానివారల అకుద్ధమైన చిత్తమున ట్రకలమగుటలేదు. కావున సూర్యనకు అద్దమున బీతియు, మట్టి పెళ్లలో ద్వేషము లేకుండుటవలె భగవంతునికిగూడ ఒకనియెడ రాగము మరియొకనియెడ ద్వేషము లేదనుట.

శ్లో॥ అప్ బేత్పుదురాబారో ళజంతే మామనన్యభాక్। సాధురేవ న మన్రవృస్సమ్యగృ్యవస్తి హీ సం \* \* # 30

పద॥ ఆపి - చేశ్ - సుదురాచారః - భజతే - మాం (1) - అనన్యభాక్ i సాధుః - ఏప - సః - మన్తప్యః - సమ్యక్ (2) - వ్యవసీతః - హి - సః

నుదురావారోవి ఒకడు మిక్కిలి దురావారము మన్నమ్మణ తలువరగినవాడు గలవాడైవను హీ వీలనగా అనన్యభాక్ అన్మదేవశను భజించగివాడై వః ఆశడు

అనిన్యకార్ ఆన్యాదుతులు కాబాబుబ్బుడ్డు ఎక్ ఛార్లు మాం భజకేదేత్ నన్ను భజించినటో నమ్మక్ వ్యవసేత: మందినిశ్చయము గలవాడు నక్ష పాధురేవ అకడు మందినాడుగారే

తా॥ ఒకడు మిక్కిలి దురాబారము గలవాడై నను అన్యదేవశలను భజిం చక నన్నే భజించిననో వానిని  $[ \overline{q} ]$ ప్పనిగనే తెలిసికొనడగును. ఏలనగా అకడు మంచి నిశ్భయముగలవాడు.

- (1) మాం నారాయణుడగు నన్ను (శ్రీధరులు).
- (2) సమ్యక్ ~ ఈశ్వరభజన జేయుటవలననే నేను కృతార్థుడు కావలెనను నిశ్చయముగలచాడు (శ్రీధరులు)

(శంకరులు) నాయెడనుంచు భ్రక్తియొక్క మహిమను వినుము. మిక్కిలి దురాచారము గలవాడైనను, అన్యభ క్తిలేనివాడై వన్నే భజించుకున్నవానిని నదాచారముగలవానిగనే తెలిసికొన వలెను. ఏలనగా అతడు సరియైన విశ్చయ దార్ధ్యముగలవాడు. దురాచారము గలవానిని సదాచారము గలవానిగ నెట్లు తలంచుట యనినచో ఆతడు తవలోపలనున్న సరియైన నిశ్చయముయొక్క బలముచే వెలుపలనున్న చెడ్డుకువర్తనను విడిచి శీడ్రుముగా స్వత్సవర్తనమున మనస్సుగలవాడగు చున్నాడు. ఆని పైశ్లోకమున జెప్పబడుకున్నది.

(రామానుజులు) వర్ణాశమ ధర్మములకు విరుద్ధముగ నడచుటయనే దురాచారముగల వాడైనను, భజన తప్ప వేరు(పయోజనములేదమ విశ్చయముతో నన్ను భజించినచో అతరు వైష్ణవ శేఘడు (బహు) మన్హవ్య: = బహుమానింపదగినవాడు. మునుపటి శ్లోశములలో జెప్పబడియున్న

మహాత్ములలో జేరినవాడు. మంచినిశ్చయముతో గూడినవాడు. దీనిశాత్పర్యమేమనగా సకల జగత్కారణుడును, పరమాత్మయు చరాచర సకల్పపపంచమునకు స్వామియు భగవంతుడును ైన వారాయణుడు నాకుగురువు, ేస్నహితుడు, భోగ్యవస్తువు ఆనే నిశ్చయముతో నన్ను భజించుట వలన (శేష్ముడు.

(రాఘవేంద్రులు) సదాచారముగల చంద్రదసూర్యాదిదేవతాంశములైన ఋపులు మొదలగు వారలు దైవాదీనులై పుణ్యములను పోగొట్టునట్టి మిక్కిలి దురాచారము గలవారైనను ఇతర దేవతలను భజింపకనన్నే భజింతురేని వారలే(శేష్ములు. ఏలనగా భగవత్తత్వ నిశ్చయముగలవారై నందుననే.

(స్వకీయము) దురాచారముగలవాడు భగవంతుని భజించుట దుర్తభము.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# ఈ క్లోకమును గరుడపురాణము అధ్యా 219-6-27 లో చూడుడు.

### ৰূ ் ≗্ষ০ భవతి ధర్మాణా శ్శ్వహ్చా నిం నిగచ్చతి। ಕೌಂತೆಯ | ವರಿಷ್ ನಿహಿ ನ ಮೆ ಭ $\underline{\xi}$ ಃ | ವಣಕ್ಕರಿ $\pm$ ။

31

పద $\|$  క్షిపం - భవ $\theta$  - ధర్మాత్మా (1) - శశ్వత్ - శాన్తిం - నిగచ్చతి (2)  $\|$ కొంతేయ - బ్రతిజానీహి (3) - న - మే - భక్త: - (పణశ్వతి (4) ॥

ఆశగు శ్రీమముగ హేకొంతేయ! ఓ కుంతీవు[కా ! ధర్మమున మనన్పుగలవా మేఖక: నాయొకు భకుగ (నః) క్షిట్రం ధర్మాత్నా భవకి నాయొక్క భక్తుడు డగుచున్నాడు న్యవణశ్యతి (ఇకి) చెడిపోజాలడన్ ఎల్లవృడు విరామమును బ్రవతిజానీ హి నిశ్చయముగ్ర శశ్వత్ శాంతిం నిశ్చయముగ బ్రతిజ్ఞిచేయుము పొందుచున్నాడు ನಿಗచ್ಪಕಿ

తా။ మునుపుచెప్పిన భక్తుడు శ్రీఘముగ ధర్మములో మనస్సుగలవా డగును. స్థిరమైన విశాంతిని పొందును. ఓకు 0 తీ పు తా ! నా భక్తుడు చెడిపోనేరడ్గి నిశ్భయముగ నీవు బ్రతిజ్ఞ చేయుము.

- (1) ధర్మాత్మా ధర్మమున మనస్సుగలవాడుగనే (శంకరులు). భజనలోనే మనస్సుగలవాడుగ (రామానుజులు).
- (2) కాంతిం నిగచ్చతి కాశ్వతముగ పునర్జన్మ లేనట్టి నాయొక్క ట్రాప్తాకి అడ్డుగానున్న దురాచారము నుండి నివృత్తిని పొందుచున్నాడు (రామానుజులు). శాశ్వతమైన మోక్షమును పొందు చున్నాడు (రామానుజులు).
- (3) (పశిజానీహి నిశ్చయమైన (పతిజ్ఞను చేయుము (శంకరులు). వాదముచేసెడిసభలో, నగార కొట్టుచు చేతిని పైకొత్తుకొని, ''దురాచారముగలవాడైనను నా భక్తుడు చెడిపోవుటలేదు" అని సత్యముచేయుము (శ్రీధరులు).
- (4) న ప్రపణశ్యతి పరిపూర్ణమైన భక్తిగలవాడగును (రామానుజులు). నరకము మొదలగు ననర్జ మును పొంచుటలేదు (రాఘవేంగ్రులు).

(శంకరులు) మునుపుచెప్పిన అట్టి దురాచారముగలవాడైనను నన్నుదప్ప వేరొకదానిని భజించని నాభక్తుడు అట్టి అంతరంగమైనవానిలోనున్న మంచి నిశ్చయ సామర్థ్యముచే వెలుపలి యనుషానమున గనబడు దురాచారములను విడిచి శీ(ఘముగ ధర్మమున చిత్తమును గలవాడుగనే నిత్యమైన ఉపశమనమును (దు[ప్పవ ర్తననుండి తొలగుటను) పొందుచున్నాడు. ఓ కౌంతేయా! దీని తత్త్వమును వినుము. నా యెడ అంతుకరణమును బాగుగనుంచియున్న నా భక్తుడు ఒకప్పుడు గూడ చెడిపోడు. అని నీవునిశ్చయముగ ్రపతిజ్ఞ చేయుము.

> (మధ్యులు) ఇందులో జెప్పబడియున్న భక్తుడు దేవాంశముగలవాడు. ÷ ఈక్టోకమును గరుడపురాణము 4-28 లో చూడుడు.

శ్లో ఇ మాంహి పార్థ వ్యపాశ్రీక్య యేఒపి స్ముణ పావయోనయణ। ప్రియో వైశ్యా న్రథా శూదాస్తేఒపి యా న్రి వరాం గరిం॥

పద॥ మాం – హి – పార్థ – వ్యపాణిత్య – యే – ఆపి – స్యూ: – పాపయోనయః ! శ్రీయః – వైశ్యా: – తథా – శూడాః – తే – ఆపి – యాన్తి – పరాం – గరిం ॥

వీలనగా యేపి న్యూ యెవ్వరున్నా రో హే పార్డ్ ! £ ಪಿ<u>್</u>ಥ್ ! కేపి మాం వారలుకూడ నన్ను పాపజన్మములై న పావయోనయః వ్యపాత్రకృ అక్రాముగ (శరణముగ)గైకాని ్ట్రీయః వైశ్యాః స్త్రీలుగను, వైశ్యులుగను పరాంగతిం యాన్లి ఉత్తమమైన గతిని పొందు ठक काताः అటులనే శూదులుగను చున్నారు.

తా జప్లనగా ఓపార్థ! ఎవ్వరు పావ జన్మములైన స్ట్రీజన్మము, వైశ్యజన్మము, అటులనే శాబ్దజన్మము పిటిని పొందుచున్నారో వారలుగూడ నన్నే శరణముగగైకొని ఉత్తమమైన గళిని పొందుచున్నారు.

(స్వకీయము) ఈ క్లోకమున ప్రయోగింపబడియున్న "పాపయోనయు?" అనుపదమును విశేషణముగ నెత్తుకొని పాపమువలన గలిగినజన్మములైన స్ట్రీ వైశ్యశూడులగు ఈ జన్మములు, అనగా స్ట్రీ మొదలగుజన్మములు పాపమువలన గలిగినవని (శంకరులు, రామానుజులు, రాఘ వేందులు) మొదలగు వారలు తాత్పర్యముచేసియున్నారు. ఐతే శ్రీధరుని తాత్పర్యము-యేషి=ఎవరు, పాపయోనయుస్య:=నికృష్టజన్మములైన అన్యజాతులుగనున్నారో, యేషి=ఎవరు, తథా ఆ విధమైన. అనగా వేదాధ్యయనము మొదలగునవి లేనందున మిక్కిలి నికృష్టులైన, స్ట్రియః శూడా:=స్ట్రీలుగను శూడులుగను, వైశ్యా: = కేవలము వైశ్యులుగను, అనగా కృషి మొదలగు వ్యాపారములు మాత్రము జేయుచున్న వైశ్యులుగను నున్నారో అనునది.

- ్ట్రీ మొదలగు జన్మము నికృష్ణజన్మమనుదానికి వృసింహతాపిన్యుపనిషత్తునుచూడుడు.
- ్మే మొదలగు జన్మములు నికృష్ణములను దానికి తాత్పర్యమేమన వారికి ఆత్మజ్ఞాన మును పొందుల కనుకూలమైన సాధనసంచర్భములు అధికముగ లేవనునదే.

క్లో॥ కిం పున[రాృహ్మణా: పుణ్యా భక్తా రాజర్వయ స్థా। అనిశ్యమసుఖం లోకమిమం మావ్య భజన్వ మాలం #

పద॥ కిం - పునః - (బాహ్మణాః - పుణ్యాః - భక్తాః - రాజర్వయః - తథా । అనిత్యం - ఆసుఖం - లోకం - ఇమం - మాం॥

వుణ్యవంశులుగను నిలకడలేనట్టియు మఖము అనిత్యం అనుఖం వుణ్యాః భ కిగలవారలుగనునున్న **లే**నట్టియు భ కా: బాహ్మణులున్ను బాహ్మణాః ఇమం లోకం -ఈ లోక మును అటులనే 8 क పొంది, (పొందియున్న నీవ) బ్రాహ్మ రాజర్వలున్ను ರಾಜಕ್ಷ ಯಃ వన్ను భ కింతువుగాక (వరాంగతిం యాగ్తి) మేలైనగతిని పొందెదరని మాం భజన్వ ವೆರೆ ಪ್ರಸ್ತುವಶನ್? ఇకి కిం వునః

తా ॥ ( ్ర్మీ కాబ్రాడులే మునుపుజెప్పినట్లు నడ్గతిని పొండుడురేని) పుణ్య వంతులుగను భ క్రిగలవార్లుగను నున్న బ్రాహ్మణులున్ను అటులనే రాజర్షులున్ను ఉక్తమగతిని పొందగలరని రేవే బెప్పవలెనా? నిలకడలేనిదియు సుఖములేని దియునైన ఈ లోకమును పొందియున్న నీవు నన్ను భవింతువుగాక.

(శంకరులు) పరిశుద్ధమైన జన్మముగల బ్రాహ్మణులైన భక్తులున్ను, రాజులుగను ఋమ లుగనునున్న రాజుర్వలైన భక్తులున్ను మేలైనస్థికెని పొందుచున్నారని వేరే చెప్పవలెనా? ఈవిధముగ నుండుటవలన అనిత్యమైన, అనగా క్షణకాలమున నశించు స్వభావముగలదై సుఖములేని మనుష్య లోకమునుపొంది మోక్షమునకు సాధనమైనట్టియు, లభించుటకు అరుదైనట్టియు మనుష్యక్వ మును బడసినతోడనే నీవు నన్ను సేవింపవలెను. (మనుష్యదేహములేక, ఇతర పశుపక్షిదేహము లలో భగవంతుని భజించుటకు యోగ్యతలేదనునది తాత్పర్యము.)

(రాఘవేంద్రులు) (వీరు ఈ క్లోకమును మునుపటి శ్లోకముతోజేర్చి) అన్వయించి యున్నారు — అదేమనగా) పాపమువలన స్ట్రీ జన్మమును పొందినపురుములన్ను, వైశ్యశాద్రజన్మ ములను పొందిన బ్రాహ్మణులున్ను భగవద్చ క్లిచే ఉత్తమగతిని పొందెదరు. స్వభావముదే శాద్రాది తక్కువవర్లపువారలే భగవద్చ క్లిచే బ్రాహ్మణక్ష్మత్రియ ఋషి మొదలగు గొప్ప జన్మమపొంది పద్ధతిని పొందినచో పాపముచే తక్కువ జన్మ పొందిన గొప్పవర్లపువారలైన భగవద్చక్తులకు సద్ధతి విషయమున సందేహమేల? "స్ట్రీయోవైక్యా?" అనుచోట స్వభావమున పురుమడు మొదలగువారుగ నుండి పాపముచే స్ట్రీ మొదలగు జన్మమొందినవారలు అని అర్థమేగాని, స్వభావముచేతనే స్ట్రీ మొదలగువార్లని అర్థముగాదు. "వ స్ట్రీయోయోన్లి పుంస్ట్యం ఈ స్వభావా దేవ యాశ్రీయ?" అను స్వహణమువలన స్వభావముగా స్ట్రీలకు పురుషజన్మములేదు.

\*\*\*\*\*\*\*\*

క్లో ఇ మన్మనా భవ మద్భక్తో మద్యాజీ మాం నమస్కురు। మామేవైష్యసి యుక్త్వైవమాజ్మానం మత్పరాయణ: \* #

పద॥ మన్మనా: - భవ - మద్భక్ష: - మద్యాజీ - మాం - నమస్కురు। మాం - ఏవ - విష్యసి - యుక్తాక్ష - వివం - ఆశ్మానం - మత్భరాయణ:॥ మన్మవాక వాయిడ మనస్సునుంచినవాడవుగను వీవం యుక్తా ఈ విధముగ మనస్పుమ నిలబెట్టి మద్పక్క వాయిడ భ క్తిగలవాడవుగను మక్పరాయణక నన్నే మే లైనగతి యనుకొన్నవాడవై మద్శాజీ నన్ను ఆరాధించువాడవుగను ఆశ్మానం మామేవ ఆశ్మయగు నన్నే భవ ఆగుదువుగాక వీవ్యని పొందగలవు మాం నమన్ముడు నన్నునమన్మరిందుము

తాంగి నాయెడ మనస్సునుంబినవాడవుగను, నాయెడ భ క్రిగలవాడవు గను, నన్ను పూజించున్వభావముగలవాడవుగను అగుదువుగాక. నన్ను గూర్చి నమస్కారముజేయుము. ఈవిధముగ మనస్పును నాయెడనుంచి నన్నే మేలైన గరియనుకొన్నవాడవైనదో సకలమునకు ఆత్మయగు నన్నే వచ్చిచేరెదవు.

(శంకరులు) నాయెడ, ఆనగా వాసుదేవుడనైన నాయెడ మనస్పును దృధముగ నిలబెట్టి ఆ విధముగనే నాయెడ భ క్తిగలవాడవుగను, నన్ను పూజించు స్వభావముగలవాడవుగను నుండవలెను. ఈ విధముగ జి క్రమును స్థిరపరచి భగవంతునియెడ నుంచినచో నన్నే పొందగలవు. నేనుగదా సక ల భూతములకును ఆత్మగను, పొందవలసిన మేలైనగతిగను నున్నాను. అట్లు ఈ విధముగనున్న నన్ను, అనగా ఈశ్వరుడైన ఆత్మను వచ్చిచేరెదరని చెప్పుడు.

(రామానుజులు) మన్మనా: = సర్వేశ్వరుడు దోషములేనివాడు, అనంతకల్యాణ గుణ ములుగలవాడు, సర్వజ్ఞుడు, సత్యనంకల్పుడు, జగత్కారణుడు, పర్మబహ్మము, పురుషో త్రముడు, అరవిందాక్షుడు, నీలమేఘపర్టుడు, ఒక టే కాలమున ఉదయించిన అనేక సూర్యుల ప్రహాశముకంటే ఆధికమైన ప్రహాశముగలవాడు, మిక్కిలి అందమైనవాడు. ్రేషమగు నాలుగుభుజములు గలవాడు. మెరుపుతీగెపంటి పీతాంబరము ధరించినవాడు. నిర్మలములైన నవరత్నములచే చెక్కబడిన కిరీటకుండలహారకేయూరక టక ములు మొదలగు నాభరణములను ధరించినవాడు. అపారకారు ణ్యము సౌందర్యము మంచినడక మధురవాక్కు, గాంభీర్యము, ఉదారత్వము, భ క్రవాత్సల్యము ఇవి మొదలగు ననేక గుణములకు నిధిని, శరణమొందదగినవాడను సర్వస్వతం్రకుడను నగునాయెడు. ఒక పాత్రమునుండి మఱియొక పాత్రమున మానెనువిడిచినచో ఆ నూనెయొక్కధార రెండుపాత్రముల మధ్య యెడతెగక ఒకేధారగనుండుటవలె మనస్సునుంచినవాడనై మద్యాజీ భవ = నీ కిష్ణమైన నక ల పస్తువులను నాకొప్పజెప్పము. మాం నమస్కురు = పరమాత్మగను, సర్వశేషిగను నున్న నాయెడ నెల్లప్పడు మిక్కిలి వంగియుండుము. మత్సరాయణ: = నన్నే యెల్లప్పడు నాశ్రముంచియుండుము. అని కాత్సర్యము.

\* ఈ క్లోకమును భవిష్యక్సురాణము. అధ్యా 68, 4 - 18 - 19 లో చూడుడు. ఇతి త్రీమదృగవద్గీకా నూచనిషక్సు బ్రహ్మవిద్యాయాం యోగశాస్త్రే త్రీకృష్ణార్జుననంవాదే రాజివిద్యా రాజిగుహ్యయోగో నామ న వ మో ఒ ధ్యా య :

శ్రీమదృగవద్దీతలుగ, ఉపనిషత్తులుగ, (బహ్మవిద్యగ, యోగశాన్ర్రముగనున్న శ్రీ కృష్ణార్జున సంవాదమున రాజవిద్యా రాజగుహ్య యోగమను తొమ్మిదవ అధ్యాయము ముగి సెను.

### శ్రీరస్తు. దశమాధ్యాయ [పారంభః.

## పదియవ ఆధ్యాయము (ఎభూతియోగము.)

\*\*

శ్రీ భగ వానువాచ:----

శ్లో॥ భూయ ఏవ మహాబాహో శృణు మే వరమం వచః। య తేైఒహం బ్రీయమాణాయ వజ్యామి హితకామ్యయా ॥

త్రీథగవానువాద త్రీ భగవంశుడు చెప్పినది అహంయక్ వెహ్మమ నేను దేనిని చెప్పుకోవ హే మహాబాహో! ఓ భుజులము గలవాడా! అహింయక్ వెహ్మమి ప్రేయమాణాయేతే నామాటచే నంతసించుచున్న తక్, మే అట్టి నాయొక్క సీకు ఏ పరమంవడ : [శేషమైనమాటను హీత కామ్యాయా హితమునుకోరి కూరు ఏవ శృణు మరలను వినుము.

తాజ త్రీభగవంతుడు బెప్పినది— ఓభుజులముగల అర్జనా! నామాటను విని నంతసించుచున్న నీకు షేమమును గలుగజేయవలెనను కోరికతో నేను దేనిని బెవ్పబోవుచున్నానో అట్టి తేష్మమైన నామాటను మరల వినుము.

- (1) పరమం పరమాత్మస్వరూపమును బ్రహిశింపజేయుచున్న (శంకరులు) నా మహిమను అధిక ముగ తెలుపునట్టి (రామానుజులు.)
- (2) మ్రియమాణాయ నామాటనువిని ఆమృతపానము జేయువానివలె సంతసించుచున్న (శంక రులు) నామహిమలనువిని మ్రీతిచెందియున్న (రామానుజులు) నా మాటనువిని సంత సించియున్న (మధ్యులు) "(పియమాణాయ" అనియు కొన్ని పాఠములు గలవు.
- (కి) హితకామ్యయా భ క్రి మిక్కిలి వృద్ధిపొందుటవలన కలుగు ఫలమును నీవు పొందవలెనను కోరిక చే (రామానుజులు)

(శంక రభాష్యము) ఏడవ అధ్యాయమునందును, 9 వ ఆధ్యాయమునందును భగవంతుని తక్త్వము విభూతి, "ఇవి యె తై స్పష్టపరచబడినవి. ఇక నిప్పడు ఏ యే భావములలో భగవంతుడు ధ్యానింపదగునో ఆ యా వస్తువులను జెప్పవలెను. భగవంతుని తక్త్వము ముందుగనే చెప్పబడిన దైనను అది అనుభవముచే (గహించుటకు (ఎరుంగుటకు) దుర్లభమైనందువ దానిని మఱల చెప్ప వలెననితలంచి భగవంతుడు దీనిని (పారంభించుచున్నాడు.

మహాబాహో ! నీవు నా మాటచే అమృతపానమును చేసినవానివలె మిక్కిలి సంతసించు చున్నావు. కావున నేను నీకు మేలైన, ఆనగా అన్నిటిలోను ఉత్యవృష్ణమైన నీరతిశయ వస్తువును బయటబెట్టు మాటను జెప్పెదను. అది నీ క్షేమమునుగోరి, అనగా అనుభవముచే నేరుంగుట కరురైన యథార్థజ్ఞానము నీకు కలుగజేయుటకయే.

······

శ్లోంఖ నమే విడున్పురగణాం: మహర్షియం: ఎ అమామాదిర్హి, దేవానాం మహర్షిణాం చ నర్వశంణ

2

పద॥ న – మే – విదుః – సురగణాః – బ్రఫ్తవం – న – మహర్హయః। అహం – ఆదిః – హి – దేవానాం – మహర్షీణాం – చ – సర్వకః 🛭

 మేట్రవరనం
 నాయొక్క ఉశ్చత్తిని
 హీ అనాం
 వీలనగా వేను

 మరగణాణ
 దేవకల సమూహములు
 దేవానాల
 దేవకలకున్ను

 ప విదుణ
 ఎరింగినవిగావు
 మహర్షీణాం చ
 మహర్షలకున్ను

 మహర్షలున్ను ఎరుంగలేదు.
 నర్వశ్ అదిః
 అన్నివిధముల మొదటివాడను

తా॥ నాయొక్క ఉంతృత్తిని (లేక) | మఖావమును దేవతలున్ను మహర్ష లున్ను ఎరుంగలేదు. ప్రలనగ నేను వారలకు అన్నివిధముల కారణముగ నున్నాను.

(శంకరులు) ''దేనికొఱకై దీనిని జెప్పచున్నాను'' అనుదానికి ఇందులో భగవంశుడు కారణము జెప్పచున్నాడు. బ్రహ్మమొదలగు దేవశల సమూహములు నా స్రహ్మశ్ క్రియోక్క అశి శయమును, లేక ఉత్పత్తిని ఎరుంగలేదు. భృగువు మొదలైన మహర్షులున్ను ఎఱుంగరు. వారలేల ఎరుంగలేదనినచో చెప్పెదను. ఏలనగా నేను దేవశలకును మహర్షులకును అన్ని విధముల మొదటి వాడను, కారణమైన వాడననుడు,

(రామానుజులు) దేవతలున్ను ఋమలున్ను కంటికి కనబడని పస్తువులనున్ను గడచిన కాలము రాబోవుకాలములలో జరిగిన జరగబోవుసంగతులనున్ను ఎరుంగళ క్షిగలవారలు. వారల జ్ఞానమున్ను శక్తియు మిగతవారలకన్న అధికమైనది. అట్లున్నను వారలు నా యొక్క నామకర్మ స్వరూప స్వభావాది మహిమలను ఎరుంగలేదు. ఏలనగా వారలకునేను ఆది కారణముగ నున్నాను. నాచే నివ్వబడిన, వారల జ్ఞానాదులు స్వల్పములైనవి. నా సకలమహిమల నెఱుంగ జాలినవిగాపు ఆని తాత్పర్యము.

> శ్లో ॥ యోమాముజమనాదిం చ వేత్తి లోకమహేశ్వరం। అసమ్మూఢన్ప మర్తేఘ నర్వహెహై: మముచ్యతే ॥

పద(3) = 3 రాగా - అజం (1) = 4 సాదిం (2) = 4 = 3 (3) = 4 అసమ్మూ (4) = 4 సాగ్ - మ (3) = 4 సర్వప్పాము - సర్వప్పాము - సమయ్యతే (3) = 4

రుణ మాం ఎవ్వతు నమ్మ మత్త్వేమ మనుమ్మలలో అబం అనాదిం చ లోకమోహిశ్వరం లోకములకు పరమేశ్వతునిగను అనామిగను అనమ్మాథ: మైకములేనివాడు లోకమోహిశ్వరం లోకములకు పరమేశ్వతునిగను నర్వపాపై: పకల పాపములచేశను వే 8 న: ఎరుంగునో ఆశకు , మమువ్యతే బిడువబడుచున్నాడు.

తా॥ ఎవ్వడు వన్ను ఆడితేబివాడు, జననరహీతుడు, నకలలోకమునకు ఈశ్వరుడు అనుదీవిధముగ నెరుంగునో అతడు మనుమ్మలలో మోహము కొలగినవాడు. అనగా అజ్ఞానములేనివాడు. సకలపావములనుండి విడువబడు చున్నాడు, (అనగా ఈవిధముగ ధ్యానించుచున్న యొడల కర్మబంధమునుండి విడువబడునని కాత్పర్యము.)

- (1) అజం జననరహితుడు మాత్రమేగాక, ఉత్పత్తిగల అచేతన వస్తువులు సంసారియైనచేతన వస్తువులు వీటికంటెను వేరైనవాడు (రామానుజులు,)
- (2) అనాదిం ఆదిరహితుడేగాక జననముతొలగిన ముక్తులకంటె వేరైనవాడు. ముక్తులకు జననము తొలగిపోవుట ముక్తిపొందిన పిదపనేగాని వారలు అనాదిగ జననరహితులు కారు. (రామానుజులు) అనాది = అన ఆది అన = సకలలోకములనున్ను చేస్టింప జేయువాడు. ఆది = సకలలోకములకును కారణుడు (మధ్వులు) లేక అన = ముఖ్య (పాణమునకును (వాయువునకును) ఆది = కారణుడు (రాఘవేంగ్రులు.)
- (3) లోకమాహేళ్వరం బ్రహ్మ, ఇం(దుడు మొదలగు లోకాధిపతులు కర్మలచే ఒక్కౌక కాల ములలో, ఒక్కొక లోకాధిపత్యమును పొందిరి, అటులనే యోగులు అణిమాద్యమై శ్వర్యములను పొందిరి, భగవంతుడన్ననో ఆనాదియై సకలలోకములకును ఆలోకాధి పతులకును ఈశ్వరుడనియు (రామానుజులు.)

(శంకరులు) మఱియు నేను దేవతలకును మనుష్యులకును ఆదియైనందున నాకు పేజొక ఆది యనునదిలేదు, కావున చేను జనించనివాడను. ఆదియు లేనివాడను. ఆదిలేకుండుట జనించకుండుటకు కారణమగును.

అసమ్మూథ: = మైకములేనివాడు. సర్వపామై: = అనగా బుద్ధితోను బుద్ధిలేకయు, అనగా తెలిసియు తెలియకయు చేయబడిన సకలపాపములచేతను విడువబడుచున్నాడు.

శ్లో జుద్ధిర్ధానమనమ్మాహు క్షమా నక్యం దమశ్శము :

సుఖం దు:ఖం భవో ఖావో భయం బాభయమేవ చ జ 4

, అహింసా నమకా తుష్టిన్నపో దానం యశో ఓయశ : 1

భవ గ్రై భావా భూతానాం మ క్ర వీవ వృథగ్విధా : జ 5

పదు బుద్ధి (1) - జ్ఞానం (2) - అనమ్మోహు (3) క్షమా - సత్యం - దమః - శమః !

సుఖం - దు:ఖ - భవః - అభావః - భయం - చ - అభయం - ఏవ - చ జ

, అహింసా - సమకా - తుష్టి - తపః - దానం - యశః - అయశః !

భవ గ్రి - భావాః - భూతానాం - మత్తః - ఏవ - పృథగ్విధాః జ

బుద్ధి, జ్ఞానము బుద్దిః క్షానం ఉత్ప త్రినాశ ము మోహములేకుండుట భవః అఖావః ಆನ ಮ್ಯಾ ಏಕಾ భయంచ అభయంచ భయమున్ను భయము ఓర్ను, నత్యము క్షమానక్యం లేకుండుటయు బాహ్యేంద్రియములు ఆణిగి దమః శమః ్రపాణి హింసచేయకుండుకు అహింసా యుండుట అంత కకరణ బి శ్రము సమముగనుండుట సమతా బ్రశాంశ్

కుష్టిక కృప్తి పృథగ్విధా: కావా: పలుబిధములైన న్వకానములు కవ: దానం కవన్పు, దానము భూతానా మేవ చ బ్రాణులకొఱకే యశ: ఆయశ: కిర్తి, అవకీర్తి (అగు) మత్త ఏవ భవస్తి నాయెడనుండియే కలుగుదున్నవి

తాగ బుద్ధి, జ్ఞానము, మోహము లేకుండుట, నర్యము, ఇంద్రియన్మిగ హము అంశకరణ న్మిగహము నుఖము దుంఖము ఉక్పత్తి నాశము ఖయము అఖయము మాణులకు చెరువు చేయకుండుట చిత్తము నమముగనుండుట నంతోషము శవస్పు దానము కీర్తి అవక్రీ ఇవి మాణులకు నావద్దనుండియే కలుగుచున్నవి.

(శంకరులు) ఈ కారణముచేతను లోకములకు తాను పరమేశ్వరుడు అనుదానిని భగ పంతుడు ఇందులో జెప్పుచున్నాడు — బుద్ధియనగా సూక్ష్మమైన విషయములను (గహించునట్టి అంతఃకరణముయొక్క సామర్థ్యము. దానిని గలవాడుగదా బుద్ధిమంతుడని చెప్పబడును? జ్ఞానము = అనగా ఆత్మ మొదలగు పదార్థముల నెరుంగునట్టి తెలివి. మోహము లేకుండుట = అనగా తత్కాలము జేయవలసిన వాటియందును ఎరుంగవలసిన వాటియందును వివేకముతో బ్రవ ర్తించుట. ఓర్పు = అనగా ఒకడు తిట్టినను కొట్టినను దానిచే మారని మనస్సుగల స్వభావము, సత్యము = అనగా ఇతరునిబుద్ధికి గోచరమగుటకై తన అనుభవమును తాను జూచినట్లును వినినట్లును అట్టే జెప్పబడుమాట. దమము = అనగా వెలుపలి ఇం(దియములను అణచి పెట్టుట. శమము = అనగా అంతఃకరణముయొక్క ఉపశమనము, సుఖము = అనగా అస్థాడము, లేక సంతోషము, దుఃఖము = అనగా సంతాపము కష్టము.

అహింస — అనగా ప్రాణులకు చెరుపుచేయకుండుట. సమతా = అనగా రాగద్వేష ములచే మార్పు చెందక సమముగ నిలబడు చిత్తమును గలిగియుండుట. తుష్టి: = తృష్టి, సంతో షము, అనగా లభించిన వస్తువులతో చాలును అనుతలంపు. తపస్సు = ఇం(దియములను అణచు టతో బాటు దేహమును కష్ట పెట్టుట, దానము = శక్తికి తగినట్లు వస్తువులను ఇతరులకు విభజించి ఇచ్చుట, యశ: = ధర్మమువలన గలుగు పొగడ్త, అయశ: = అధర్మమువలన గలుగు నింద, అపకి రై. ఇట్టి మునుపు జెప్పిన పలువిధములైన స్వభావములు ఈశ్వరుడైన నావద్దనుండియే ప్రాణులకు వాటికర్మకు తగినట్లు కలుగుచున్నవి.

(రామానుజులు) బుద్ధి = అనగా మనస్పుయొక్క, నిరూపణ సామర్థ్యము, జ్ఞానమ్ = చిదచిద్వస్తువుల నిశ్చయము, అసమ్మోహ: = బ్రామనివృ క్తి, భమ: = అనుకూలమైన అనుభవము వలన కలిగిన మన్మాతి, భయం = ఇక రాబోవు దు:ఖమునకు హేతువైన వస్తువులను చూచుట వలన గలుగుదు:ఖము, తుష్టి: = కనబడు సకల ఆత్మలయందును సంతోషించుట, తమ: = ఏర్పడి యున్న భోగములను తగ్గించి కాస్త్రామసారముగ ప్రతములచే దేహమును కష్టపరచుట, దానం = తనకు సుఖమునిచ్చునట్టి తన యధీనములైన వస్తువులను ఇతరుల కిచ్చుట, యశ: = ఇతరులు మంచివాడని చెప్పట, మత్తవివ = నా సంకల్పముచేతనే కలుగుచున్నవి.

(రాఘవేం(దులు) బుద్దిక = అనునది కార్యా కార్యములను విశ్చయించుచున్నది, జ్ఞానమ్ = సామాన్యజ్ఞానము, అసమ్మాహక = కార్యములలో ఇచ్చలేకుండుట, లేక మిధ్యాజ్ఞానములేకుండుట, క్షమాక = ద్వేషములేకుండుటయేగాక అవకారముచేసివను ఉవకారమునే చేయుట. సత్యం = వాస్తవ మైన జ్ఞానముతో అముష్టానముచేయుట, లేక వాస్తవమైనమచనము, దమక = ఇం(దియని(గహము, శమః = భగవన్నిస్ట్., తమః = బ్రహ్మచర్య[వతము మొదలగునవి. 6-వ అధ్యా. 46-వ శ్లోకమును చూడుడు. దానం – ధర్మమార్గమున సంపాదించిన వస్తువులను ఇతరుల కిచ్చుట.

శాష్ట్టి మహర్షయ స్ప్రప్త పూర్వే చక్వారో మనవస్త్రథా। మద్భావా మానసా జాకా యేషాం లోక ఇమా: మహా/: ॥

పద॥ మహర్షయ: – సప్త – పూర్వే – చత్వార: – మనవ: – తథాर्ग మద్భావా: – మానసా: – జాతా: – యేషాం – లోకే – ఇమా: – (పజా:॥

లోకి లోకమనందున్న భక్వారః మనవః (సావర్ణి మొదలగు) నలుగురు ఇమాః [వడాః ఈ [పాణులస్ప్రియు మనువులున్ను యేషాం (నృష్టిక) ఎవ్వరి (నృష్టులో) మద్భావాః నాయొక్క ధ్యావమను గలిగిన (కే)వ ప్రమామార్థ (అజ్జి)వీడుగురు మహార్హులున్ను యః మానసాజాకాః నామనన్సంక ్ప్రమామలన ప్రజ్ఞిన కథా ఫూర్వే అవిధమగనే పూర్వికులైన

రాంగ్ లోకమునందరి ప్రాణులన్నియు ఎవ్వరిచేగరిగినవో అట్టిళ్ళనువు మొదలగు నేడుగురు మహర్షులున్ను అవిధముగనే గడబినకాలమునకు జేరిన వారలైన సావర్ణి మొదలగు నలుగురు మనువులున్ను నాయొక్క ధ్యానమును గలవారలైనా మనన్సంకల్పముచే కళిగించబడిన వాలై పుట్టినవారు.

(శంకరులు) భృగువు మొదలగు మహర్షులు ఏడుగురు. గడచినకాలమునకుజేరిన నలు గురు మనువులును "సావర్డులు" అని ్రపసిద్ధిచెందినవారలు. వారందరు నాయెడ చిత్తము నుంచిన వారు. విష్ణువుయొక్క శక్తినిగలవారు నాచే మనస్సుచేతనే కలిగింపబడినవారలు. లోకములోని ఈచరాచర (పాణులు, ఆ మనువులు మహర్షులు అనబడు వారలయొక్క సృష్టియనుట.

(శ్రీధరులు) లో కేఇమా: (పజా: = లోకమందలి (పజలందరును, యేషాం = ఎవరి సంబంధమై (ఎవరినుండి) జాతావర్తనే = పుట్టియున్నారో, శే = అట్టి, సప్తమహద్దయః = ఏడు గురు ఋములున్ను, పూర్వే = వారలకు మునుపటి వారలైన, చత్వారః = సనకాదినలుగురున్ను, ఠథా = ఆటులనే, మనపః = స్వాయంభువుడు మొదలగు మనువులున్ను, మద్భావాః = నాబ్రభా పమును గలవారలై మానసాజాతాః = హిరణ్యగర్భరూపుడనైన నాయొక్క మనస్పంకల్పమువలన గలిగిన వారలు. వీరలు లోకములను పుడ్రపౌడ్ శిష్యాదులద్వారా సృష్టించిరి.

(రామానుజులు) పూర్వికులున్ను గడచిన మస్వంతరముననున్న వార్తునువైన భృగువు మొదలగు ఏడుగురు ఋసులను, ఎల్లప్పడు సృష్టిజరుగుచుండుట కొఱ్లె బ్రహ్ముదేవుడు మనస్సుచే సృష్టించెను. సృష్టియైన ప్రజల సంరక్షణార్థమై నలుగురు మనువులను బ్రహ్మమనప్పుచేతనే సృష్టించెను. సృష్టి కాలము మొదలు ప్రళయకాలమువఱకు ఆ ఏడుగురు ఋసులు సృష్టించుచు, ఆ నలుగురు మనువులు సృష్టియైన ప్రజలను సంరక్షించుచు-వచ్చుచున్నారు. మద్భావాణ = వారలు నాసంక లృము ననుసరించి నడచెడి వారలు.

(రాఘవేం(దులు) సప్తమహర్షయః పూర్వే = పూర్వికులైన ''మరీచిర్మత్యంగిరసౌపులస్త్య్యః పులహః (క ఈః వసిష్ఠశ్చమహాతేజాః పూర్వేస ప్రర్ణయస్మృతాః'' అనినట్లు మరీచి అత్రి, అంగిరసుడు,

7

పులస్త్యుడు, పులహుడు. \* క్రకుపు, వసిస్టుడు, ఈవిడుగురు ఋమలున్ను, చత్వార: మనమ పూర్వే = పూర్వికులైన స్వాయంభువుడు, స్వారోచిమడు, రైవతుడు, ఈ క్రముడు, ఈనలుగురు మనువులున్ను మద్భావా: మానసాజాతా: = నాయొక్క మనస్సంక ల్పము వలన నావద్దనుండి పుట్టిన హరలు. వీరలు చతుర్ముఖ బ్రహ్మవద్దనుండి పుట్టినదిగ జెప్పుపురాణాదులకు బ్రహ్మయొక్క అంత ర్యామినైన నేను బ్రహ్మమూలముగ కలుగజేసితిని అనునది తాత్పర్యము.

(స్వకీయము) విష్ణుపురాణము మొదటి అంశము 7-ప అధ్యాయమున ఈపులహుని జెప్పలేదు. ఇకర ఆరుగురి పేర్లకు భృగువు, దక్షుడు, నారదుడు, ఈముగ్గురినిజేర్చి 9 గురు చెప్ప ఇడియున్నారు. వీరలు నప్పపజాపకులుగ చెప్పబడియున్నారు. మనువులు 14 రు. వార్లలో నలు గురు మాత్రము ైన చెప్పబడియున్నందున వారల పేర్లను మిగతవార్ల పేర్లను క్రిందక నబరచ బడు చున్నవి. (1) స్వాయంభువుడు-ఇకడు ప్రకటింప జేసినస్మృతియే ఈనాటి పరకు మనుస్మృతియని ప్రసిద్ధముగ వ్యవహరింపబడుచున్నది. (2) స్వారోచిముడు, (3) ఉత్తముడు, (4) తామనుడు, (5) రైవకుడు, (6) చాత్రుముడు. (7) వైవస్యకుడు, వీనిమన్వంతరమే ఇప్పడు జరుగుచున్నది. ఇక రాబోపు మనువులు ఎవరన, (8) సావర్ణి, (9) దక్షసావర్ణి, (10) బ్రహ్మసావర్ణి, (11) ధర్మసావర్ణి (12) రుద్రసావర్ణి, (13) రౌచ్యుడు, (14) హౌత్యుడు, విష్ణుపురాణము 3-వ అంశము 1-2-అధ్యాయములను చూడుడు.

(స్వకీయము) ఈ క్లోకమందలి కాత్ఫర్యమేమనగా భగవంతుడు సకలమునకు కారణ భూతుడు మాత్రముగాడు. అన్ని యునెరింగినవాడు సకలము నేలువాడుకూడ. అతడు మహర్హులను మనువులను సృష్టించెను. భృగువుమొదలు వసిష్ముడువరకు గల మహర్హులు అన్ని యునెరింగినవారై విద్యాసంప్రపదాయమును మొదట నుపదేశించినవారలు. మనువులు కామే ఏలువారై ప్రాణులను కాపాడిరి. మనువులున్ను మహర్హులున్ను ఆదికాలమున నుండిరి. భగవంతుని మనస్సునుండి పుట్టినవారలు, తమచిత్తమును భగవంతునియెడ అర్పించి దానిచే విష్ణువుయొక్క సామర్థ్యమును బడసి జ్ఞానమునుకూడ పొందిరి. ఈ లోకమునందలి ప్రాణులన్నియు జననముచేతను విద్యచేతను వారల సంతతిగనున్నవి యనువదే.

## \*\*\*\*\*\*\*

శ్లో ఇ ప్రీశాం విళ్ళాతిం యోగం చ మమ యో పేత్తి తత్వత:। సో≃విశ్రపేన యోగేన యుజ్యతే నా|త నంశరు::

పడ# ఏకాం - విభూతిం (1) యోగం (2) చ - మమ - యః - వేత్తి - త త్వతః ! సః - అవికంపేన - యోగేన (కి) - యుజ్యతే - న - అ్మత - సంశయః #

యణ మమ ఎవ్వడు నాయొక్క పీశాం విభూతిం - ఈవిభూతిని (మైళవస్తునున్ను) యోగం - యోగమునున్ను కత్వత: వేత్తి - యతార్థముగ వెఱుంగునో

నః అవికంపేన అశడు కడలని యోగేన యుజ్యతే యోగముతో గూడుదున్నాడు అత్ర వంశయణ న ఇందులో చందేహములేదు.

తా కె ఎవ్వడు నాయొక్క పైజెప్పిన విభూతి స్వరూవమును యోగై శ్వర్య మును వాన్రవముగ నెఱుంగునో అతడు నిశ్భరుమైన యోగముతో గూడిన వాడగను. ఈ విషయమున నండేహములేదు.

(I) విభూరిం = విస్తారం (శంకరులు) సృష్టి మొదలగు (పవృత్తి (రామాముజులు) అనేక విభూరి రూపములు (రాఘవేం(దులు)

- (2) యోగం = యు క్తి, యోగైశ్వర్య సామర్థ్యము (శంకరులు). అనంతకల్యాణ గుణములు (రామా నుజులు). బుద్ధిమొదలగు వాటిని సృష్టించు సామర్థ్యము (రాఘవేంద్రులు),
- (3) యోగేన = తత్త్వజ్ఞానముతో (శంకరులు). భక్తియోగముతో (రామానుజులు). ధ్యావించు ఉపాయముతో (రాఘవేం<sub>!</sub>దులు).

(శంకరభాష్యము) ఎవ్వడు మునుపు జెప్పిన విధమైన నాయొక్క ఈవిభాతిని, అనగా విస్తారమును, లేక వై భవమునున్ను యోగమునున్ను ఉన్నటుల నెఱుంగునో అతడు యథార్థజ్ఞాన మున స్థిరముగ నిలబడుటయను చలించని యోగముతో గూడుచున్నాడు. ఈవిషయమున సంది యములేదు. యోగమనగాయు క్తి, అమర్చుట, ఆయావస్తువులనుసృష్టించు సామర్థ్యము. యోగైశ్వర్య సామర్థ్యము, లేక యోగమువలన కలుగునది, భగవంతుని ధ్యానించుటవలన గలుగునది యోగ మనియు జెప్పవచ్చును. అట్టియోగము వస్తువులను సృష్టించుసామర్థ్యము పరిపాలించు సామర్థ్యము సకలము నెఱుంగు స్వభావము ఇవియే యనుడు.

(ఆనందగిరి) భగవంతుడు అంతటమన్నవాడై అన్నియాకారములుగనున్నాడు, అనియు మనువులున్ను మహర్షులున్ను ఆభగవంతుని జ్ఞానసామర్థ్యములలో ఒక చిన్నభాగమును మాత్రము పొంది దానిచే జ్ఞానులుగను సామర్థ్యముగలవారుగను అయిరి, అనియు ఎవ్వడెరుంగునో అతడు సమాధియోగమును గూడుచున్నాడు. కావుననే సగుణ బ్రహ్మము నెఱుంగుట నిర్గుణబ్రహ్మము నెఱుంగుటకు మార్గమనబడును.

🛊 ఆవికరెష్యేన = అనియు నొకపాఠము. ఎవరిచేతను కదలింపవీలులేని అనియర్థము.

శ్లో။ అహం నర్వన్య వ్రభవో మక్తనృర్వం మ్రామర్తి। ఇత్ మశ్వా భజన్తే మాం బుధా ఖావ నమన్వితాం:॥ 8

పద $\parallel$  అహం - నర్వస్య - (1) - ప్రభమ - (2) - మత్తు - నర్వం (8) - ప్రస్తర్ ఇతి మత్వా - (4) - భజన్తే - (5) - మాం - బుధాు - భావసమన్వీతాు!

ఆహం నర్వస్య నేను నకలమునకును ఇది మర్వాబుధాణ ఈ విధముగ నేరింగి జ్ఞానులు బ్రాపథము ఖావ నమన్వికాణ ధ్యానముతో గూడినవారై మత్తక నర్వం నావద్దనుండియే నకలమున్ను మాం ఖజి నే నన్ను ఖిజించుచున్నారు. బ్రవర్లతో బ్రవర్నించుదున్నది

తా॥ నేను సకల జగత్తునకు ఉత్పత్తి కారణభూతుడను. నావద్దనుండియే సకలమున్ను బ్రవత్తించుడున్నది. ఈమిధముగ నెజింగి జ్ఞానులు ధ్యానముతో గూడిన వారలై నన్ను భజించుడున్నారు.

- (1) సర్వస్య విచ్చికచిదచి్రత్సపంచములకు (రామానుజులు)
- (2) (పభవః భృగువుమనువు మొదలగు వారలద్వారా ఉత్పక్తికారణుడు (శ్రీధరులు)
- (8) సర్వం = బుద్ధి జ్ఞానము, అసమ్మోహము మొదలగునవి. (శ్రీధరులు)
- (4) మత్యా = నాయొక్క అనంతకల్యాణగుణగణ యోగ్రము నేతింగి (రామానుజులు)
- (5) భజన్డే అర్చనము ధ్యానము మొదలగువాటివలన భజించుచున్నారు. (రాఘవేం(దులు)

9

(శంకరులు) ఎట్టి చలించని యోగముతో జేరుచున్నాడు? ఆనునది ఇందులో జెప్పబడు చున్నది. పర్యబహ్మమగు నేను అన్నిజగత్తులకును ఉత్ప తిస్తానము, ఉండుల, నాళము, వ్యాపారము కర్మభలములు, వాటి అనుభవము, అనే వికారరూపమైన స్రపంచమంతయు నావర్ధనుండియే కలిగి వ్యాపించుచున్నది. పరమార్థత త్త్వము నెఱింగిన జ్ఞానులీవిధముగ భగవంతుని మహిమనెఱిగి పరమార్థ తత్త్వమున మిక్కిలి ఉత్సాహముతో విడువని స్థవుముగలవారలై నన్ను భజించు చున్నారు. సేవించుచున్నారు.

(రాఘవేంద్రులు) ఈ క్లోకమునందలి పూర్వార్ధముచేతనే, మాం = (నన్ను) అనునర్థము లభించియుండగా ఈ క్తరార్ధమున, మాం = (నన్ను) అని మ్రామాగించుటలో తాత్ఫర్యమేమనగా జీవేశ్వరభేదమును గుర్తింపజేయుటకొఱకయ్యే.

~~

శ్లో။ మబ్బిత్తా మద్దక[పాణా బోధయను: వరస్పరం। కథయనైశ్బ మాం నిక్యం కుష్కనైచ రమనై చ॥

పద॥ మచ్చిత్తా: – మద్దత్రపాణా: – బోధయ న్ల: (1) – పరస్పరం  $\emptyset$ కథయ న్ల: – చ – మాం – నిత్యం – తుష్య న్లి (2) – చ – రమన్లి – చ  $\emptyset$ 

మధ్పిల్లా: (వారలు) నాయెడబిత్తము కథయన్లకృ సుందివవారుగను నిక్యం తుష్కర్తి భ మద్దక్రపాణా: నాయెక్రపాణము నర్పించిన

మాధ్రత్మకాశాశా నాయకమ్మవాయు నర్పెంబన్ వారుగను మాం చరస్పరం నమ్మ ఒకరికొకరు బోధ యనః బోధించుకొనుచున్నవారుగను

కథిరు వైశ్య నన్ను కీర్తనముతేయువారుగను కవారుగను నర్పించిన వారుగను రమన్లకు ఉక్పాహమును పొందుడు న్నారు

తా (మునువుజెప్పిన వారలు) నాయెడ చిత్తమునుంచిన వారలుగను నాయెడ ప్రాణములనర్పించిన వారలుగను నన్నుగూర్పి ఒకరికొకరు బోధించు కొనియు నన్నుకీర్తనముజేయు వారలుగను ఎల్లప్పడు సంతోషించుచున్నారు. ఉత్సాహమునున్ను పొందుచున్నారు.

- (1) బోధయ స్ట్రః = తామనుభవించిన భగవంతుని గుణములను చెప్పుకానుచున్న వారలు (రామా నుజులు)
- (2) తుష్యన్తి = విషయములనుండి నివృత్తి పొందుచున్నారు (రాఘవేంద్రులు). భగవద్దుణము లను జెప్పటవలన సంతోషించుచున్నారు. రమ్మన్తి = భగవద్దుణములను వినుటవలన అధికమైన బ్రీఫీతికో ఆనంద ముందుచున్నారు (రామానుఱలు).

(శంకరులు) మణియు మునుపు జెప్పినవారలు నాయెడ చిత్తమునుంచిన వారలు మద్దత్రపాణాః = నన్ను పచ్చిచేరిన ప్రాణములను, కమ్మ మొదలగు నింద్రియములను గలవారలు అనగా ఇంద్రియములు నాయెడ ఆణగినవారలు. లేక నాయెడ ప్రాణమును అర్పించినవారలు అనుడు. జ్ఞానము, బలము, వీర్యము మొదలగు ధర్మములను గల వన్ను ఒకరికొకరు బోధించు వారలు కీర్తనము జేయువారలు. ఈ విధముగవారు సంతోషించుచున్నారు, తృష్తిపొందుచున్నారు, రమన్ని = కామీనీ కాముకుల చేరికవలన వలె ఆనందమును పొందుచున్నారు.

~~~~~

క్లో။ తేషాం నశకయుక్తానాం ఖజంశాం బ్రీతిపూర్వకం। దదామ్ ముద్దియోగం తం యేన మామువయా నై తే॥

10

పద॥ తేషాం - నతతయుక్తానాం - భజతాం - (పీతిపూర్వకం। దదామి - బుద్ధియోగం - తం - యేన - మాం - ఉపయాన్ని - తే॥

యేన (మునుపుకెప్పిన) వారలు [పీరిషార్వకం ] [పీరికో భవిందువారలుగను డేసివలన భజరాం నకత ఎల్లప్పడు నాయిడ మన మాం ఉపయాన్తి నన్ను పొందుచున్నారో యుక్తానాం I మృగలవారలుగనున్ను కం బుద్ధియోగం అట్టి బుద్ధియోగమును కేషాం దదామి వారలకు (నేను) ఇచ్చుడున్నాను

తా॥ (మునుపుజెప్పిన) వారలకు, అనగా ఎల్లవృడు నాయొడ మనన్పు గలవారలై ప్రీతితోళజించువారలకు దేనిచే నన్ను వారలు పొందుచున్నారో అట్టి బుడ్డి యోగమును నేనిచ్చచున్నాను.

(1) బుద్ధియోగం = బుద్ధిః = ఆశ్మత త్ర్వవిషయమైన నిశ్చయజ్ఞానము, యోగః = అజ్జి జ్ఞానము నందాస క్రి (శంకరులు) జ్ఞానయోగమును (శ్రీధరులు) జ్ఞానరూపమగు ముక్తియొక్క ఉపాయమును (రాఘవేం(దులు) పరిపక్వదశను పొందియున్న బుద్ధియోగమును. సతత యుక్తానాం = ఎల్లప్పడు నాయెడ చేరియుండవలెనను కోరిక గలవారలుగ మన్న వార లకు, దదామి = (పీతిఫూర్వకముగ బుద్ధి యోగమును నేనిచ్చుచున్నాను (రామానుజులు).

(శంకరులు) మునుపు జెప్పినట్లు ఎవ్వరు భక్తితోగూడిన వారతైనన్ను భజించుచున్నారో వారలకు ద్రవ్యమును కోరుటమొదలగు కారణముచేత వీరలు భగవంతుని భజించువారలుకారు. మరి ఏమన (పీతిచే ఎల్లప్పడు ఎడతెగని ప్రవయత్న ముగలవారలై స్నేహముచేత నన్ను భజించు వారలకు వారల యథార్థజ్ఞానమగు ఎట్టి జ్ఞానయోగముచే పరమేశ్వరుడైన ఆశ్మయగునన్ను తమ యాత్మగ నెరింగెదరో అట్టి బుద్ధియోగమును, అనగా జ్ఞానయోగమును నాతక్ష్మమును గూర్చిన యథార్థజ్ఞానముతో జేరుటను ఇచ్చుచున్నాను. ఇట్టి యోగమున కథికారు లెవ్వరనగా, ఎవ్వరు ఈ 9-వ క్లోకమున జెప్పినవిధముగ నాయెడ చిత్తముగల వారలగుట మొదలగువిధములచే నన్ను భజింతురో అట్టివారలు.

శ్లో။ తేపా మేవానుక౦పార్థ మహమజ్ఞానజ౦ తమః। నాశయా మాృత్మఖావస్థో జ్ఞానదీపేన ఖావ్వతా॥

11

పద్మ తేపాం - ఏప - అనుకంపార్థం - అహం - అజ్ఞానజం (1) - తమ(1) - తమ(1) - సంగ్రామం - అత్మభావస్ట్ - జ్ఞానదీ పేన - భాస్వరా (1)

కేషాం అడ్డానజం వారలకు అడ్డానమువలన గలి భాస్వకా డ్డానదీపేన బ్రహక్ ముగల డ్డానమను కమ: గిన బీకటిం దీనమువేక అహం అక్కభావర్థః నేను వారల అంకశకరణ అను కంపార్థమేవ కారుజ్యము చేశవే పృత్తిలో మన్నవాడనై నాక యామి ఖోగొట్టురున్నాను.

తా॥ ఆ భ క్రులకు అజ్ఞానమువలన గరిగియున్న సంసారమను నంధ కారమున (బీకటిని) నేను వారల బుద్ధిలోనున్నవాడనై వ్రకాళించుచున్న జ్ఞాన మను దీవముచేత కారుణ్యముచేతనే పోగొట్టుచున్నాను.

(1) అజ్ఞానజం - నాయొక్క క్షాఫ్తమును పొందుటకు విరోధియైన బ్రాచీనకర్మరూపమగు అజ్ఞా నము వలన గలిగిన్, తమః - అసత్యమును సత్యముగ గ్రహించునట్టిదైన మోహాంధ కారమును. (శంకరులు) సుఖదు:ఖరూపమైన బంధమును (రాఘవేం(దులు) చాలకాల ముగ అనుపరించి వచ్చిన విషయాభిమానమనెడి అజ్ఞానమును, జ్ఞానదీ పేన = వారల మనోష్ట్ 🚧 ధ్యానమునకు విషయముగానుండియు నాయొక్క అనంతకల్యాణ గుణ ముల్దను (పకాశింపజేసియు.

(శంక్షకులు) ఎందుకై నీయొక్క ఆభక్తులకు బుద్ధి యోగమును ప్రసాదించుచున్నావు. ఇట్టి బుద్ధియోగము నిన్ను పొందుటలో విఘ్నమొనర్పు దేనిని నశింపజేయుచున్నది? అని యడుగు విషయమున దానికై భగవంతుడు ఇందులో ననుగ్రహించుచున్నాడు. నేను కారుణ్యముచేత, అనగా భక్తులకు ఏ విధమున హితముగలుగునో అనుదయచేత, ఆవివేక మువలన గలిగిన అయధార్థ జ్ఞాన మనెడి చీకటిని నాయెడ నిలకడచెందినదైన వారల అంతఃకరణ వృత్తిలోనుండుచు జ్ఞానమను దీప ముచే తొలగించుచున్నాను. అట్టి జ్ఞానమనేదీపము వివేకజ్ఞానమను ఆకారముగ గల్గినది భక్తి వలన గలుగునట్టిడ్డైక భగవంతుని అన్నుగహమనెడి నూనెచే తడుపబడినది, నన్ను ధ్యానించవలె నను విడువని క్రోమాళ్ళమను (ప్రకటింపజేయు) గాలిచే వీచబడినది. బ్రబహ్మచర్యము మొదలగు సాధన సంస్కారముడ్డుతిన్న గలిగిన (పజ్ఞ (వివేకమ్పు అనుపత్తిగలది విరక్తిగల, అనగా ఆశకొలగిన, అంతఃక రణమనే పార్రతమును (ప్రమీదవంటి దానిని) ఆధారముగగలది. విషయములలో నంటకయు రాగద్వేషము లనెడి గాలిచే కలత బెట్టబడకయునున్న చిత్తమనెడి గాలితేని ఆరతోనున్నట్టిది. నిరంతరమగు ఐకాగ్ర్యమువలన ఏర్పడిన ధ్యానమువలన గలుగునట్టి నిశ్చయ జ్ఞానమనెడి బ్రహళ మును గలిగినది. ఇట్టి లక్షణములతో గూడినది ఆ దీపము.

అర్జున ఉవాచ:----

हूో॥ వర౦ ౖబహుౖ వర౦ ధామ వబ్|෪౦ చరమం ళఘా≖। వురుషం శాశ్వతం దివ్య మాదిదేవ మజం విఖుం 🛚

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

,, ఆహుస్త్వా మృషయ స్పర్వే దేవర్షి ర్నార దన్నాథా। అసితోదేవలో వ్యాన స్ప్వయం బైవ బ్రీబీషీ మే № 13

పద⊪ పరం - (బహ్మ - పరం - ధామ (1) - పవి(తం (2) - పరమం - భవా౯ (3)! పురుషం - కాశ్వతం - దివ్యం (8) - ఆదిదేవం - అజం - విభుం 🛚 ఆహు: - త్వాం - ఋషయ: - సర్వే - దేవర్షి: - నారద: - తథా ! అసితః - దేవలః - వ్యాసః - స్వయం - చ - ఏవ - బ్రావీషి - మే 🛚

అర్జున ఉవాచ **గత**్చబహ్మ పరం థావ పఠమం పబ్రితం 🦠

అర్జునుడు జెప్పినది పర్మణహ్మము ఉత్కృష్ణమైన తేజన్ను ৫ ব্যাত্রীয় গ্রহণালুরজার বিজ্ঞা হার্মার

ಕರ್ಪ ఖోర్వే ఖుషయః

التام వేష్మితు మొదలడు నకల ముమలు చిన్ను

12

శాశ్వతం అదిదేవం నిత్యునిగను మొదటిదేవునిగను అసిక దేవలః అసికుడున్ను దేవలుడున్ను అజంవిటంఆహు: బనించనివాడనియు సర్వవ్యాపి వ్యానః ఆహుః వ్యానుడున్ను చెవ్వాచున్నాడు యనియు చెప్పచున్నారు త్వం ర న్వయమేవ మటియు సీపు సాజుత్తుగనే తథాదేవర్మి ః నారదః అటులనే దేవర్వియైన నారదు మే తథా బ్రవీషి నాకు ఆవిధముగనే జెప్పు లున్ను

తాజ అర్జునుడు చెప్పినది — వర్మవ్యామున్ను ఉక్కృష్ణమైన తేజన్ను ([వకాశమున్ను) ఉత్తమమైన పరిశుద్ధవస్తువున్ను నీవే. నిన్ను వసిస్థుడు మొదలగు నకలమహర్షులున్ను నిత్యునిగను దివ్యవురుషునిగను దేవకల కాది గను జననములేని వానిగను నర్వవ్యాపిగను చెప్పుచున్నారు. అవిధముగనే దేవర్షియైన నారదుడు ఆసితుడు దేవలుడు వ్యానుడు ఈఋషులు చెప్పుచున్నారు. నీవుగాడ ఆవిధముగనే నాకుజెప్పుచున్నావు.

- (1) పరంధామ ఉత్తమమైన తేజస్సు (శంకరులు, రామానుజులు).
- (2) పవిత్రం స్మరించువారల సకలపాపములనున్ను పోగొట్టువాడు (రామానుజులు).
- (3) దివ్యం లోకవిలక్షణుడైనవాడు. శాశ్వతం = వికారములేనివాడు, పరంబ్రబ్స్త = పరిపూర్ణడు, పురుషం = పూర్ణపడ్యణుడు, (రాఘవేంగ్రదులు).
- (4) విభుం విభవన శీలః = ఏలెడిస్వభావముగలవాడు.

(శంకరులు) పలువిధరూపములుగ జాదెడివాడు (మధ్వులు) విశిష్టతయా వివిధతయాచ భవన హేతునా విమశబ్దవాచ్యమాహు: = అన్ని టిలోను వ్యాపించియు వెవ్వేరుగనున్నందున విభ శబ్దముచే చెప్పబడదగినవాడు (రాఘవేంద్రులు)

శ్లో॥ నర్వమేత దృతం మన్యే యన్మాం వదని కేశవ। నహి తే భగవన్వ్యక్తిం విడుర్దేవా న దానవాం॥

14

పది! సర్వం – ఏతత్ (1) – ఋతం – మన్యే – యత్ – మాం – వదసి – కేశవ ! న – హి – తే – భగవ $\in$  – వ్యక్తిం – విదుః – దేవాః – న – దానవాః ॥

హే కేశవ! ఓ కేశవా! హే భగవ<sub>ల్</sub>! ఓ భగవంతుడా! మాం యత్ వదసి నాకు దేగిని చెప్పుచున్నావో తే వ్యక్తిం సీ ఉత్పక్తిని వీశతృర్వం దీగినంతయు దేవాఃన విదుః హీ దేవళ లెరుంగుటయే లేదు ఋశం మన్యే యఖార్థముగ నమ్ముచున్నాను, దానవాః న అనురులున్ను ఎరుంగుటలేదు.

తాజ ఓకేశవా! (నీవు) దేనిని చెప్పడున్నా వో దానినంతను నేను వా న్రవ మని యొరుంగుడున్నాను. ఓభగవంతుడా నీయుకృత్తిని అవశారమహిమను దేవకలున్ను ఎరుంగనేలేదు. దానవులున్ను ఎరుంగలేదు. (అనగా తమ అను [గహముకొఱుకై నీవు అవశరించియున్నట్లు దేవకలునెరుంగలేదు. తమనాశము కొఱుకై నీవు అవశారము జేసియున్నట్లు అనురులైన దానవులున్ను ఎరుంగ లేదనునది శాకృర్యము.)

- (1) ఏతత్ ఋషులున్ను నీవు జెప్పినట్లు మునుపటి శ్లోకమున జెప్పివదానిని
- (2) భగవ౯ నిరతిశయజ్ఞానము, శక్తి, బలము, ఐశ్వర్యము, వీర్యము, తేజస్పు వీటికివాసస్థాన మైనవాడా!

శ్లో । స్వయమేవాఽఽర్మనాక్మానం వేశ్త త్వం పురుషో త్రమ। భూశఖావన భూతేశ దేవదేవ జగతృతే ॥

15

పర# స్వయం - ఏవ - ఆశ్మనా - ఆశ్మానం - వేళ్ల - త్వం - పురుషోత్తమ। భూతభావన - భూతేశ - దేవదేవ - జగత్పతే #

హీ వరుపోత్తమ! ఓ పురుపోత్తముడా! హీ చేవడేవ! ఓ దేవతలకు డేవుడా! కూశ ఖావన భూశములను గలుగజేసిన హీ జగత్పతే జగత్పనకు పాలకుడా! వాడా! త్వం అక్కానం సీపు తన్ను అత్మనా తనచే న్వయమేవ వేత్త కానుగనే ఎరుంగురున్నావు.

తా ఓ పురుషులలో ను త్రముడా! భూతములను గలుగజేసినవాడా! పాణులకు నియామకుడా! నూర్యాదిదేవతలను మరకాశించ జేయువాడునునకల మరంచమును వరిపాళించువాడా! నిన్ను నీచేతనే న్వయముగనే ఎరింగెదవు.

(శంకరులు) నీవు దేవతలు మొదలైనవారలకు మొదలైనందున అన్ని టికంటె పైబడిన జ్ఞానము, ఏలు స్వభావము సామధ్యము శక్తి మొదలగు సామధ్యముగల ఈశ్వరునిగ నిన్ను నీవే ఎరుంగుచున్నావు. (భగవంతుని నగుణస్వరూపముగూడ ఇతరులచే ఎరుంగుల కళక్యమైన రనుట - ఆనందగిరి.

104

శ్లో ॥ వక్తుమర్హన్య శేషేణ దివ్యాహ్యాత్మవిళూతయే?। యాఖిర్విళూతిఖి ర్లోకా నిమాం స్వం వ్యావ్య తిష్ఠసి ॥

16

పద్మ వక్తుం - ఆర్హనీ - అశేసేణ - దివ్యా: - హి - ఆత్మవిభూశయు: ! యాభి: - విభూతిభి: - లోకాకా - ఇమాకా - త్వం - వ్యాప్య - తిష్టనీ !

యాలి: చికు తంటే పి. చికు తంటేక త్వం ఇమా కె ) లోకా కా } వ్యాప్యకిష్టినీ బ్యాపించుకొని యున్నానో దిన్నా హి అశ్యదృశములుగనేయున్న మార్పు చిక్కు అశ్వేష్ణ వాటిపన్నిటిని కొరకలేక మక్కు అర్హ పి. చెప్పటకు నీవు యోగ్యకవనగ సున్నావు.

రాంగ్ ప్ విడ్డూరి రూపములబే -ఈలోకములను వీవు వ్యాపించుకొని యున్నావో అశ్యడ్భుతములుగనేయున్న సీవిడ్డూరి రూపములు పివిగలవో వాటి నన్నింటిని జెప్పటకు నీవు యోగ్యుడవుగనున్నావు.

17

ఆశ్మవిభూతయ: - ఏ ఆశ్మయొక్క మాహాత్మ్యవిస్తారములచేత (శంకరులు) ఎట్టి నియమన విశేషములచేత (రామానుజులు) రామకృష్ణాది అనేకరూపములచేత, లేక సన్నిధి మాహాత్మ్యముచే ఆయావస్తువులకు యోగ్యత నిచ్చిన విష్ణురూపములచేత (రాఘవేం(దులు)

(ఆనందగిరి) నా వంటివారలకు శెలియని నీయాకారమును వారలు ఎరుంగవలసి యున్న ందున నీపు నీయొక్క ఎట్టి మాహాత్మ్య విస్తారముచే వ్యాపించియున్నా వో అదియంతయు చెప్పుము.

శ్లోజ కథం విద్యా మహం యోగిం ≠ స్వాం నదా వరిచింతయ౯ కేషు కేషు చ ఖావేషు చిన్పోని ఖగవనృయా జ

పద $\parallel$  కథం - విద్యాం - ఆహం - యోగి $\mathbf{F}$  - త్వాం - సదా - పరిచింతయ $\mathbf{F}$ ! కేమ - కేమ - చ - భావేమ - చింత్యః (1) - అసి - భగవ $\mathbf{F}$  - మయా $\parallel$ 

హీ యోగి౯ ఓ యోగియైనవాడా! ఆహం నదాక్వాం నేను ఎల్లప్పడు నిన్ను పరిచింతరు౯ ధ్యానించువాడనై కథం విద్యాం ఎట్లు ఎరుంగగలను ేజుళగవ౯! ఓళగవంకుడా! కేషుకేషు చ ఖావేషు ఏయే వస్తువులలో

మయా చింత్యః అసి నాబేధ్యారించదగిన వాడవుగ నున్నావు.

తా ఓ నకలైశ్వర్య వరివూర్ణుడవైన భగవంతుడా! నేనెల్లప్పడు నిన్ను ధ్యానించువాడనై ఎక్లురుంగుడును. ఓ భగవంతుడా! ఏ యేవస్తువులలో నాచే ధ్యానించుదగిన వాడవుగనున్నావు.

(1) చింత్య: - ఏయే విభూతిరూపములుగ (నాచే) చింతింపదగినవాడవుగ (శ్రీధరులు)

(రామానుజులు) యోగీ - భ క్తియోగనిఘడై, త్వాం = నిమ్మ, సదా = ఎల్లప్పడు, పరి చింతయ౯ = చింతింపబూనియున్న, అహం = నేను, త్వాం = పరిపూర్టైశ్వర్యము, అనంతక ల్యాణ గుణములు, వీటిని గలిగిన నిన్ను, కథం విద్యాం = ఎల్లెరింగెదను, కేమకేమచభావేమ = మునుపు నీవు చెప్పినబుద్ధి జ్ఞానము ఆసమ్మోహము మొదలగు వస్తువులకంటె అన్యములైన వస్తువు లలో ఏయే వస్తువులయెడ ఏవిధముగ ్రేపేరేపించువాడవై, మయా=నాచేత, చింత్య: = ధ్యానింప దగినవానిగ, అసి = ఉన్నావు.

(ఆనందగిరి) మితమైన బుద్ధిగల నేను ఏ విధముగ నిమ్మ ఎల్లప్పడు ధ్యానించి దాని వలన బుద్ధి కుదిరినవాడనై నిర్గుణమైన నిన్ను ఎరింగెదను? అని అర్జునుడడుగుచున్నాడు.

\* యోగీత్వాం - ఆనియు నొక్కపారము (రామానుజులు)

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

ళ్లో။ బిస్తేదేణాకృనో యోగం బిళూతిం చ జనార్డన। భూయం: కథయ కృప్తిప్తి, శృణ్వత్నా స్త్రీ మేఒమృతం॥ 18

పద॥ విస్తరేణ - ఆత్మనః - యోగం - విభూతిం - చ - జనార్ధన। భూయః - కథయ - తృప్తిః - హి - శృణ్వతః - న - అస్తి - మే - అమృతమ్। హీ జనార్దన! ఓ జనార్దనా! హీ అమృతం వీలనగా అమృతమును అక్శనక యోగం నీయొక్క యోగమును శృజ్వతకమే వినేడ వాకు విభూతించభూయక విభూతిని మరల కృష్ణికనాస్త్రి కృష్ణితేదు వినేదణకథయ విస్తారముగ జెప్పవలెను.

లా॥ ఓ జనార్డనా! సీయొక్క యోగమును విళూతిని సవిస్తారముగ మఱలను జెవ్పాము. ఏలనగా సీయొక్క ముఖారవిందమునుండి కలుగువాక్య మను నమృతమును వినెడివాడనైన నాకు కృ ప్తి కలుగనేలేదు.

(శంక రులు) తనయొక్క అతిరహస్యమైన యోగైశ్వర్యమనెడి సామర్థ్యమ, ఏలు స్వభావము ఈ శక్తుల గొప్పదనమును ధ్యానింపదగిన వస్తువుల విస్తారమును (గుంపును) వి స్తరముగ జెప్పవలెను, జనార్ధన అనుపదము 'చెప్పట' అను వ్యాపారమును అర్థముగగలిగిన, ఆర్ట్ = అను ధాతువునుండి పుట్టిన పదము. దేవతలకు శ్యతువులైన అసురజనులను నరకము మొదలగువాటిలో ప్రవేశ పెట్టుటవలన జనార్ధనుడు, లేక స్వర్గము మోక్షము అనుపురుపార్థముల కై భగవంతుడు సక ల జనులచేతను యాచింపబడుచున్నాడు కావున జనార్ధనుడు అనియు (గహింపదగినవాడు. యోగము విభూతి ఇవి మునుపు చెప్పబడినను వాటిని మఱలను జెప్పగోరుచున్నాను. ఏలనగా నీ ముఖ కమలమునుండి వెడలుమాటయనెడి అమృతమును వినునట్టి నాకు తృప్తికలుగలేదు.

(రామానుజులు) యోగమనగా సృష్టి సామర్థ్యము, విభూతి - నియమనము, అమృతం = అమృతము - భగవంతుని మాహాత్మ్యమనెడి అమృతము.

(రాఘవేంద్రులు) యోగం = వస్తువులకు యోగ్యతనిచ్చునదిగ్గను, విభూరిం = ఆనేక విధములుగనున్న పరమాత్మ స్వరూపమును

త్రీభగవానువాచ:—

శ్లో॥ \*హ\_న్త తే కథయిష్యామి దివ్యా హ్యాత్మవిభూతయు:। మాధాన్యత: కుర్ము శేవ్య నా స్త్యంతో వి నైరన్య మే ॥

19

పద $\|$  హన్త (1) - తే - కథయిష్యామి - దివ్యా: - హి - ఆత్మవిభూతయ:  $\|$   $\|$   $\|$  పాధాన్యత: - కూరు $\|$  తేష - న - ఆస్తి - అన్త: - విశ్వరస్య - మే  $\|$ 

త్రీఖాగవానువాద త్రీఖాగవంతడు చెప్పినది హన్రవేకతయిస్వామి ఇప్పడు నీకు చెప్పగలను హే కురు [శేష ఓకురుకుల[శేష్మడా హిముదినరన్య విలనగా నా యొక్క దివ్యా: ఆశ్వచిళూ } దివ్యములైన నా విళూతు తయః (యా:) } రెవుగలనో అన్: వాస్త్రీ: ముగింపులేదు. శా: [పాధాన్యత: వాటిలో ముఖ్యమైనవాటిని

తాగా (శ్రీకృష్ణళగవంతుడు జెప్పినది — ఓ కురుకుల శ్రీమ్మడా! అద్భుతము లైన నాయొక్క విభూతిరూపము లెవ్వో వాటిలో ముఖ్యములైన వాటివి ఇప్పుడు వీరు జెప్పగలను ప్రచినగా నా విభూతిరూవముల విస్తారమునకు ముగింపులేదు.

- \* హన్తతే కథయిష్యామి విభూతీరాత్మనక్శుభాః = అని యొక పాఠము. దయకు పాత్రకడవైన నీకు మంగళకరములైన నాయొక్క నియామ్యరూపములను (నా[పేరేపణకు తగిన వస్త్రవులను) చెప్పెదను. (రామానుజులు).
- (1) హన్హ ఇప్పడు (శంకరులు) దయకుపాత్రుడైన (శ్రీధరులు) సంతోషము (రాఘవేంద్రులు)
- (2) ఆత్మవిభూతయః వస్తువులకు మేలునివ్వదగిన నాయొక్క పలువిధ<mark>రూపములు (రాఘ</mark> వేం(దులు)

(శంకరులు) ప్రాధాన్యత: = అనగా ఎచ్చటెచ్చట నాయొక్క ఏయేవిభూతివైభవము మొదలగునవిగలవో వాటిని నేను జెప్పెదను. ఐతే వాటిని 100 సంపత్సరములలోకూడ కొఱత పెట్టక జెప్పజాలము. ఏలనగా నాయొక్క విభూతి విస్తారమునకు ఎల్ల అనునదిలేదు.

> శ్లో။ అంహమారాం గ్రామాకేశ నర్వాళూరాశియాస్థ్రింగ్ అహమాదిశృ మధ్యం చ ళూరానామ<sub>న్న</sub> ప్వచగు 20

పద॥ ఆహం - ఆత్మా - గుడాకేశ - సర్వభూతాశయస్థితః।

မဘ္၀ - မငါး - ပ - သတ္မွာ၀ - ပ - ဆုံးဗေလာ၀ - မည္မႈ - သိသ - ပ ။

ా గుడాకేశ ఓ గుడాకేశా అహం భూరానాం నేను భూతములకు అమామేచనర్వభూరా నేనేనకల్పపాణులహృదయ ఆదిశ్భ-మధ్యంచ ఆదిగన్కుస్థికిగన్కుకొనగను శయస్థితః మునసున్న అన్నశ్భ (ఉన్నాను.)

తా॥ ఓ న్నిదను జయించిన అర్జునుడా! నేనే నకల్పపాణుల హృదయమున ్పేరకుడుగనున్న పరమాశ్మను. భూతములకు ఆదియు స్థితియు అంతము నేనే.

(శంకరులు) ఇక మొదట దీనిని విసుము. గుడాకేశ, గుడాకాం = నిద్రమ, ఈశ: = ఏలువాడు అనగా సోమరితనమును జయించినవాడు. లేక ఘనకేశ: = దట్టమైన వెండుకలుగల వాడు. ఆశ్మా = (పత్యగాత్మ ఆనగా లోపలనున్న ఆశ్మయగు నేను సకల బ్రాణుల హృదయమున నున్నవానిగ (ఉత్తమాధికారులచే) ఎల్లప్పడు ధ్యానింపదగినవాడను. దానికి తగని (మధ్యమాధి కారియు, మందాధికారియు) ఇక జెప్పబడు వస్తువులలో నన్ను ధ్యానము జేయవలెను. ఏలనగా నేను బ్రాణులకు కారణముగను స్థితిగను ముగింపుగనున్నాను.

శ్లో॥ ఆదిక్యానామహం విష్ణుర్జ్యోతిషాం రవి రంశమాజా। మరిబిర్మరుకామన్మీ నష్మకాణామహం శశీ॥

పద॥ ఆదిత్యానాం - అహం - విష్ణు: - జ్యోకిషాం - రవి: - అంశుమాहा। మరీచి: - మరుతాం - అస్మి - నక్ష[తాణాం - అహం - ४३ ॥

అహంఆదిత్యానాం బిస్లు జ్యాకిషాం నేను అదిత్యులలో విష్ణవనే ఆదిత్యుకుగను వస్తువులను ' బ్రకాళించ జేయువాటిలో అంతమాక్ రమి: బ్యాపించిన కిరణములుగల సూర్యుతుగను మరుతాం మరీచి: మరుత్తులలో మరీచిగనునున్నాను. నక్షుతాతాం నక్షుతములలో అహంశశీ (అస్మి) నేమ చంగ్రమడుగ ఉన్నాను.

21

తా॥ పండెండు ఆదిత్యులలో విష్ణవనే ఆదిత్యడున్ను బ్రహశములైన వస్తువులలో అంతటవ్యాపించిన కిరణములుగల నూర్యుడున్ను ఏడుగురు మరుత్తులలో మరీచియనే వాయువు, లేక మరుత్తున్ను, నష్టతములలో చంట్ర డున్ను నేనుగ నున్నాను.

ఆదిత్యులలో ఉత్కృష్టుడగు విష్ణుపను ఆదిత్యుడు నేనే మిగతవాటికిని ఉత్కృష్టమను పదము జేర్చుకొనదగినది. నక్ష్మతములకు యజమానుడైన చంద్రుడు నేనే.

ఇట్టి విభూతిరూపములు కనబడు ((పత్వక్ష) రూపములనియు, కనబడకనుండుచు పస్తువులకు ఉత్కృష్టత్వమును (గొప్పతనమును) ఇచ్చుచున్న రూపములనియు రెండు విధములు. విష్ణువు, కపిల, వ్యాన, వాసుదేవ, రామాదిరూపములు ప్రత్యక్షములు. మిగిలినవి కనబడనివి. ఈ క్లోకమున జెప్పబడియున్న విష్ణువు అనునతడు సర్వఖ్యాపిగను సర్వాంతర్యామిగనుమన్న మహావిష్ణువే.మరుత్తులు 49 గురు.

(స్వకీయము) ఈ ఆదిత్యులు 12 గురు. వారల పేర్లేవనగా — ధారా, అర్యమా, మిడ్రు, వరుణు, ఇన్ద్ర్లు, వివస్వాకా, పూషా, పర్లన్యు, అంశు, భగు, శ్వష్టా, విష్ణు, వీరలు వరునగా చెడ్రమానము మొదలు ఫాల్గుణమానము వఱకు ఒక్కొక్క మానమునకు ఒక్కొక్కరు (విష్ణు పురాణము రెండవ అంశము 10 వ అధ్యాయము చూడుడు.) ఈ సూర్యులలో ధాత వైకాఖమానమునకును, అర్యముడు ఆపాథమానమునకును, మిడ్రుడు మార్లశిరమానమునకును, వరుణుడు మాఘమానమునకును, ఇంద్రుడు జ్యేష్టమానమునకును, వివస్వాకా క్రావణమానమునకును, ప్రస్టుడు ఆశ్వయుజమానమునకును, అంశువు చెడ్రతమాన మునకును, భగుడు భాద్రపదమానమునకును, త్వష్ట్వ కార్తీకమానమునకును, మిడ్డువు, పుష్య మానమునకును, మార్యులని లింగపురాణము 1 వ భాగము 59 వ అధ్యాయమున జెప్పబడి యున్నది. ఈ పండైండు పేర్లు తప్ప మంతియు ననేక పేర్లను స్కాందము కాశీఖండమున చూడుడు.

మరుత్తులనే వారలు దేవతలలో ఒకజాతివారు (శ్రీధరులు) ఏడుగురు మరుమత్తులను చున్నారు. వారలపేర్లు - ఆవహః, బ్రవహః, వివహః, పరావహః, ఉద్వహః, సంవహః, పరివహః.

## \*\*\*\*\*\*\*\*

శ్లో జ వేదానాం సామవేదోఽస్మి దేవానామస్మి వానవః। ఇం[దియాణాం మనశ్చాస్మి భూరానామస్మి చేతనా (1) జ 22

పద॥ వేదానాం - సామవేడు - అస్మి - దేవానాం - అస్మి - వాసము ! ఇంగ్రదియాణాం - మను - చ - అస్మి - భూతానాం - అస్మి - చేతనా (1) #

వేదానాం సామ వేదములలో పాచువేదముగ జండ్రియాణాం ఇండ్రియములలో మేదక అస్మి సున్నాను. మవక్స అస్మి మనన్సుగనున్నాను. దేవానాం వానవకి దేవకలలో ఇండునిగ కూతానాం చేశనా ప్రాణులలో చేకనముగ అస్మి సున్నాను. అప్మి మన్నాను

తా॥ వేదములలో సామవేదము, డేవతలలో ఇండ్రుడు, ఇంద్రియ ములలో మనస్పు, ప్రాణులలో చైకన్యము, అనగా జ్ఞానశ క్రియు, ఇవి నేను గనేయున్నాను, (1) చేతనా – భూతములలో వివేకముగల భూతములేవిగలవో అట్టి భూతముల వివేకముగూడ నేనే, (రామానుజులు)

(శంకరులు) దేవతలలో, అనగా రు్రదుడు, ఆదిత్యుడు, మొదలగువార్లలో నేను వాస పుడు దేవరాజైన ఇంట్రుడు. కండ్లుమొదలగు పదునొకండు ఇంట్రియములలో నేను మనస్సనే ఇం్చదియము, భూతములయెడనున్న చైతన్యము అవగా జ్ఞానము, దేహము ఇం్చదియములు వీటి చేరికవలన వెలుపడిన బుద్ధియొక్క వృత్తి.

శేహిలి অ ্ত্ৰাজ্ঞত ৰ ০ కరశ్చాన్మి ఏ త్రేశో యశ్రక్షనాం। వసూనాం పావకశ్చాస్మి మేరుశ్రిఖరిణామహం 🛚

23

పద॥ రుద్రాణాం - శంకరః - చ - అస్మి - విత్తేశః - యక్షరక్షసాం। వసూనాం - పావక: - చ - అస్మి - మేరు: - శిఖరిణాం - అహం ॥

అహంరుబ్రాణాం నేను ర్ముదుల**ో** ళంకరః అస్మి ళంకరుడనే రుద్దుడుగ నున్నాను

యక్షరక్షసాం యక్షులు రాష్ట్ర సులుపీర్లలో ವಿತೆಕ ಚ కుబేరుడుగను శిఖరణాంమేరు:అస్మ్మి శిఖరముగల పర్వతములలో మేరువుగనున్నాను.

**ខា။ నేను పడునొకండుగురగు రుౖడులలో శంకరుడను రుౖడుడుగ**ను యక్షులు రాక్ష్ణ సులు బీర్లలో ధనమునకథివకియైన కుబేరుడుగను ఎనమం/డు అగ్నిగను శిఖరముగల పర్వతములలో మేరుపర్వతముగ వసువులలో నున్నాను.

(స్వకీయము) పదునొకండు రుగ్రదుల పేర్లు - (1) అజుడు, (2) ఏకపాదుడు, (3) అహి ర్భుధ్న్యుడు, (4) శ్వష్టా, (5) రుద్రుడు, (6) హరుడు, (7) శంభువు, (8) (శ్వంబకుడు, (9) ఆప రాజితుడు, (10) ఈ కానుడు, (11) బ్రాభిమనుడు. ఐతే కొన్ని గ్రంథములలో 4-వ రుద్రుడు విరూ పాక్షుడు, 5-ప వాడు సురేశ్వరుడు, 7-వ వాడు జయంతుడు, 10-వ వాడు బహురూపుడు, 11-వ వాడు సావిత్రుడనియు చెప్పబడియున్నది. ఇచ్చట గుర్తింపబడిన శంభువే శంకరుడని శ్లోక మున జెప్పబడుచున్నాడు.

శ్లో॥ పురోధసాం చ ముఖ్యం మాం విద్ది పార్థ బృహస్పతిం। ేసనానీనామహం నుంద నృరసా మస్మి సాగరః ∎

24

పదు పురోధసాం - చ - ముఖ్యం - మాం - విడ్డి - పార్థ - బృహస్పశిం! ేసనానీనాం – ఆహం – స్కందః - సరసాం – ఆస్మి – సాగరః ॥

హీ పార పరోథపాం**హ**ం ₽0ක් වඩු

ఓ కుంఠీవు[కా వురోహిళ్<del>శులలో</del>నన్ను ముఖ్యంబృహన్న మొదటివాడైన బృహహ్హతిగను నరసాం ఎఱుంగుము

వ్మందః ঐশ্বর ঋঠু

! అహం సేనాసీనాం నేను సేనాధివతులలో మ్మబహ్మణ్యుడుగను mer of continued పమ్ముదముగనున్నాను, తాంగి ఓకుంతీపు[తా! పురోహితులలో ౖశేమ్ముడైన ఏప్పాహన్పత్రిగ నన్ను తెలిసికొనుము. నేను సేనాధివతులలో స్కందుడుగను చెరువు తటాకము మొద ఆగు జలాశరుములలో నముబ్రముగనున్నాను.

(శంకరులు) పురోహితులలో, అనగా రాజపురోహితులలో, బృహస్పతి ఇంద్రునికి పురోహితుడు గావున పురోహితులలో (శేష్టుడు, న్కందుడు, దేవతల సైన్యమునక ధిపతి. దేవతలు త్రవ్విన జలస్థానములలో నేను సముద్రముగ నున్నాను.

శ్లో။ మహర్షీణాం ఖృగురహం గిరామాస్క్రీకమ్మరమ్! యజ్ఞానాం జవయజ్ఞో ఒస్మి స్థావరాణాం హిమాలయః జ

25

పది! మహర్షీణాం - భృగుః - అహం - గిరాం - అన్ని - ఏకం - అక్షరమ్! యజ్ఞానాం - జపయజ్ఞః - అస్ని - స్థావరాణాం - హిమాలయః !!

అవాంమహార్షీణాం నేను మహర్షులలో అమ్మానాంజవయజ్ఞు యజ్ఞములలో జవమనే రృగు రృగమహర్ష్ గను యజ్ఞముగను గిరాంపికం అక్షరం పదములలో ఒక అక్షరమైన స్రావరాణాం స్థావరములలో అస్మి మంకారముగను ఉన్నాను హిమాలయణ హిమమత్పర్వతముగను అస్మి ఉన్నాను.

తా\* మహర్షలలో భృగు మహర్షియు వాక్కులలో ఒకోటే అక్షరమైన ఓంకారమున్ను, యజ్ఞములలో ఉపయజ్ఞమున్ను, స్థావరములలో హిమాలయ పర్వశమున్ను నేనే.

#### \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

శ్లో॥ అశ్వక్థ స్పర్వవృజాణాం దేవర్ష్ ఇాం చ నారద:। గంధర్వాణాం బి<sub>క్</sub>తరథన్సిద్దానాం కపిలో ముని:॥

26

పద# ఆశ్వత్థ: - సర్వవృజాణాం - దేవర్షీణాం - చ - నారదః! గంధర్వాణాం - చి(తరథః - సిద్ధానాం - కప్రిలః - మునిః #

వర్వచృశ్వాణాం నకల వృక్షములలో గంధర్వాణాం గంధర్వులలో ఆశ్వక్షం కశ్వక్ష వృక్షముగను చిత్ర రథం చిత్రరభుడుగను దేవర్షితాం వారడు దేవర్తులలో నారదమహరిక్షిగను సిద్ధానాం సిద్ధులలో కవిలోమునికి (అప్పి) కవిలమునిగను ఉన్నాను.

తాజ వృష్ణములలో అశ్వత్తవృష్ణముగను, దేవర్హులలో నారదుడుగను, గంధర్వులలో బి<sub>డ్</sub>కరథుడుగను, జననము మొదలు జ్ఞానముగలవారలైన సిద్ధ లలో కపిలుడనే మునిగను, నేనున్నాను.

(శంకరులు) దేవర్హులు అనబడువారు దేవతలుగనే యుండువారలు. వారలు మంత్రము లను జూచెడివారలైనందున ఋషిత్వమును పొందిది. సిద్ధులనగా షుట్టువప్పుడే ధర్మము, జ్ఞానము, వైరాగ్యము, జశ్వర్యాతిశయము వీటినధికముగ బడసినవారలు. శ్లో။ ఉబ్బైశృవనమశ్వానా0 విద్ది మామృతోదృవ0। ஐరావకం గజేంద్రాణాం నరాణాం చ నరాధివం။

27

పద॥ ఉచ్చైశ్వవసం - అశ్వానాం - విద్ధి - మాం - అమృతోదృవం। 

ఆశ్వానాంమాం అమృతోదృవం ఉమ్పైశృవసం

గుజ్జములలో నన్ను గణిండాతాం క్రేషములైన వీసుగులలో అమృక ముతో బట్టిన ఉమ్పైశృవస్పుఆనుగుజ్జముగను నహణాం మసుష్యులలో నూధిపంచవిద్ధి రాజుగను ఎరుంగుము.

తా။ నన్ను గుఱ్ఱములలో అమృతమునకై నమ్ముదము మథించినప్పుడు బుట్టిన ఉచ్చైశ్వన్స్లోను గుఱ్ఱముగను శేష్ఠములైన వీనుగులలో ఐరావత మనెడి ఏనుగుగను మనుమ్యలలో రాజుగను కెలిసికొనుము.

## (1) ఐరావతం - ఇరావతియొక్క బిడ్డ (శంకరులు)

(స్వకీయము) దేవతలున్ను అసురులున్ను ఓ్రిరసముద్రమును (పాలసముద్రమును) మధనముచేసి నప్పడు దానినుండి అమృతముతో పదునాలుగు వస్తువులు కలిగినట్లు మొత్తముగా చెప్పబడుచున్నది. రామాయణమున 9 మహాభారతమున 9 భాగవతమున 10 పాద్మపురాణమున 9 వాయుపురాణమున 12 మక్స్యపురాణమున 14 ఈవిధముగ మొత్తము సంఖ్యలో వ్యత్యాసమున్న ది. ఐతే కలిగిన అనేకవస్తువు లేవనగా ... హాలాహలవిషము, (2) వారుణి లేక సురా, (3) ఉచ్పై (శవ స్పమగుఱ్ఱము, (4) కౌస్తుభాభరణము, (5) చం(దుడు. (6) అమృతక లశముతోధన్వంతరి, (7) లఓ్మి, (8) అప్పరసలు, (9) కామధేనువు, (10) పారిజాతవృక్షము, (11) ఐరావతము, (12) వరు ణునిగొడుగు, (13) ఇంగ్రునిచే అతనికివ్వబడిన కర్ణకుండలములు, (14) సూర్యుని తెల్లని గుఱ్ఱము (దీనిని పచ్చని గుఱ్ఱమనియు జెప్పటగలదు) వీటిలో సూర్యుని గుఱ్ఱమునుచేర్చక ధన్వంతరిని వేరుగను అమృతకలశమును వేరుగనుంచి 14 గ లెక్కించుటయుగలరు. వాయుపురాణమున జెప్ప బడియున్న 12 లో తులసి యొకటిగ చెప్పబడియున్నది. వరుణుని గొడుగును కర్ణకుండలములను గూర్చి మత్స్యపురాణమున జెప్పబడియున్నది. పాద్మపురాణము ఉత్తర ఖండమున చెప్పబడియున్న 9 క్రింద కనబరిచినవి. (1) విషము, (2) జ్యేష్థాదేవి, (3) సురా, (4) నిగ్రద, (5) అప్పరసలు, (6) ఐరావతము, (7) లక్ష్మి, (8) చంద్రుడు, (9) తులసి.

శ్దోగ ఆయుధానామహం వ్రజం ధేనూనామస్మి కామధుక్ । ု పజనశ్చాస్మి కందర్ప్ స్పర్పాణామస్మి వాసుకి:॥

28

పద။ ఆయుధానాం - అహం - వ్మజం - ధేనూనాం - ఆస్మి - కామధుక్ (1)! (పజను - చ - ఆస్మి - కందర్పు - సర్ఫాణాం (2) - అస్మి - వాసుకిు ॥

అహం ఆయుధానాం నేను ఆయుధములలో వ్మజం ధేనూనాం రామథుక్ అవులలో కామధేనువుగను సర్పాణాం వాసు సర్పములలో వానుకియను ٠. زن: ۵

**చ్చ**జాయుధముగను ఉన్నాను

అస్మి

| మజన: కందర్శ: | మజను బుట్టించుచున్న మన్మ భుడుగను ఉన్నాను కిశ్చ అస్మి చర్పముగను నేను ఉన్నాను లా॥ నేను ఆయుధములలో వ్రకాయుధముగను, ఆపులలో కామధేనువు గను ఉన్నాను. మూల ఉక్పత్తికి కారణుడైన మన్మధుడుగను ఉన్నాను. పాములలో వాసుకియనే పాముగను నేను ఉన్నాను.

- (1) కామధుక్ ఇష్టమైనదాని నిచ్చుటవలన కామధేనువని పేరువచ్చెను. (శ్రీధరులు)
- (2) సర్పాణాం-విషముగల పాములలో (శ్రీధరులు) ఒక తలనుగల పాములలో (రామానుజులు, రాఘవేం(దులు)

(శంక రులు) వ్వజాయుధమనునది దధీచియనువాని ఎముక వలననైనది. కామధుక్ అనగా కోరినదానినంతను ఇచ్చునట్టిదైన వసిస్టునియొక్క కామధేనువను ఆవు, లేక అధికముగ పాలనీచ్చునట్టి సామాన్యమైన ఆవు. కందర్పుడనగా కాముడు. సర్పమనేజాతిలో నేను సర్పములకు రాజైన వాసుకిని.

విస్టుచ్వకము మొదలగు మహామహిమబడసిన ఆయుధములనుజెప్పక వ్వజాయుధమును శ్రేషముగజెప్పట యేలనగా చ్వకము మొదలగు నాయుధములు యెల్లప్పడునున్నట్టివి. కలుగజేయ బడినవిగావు. కలుగజేయబడిన ఆయుధములలో వ్వజాయుధము శ్రేషము కావున ఇచ్చట జెప్పబడెను.

శ్లో॥ అన న్రశ్చాస్మి నాగానాం వరుణో యాదసామహం। పికౄణామర్యమాచాస్మి యమ స్పంయమకామహం॥

29

పద! అన $\underline{x}$ : -  $\underline{x}$  - అన్ని - నాగానాం (1) పరుణః - యాదసాం - అహం ! పితౄణాం - అర్యమా -  $\underline{x}$  - ఆస్మి - యమ! - సంయమతాం - అహం

 అహం నాగానాం
 నేను నాగములలో
 అహం పిక్బాణాం
 నేను ఫిక్బఫులలో అర్యముడు

 అవ స్త్రిక
 అన్నడుగను
 అర్యమా
 గను

 యాదసాంవరుణుబ
 ఆలడేపకలలో వరుణుడుగను
 పంయమకాం యము
 దండించువారలలో యము

 శిస్త్రి
 డుగనునున్నాను

తాః నేను నాగములలో అనన్పడైన శేషుడుగను జలదేవతలలో వరుణు డుగనున్నాను. పికృదేవతలలో అర్యమగను, దండించుపార్లలో యముడుగను నేనున్నాను.

(1) నాగానాం - విషమంలేని పాములలో (శ్రీధరులు) ఒకటికంటె అధికములైన తలఅగల పాములలో (రామానుజులు, (రాఘవేం(రులు) సర్పములను (తాదు పాములనియు నాగుపాములనియు జెప్పటవాడుక. మతీయు పురాణములలో నాగకవ్యకయనియు, నాగరాజనియు ఈ నాగములునివసించుబోటు నాగలోకమనియు వ్యవహరించబడు చున్నది. ఈ నాగములకు, తల మొదలునడుమువఱకు మనుమ్యలవలెను నడుముకు (కింద పాములవలెను స్వరూపము జెప్పబడినది.

క్లో బ్రోజు మహ్లోదశ్చాస్మ్ డైత్యానాం కాలు కలయరామహం। మృగాణాం చ మృగేంద్రోఒహం వైనతేయశ్చ షష్ట్రణాం జ పది! (పహ్లాదు: - చ - ఆస్మ్ - దైత్యానాం (1) - కాలు: - కలయతాం (2) - అహం! మృగాణాం - చ - మృగేం(దు: (3) - అహం - వైనతేయు: - చ - పడ్డిణాం !!

దైక్యానాం ప్రవ్లోదిక దైత్యులలో ప్రవ్లాదుడుగను మృగాణాం మృగేం మృగములలో రాజైన కలయకాం కాలు గణిందువారలలో కాలము ద్రశ్చ సింహముగను చ అస్మి గను నేనున్నాను పడ్డిణాం వైనతేయశ్చ పష్టులలో వినకప్పతుడైన గరుడుడుగను

అహం అస్మి నేను ఉన్నాను.

ອా။ నేను దైత్యులలో బ్రహ్లాడుడుగను గణనము జేయువార్లలో కాల ముగనునున్నాను. మృగములలో రాజైన సింహముగను చక్కులలో రాజైన వినక పృత్తైన గరుడుడుగను నేనున్నాను.

- (1) దైత్యానాం దిశియను నామెయొక్క పంశమునబుట్టిన వారైనందున దైత్యులు. (శంకరులు)
- (2) కలయతాం జనులకు చెరుపుజేయగోరిన వారియొక్క, కాలః = మృత్యువు, అహం = నేను (రామానుజులు). బంధమును కలుగజేయువారిలో కాలుడను నేను (రాఘవేంగ్రులు).
- (శి) మృగేంద్ర: మృగములకు రాజైన సింహము, లేక పులి (శంకరులు).

శ్లో။ వవనః వవరామన్మీ రామ శృ<u>త</u>్త్రికామహం। ఝషాణాం మకరశాృన్మి సో9తసామన్మీ జాహ్నవ్॥ 31

పద॥ పవన: - పవతాం - అన్మీ - రామ: - శస్త్రభృతాం - అహం। ఝషాణాం - మకర: - చ - అన్మీ - స్టోతసాం - అస్మి - జాహ్నవీ॥

వవకాం పరిశుభవరమ వస్తువులలో ఝషాణాం బేవలలో పవన: వాయువుగను మకరు చ అస్మి మకరమీనముగనున్నాను శ శ్రైశృకాం అయుధముధరించినళూరులలో స్రోకసాం జాహ్నవీ నదులలో గంగానదిగ రాముకు (దాశరథి)గను అస్మి ఉన్నాను

తాం॥ నేను పరిశు/భవరచు వస్తువులలో వాయువుగను ఆయుధము ధరించిన వారిలో దశరథవు/తుడైన రామునిగను చేవలలో మకరమనెడి చేవగను నడులలో గరగానదిగను ఉన్నాను.

(రామానుజులు) ఆయుధము ధరించినవారిలో రాముడని చెప్పినచోట ఆయుధమెత్తుట యను(కియయే, భగవంశుని విభూతి. సూర్యులలో విష్ణువనునది మొదలు ఇంతవరకు జెప్పివచ్చిన దంతయు భగవంశుని విభూతియేయని ఎరుంగదగినది.

(మధ్వులు) అనంతరూపిగను పూర్హుడుగను చూచెడివారికి ఆనందము నిచ్చువాడుగను సుండుటవలన రాముడని చెప్పబడుచున్నాడు.

(రాఘవేంద్రులు) లోకమును సంతోషింపజేయువాడైనందున రాముడు.

శ్లో॥ నర్గాణామాదిరంతశృ మధ్యం బైవాహచుర్జన। అధ్యాత్మవిద్యా విద్యానా౦ వాద శ మ్వదరామహ౦॥

82

పది!! సర్గాణాం - ఆది: - అంత: - చ - మధ్యం - చ - ఏవ - అహం - అర్జున! ఆధ్యాత్మవిద్యా - విద్యానాం - వాద: - బ్రపదతాం - అహం !!

హీ ఆర్జున ! ఓ ఆర్జునా ! ఆమామేవ నర్గాణాం నేనేనృష్టులకు ఆదిః మధ్యం చ మొదలుగను మధ్యగను అంతశృ అంతముగను ఉన్నాను, ఆహం విద్యానాం నేను విద్యలలో ఆధ్యాత్మ విద్యా ఆత్మనుగూర్చిన విద్యగను బ్రవదరాం వాదః తర్కించువారల వాదముగను ఆస్మి ఉన్నాను

రాంగ్ ఓ అర్జునా! నేనే సృష్టులకు ఉక్ప త్రియు మధ్యయున్ను, అనగా స్థితియు, లయమున్ను, ముగింపున్ను అనగా నాశముగను ఉన్నాను. నేను విద్యలలో అశ్మనుగూర్బిన విద్యగను కర్కించువారల యొక్క వాద జల్ప వికండములుగను ఉన్నాను.

(శంకరులు) ఓ అర్జునా ! సర్గాణాం = సృష్టులకు ఆదియు మధ్యయు అంతమున్ను, అనగా, ఉత్పత్తిస్థితిలయములన్ను నేనే. ఈ యధ్యాయము 20 వ క్లోకమున భూతములకు, అనగా ప్రాణముగల పస్తువులకు భగవంతుడాదిగను అంతముగనునున్నా డని చెప్పబడినది. ఈ క్లోక మున సృష్టి సామాన్యమైన సకలమునకును భగవంతుడాదిగను అంతముగను నున్నా డని గు ర్హింప బడుచున్నది. పలువిధములైన జ్ఞానములలో ఆత్మనుగూర్చిన జ్ఞానము ము క్లినిచ్చునదైనందుశ శ్రేష్ట్ల మైనది. "తర్కముచేయువార్లలో" అని చెప్పినందున తర్కముచేయువారలద్వారా వారలయొక్క ఒక విధమైన మాటలెయైన వాదము, జల్పము, వితండము, అనువాలిని ఇచ్చట లక్షణచే గ్రహింప పలెను. వీటిలో వాదమునునది యథార్థమును నిశ్చయించుటకు సాధనముగ నున్నందున గొప్పది. కావున ఆ వాదముగ తానుస్మట్లు భగవంతుడు చెప్పచున్నాడు.

(శ్రీధరులు) వాదము మూడు విధములు. వాదము, జల్పము, విశండావాదమని. వాదమనగా రాగద్వేషములులేని గురుశిమ్యలుగాని లేక వేరెవ్వరుగాని, తత్త్వనిర్ణయము కొఱకై ఉత్తర (పత్యుత్తర రూపముగా (పమాణములతోజేయు సంభాషణ. జల్పమనగా - శాస్త్ర (పమాణములు యుక్తులు వీటిచే తనవాదమును స్థాపించకొని (పతివాది పడ్లమును ఖండించుల యనే రెండుపడ్లములవారల వాదము. వితండావాదమనగా తనమతమిట్టిదని చెప్పకయు స్థాపింప కయు (పమాణములద్వారా ట్రపతివాదియొక్క మతమును దూషణచే నిరాకరించులు. ఈ మూడింటిలో కామ్మకోధములను బడసిన వెనుకటి రెంటికంటె కామ్మకోధము లేనిదైన మొదటిది (శేష్ట మైనది.

(రామానుజులు) (పాణులను సృష్టించువారలు సంరక్షించువారలు సంహరించువారలు ఎవ్వరుగలరో వారలున్ను నేనే. అనునధి తాతృర్యము.

క్లో జ అక్ష రాణామకారోఒస్మి ద్వాన్వ స్పామానికన్య చ : అహమేవాక్షయః కాలో ధారాఒహం విశ్వరోముఖః జ

33

పద∥ అక్షరాణాం - ఆకారః - అన్మీ - దృన్దకు (1) - సామానికస్య - చ∣ ఆహం - ఏప - అక్షయః - కాలః (2) - ధాణా (3) - అహం - ఏశ్వతోముఖః (↓) #

అక్షరములలో ಅಕ್ಷಯಃ ಕಾಲಃ ముగియని కాలమున్ను **ಅಕ್ಷ** ರಾಣಾಂ "ఆ" అను అక్షరముగను అహమేవ నేనే అకారః విశ్వతోముఖః అంతట ముఖముగలవాడనె సామాసి కస్య సమానముల సమాహములో ద్వన్ద్య: అస్మి ''ద్వన్వము'' అనే సమాసముగను భాణా ఆహం కర్మభలమును విళజించిఇచ్చు వాడనున్ను నేనే ఉన్నాను.

తా॥ అక్షరములలో "అ"' అను అక్షరముగను, సమానములలో అనగా చాల వదములను ఒక బే పదముగజేర్భి చెప్పవాటిలో "ద్వన్వము" అను పేరు గల సమానముగను నేనున్నాను. ముగియక గడచుఉన్న ఎల్లలేని "కాలము"' అను నదియు నేనే. అనేక ముఖములనున్నవాడనై కర్మల ఫలములను విభజించి ఇచ్చు "దాఠ"ను నేనే.

- (1) సామాసిక స్య పదములను ఒక టితో నొక టిజేర్చి ఒక టే పదము జేయుటకు సమాసమని ేపరు. వాటిలో ముఖ్యములైన ఆరు సమాసములేవనగా - (1) తక్పురుషము, (2) ద్వస్ద్వము, (3) ఏక శేషము, (4) ఉపమితసమాసము, (5) అవ్యయాభావసమాసము, (6) బహ్మువీహి సమాసము, ఏక శేషమును జేర్పక ప్రాది సమాసమునుజేర్చి లెక్కించు టయు గలదు. (స్వకీయము)
- (2) అక్షయఃకాలః ముగియని కాలము, అనగా క్షణమేని పేరుగల బ్రసిద్ధమైన కాలనూక్ష్మమ క్షణ స్వరూపముగ ఎడతెగక పోవునట్టి ఎల్లలేనికాలము. అతి సూక్ష్మమైన మిక్కిలి చిన్న బ్రహిద్దు క్షణమనుడు. లేక కాలమునకు కాలమైన పరమేశ్వరుడని గాని గ్రహిం పుడు (శంకరులు). కాలః కలయతామహం = అనుచోట నాశమును పొందు కాలమని చెప్పబడినది. ఇచ్చట నాశమొందని కాలమనుటవలన (పవాహరూపముగ నాశములేని దని తాత్పర్యము (శ్రీధరులు)
- (3) ధాతా అన్ని జగత్తులకు అంతట ముఖముగలవాడై కర్మఫలమును విభజించి ఇచ్చువాడు (శంకరులు). కర్మ ఫలము నిచ్చువారిలో అనేకముఖములుగనుండి కర్మఫలము నిచ్చు వాడు (శ్రీధరులు), సృష్టిజేయు చతుర్ముఖ బ్రహ్ము (రామానుజులు) ధరించువాడుగను. రక్షించువాడుగనునన్న అంతట వ్యాపించిన ముఖాద్యవయవములు గలవాడు (రాఘ వేందులు).
- (4) విశ్వతోముఖః = 11-వ అధ్యాయము 11-వ శ్లోకము 9-వ ఆధ్యాయము 15-వ శ్లోకము చూడుడు. (స్వకీయము)

శ్లో మృత్యు న్సర్వహరశాృహ ముదృవశృ భవిష్యతాం। క్రిక్ జ్రీర్వాకృ నారీణాం న్మృతిర్మేధా ధృత్యి ఈమా ॥ 84

పది! (1) మృత్యు: - సర్వహర: - చ - అహం - ఉద్భవ: - చ - భవిష్యతాం! క్రిరై: - శ్రీ: - వాక్ - చ - నారీణాం - స్మృతి: - మేధా - ధృతి: - క్షమా !!

నర్వహరః మృశ్భుశ్చ భవిష్యకాం ఉచ్భవశ్భ పకలమునపహరించు మృత్యువుగను ధనవేంకులు కాబోవువార్డకు వృద్ధి పొందునట్టి నంచదగను

నారీణాం కిర్తిక స్ట్రీలలో కిర్తియు త్రీకి జుశ్వర్యమున్ను వాకొన్నుతికి మేధా వాక్కు, న్మరణము, క్లానము

వాక్ స్పృత్: మెధా - వాక్కు, న్మరణము, జ్ఞానమ ధృతి:క్షమాచఆహం డైర్యము ఓర్పున్ను నేవే రాంగ నకలము నవహారించునట్టి మృత్యవున్ను, సంవదను పొందటోపు వారికి వృద్ధిపొందు సంవదగను, స్త్రీ దేవకలలో క్రియీ, ఐశ్వర్యము, వాక్కు, న్మరణము, మేధ అనగా జ్ఞానము, థైర్యము, ఓర్పు, ఇవియు నేనే.

- (1) మృత్యు: = సంహారముజేయువారిలో సర్వసంహారకుడైన మృత్యవున్ను (శ్రీధరులు) సకల [పాణులను అవహరించునట్టి మృత్యవున్ను (రామానుజులు). మృత్యవులో నుండుచు సకలమును నశింపజేయువాడు (రాఘవేంద్రులు)
- (2) భవిష్యతాం = సుఖము పొందదగిన మంచి్రపాణుల శుభ్రపాప్తియు (శ్రీధరులు).

(శంకరులు) మృత్యువు రెండువిధములు. ధనముమొదలగువాటి నపహరించుల ఒకటి. ప్రాణము నపహరించుట మరియొకటి. వాటిలో నేది పాణము నపహరించునట్టిదో అదిసకలము నపహరించున దనబడుచున్నది. నే నదిగనున్నాను, లేక ప్రభయకాలమున సకలమును నకింప చేయుట వలన పరమేశ్వరుడు సర్వహరుడు అట్టి పరమేశ్వరుడుగ నేనున్నాను. అనిగాన్మి గహింప వచ్చును. నేను వృద్ధిపోందు సంపదగను దానినిప్పొందుకు సాధనముగనునున్నాను. ఎవ్వరికనగా ఇకమీద సంపదను పొందబోవువార్లకు, అనగా సంపదను పొందదగినవార్లకు, నారీణాం = ఫ్రీలలో దేనియొక్క సంబంధము కించిత్ ఉన్నట్లుతోచుట మాత్రముచేతనే జనులు తమలను మిక్కిలి గొప్ప తనము బడసినవార్లుగ అనగా తమకుసకలము గైకూడినట్లు తలంతురో ఆట్టి కీర్తి మొదలగు సీ గొప్ప స్థీదేవతలను గుర్తింపజేయునట్లు తోచుచున్నది. ధృతియనగా మనస్సును పాత్రివత్యధర్మ మన నిలబెట్టు స్థార్యము.

(మధ్వులు) కిర్హిమొదలగు నేడింటిలో నేను అంతర్వ్యాపిగ నున్నానని తాత్పర్యము.

(స్వకీయము) ఈ క్లోకమున నారీణాం అహంకీ ర్హి: = అనుదానికి స్ట్రీదేవతలలో కీర్తి మొదలగు దేవతలుగ నేనున్నాను. అని శ్రీధరులు మధుసూదన సరస్వతి, శంకరానందులు మొద లగువారలు అర్థముచేసియున్నారు.

#### \*\*\*\*\*\*\*\*

శ్లో॥ బృహక్పామ తథా సామ్నాంగాయ్మతీ భందసా మహం। మాసానాం మార్గశీర్షో ఒహ మృతూనాం కుసుమాకర: ॥

35

పది! బృహత్సామ - తథా - సామ్మాం - గాయ్మత్ - ఛందసాం - ఆహం కి మాసానాం - మార్దశీర్వ: - ఆహం - ఋతూనాం - కుసుమాకర: #

శథా సామ్నాం అటులనే సామములలో మాసానాం మానములలో బృవాక్సామ బృవాక్సామము మార్గశీర్ష మార్గశీర మానమున్ను భందసాం గాయ్మశీ భందన్నులలో గాయ్మతియు ఋశూవాం ఋశువులలో అవాం నేను కునుమాశరక ఆవాం వృష్పించుకాలమున్ను నేనే

కా॥ అటులనే సామవేదముయొక్క గానములలో బృహక్సామమనెడి సామమున్ను ఛందస్పులలో గాయ్మతియను ఛందస్పున్ను నేను. మానములలో మార్గశిరమానమున్ను ఆరుఋశువులలో వుష్పములు గలుగుకాలమైన వసంశ ఋశువున్ను నేనే.

(స్వకీయము) సామములలో "బృహక్" అనేసామము శ్రేషమైనది. గాయ్మతీమొదలగు 26 ఛందస్సులుగల ఋక్కులలో నేను గాయ్రతియను ఋక్కుగ ఉన్నాను.

(స్వకీయము) మాసములలో మార్గ శీర్షమాసము నేను. అని భగవంతుడు చెప్పుటవలన, ఆ మాసముగొప్పదని తేలుచున్నది. మృగ శీర్ఘ నక్ష్మతముతోగూడిన పూర్ణిమ ఏ మాసమునవచ్చునో ఆమాసము మార్గశీర్హమాసము. దీనికి ఆ(గహాయణికమనియు పేరుగలదు. అదేమన, హాయనః = సంవత్సరము, అగ్రం = ఆరంభము. అనగా సంవత్సరారంభమున మొదటిమాసమని అర్ణము. కావున పూర్వ కాలమున ఈ మాసము సంవత్సరమునకు మొదటి మాసముగ ఉండియున్నట్టిది. ఈ మార్గశిరమాసము నందే క్రొత్తధాన్యములు వడ్డు మొదలగునవి ఫలితములగుటవలనను ఈ క్రొత్త ధాన్యముచే ఈనెల పౌర్ణమినాడు సంవత్సరముమొదట హవిర్భాగము చేయుటవలనను వైద్యశాష్ట్రము ననుసరించి ఈ హేమంతఋతువున ప్రాణులకు బలము వృద్ధిపొందునదిగ చెప్పబడియున్నందు నను ఈ మాసము (శేష్ఠమైనదనియు మిక్కిలి ఉష్ణముగను మిక్కిలి శీతలముగను లేక, సమము గను సుఖముగను నున్నట్టి మాసముఅనియు మధసూదన సరస్వతి మొదలగు వ్యాఖ్యాతలు చెప్ప చున్నారు.

మునుపు 8-వ అధ్యాయము 17-వ క్షౌకము కింద జెప్పియున్నట్లు మనకు ఒక సంవ క్సరము దేవతలకు 1 దినము. పుష్యమాసము మొదలుగానున్న ఆరునెలలగు ఉత్తరాయణ్ము చేవతలకు ఒక దినమున పగలగుచున్నది. వారలకు రాత్రియైన మిగత ఆరునెలలలో మార్గశిర మాసము కడపటిది కావున మనకెట్లు, పగటికి పూర్వమున్న రాత్రియొక్క ముగింపు విశేషమైన ఉషఃకాలమగునో ఆ విధముగనే ఈ మార్గశిరమాసము దేవతలకు పగలగు ఉత్తరాయణమునకు ఉషఃకాలము. జపము, తపస్సు మొదలగు వాట్లకు శ్రేష్టమైనకాలము కావున భగవంతుడే ఈ మాసమని చెప్పనట్లు గ్రహింపవచ్చును,

> "కోదండేస్డే సవితరి (పత్యూ సేకమలాపతే:। సహ (సవార్హికీ పూజా దినేనైకేన లభ్యతే! హేమంత బ్రాథమేమాసి నంద్రవజకుమారికా: ॥"

ఆను ప్రమాణముచేత ఈమాసమున పూజజేయుట అధికమైన ఫలముతోగూడినది గావున (శేష్ణమని ఏర్పడుచున్నది.

మజియు ఈమాసమునందే గర్భఋతువు ఆరంభమని ఎల్లరెరింగిన విషయమే, ఐశే నేటికాలమున అనుభవములో మార్గశిరమాసము అనుకూలము కానిదిగనుండుటకు కారణము, పర్వములలక్షణము రానురాను మార్పుచెందుటవలననే యని తోచుచున్నది.

ৰ্লু আৰু ক্ৰেডি ক্ৰিডি ক্ৰিডি ক্ৰিডি ক্ৰিডি ক্ৰিডি ক্ৰিডি ক্ৰিডি ক্ৰিডি ক্ৰিডিড ক্ৰিড ক্ৰিড ক্ৰিড ক্ৰিডিড ক্ৰিডিড ক্ৰিড ক্ৰিডিড ক্ৰিড ক্ జయోఒస్మి వ్యవసాయోఒస్మి సత్త్వం నత్త్వవశా మహం ॥ 86

పద॥ ద్యూతం - ఛలయతాం - అస్మి - తేజః - తేజస్వినాం - అహం। ಜಯး – မည္မ – သွဴသင္ဂ်ာတား – မည္မ – ညန္တ္သဝ – ညန္ဆံသမာဝ (1) – မဘဝ  ${
m II}$ 

ద్వూతం ಳನ್ನು 🧳

అహం ఛలయకాం నేను వంచకులయొక్క జాదముగను (మోనముగను) ఆహం వ్యవసాయ: నేను ప్రయత్నముగను తేజస్వినాం తేజు తేజస్పుగమే ఉన్నాను

అస్మ

అహం జయణ అస్మి నేను జయముగనున్నాను. న త్వవశాంన త్వం సాఖ్యకుల న త్వగుణముగను ఉన్నాను

తాం॥ నేను వలువిధములైన, మోనములలో జూదమాడుటయను మొన ముగను, తేజన్సుగల వారలయొక్క తేజన్సుగను, జయముగలవార్లయొక్క జయముగను, మ్యత్నముగలవార్లయొక్క బ్రామత్నముగను, సాత్వికుల యొక్క నత్వ గుణముగనునున్నాను.

(1) సత్వవతాం = మంచి మనస్సు గలవార్లయొక్క మనస్సున్ను (రామానుజులు). బలవంతుల యొక్క బలము (రాఘవేం(దులు)

శ్లో॥ వృష్ణీనాం వానుదేవోస్మి పాండవానాం ధనంజయః। ముబ్బే మవ్యహం వ్యాసః కవ్నా ముళ నాకవిః॥

37

పద॥ వృష్ణిణాం – వాసుదేవః – ఆస్మి – పొండవానాం – ధనంజయః। మునీనాం – అపి – అహం – వ్యాసః – కవీనాం – ఈశనాకవిः॥

వృష్టినాం వాసుదేవక యాదవులలో ాసుదేవుడు మునీనామవి వ్యానక మునులలో చేదవ్యానులుగను గను కవీనాముశానా కవిక కవుకలో త్మకుడను కవిగసు పాండవానాం పాండవులలో ఆహం అస్మి నేసున్నాను దవంజయక రవంజయకుగను

తా॥ యాదవులలో వాసుదేవుడున్ను పాండవులలో అర్జునుడున్ను మును లలో వ్యాసులున్ను కవులలో, అనగా సూక్ష్మదర్భులలో శుశ్రకవిగను నేనే ఉన్నాను.

(శంకరులు) వృష్టీనాం = అనగా యాదవవంశమున బుట్టిన వార్లలోనేను వాసుదేవుడను సీ స్నేహికుడైన ఈ నేనే ధనంజయుడగునీవు. మునులనగా ఆలోచిందు స్వభావముతో సకల వస్తువుల నెరుంగువారలు. కవులనగా క్రకాంతదర్శులు, దాటివిలబడువాటినీ చూచెడివారలు. సూమ్మదర్శులు ఆనగా అతిసూమ్మమైన వాటినీ విమర్శించి యెరుంగువారలు.

(రామానుజులు) మునులనగా వస్తువులను విమర్శించి యెరింగిన నిశ్చిత జ్ఞానముగల వారలు. కవులనగా విద్వాంసులు.

> ళ్లో। దండో దమయురామస్మి సీతిరస్మి జిగిషరాం। మానం బైవాస్మ్గుహ్యనాం జ్ఞానం జ్ఞానవరామహం। 88

పద॥ దండ: - దమయతాం - అస్మి - నీతి: - అస్మి - జిగీషతాం (1) ! మౌనం - చ - ఏప - అస్మి - గుహ్యానాం - జ్ఞానం - జ్ఞానపతాం - అహం #

దమయారాం దండిందువారలో గుహ్మానాం మౌనంబ రహస్యములలో మౌనముగను దండం అస్మి దండనగనున్నాను. జ్ఞానవళాం జ్ఞానం జ్ఞానుల జ్ఞానమున్ను జిగీషకాం సీకి: అస్మి విజయమును గోరువార్లలో అహమేవ అస్మి నేనుగనేయున్నాను సీకిగనున్నాను

తా॥ దండించువారిలో దండమున్ను, జయింపగోరువారిలో సామదాన ఖేదదండములను ఉపాయములున్ను, రహస్యములలో మానమున్ను, శక్త్వ జ్ఞానుల జ్ఞానమున్ను, నేనే. (1) మౌనం - రహస్యమును బయటబెట్టక ఆణచుటకు మౌనము సాధనముగనున్నందున మౌనము విశేషించి చెప్పబడినది (శ్రీధరులు)

శ్లో జ యబ్బాపీ నర్వభూతానా౦ మీజ౦ కదహమర్జున। న కదస్తి వినా యతాృ,నృయా భూక౦ చరాచర౦॥

39

పద॥ యత్ - చ - అపి - సర్వభూతానాం - బీజం - తత్ - అహం - అర్జన! న - తత్ - అస్తి - వినా - యత్ - స్వాత్ - మయా - భూతం - చరాచరం॥

హే అర్జున! ఓ అర్జునా! నర్వళూ కానాం చ నరలళూ తములకును యక్ కీజం అపి యేది విశ్వనమా శక్ అమాం ఆది నేను చరాచరం జంగమస్థావరమైన యత్భాతం స్యాత్ ఏవస్తువుగలదో శత్మయా ఏనా ఆధినన్ను విడబి నాసి లేదు

తా॥ ఓఅర్జునా! నకలభూతములున్ను కలుగుటకు కారణమైనవి త్తనమేదో అది నేను. జంగమస్థావరమైన పీవస్తువుగలదో అదినన్ను విడిచియుండదు.

(శంకరులు) సకల వస్తువులకును ఉత్పత్తికారణమైన విత్తనము, అనగా మొలచునట్లు జేయునదేదో ఆదినేనే. (పకృతము జెప్పివచ్చినవిషయమును ముగించుట కొఱకై తనవైభవముయొక్క సంగ్రహమునుజెప్పి ముగించుచున్నాడు. - జంగమముగగాని స్థాపరముగగాని ఏపస్తువుగలదో అదియంతయు నన్ను విడిచిలేదు. నాచే వ్యాపింపబడని పస్తువు ఆత్మలేనిదై పాడైనదిగ గదా నిల బడును! కావుననే ఆన్నియునన్నే ఆత్మగగలిగినవి ఆని కాత్పర్యము. ఆత్మలేనిదిగ ఒక్కటియు ఉండజాలదనునది తేలిన తాత్పర్యము.

(రామానుజులు) చేతనాచేతనమైన సకల (పపంచమున్ను నన్ను శరీరిగను శేషిగను కలిగి యుండుటవలననేను లేక, ఎట్టిభూతములకును స్థితిలేదనునది తాత్పర్యము.

శ్లో జ నాంతో స్త్రి మమ దివ్యానాం విభూతీనాం వరంతవ విషతూద్దేశతః బ్రోక్తోవిభూతేర్పి గ్రరోమయా జ

40

పద $\parallel$  న - అ స్టే - అ స్టే - మమ - దివ్యానాం (1) విభూతీనాం - పరం తప $\parallel$  ఏష= ఈ - ఉద్దేశత= - బిహ్హేక= - విభూతే= - విస్తర= మయా=

హే పరంశవ! ఓ

ఓ శ శ్రమ్మలను తపించడేయు వాడా! విళూతే: విళూతిరూపముయొక్క

విషశు విస్తర: ఈవిస్తారము ఉద్దేశత: ఏకదేశము (అనగాస్వల్పము)గ

మమదివ్యానాం నాయొక్క ధివ్యములైన ఉద్దేశత: ఏక దేశము (అనగ విళూరీనాం బైళవములకు మయా స్టాక్: నాదే చెప్పబడినది

అనః వాసి ముగింపులేదు

రాంజ ఓ అర్జునా! అద్భుశములైన నావిళూతిరూవములకు ముగింపులేదు. విళూతిరూవముయొక్క ఈ విస్తారము సంగ్రహముగ నాచే చెప్పబడినది.

(1) దివ్యానాం = మంగళకరములైన (రామానుజులు)

(శంక రులు) సక లమునకును ఆశ్మయైన ఈశ్వరునియొక్క దివ్యములైన వైభవములు ఇంతటివని చెప్పటగాని ఎరుంగుటగాని యెవ్వనికిని వీలుగానిది గదా.

శ్లో । యద్యద్విభూతిమక్పత్త్వం శ్రీమదూర్హికమేవ వా। త త్రేదేవావగచ్చ త్వం మమశేజో ఒంశ నంభవం m

41

పద్క యత్ - యత్ - విభూతిమత్ (1) - సత్త్వం - శ్రీమత్ (2) - ఊర్జితం (3) ఏవ వా- 1 తత్ - తత్ - ఏవ - అవగచ్చ - త్వం - మమ - తేజోంశసంభవం (<u>4</u>) <sup>||</sup>

గొప్పమహిమ గలదిగగాని విమాతి మశ్ **త్రీమ**త్ ఊర్దిళ మేవవా

**ጳ**ዲ ጳዲ ⇔దియది జర్వర్యముగలదిగ గాని మమ కేజోంశ సాయిక్క కేజన్సుయొక్క ఉక్పావాముతో గూడినదిగ నంభవమేవ ఓకఅంశ ము వలనకలిగినదిగనే గాని (ఉన్నట్టి) త్వం అవగచ్చ్ నీవు కెలిసికొనుము.

న త్వంయత్ యత్ వనువేదేదిగలదో

er⊪ మహిమగలదిగగాని (శ్రీ) ఐశ్వర్యమును గలదిగగాని ఉం**క్సా**హ ముతో గూడినదిగగాని ఉన్నవస్తువేదేదో అవియన్నియు ఈశ్వరుడనైన నా యొక్క తేజన్పుయొక్క ఒక అంశము, అనగా ఒక ఖాగము వలన గరిగి నదిగనే నీవు కెలిసికొనుము.

- విభూశిమంత్ విభూశితోగూడిన (శంకరులు). నేను తప్ప వేరుకాని (మధ్యులు).
- (2) శ్రీమత్ సంపత్తుగల (శ్రీధరులు, రామానుజులు, రాఘవేంద్రులు).
- గలిగినట్టియు (రాఘవేం(దులు).
- (4) తేజోంశసంభవం వాతేజస్సుయొక్క అంశమునుండి కలిగినదిగ (శంకరులు, రామానుజులు) కపిలుడు, రాముడు, వాసుదేవుడు మొదలగు రూపములు పూర్ణములైనవి. మిగతవి అంశములు (మధ్యులు)

శ్లో॥ అథవా ఏహునై తేన కిం జ్ఞాతేన తవార్జున। విష్ణభ్యాహమ్దిదం కృత్ప్నమేకాంశేన స్ట్రీతో జగత్ 🛚

42

పద# ఆథవా - జహునా - ఏశేన - కిం - జ్ఞాశేన - తవ - అర్జున! విష్టభ్య – ఆహం – ఇదం – కృత్స్నం – ఏకాంశేన – స్టాతః – జగత్ #

ఓ అర్జునా! హె అరువ! అహం ఇదంకృత్స్మం నేమ ఈ నకలమైన ಆಯಕಾನಿದ್ జగత్ జాతేన బహునా తెలుసుకొనబడిన అనేకమైన. ఏకాం శేన ఒక అంశముబేత ప్ తేన తన కింది దీనిచే నీకు ఏమి? విష్ణశ్య స్ట్రిత: ధరిందుకొనియున్నాను.

రాణ ఓ అర్హునా! తెలిసికొనబడిన అనేకములైన ఈ విభూతులబే వీకేమి ప్రాజనము? నేనునకలమైన ఈజగత్తును ఒక అంశముచే వ్యాపించుకొని, **లే**క ధరించుకొనియున్నాను.

(శంక రులు) ఓ అర్జునా! ఇట్టి జ్ఞానమువంటి విస్తారమైన, ఐతేనిండని అనగా కొఱతతో గూడిన జ్ఞానముచే నీకుకాగలదేమి? నేను ఈ విషయమునంతను చెప్పెదనువినుము. నేను ఈ జగత్తంతయు ఒక అంశముచే, ఒక అపయవముచే, అనగా పస్తువులన్నిటి యాకారముగనున్న ఒక పాదముచేత బాగుగాధరించి నిలబడియున్నాను. ఆ విధముగనే "పాదోస్యవిశ్వాభూతాని" పస్తువు లన్నియు ఇతని పాదముగనున్నవి. అని మంత్రపర్ణము చెప్పుచున్నది. (తైత్తిరీయ అరణ్యకము 8 - 12 చూడుడు.)

(రామానుజులు) నా యొక్క కోట్లకొలది అంశములలో ఒక అంశముచే ఈ ప్రపంచము వ్యాపింపబడి ప్రకాశించుచున్నదని ఎరింగి ఉపాసింతువేని ఆదియే ముఖ్యప్రయోజనము అనునది తాత్పర్యము.

(స్వకీయము) బ్రహ్మకైక ర్త పురాణము 2 వ భాగము అధ్యాయము 73, వరాహ పురాణము మొదటిభాగము అధ్యాయము 113, కూర్మపురాణము ఉత్తరభాగము అధ్యా 7, పద్మ పురాణము సృష్టి కాండము అధ్యా 36, స్కందపురాణము కాశీఖండము పూర్వభాగము అధ్యా 21 వీటిలో ఈ 10 వ అధ్యాయమువంటి విభూతియోగమును చూడుడు.

🛊 జ్ఞానేన = అనియొకపాఠము జ్ఞానముచేత అనియర్థము (రామానుజులు)

ఇతి త్రీమదృగవద్గీకానూపనిషక్పు బ్రహ్మవిద్యాయాం యోగశాస్త్రే త్రీకృష్ణార్జున పంవాదే విభూతియోగో నామ దశ్మో ఒధ్యా య ః.

శ్రీ మద్భగవద్దీతలుగ, ఉపనిషత్తులుగ, బ్రహ్మవిద్యగ, యోగశాస్త్రముగనున్న శ్రీ కృష్ణార్జున సంవాదమున విభూతి యోగమను పదియవ అధ్యాయము ముగి సెను.

~~~~~

# పదునొకండవ అధ్యాయము (ఇశ్వరూప సందర్భన యోగము)

అర్జున ఉవాచ:-

శ్లో॥ మదను గహాయ వరమం గుహ్యమధ్యాత్మనం జ్ఞికం। యక్త్వయోక్తం వచ్చేన మోహోడయం విగతో మమ॥

పది! మదను(గహాయ (1) - పరమం - గుహ్యం (2) - అధ్యాత్మ సంజ్ఞితం (3) ! యత్ - త్వయా - ఉక్తం - పచః - తేన - మోహః (4) - అయం - విగతః - మమః

1

 అర్జున ఉవాచ
 అర్జునుడు బెప్పినది
 యక్ వదః త్వయా
 పీ వాక్యము నీచే

 మదనుగ్రవాయ
 నన్ను అనుగ్రహించుటకొతకు
 ఉక్తం
 బెప్పబడినదో

 అధ్యాత్మనంజ్ఞికం
 ఆధ్యాత్మమనే పేరుగల
 కేన మమ
 ఆ వాక్యముచేత నా యొక్క

 వరమం గవ్యాం
 పరమరవాన్యమైన
 ఆయంమోహువిగతః
 ఈ మోహము పోయినది.

అర్జునుడు చెప్పినది:—

లా॥ నన్ను అన్ముగహించుటకై అధ్యాత్మమని పేరుబడనిన అతిరహన్య మైన యెట్టి వాక్యమును నీవు చెప్పితివో ఆ వాక్యమువలన నాయొక్క యా మోహము తొలగినది.

- (1) మదనుగ్రహాయ నాయొక్క దుణుమును పోగొట్టుటకొత్త (స్వకీయము)
- (2) గుహ్యం తత్త్వార్థ్ ముతోగూడిన రహస్యమును (శ్రీధరులు). ఉత్తమమైన రహస్యమును (రామానుజులు).
- (శి) అధ్యాత్మసంజ్ఞికం ఆత్మానాత్మ వివేశమును కలుగజేయునట్టియు (శంకరులు, శ్రీధరులు). ఆశ్మ విషయమైన వాక్యమైనట్టియు (రామానుజులు). భగవంశునిగూర్చి చెప్పబడు వాక్యమైనట్టియు (రాఘవేం(దులు).
- (4) మోహ: అవివేక బుద్ధి (శంక రులు) దేహమే ఆశ్వయను నభిమానరూపమైన మోహమును (రామానుజులు). బంధు స్నేహరూపమైన మోహము (రాఘవేంద్రులు).

(శంకరభాష్యము) భగవంతుని వైభవములు చెప్పబడినవి. ఇక "నేను ప్రపంచ మంత్రయు ఒక అంశముచే ధరించి నిలబడియున్నాను" అని మునుపు 10-వ అధ్యాయము 42-వ శ్లోకమున భగవంతుడనుగ్రహించినదానిని అర్జునుడు విశిశా ఈశ్వరుని ప్రపంచన్వరూపమైన ఆది రూపమును తాను నేరుగచూడగోరువాడై దీనిని చెప్పవాడాయెను. (స్వకీయము) తన గురువుమొదలగువార్లను చంపుటవలన పాపమువచ్చును. సుఖము లేదని మునుపుపొందియుండిన మోహము "చంపెడివాడను నేనుకాను, చంపబడెడివారలు నాబంధు వులుకారు. క ర్ప్రవ్వము ఆత్మకులేదు అనుజ్ఞానోపదేశమును వినుటవలన అర్మమనకు నివ ర్హించెన"ని తాత్పర్యము.

శ్లో॥ భవావ్యయా హ్మి భూజానాం మ్రాజా బ్రైవర్గో మయా\*। త్వత్త: కమలవ[కాష్ట్రమాహిత్య్యమప్ బావ్యయం॥

పద॥ భవాష్యయౌ - హి - భూతానాం - మూతా - విస్తరశ: - మయా । త్వత్త: - కమలపుతాక్ష - మాహిత్మ్యం (1) - అపి - చ - ఆవ్యయం ॥

హేకమలప్రతాక్ష! ఓ కామరదళములవంటి కండ్లు శ్వక్త్మత్తా సివదనుండి చినబడినవి గలవాడా! అవ్యయం శాశ్వత మెన భూకానాం [పాణులయొక్క మామహార్మ్యమ పి చ (నీయొక్క) మాహార్మ్యమ ఉత్పత్తినాళములు **ಶವಾ**ವ್ಯಯಾ కూడ మయా ਨਾਹੈ (হ্ৰিজ্বত) (వినబడినది) విసరశ బా ವಿసారముగనే

తాగా ఓ ఎఱ్ఱతామర దళములవంటి కండ్లుగలవాడా! బ్రాణులయొక్క ఉక్పత్తియు నాశమున్ను నాచేనంగ్రహముగగాక విన్వరముగనే సీవద్దనుండి వినబడినవి. మఱియు సీయొక్క శాశ్వకమైన మహిమకూడ నాచే వినబడినది.

- (1) మహాత్మ్యం సృష్టిస్థితి మొదలగువాటికి కర్తగను సర్వనియంతగను శుభాశుభకర్మలను చేయించువాడుగను బంధమోజాది విచ్చితఫలము నిచ్చువాడుగనునున్నను వాటివలన వికారమొంద నట్టియు, పక్షపాతములేనట్టియు, ఆసక్తిలేనట్టియు ఉదాసీన భావము గలిగినట్టియు పలువిధములైన మాహాత్మ్యమున్ను (శ్రీధరులు). చేతనాచేతన శేషిత్వము, జ్ఞానము, బలము, శక్తి, మొదలగు గుణములచే ఉత్తమత్వము ఇవిమొదలగు మహిమ నున్ను (రామానుజులు).
  - \* (స్వకీయము) విస్తరతః అనికొన్ని పాఠములుగలవు. ఆర్థమొక్కటే.

#### \*\*\*\*\*\*\*\*

శ్లో။ ప్రవేమేకద్యథాఽఽశ్థ క్వ మార్మానం చరమేశ్వర్ । ద్రమ్లమిచ్చామి కే రూప మైశ్వరం పురుషోక్తమ॥

పద॥ ఏవం - ఏతక్ - యథా - ఆశ్ర - త్వం - ఆత్మానం - పరమేశ్వర I ద్రమ్టం - ఇచ్ఛామి - తే - రూపం - ఐశ్వరం (1) - ప్రరుషోత్తమ #

పరమేశ్వర! ఓ పరమేశ్వరా! | హే పురుషోత్తమ ఓ పురుషోత్తమా!
 క్వం అక్మానం నీపునిన్ను కే నీయొక్క
 యథా అక్డ ఎట్లు వెబ్బుదున్నావో ఐశ్వరం రూపం ఈశ్వరరూ పమును
 క క్ ఏపం అది ఆటనే | ద్రమ్థం ఇబ్బామి చూడగోరుచున్నాను.

తా॥ ఓ చరమేశ్వరా! నీవు నిన్నుగూర్చి ఎట్లి మహిమగలవాడవని చెప్పి తివో, అది యావిధముగనే యగను. వేరుకాడు. ఓపురుషో శ్రమా ! నీయొక్క అనేక మహిమలుఖడసిన రూవమును జాడ నిచ్భించుచున్నాను.

(1) ఐశ్వరం - జ్ఞానము, ఐశ్వర్యము, బలము, శక్తి, వీర్యము, తేజస్సు ఇవి మొదలగు గుణము లతో గూడి అంతటనున్న వస్తువుగ నిలబడు విష్ణురూపమును (శంకరులు, శ్రీధరులు) -శిక్షించునట్టి రక్షించునట్టి సృష్టించునట్టివాడుగను నియమించువాడుగను (పభువుగను కల్యాణ గుణములుగలవాడుగను, ఉత్తముడుగను సకల వస్తువులకంటె విలక్షణుడుగ నునున్న నీరూపమును (రామానుజులు). అచింత్యశక్తి బడసీనదైన రూపమును (రాఘవేలిదులు).

శ్లో॥ మన్యస్ యది తచ్చక్యం మయా |దమ్ఘమితి |వఖో। యోగేశ్వర శతో మే త్వం దర్భయాఽఽక్మానమవ్యయం॥

పద॥ మన్యాసే - యది - తశ్ - శక్యం - మయా - ద్రమ్టం - ఇశి - (పభో $\,$ l యోగేశ్వర $\,$ (1) - తశ $\,$ (2) - మే - శ్యం - దర్శయ - ఆశ్మానం - అవ్యయం  $\,$ ll

ేజా బ్రహ్ ! ఓ స్వామీ! హీ యోగేశ్వర ! ఓ యోగులకీశ్వరుడా! తక్ అది కళ: శ్వం మే అవ్వడు సీపునాకు . మయ్యాదమ్దం నాబేమాడబడుటకు అవ్వయం శాశ్వతమైన శక్యమిశి పాధ్యమని ఆశ్వానం దర్భయ నిన్ను చూపవలెన్ను మన్యసేయది తలంతునేని

రా॥ ఓస్వామ్! అట్టి రూవము నాచే చూడబడుటకు సాధ్యమైనదని సీపు తలంతువేని అవృడు, ఓయోగులకొల్లరకుసీశ్వరుడా! శాశ్వతమైన అట్టి సీ రూవమును సీపు నాకు చూవవలెను.

- (1) యోగేశ్వర జ్ఞానాది నకలకల్యాణ గుణములు గలిగినవాడా! (రామానుజులు)
- (2) తత: నేను దానిని చూచుటకు మిక్కిలి ఆతురతతో నున్నానను కారణముచేత (శంకరులు)

## (శ్రీ) భగవాను**వాచ:**⊥

శ్లో॥ పశ్యమే పార్థ రూపాణి శ**శశో**ఒ**థ నవా<sub>ట</sub>నశ:।** నానావిధాని దివ్యాని నానావర్హాకృత్వి చ॥

పద $\parallel$  పశ్య - మే - పార్థ - రూపాణి - శతశ $\iota$  - అథ - సహ్మస $\imath$ క $\iota$ ! నానావిధాని - దివ్యాని (1) - నానావర్హాకృతీని (2) - చ $\parallel$ 

 తీ కగవానువాద
 తీ కృష్ణపరమాత్మ చెప్పినది హే పార్డ్! ( a) o 4841 నూరు నంఖ్యలుగను నానాబధాని అనేక విథయులుగను మరియు వెయ్యానంఖ్యలు గనునున్న •థనహ్మనశ : ದಿವ್ಯಾನಿ **∞ద్భుశములుగ**ను మే రూపాణి నా రూపములను నానావర్హాకృతీనిచ పలురంగులను అకారములను **ಶ**ಕ್ಕ చూతుము గలబగను

తా॥ శ్రీకృష్ణపరమాశ్మ చెప్పినది:— ఓ కుంతీవు[శా! అనేకవిధములు గను, లోకవిలకషణములుగను అనగా అద్భుతములుగను పలురంగులు వలు అవయవములు గరిగినవిగను నూర్లలెక్కలోను, పేలలెక్కలోను నున్నట్టి, అనగా (అనేకములుగనున్న) నారూవములను చూడుము.

- (1) దివ్యాని అబ్రాకృతాని = అనగా (పకృతివలన కలుగనివైన, అద్భుతమైన (శంకరులు).
- (3) నానావర్డాకృతీని పలువిధముతైన నీలము పసుపుపచ్చ మొదలగు వర్ణములున్ను ఆవయవ ములయొక్క సన్నివేశవిశేషములున్ను గలిగిన (శంకరులు).

(మధుసూదనసరస్వతి) పశ్య = చూడుము అని భగవంతుడు [పేరేపించుట ఆర్మనా! నీవు చూడదగినవాడవే అను యోగ్యార్థమును గల్గియున్నది.

శ్లో॥ పశ్యాదిత్యాజా వస్సూనుబ్బా నశ్వినౌ మరుత స్త్రథా। బహూన్యదృష్ణపూర్వాణి పశ్యాశ్చర్యాణి భారత ॥

6

పద $\parallel$  పశ్య – ఆదిత్యా $\mathbf{r}$  – వసూ $\mathbf{r}$  – రుద్రా $\mathbf{r}$  – ఆశ్పనౌ – మరుతః – తథా  $\mathbf{t}$ బహూని – అదృష్టపూర్వాణి (1) – పశ్య – ఆశ్చర్యాణి – భారత  $\parallel$ 

ేగా ఖారత ఓ భరతవంశమున బుబ్టినవాడా! మరుత: చశ్య మరుత్తులను చూడుము ఆదిత్యాజా అదిత్యులను ఈథా బహాని ఆటులనే అనేకములైన చసూజా వసువులను అదృష్టపూర్వాణి మునువు దూడబడన రుద్రాజా రుద్రులను అశ్వర్యాణి అశ్చర్యములను అశ్వినె అశ్విసిదేవతలను చశ్య చూడుము

కాగ ఓ భారతా! ఆదిత్యులను వసువులను ర్ముదులను అశ్విసీదేవకలను మరుత్తులను అటులనే అనేకములుగను మునుపు చూడబడనివిగను ఉన్నట్టి ఆశ్చర్యములనున్ను (నా యొక్క విశ్వరూపదేహమున) చూడుము.

(1) ఆదృష్టపూర్వాణి - ఎవ్వడును చూచియుండనట్టియు శాస్త్రములలో జెప్పియుండనట్టియు (రామానుజులు).

(శంకరులు) 12 గురు ఆదిత్యులను 8 గురు వసువులను 11 గురు ర్వుదులను ఇద్దరు అశ్వనీదేవతలను ఏడు ఏడుగా ఏడు వరుసలైన 49 గురు మరుత్తులను చూడుము. ఆ విధముగనే ఇంతవఱకు నీచేతను నీకంటె వేరైన మతియెవనిచేతను మనుష్యలోకమున మునుపు చూడబడని ఇతరములైన అనేక అద్భుతములనున్ను చూడుము.

(స్వకియము) ఈ క్లోక మునందలి ఆదిత్యుడు మొదలగు పేర్లు మునుపు 10-ప ఆధ్యాయ మున అవి వచ్చియున్నచోట్లలో వి స్థరింపబడియున్నవి.

> శ్లో။ ఇహైకర్థం జగత్కృత్ప్నం వశ్మాద్య నచరాచరం మమ దేహే గుడాకేశ యబ్బాన్యద్రమ్ల మిచ్చని జ

పద॥ ఇహ - ఏకస్టం (1) - జగత్ - కృశ్స్మం - పశ్య - అద్య - సచరాచరం ! మమ - దేహే - గుడాకేశ - యత్ - చ - అన్యత్ (2) - ద్రష్టుం - ఇచ్చని  ${\mathbb R}$ 

అద్య పశ్వ ఓ గుడాకేశా ! ఇవ్వడు చూడుము. హే గుడాకేశ్! అన్నత్ చేయత్ పేరు ఇకనుదేగిని ನ್ ಯುಕ್ಕ మమ ద్రహం చూచుటకు ఈ దేహమున มรลูง นธ ยาศักร์เลา สับชันช่อ ส่อศักร์ ఇచ్చసి ఇచ్చించుచున్నావో , తక్ పశ్య జంగమస్థావరములతోగూడిన దానినికూడ చూడుము జగత్కృత్నం జగతునంతను

తాజ ఓ గుడాకేశా! నాయొక్క -ఈ దేవాములో ఒకఖాగమునందున్న స్థావరజంగముములతోగూడిన నమన్మైన జగత్తునుచూడుము. ఇంకను మంటి దేనిని చూచుటకు నీవు ఇబ్బించుచున్నా వో దానినిగూడ ఇప్పడే చూడుము.

- (1) ఏకస్థం అవయవరూపముగ నొకచోట ఉన్నట్టిదిగ (శ్రీధరులు). ఆపయవము యొక్క ఒక భాగమునందున్నట్టిదిగ (రామానుజులు).
- (2) అన్యశ్ ఎట్టి జయము అపజయము మొదలగురానిని సందేహించుచున్నావే "యద్వాజయే మయదివానోజయేయుః" (అని అధ్యా 2-శ్లో 6) దేనిని చెప్పిశివో దానినిగూడ (శంకరులు శ్రీధరులు).

క్టో॥ న తు మాం శక్యేస్ |దమ్ఘమనేనైవ న్వచక్షుమా। దివ్యం దదామి తే చక్షు: వశ్య మే యొగమైశ్వరం॥ 8 పదు! న - కు - మాం - శక్యేస్ - |దమ్టం - అనేన - ఏప - న్వచక్రుపా। దివ్యం - దదామి - తే - చక్కు: - పశ్య - మే - యోగం (1) - ఐశ్వరం॥

అనే నైవన్వర క్షుషా సీ యొక్క ఈ కండ్ల వేళనే మాం విశ్వరూ పమును ధరించిననన్ను తేద దామి సీకు ఇచ్చుచున్నాను [దష్టుం జూచులకు మీ కాశ్వరం యోగం వా యొక్క యోగళ క్రిమహీ మను నశ క్యసీ కు శక్తు డేకానేరవు వశ్య చూడుము దివ్వంచక్షు దివ్వమైనకండ్రను

తా॥ సీయొక్క ఈకండ్లబేతనే విశ్వరూవమును ధరించిన నన్ను జామటకు శక్తుడపు కాజాలపు. దివ్యమైన జ్ఞాననే[తమును సీకే ఇచ్చుచున్నాను. నాయొక్క అబింత్యశక్త్యతిశయ మహిమలతోగూడిన ఈశ్వరయోగమును చూడుము.

(1) ఐశ్వరం, యోగం - అఘటిక ఘటనా సామర్థ్యము (శ్రీధరులు). ఆనంతమైన జ్ఞానయోగము సున్ను అనంతమైన విభాతియోగముమన్ను (రామానుజులు).

(శంకరులు) విశ్వరూపముమ ధరించిన నమ్మ ఆనేవైవ=మ్రకృతిపలననైన ఈకన్నుతో నీవు చూడజాలవు. వీవు దివ్యమైన ఏ జ్ఞానవేత్రముచే నన్ను చూడగలవో ఆట్టి దివ్యనేత్రమునునేను నీకు ఇచ్చెదను. దానితో నాయొక్క ఈశ్వరయోగమును, అనగా నేను ఈశ్వరుడుగనున్నప్పడు నాకని గొప్పగా ఏర్పడు యోగమును జూడుము. యోగమును, అనగా యోగబలముయొక్క గొప్ప తన మును.

~~~~~~

### సంజయ ఉవాచ:---

శ్లో॥ ప్రముక్షా తతో రాజు మహాయొగేశ్వరో హరిః। దర్భయామాన పార్థాయ వరమం రూవమైశ్వరం॥

పద॥ ఏవం - ఉక్తాన్న - తతః - రాజ౯ - మహాయోగేశ్వరః - హరిః। దర్భయామాన - పార్థాయ - పరమం - రూపం - ఐశ్వరం॥

నంజయుడు చెప్పినది. సంజయఉవాచ సంజయితు చెప్పనది. ఓ ధృతరాష్ట్ర మహారాజా! रुष्ट्रः **త**రువాత హ ರಾಜಕ್! ఐశ్వరం -ఈశ్వరుని నంబంధమైన మహాయోగేశ్వర: మహాత్మయై యోగులకు ఈశ్వ వరమం మేలెన హవమును పార్థునికొఱకు రుడగు రూపం పార్థాయ హరిః హరి వీవముక్సా -ఈ విధముగ జెప్పి దర్భయామాన చూపించెను.

తాం॥ సంజయుడు చెప్పినది:— ఓధృతరాష్ట్ర మహారాజా! మహాత్మయు యోగులకొల్ల -ఈశ్వరుడును నారాయణుడునునైన కృష్ణవరమాత్మ -ఈవిధముగ జెప్పి, (అనగా జ్ఞాననే[తమునిచ్చిన పిదవ) పార్థడైన అర్జమని కొఱకు ఈశ్వ రుని సంబంధమైన గొవృరూవమును చూపించెను.

> శ్రౌ అనేకవ<u>కృ</u>నయన మునేకాద్భుతదర్శనం। అనేకదివ్యాభరణం దివ్యానేకోద్య**కా**యుధం॥ 10

> ,, దివ్యమాల్యా౦జరధర౦ దివ్యగ౦ధానులేవన౦। నర్వాశ్చర్యమయ౦ దేవమన నం విశ్వతో ముఖం॥ 11

పద॥ అనేక పక్ర్వనయనం - అనే కాద్భుతదర్శనం। అనేక దిఖ్యాభరణం - దివ్యానేకోద్యతాయుధం॥

,, దివ్యమాళ్ళాంబరధరం - దివ్యగంధానులేపనం। సర్వాశ్చర్యమయం - దేవం - అనన్హం (1) – విశ్వతోముఖం ॥

అనేక కృక్త నయనం అనేక ముఖములను కండ్లను అనేకార్పుతదర్శనం అనేకి అద్భుతములైన దృశ్య ఘులను దివ్యమాల్యాంఖరధరం దివ్యములైన అనేక అయుధము తనేక దిఫ్యాభరరణం అనేక థివ్యమైన ఆరోగణ ములను సర్వియ దివ్య గంధానులేవనం దివ్యములైన వానన్మదవ్యము అనస్తం అంతములేనియు లో పూయబడినట్టియు విశ్వతోముఖం అంతకు ముఖములగలిగిన నర్వాశ్చర్యమయం అంతయునాశ్చర్యమైనట్టియు (హచం దర్భయా (విశ్వ) రూచమును చూపిం దేవం జ్వలించునట్టియు మాన) చెను

తాంగి అనేకముఖములను కండ్లనుగరిగినట్టియు, అనేకఅద్భుశములైన దృశ్యములను గరిగినట్టియు, అనేకములుగను దివ్యములుగను నున్న ఆభరణ ములను ధరించినట్టియు, దివ్యములుగను అనేకములుగనునున్న ై పైకె క్రైబడిన ఆయుధములను ధరించినట్టియు, దివ్యములైన హారములను వ్యవ్రములనున్ను ధరించియున్నట్టియు, [శేష్ఠములైన వానన(దవ్యములను పూసీయున్నట్టియు, ఎల్లరకు ఆశ్చర్యమును గలుగజేయునట్టియు, జ్విలించునట్టియు, అంతములేన ట్టియు, అంతటముఖములు గరిగినట్టియు విశ్వరూపమును చూపించెను.

(1) అనంతం - సర్వకాలములలో నున్నందునను సకలవస్తువులకును ఆధారముగ నున్నందునను సకలలోక ములలోను సర్వకాలములలోను వ్యాపించియున్నందునను ఎల్లలేనిడి, (శ్రీధరులు, రామానుజులు, రాఘవేం(దులు)

(శంక రులు) ఈశ్వరుడు భూతములన్ని టికిని అత్మ గనున్న ందున అతనియాకారము అంతట ముఖముగలదని చెప్పబడినది ''అట్టిరూపమును చూపించెను," అనిగాని, లేక ''అట్టనుడు చూచెను'' ఆనిగాని ఉంచుకొని క్లోకమును పూర్హిచేసికొనవలెను.

శ్లో జు దివి నూర్యనహ్మనన్య భవేద్యుగవదుత్తితా। యది ఖాన్పదృశ్ సా స్యాద్భానన్తన్య మహాత్మన:॥

12

పద# దివి - సూర్యనహ్మనస్థ - భవేత్ - యుగపత్ - ఉత్తితా! యది - భాః - నదృశీ - సా - స్యాత్ - భాసః - తన్య - మహాత్మనః #

సూర్యనహ్మవన్య వెయ్యి సూర్యులయొక్క పా అది భా: బ్రహిళము శవ్య మహిళ్ళన: అమహిళ్ళునియొక్క యుగవత్ ఒకోటకాలమున భాన: కాంతికి దివి ఆకాశమున నదృశీస్యాత్ నమానముగ ఆగును. ఉత్తికా భవేద్యది కలిగియుండునేని

తా పెయ్యానూర్యులకాంతి ఒకోటే నమయమున ఆకాశ మున కలుగునేని అది అట్టి విశ్వరూవమును ధరించిన మహాశృవి కాంతితో నమానమగును.

(శంకరులు) ఇక విశ్వరూపమును ధరించిన భగవంతుని కాంతియేదిగలదోదానికి - ఉపమానము చెప్పబడుచున్నది. దివి అనగా ఆకాశమున: అంతరిక్షమున, అనగా మధ్యమన్న నిష్టులోకమున, లేక ఈలోకమునుండి మూడవరైన విష్టులోకమున. ఆవిశ్వరూపముయొక్క కాంతికే సమానమైనది లేనియెడల అప్పడు విశ్వరూపముయొక్క కాంతియే అన్నిటికంటె మేలైన దగుచున్నది. అనునది తాత్పర్యము (లేవివస్తువును ఉపమానముగ జెప్పుటవలన విశ్వరూపము యొక్క కాంతితో సమానమైనదే లేదనియగును.)

శోజ్లు తత్రైకన్యం జగత్కృత్ప్పం బ్రామిఖ్క్రమనేకధా। అవశ్యద్దేవదేవన్య శరీరే పాండవ న్రాధా॥

13

పద॥ త(త - ఏకస్థం - జగత్ - కృత్స్నం - మ్రపిభక్తం (1) - అనేకధా (2)। అపశ్యత్ - దేవదేవన్య - శరీరే - పాండపః - తదా॥

దేవదేవన్య దేవకలకు దేవక యైనవానియొక్క కృక్స్నం జగత్ నకలమైన జగత్తను కృక్ శరీరే ఆ విశ్వరూవశరీరమున ఏక్యం ఒక ఖాగమునంద్రున్నట్టుగా ఆనేక ధా పలువిధ ముల పాండవః ఆర్జనుడు మురి క్రం విభ్ క్రముగనున్న కదా ఆపక్యత్ ఆప్పడు చూచెను.

తాంగ పలువిధములుగను వెప్పేరుగనునున్న సకలమైన జగత్తును దేవ తలకెల్ల దేవతయైన శ్రీకృష్ణపరమాత్మనియొక్క అట్టి విశ్వరూపమున ఒకటోట నున్నట్లు అర్జనుడుచూచెను.

- (1) [పవిభక్తం బ్రహ్మాదివివిధ విచ్చితదేవ మనుష్య మృగస్థావరాది భోగము ననుభవించుచున్న చేతనులయొక్క సమూహమైనట్టియు, పృథ్వి, అంతరిక్షము. స్వర్గము, పాఠాళము మొదలగు భోగస్థానములుగను, భోగయోగ్యములైన పలువస్తువులుగను భోగమునకు సాధనములైన పలువిధములైన దేహేంద్రియాదులుగను వెవ్వేరుగనున్న సకలమైన జగత్తును (రామానుజులు).
- (2) అనేకధా దేవ పితృమనుష్యాది భేదములచే పలువిధములుగను (శంకరులు).

శ్లో॥ కతన్న విన్మయావిష్టో హృష్టరోమా ధన౦జయః। మ్రాజమ్య శిరసా దేవ౦ కృఠాఞ్ఞాలిరఖాషక॥

14

పద॥ తత: - న: - విస్మయావిష్టు: - హృష్టరోమా - ధనంజయు। క్రబణమ్య - శిరసా - దేవం - కృతాంజలి: - అభాషత॥

కథః థరువాత | శీరసా శీరస్పులో నః ధనంజయః అ అర్జునుడు | బ్రాబ్లు బాగుగ నమన్కరించి విన్మయావిష్టణ ఆశ్చర్యమొందినవాడుగను కృఠాంజరిః చేతులను జోడించినవాడై వృష్టరోమా గగుర్పాట్లుగలవాడుగను అఖాషక చెప్పను దేవం భగవంతుని

తా∎ అట్టి విశ్వరూపము జూచినపిదవ ఆ అర్జునుడు ఆశ్చర్యమొందిన వాడుగను గగుర్పాటుగలవాడుగను అయి విశ్వరూపమును ధరించియున్న భగవంతుని శిరస్పుచే వంగి నమను రించి చేతులు జోడించి మాట్లాడదొడ్డాను. అర్జున ఉవాచ:

క్లో బశ్యామి దేవాం నైవ దేవ దేహే నర్వాం నైథా భూతవిశేషనంఘా౯। బహ్మాణమీశం కమలాననన్గం ఋషీంశృనర్వానురగాంశృదివ్యా౯ా 15 కుండ్ పర్యామి - దేవా౯ - తమ - దేవ - దేహే - సర్వా౯ - తథా - భూతవిశేషనంఘా౯।

్ట్రబహ్మణం - ఈశం - కమలాసనస్థం - ఋషీ కా - చ - సర్వాకా - ఉరగాకా - చ-దివ్యాకా!

కమలాననస్థం ఆర్టునుడు చెప్పినది ఓ దేవ పద్మాననమున నున్న అరునఉవాచ -5440 - ఈశ్వరుడైన హే దేవ టహ్మాణం సా చతర్ము ఖ్యబహ్మానున్ను సి దేహమున (విశ్వరూప **తవదేహే**! దేహమున) నర్వా ఋషీంశ్చ్త నకల ఋషులనున్ను సర్వాన్ దేవాకా దివ్మము కైన నకల దేవశలనున్ను దివ్యాకా കരനാര്യ నర్పములనున్ను ఆ విధముగనే కథా ಪ**ಕ್ಯಾ**ಮಿ (నేను) చూచుచున్నాను. భూరబిశేషనంఘాకా భూరములయొక్క పలుతెగల నమూహములనున్ను

తాంగి ఆర్జునుడు బెప్పినది:— ఓ దేవా! నీయొక్క విశ్వరూవ శరీరమున ఇం[దాది నకల దేవకలనున్ను ఆవిధముగనే స్థావర జంగమములుగనున్న వస్తువులయొక్క పలు తెగలైన భూకనమూహములనున్ను దేవకలకు ఈశ్వరు డుగ కమలాననాసీనుడైన చతుర్మఖ (బహ్మనున్ను నకలఋషులనున్ను విచ్భికములైన దివ్యనరృములనున్ను నేనుచూచుచున్నాను.

(1) కమలాసనస్థం - తామరపుప్పమువలెనున్న భూమి హే కర్ణిక (కాయ)పలెనున్న మేరు పర్వత మున నివసించు వాడైన (శంకరులు). లేక నీయొక్క నాధికమలమను ఆసనముమీద నున్నవాడైన (శ్రీధరులు). కమలాననే = కమలాసనుడైన (బహ్మయొక్క అధీనమున, స్థం = ఉన్న, ఈశం = రుదుని (రామామజులు, రాఘవేందులు).

(శంకరులు) ఓదేవా! నీయొక్క ఈదేహమున సకలదేవతలను చూచుచున్నాను. అనగా ఎరుంగుచున్నాను. భూతవిశేషనంఘా౯ = స్థావరజంగమములమొక్క బలురూపములుగల వెప్పే రైన వస్తువులయొక్క బ్రహ్మణం = బ్రహ్మను అనగా చతుర్ముఖుని, ఈశం = ఈశ్వరుడైన అనగా బ్రజలను ఏలుచున్న, కమలాసనస్థం = భూమియనెకి తామర పుష్పము మధ్య మేరుపర్వతమనెకి తామరకాయ అనే ఆసనముమీద కూర్పొనియున్న అనుట. పనిష్టుడు మొఎలైన ఋమలనున్ను వాసుకి మొదలైన సర్పములనున్ను చూచుచున్నాను.

(శ్రీధరులు) పలువిధములైన భాతనమూహములేవనగా - జరాయుజా: ≈ (జరాయుజ ములు) అనగా గర్భకోశమునుండి జనించు మనుష్యాది జంతువులు. అండాకా: (అండజములు) గ్రుడ్డునుండి జనించు పడ్డి, ప్రాము మొదలగునవి. స్వెచకా: (స్వేద≥ములు) చెమటనుండి కలుగు తేలు, నల్లి, పేను మొదలగునవి. ఉద్బిజ్ఞా: (ఉద్బిజ్ఞములు) భూమిని పగులగొట్టుకొని జనించు పృక్షము, తీగె, మొదలగునవి. శू  $\pi$  అనేకబాహూదరవ $\underline{\mathbf{x}}$   $\mathbf{y}$ నే $\mathbf{y}$  లేగం వశ్యామి**క్షా** $\mathbf{x}$  నర్వకోఒన నరుాపం। నా నం న మధ**్యం న పున <u>న</u>్**వాదిం వ**శ్యామ్మి శ్వేశ**్వర విశ్వరూప॥ 16

పద॥ అనేక బాహూదరవ క్ర నేత్రం - పశ్యామి - త్వా - సర్వతః - అనన్హరూపం। న – అన్హం – న – మధ్యం – న – పునః – తవ – ఆదిం – పశ్యామి – విశ్వేశ్వర – విశ్వరూష ॥

ఓ నకలజగతునకీశ్వరుడా ! హిచిశ్వేశ్వర! అంతట నర్వత: ఓ విశ్వరూ వమును భరించి చూచుచున్నాను హే చిశ్వరూప ! ಪಕ್ಕಾಮಿ සුම් ව්යිකාද්දු පෙඨව యున్నవాడా ! వునః శవ ఆదిం ఆనేక బాహూదర అనేకములైన చేశులు, ఉదర న పశ్యామి నేను జూచుట**ే**దు మధ్యను జాడరేదు వక్త్రవేతం ములు, ముఖములు కండ్లనున్ను మధ్యం న అనేక రూవములను గల అన నరూపం 🕶 నం. న ముగింపును జాడలేదు. ಕ್ಯಾ నిన్ను

తా॥ ఓనకల జగత్తున కీశ్వరుడా! విశ్వరూపమును ధరించియున్న వాడా! అనేకములైన చేతులు, కడుపులు, ముఖములు, కండ్లు గరిగినట్టియు అనేక రూపములను గరిగినట్టియు నిన్ను అంతట చూచుచున్నాను. నీయొక్క ఆదినిగాని మధ్యనుగాని కొననుగాని నేను చూడలేదు.

(రామానుజులు) ఒక దేహమున ఆనేక కడుపులు మొదలగునవి ఎట్టుండగలవనినచో ఆ విశ్వరూపముననున్న నడుము ఆపరిమితమైన వైశాల్యము గలిగినట్టిది. ఆ నడుముకు పైగా ఆనేక కడుపులు మొదలగునవియు కింద అనేకపాదములు మొదలగునవియు ఉన్నపని తాత్స ర్యము. (ఈ యర్థమును ఇచ్చటి 19-వ శ్లోకమున భాష్యములో జూడుడు.

(స్వకీయము) ఈ విధములైన స్రాత్రములను కూర్మ పురాణము 16-వ అధ్యాయము నందును వరాహ పురాణము పూర్వభాగము 10-వ అధ్యాయమునందును చూడుడు. \* త్వాం అనియు నొక్క పారముగలదు, ఆర్థమొక్కటే, (శ్రీధరులు)

~~~~

శైో॥ కిరింటినం గాబెనం చ[కిణం చ తేజోరాశొం నర్వతో ద్వ్వామంతం। పశ్యామి త్వా దుర్నిరీ౬ం≠ నమన్తా ద్దీప్తానలార్కడ్యుతి మ[వమేయం ≥17

మద‼ కిరీటినం - గదినం - చ్వకిణం - చ - తేజోరాశిం - సర్వతః - దీప్తిమంతం! `` పశ్యామి - త్వా - దుర్ని రీక్షం - సమన్హాత్ - దీప్తానలార్కద్యుతిం - అ్యపమేయం (1) 🛭

నర్వతః కిరీటినం కిరీటముగలవాడుగను **808**6 గదాయుధము గలవాడుగను దీ పిమ నం కాంతిగలవాడుగను గదినం దుర్పరీక్లం చ్వకాయుధము గలవాడుగను చ్చకిణం చ మిక్కిలి శ్రమపడి చూడాడానిన ತೆ£ೆರ್%ು తేఇన్నుల నమూహముగను పారుగను డీప్తానలార్కడ్యుతిం జ్విలించుచున్న అగ్ని సూర్యుడు అ్వవమేయం కొలత పెట్ట పీలులేనివాడుగనుఉన్న పీరల కాంతివంటి రాంతి త్వా సమన్హాత్ నిన్ను అన్ని బోట్లను గలవాడుగను సళ్యామి చూచుచున్నాను.

తాణ కిరీటము, గదాయుధము, చ్రకాయుధము వీటిని గలవాడుగను తేజన్నమూహముగను అంతట వ్యాపించిన కాంతిగలవాడుగను, మిక్కిలి కష్టముమీద చూడదగినవాడుగను, జ్వలించచున్న నూర్యుడు, అగ్ని, వీరివంటి కాంతిగలవాడుగను కొలతబెట్టదగని వాడుగనునున్న నిన్ను అన్నిదోట్లలో చూచుచున్నాను.

- (1) ఆ(ప్రమేయం మిక్కిలి (పకాశముగలిగినల్లి (రాఘవేం(దులు),
- \* దుర్ని రీక్యం ఆనియు పారము. చూచుటక సాధ్యమైనట్టియు ఆని యర్థము (శ్రీధరులు)

#### 00000006

శ్లో⊪ కృమ‱క్రం పరమం వేదిఈవృం కృమనృ విశ్వనృ పర౦ నిధానమ్। కృమవృయ శాృశ్వక ధర్మగోప్తా ననాకన <u>న</u>్వం పురుషో మంతో మే ∎ 18

పద $\mathbb{R}$  త్వం – అక్షరం – పరమం – వేదితవ్యం (1) – త్వం – అస్య – విశ్వస్య – పరం – నిధానం  $\mathbb{R}$  త్వం – అవ్యయః (2) – శాశ్వతధర్మ గోప్తా – సనాతనః – త్వం – పురుషః – మతః – మే  $\mathbb{R}$ 

| <b>క</b> డి  | సీప                             | త్వం ఆవ్యయః      | నీవు వికారములేనివాడవు |
|--------------|---------------------------------|------------------|-----------------------|
| వేదిశవ్యం    | <b>శెలిసికొ</b> నదగిన           | ಕಾಕ್ಷಕ ಧರ್ಶಗ್ರವಾ | శాశ్వశమైన ధర్మమును    |
| అ≰రం         | నాశ ములేని                      |                  | ర 🌊 ంచువాడవు          |
| <b>పరమం</b>  | పరమ <u>మ</u> ైన <b>వ</b> స్తువు | త్వం ననాతనః      | సిపు ననాళనుడైనవాడవు   |
| క్యం         | సీపు                            | ప్రచుషః (వీవ)    | వరమవురుమడవు అని       |
| అస్యవిశ్వస్య | -ఈ బ్రపంచమునకు                  | మే మశః 🥤         | నాబే కెలిసికొనబడు     |
| భరం నిధానం   | గొప్పదైన ఆధారము                 |                  | చున్నావు.             |

లా။ నీపు ముముక్షుపులచే నెరుంగదగ్న పర్<sub>ల</sub>వ్మాము. నీపు ఈ నకల మ్మపంచమునకును ఉక్తమమైన ఆధారము. వికారము లేనివాడపు. నీపు శాశ్వ శములైన ధర్మములకు రక్కుడపు. నీపు ననాశనుడైనవాడపు, పరమపురు షుడపునని నేనెరుంగు చుప్పాను.

- (1) వేదితవ్యం వేదాంతమున, ఎరుంగ దగినవాడుగ చెప్పబడియున్న వాడెవ్వడో అతడు (రామానుజులు)
- (2) అవ్యయః స్వరూపవిభవగుణాదులకు నాళములేనివాడు (రామానుజులు) కొఱత లేనివాడు (రాఘవేం(దులు)

(స్వకియము) ఇట్టి నీయొక్క యోగశ క్షియొక్క దర్శనమువలననే నేను ఇందు గనపరచిన వినముగ- ఆనుమానించుచున్నానని అర్జునుడు జెప్పినట్లు శంకరులే శ్లోకమునకు అవకారికను జేసి యున్నారు. ఈ క్లోకమును కూర్మపురాణము ఉత్తరభాగమున అధ్యా 5 లో చూడుడు. ఈ యధ్యా యములోని 38, 9-ప అధ్యాయములోని 18-వ ఈ శ్లోకములను చూడుడు.

~~~~

శ్లో॥ అనాదిమధ్యాన్త మన నైవీర్య మన!న్త బాహుం శశీసూర్యనే[తం। వశ్యామిత్వాం ద్వేహుతాశవక్రంన్వతేజసా విశ్వమిదం తపన్నమ్ #19

పద॥ అనాదిమధ్యాంతం - అనంతవీర్యం - అనంతబాహుం - శశిసూర్యనేత్రం। పశ్యామి - త్వా - దీప్తహుతాశవక్త్రం - స్వతేజసా - విశ్వం -ఇదం - తప్తనమ్॥

దీవ్రహుతాశవక్రం జ్వరించుడున్న అగ్నిని ముఖ అనాదిమధ్యానం అదియు మధ్యయు ముగింపును లేనివాడుగను ముగ గలవాడుగను అనంత పీర్యం స్వతేజసా ఆపరిమితమైన పర్మాకమము **క**న కాంకిచే ఈ బ్రాపంచమును గలవాడుగను ఇదం విశ్వం లెక్కలేని చేతులుగలవాడుగను **త**ప స్టం అనంత బాహుం **త పించువాడుగనునున్న** శశిసూర్యనే(తం ಶ್ವಾ ಪಕ್ಕಾಮಿ చంద్రదనూర్యులను కండ్లుగ గల నిన్ను చాచుచున్నాను. వాడుగను

తాంగి ఉక్ప కైస్టీతీ నాశములు లేనివాడుగను అవరిమితమైన వరాక్ర మము గలవాడుగను లెక్కలేని, లేక మహావీర్యముగల చేతులను గలవాడు గను సూర్యచం[దులను కండ్లుగాగలవాడుగను జ్విలించుచున్న అగ్నిని ముఖ ముగగలవాడుగను కనయొక్క (సీయొక్క) కాంతిచే ఈ నకల మ్రవంచమును తపించజేయువాడుగనునున్న నిన్ను నేను చూచుచున్నాను.

(రామానుజులు) అనంతవీర్యం = జ్ఞానము, బలము, ఐశ్వర్యము, శక్తి, వీర్యము, తేజస్సు, మొదలగువాట్లకు వాసస్థానముగనున్నవాడుగను, అన్వబాహుం = అనేక చేతులు, కడుపులు, ముఖములు, పాదములు వీటినిగలవాడుగను (ఇందులో గల కడుపువిషయమైన యర్థము 16 వ శ్లోకమున క్రంద జూడుడు) శశిసూర్యనేతం = చంద్రునివలె చల్లనైనట్టియు సూర్యునివలె తపించుచున్నట్టియు సకల నేతములను గలవాడు. అనగా భక్తులైన దేవతలు మొదలగువారల విషయమున చంద్రునివలె (పసన్నముతైన కండ్లను గలవాడుగను, తన్ను ద్వేషించు అసురులు మొదలగువారల విషయమున తాపమును గలుగజేయునట్టి సూర్యునివలె తపింపజేయుకండ్లను గలవాడుగను నున్నట్లు తాత్పర్యము. దీష్తహుతాశవక్త్రం = (పళయకాలాగ్నివలె జ్వలించుచున్న ముఖముగలవాడుగ నున్నాడు.

(రాఘవేం(దులు) చం(దుడు సూర్యుడు వీరలు పరమాత్మయొక్క నే(తమునుండి గలిగిన వార్లు గాపున చారలే నే(తమని ఉపచారముగ జెప్పబడినదేగాని వారలు నే(తములు కారు. శ్లో ။ ద్యావావృథివో్య రిదమ న్రారం హీ వ్యా స్త్రం త్వయైకేన దిశశ్చ నర్వాణ దృష్ట్వాబడ్భుతం రూపము గ్రం తపేదం లోక్షతయం బ్రామకృథితం మహాత్మన్ ။

పడ॥ ద్యావాప్పథివ్యో: - ఇదం - అంతరం - హి - వ్యాప్తం - త్వయా - ఏకేన - దిశ: - చ - సర్వా: I దృష్ట్వా - అద్భుతం - రూపం - ఉగ్రం - తవ - ఇదం - లోక (తయం – స్రహ్యదితం - మహాత్మ ౯ (1) ॥

నీచే వ్యాపించబడియున్నవి (క్వయావ్యాప్తా:) హే మహార్మ ౯ ! ఓ మహాత్ముడా ! ఆరాశము భూమి వీతిమధ్య తవ ఉగ్రం సియొక్క భయంకరమైన ద్యావాపృథివ్యోః ్రపదేశ మైన ఆగ్చర్యమైన అద్బుకం ఇదం ఆంతరం హి -ఈ యంతరిక్షము ఈ హిబమును ఇదం రూపం త్వయా ఏకేన న్ యొకనిపోతనే ద్పష్యే చూచి మూడులోకములున్ను లోక్షతయం వ్యాపింపబడియున్నది. వ్యా ప్రం కలక చెండచున్నవి. నర్వా: దిశశృ నకల దిక్కులున్ను ్రపవ్భథితం

తాగి ఓపరమాత్మడా! ఆకాశభూముల మధ్య[వదేశమైన అంతరిక్షము నీయొకనిచేశనే వ్యాపింపబడియున్నది. నకల దిక్కులున్ను నీచే వ్యాపింపబడి యున్నవి. భయంకరముగను ఆశ్చర్యముగనునున్న నీయొక్క ఈ విశ్వరూవ మునుజూచి మూడు లోకములున్ను మిక్కిలి భయమును జాండుచున్నవి. అనగా మూడు లోకములలోని మ్రజలు భయపడియున్నట్లు నేను నీదేహమును భూచుచున్నాననునది శాతృర్యము.

## (1) మహాత్మ ೯ - అక్షుద్రస్వబావ = అల్పమైన స్వభావములేనివాడా! (శంక రులు)

(రామానుజులు) "మూడు లోకములున్ను భయపడియున్నవి" అనగా బ్రహ్మాది దేవతలు, అసురులు, పితరులు, సిద్ధులు, గంధర్వులు, యక్షులు, రాక్షసులు, వీర్లలో కొందఱు పొండవుల కనుకూలురుగను, కొందఱు దుర్యోధనాదుల కనుకూలురుగను, కొందఱు మధ్యసులుగను నున్నారు. ఈ మూడు విధములైన జనులున్ను భయపడిరని తాతృర్యము. జ్ఞాననే(తములేనిదే విశ్వతూపమునుజాచుట యశక్యముగదా. విశ్వరూపమును జూచినగాని భయపడనక్కరలేదుగదా. అనినచో వారలున్ను చూచి భయపడిరను దానిని అర్జునుడెరుంగుట్లై భగవుతుడు అట్టి మూడు విధములైన జనులకును అర్జునునకిచ్చినట్లు జ్ఞాననే(తములనిచ్చెను. కావున నే ఆ మూడు విధములైన జనులున్ను భయపడినట్లు అర్జునుడు తెలిసికొనుటకు కారణము కలిగెను.

(రాఘవేం(దులు) మూడు లోకములలోని వారును భయపడిరి. అనగా మూడు లోక ములలోని భక్తజనులు భయపడిరని తాత్పర్యము. భక్తులు కానివారికి చూచెడి యోగ్యతిలేనందున వారలు భయపడుటకు కారణములేదు. లేక మూడు లోకములలోని వారలు ఈ రూపమును కండ్లచే చూడకపోయినను మనస్సుచే అను సంధానముజేసికాని దానివలన వారలు భయపడుటను అర్జునుడుజూచి వారుగూడ తనవలెజూచి భయపడునట్లు తలంచెననిగాని (చిహింపథగును. శ్లో။ అమీ హి త్వాం నురనంఘా విశ న్రి కేబిద్భీతా: ప్రాంజలయోగృణన్ని। స్వ స్త్రీత్యుక్వా మహర్షి సిద్ధనంఘాః స్త్రువ న్రై త్వాం స్తుతిళిః పుష్కలాళిః 🛭 21

పద॥ ఆమీ - హి - త్వాం - సురసంఘాః - విశ న్రి - కేచిత్ - భీతాః - మెంజలయః - గృణన్తి । స్వ స్త్రి - ఇతి - ఉక్త్వా - మహర్షిసిద్దసంఘా: - స్త్రవన్తి - త్వాం - స్త్రతిభి: - పుష్కలాభి: ॥

| అమీహి<br>సురసంఘాః             | -ఈ<br>దేవస మూహములు                             | మహర్షి సిద్ధనంఘాః              | మహర్షలు సిద్ధులు వీరల<br>నమూహములు |
|-------------------------------|------------------------------------------------|--------------------------------|-----------------------------------|
| త్వాం విశ <u>న్</u><br>కోబిత్ | నిన్ను <sub>(</sub> పవేశించుచున్నారు<br>కౌందరు | న్వ సి ఇతి                     | మంగళము గలు <b>గుగాక</b> అని       |
| ນໍ້ອາ:                        | భయపడినవారలై                                    | ఉ <u>క్</u> వా<br>ప్రవ్యాలాభి: | చెప్ప<br>పూర్ణములైన               |
| ్రపాంజలయః<br>గృణ్యన్          | చేతులు జేర్చినవారై<br>సుతించుచున్నారు.         | ్రస్తుతిరు                     | న్నతులచే<br>నిమ్మ                 |
|                               | <u> </u>                                       | త్వాం<br>న్నవస్తి              | స్త్రాతము చేయుచున్నారు.           |

తా။ ఈ దేవనమూహములు నిన్ను మైవవేశించుచున్నారు. కొందఱుళయ వడి వణకి చేతులనుజేర్చి నిన్ను స్తుతించుచున్నారు. మహర్షులు సిద్ధులు వీర్ల నమూహములు "లోకమునకు మంగళము (అనగా షే.మము) కలుగుగాక" యని ఆశీర్వదించి పూర్ణములైన స్తుతులచే నిన్ను స్తుతించుచున్నారు.

(శంకరులు) మనము వార్లను జయింపగలమా? లేక వారలే మనలను జయించగలరా ఆని అర్జునునకు ఏ సంశయముండినదో (2-అధ్యా-క్లో-6) దానిని నివర్ణింపజేసి నిశ్చయించుటకొఱకై "పాండవులకు విజయము నిశ్చితమనుదానిని చూపించెదను'' అని భగవంతుడు ఇప్పడు మ్రవర్తిం చెను, అట్లు ప్రపర్తింపగా భగవంతునిజూచి అన్ననుడు ఈ విధముగ జెప్పచున్నాడు. ఈ దేవ సమూహములు అనగా యుద్ధముచేయు యుద్ధవీరులై భూభారమును తగ్గించుట ై ఇప్పడు మనుష్య రూపముతో నవతరించియున్న వస్తువులు మొదలగు దేవతల నమూహములు. వారలు నిన్ను ్రపవేశించువారలుగ కనబడుచున్నారు. వీర్లలో కొందరు పరుగెత్తను వీలులేనివారలై నీకు భయ పకి చేతులుజేర్చి స్తుశించుచున్నారు యుద్దము మొదలు పెట్టగా మహర్షులు సిద్దులు వీరలసమూహ ములు ఉర్పాతము మొదలగు నపశకునములజూచి జగత్తునకు క్షేమము గలుగుగాకయని యాశీర్వ దించి సంపూర్ణములైన ఆర్థపుష్టములైన్స్ స్తుతులచే నిన్ను స్త్రోత్రము చేయుచున్నారు.

(రామానుజులు) ఈ దేవసమూహములు సక లమునకును ఆశ్రయముగనున్న విశ్వరూప ముతోగూడిన నిన్నుజూచి మిక్కిలి నంతోషముతో నీ సమీపమునకు పచ్చుచున్నారు. వార్లలో కొందలు మిక్కిలి ఉగ్రముగను అద్భుతముగనునున్న నీ రూపమునుజూచి భయపడి చేతులుజేర్చు కొని తెలిసినంత పఱకు స్తుతించుచున్నారు. వీర్లలోజేరని మహర్షులు సిద్దులు ఫీరలు ఇక జరుగ బోపు వివరీశ కార్యముల నెఅింగి క్షేమము గలుగుగాకయని అధికములైనట్టియు భగవద్దుణముల! ననునరించినట్టియి స్తుతులతే స్ట్రోత్రము వేముచ్తున్నారు.

(స్వకీయము) త్వా అనియు పారముకలదు. మధుసూదన సరస్వతి అమీహి - త్వా - అసుర సంఘా: = అని పదవిభాగముజేసి ఈ అసుర సమూహములు అనగా డుర్యోధనాదులనియు తాత్పర్యము జేసియున్నారు. ఇందులో జెప్పబడిన వారలు ఆముక్తులైన దేవసమూహములు, మును పటి 15-వ క్లోకమున కనుబరచిన వారలు ముక్తులైన దేవసమూహములని రాఘవేందులు జెప్పు చున్నారు.

ళ్లో ఇ రుబ్రాదిత్యా వనవో యే చ సాధ్యా బిశ్వేఒశ్వీనా మరుత శ్చోమ్మపాశ్చ ! గంధర్వ యజ్ఞానుర సిద్ధనంఘా: బీజ్లో త్వాం బిస్మితా శైవ నర్వే జ 22 పది!! రుబ్రాదిత్యా: - వనవ: - యే - చ - సాధ్యా: - విశ్వే - అశ్వినౌ - మరుత: -చ - ఈప్మపా: -చ గంధర్వయజ్ఞానురసిద్ధనంఘా: - బీజ్నే - త్వాం - విస్మితా: - చ - ఏప - నర్వే!!

|                      |                           | - ఊమ్మపాశ్చ, గంధర | ్త్ర పిత్పదేవకలున్ను, గంధర్వు |
|----------------------|---------------------------|-------------------|-------------------------------|
| ರು[ದಾ <b>ದಿಶ್ಯಾಃ</b> | రు్దులున్ను ఆదిత్యులున్ను | యుజనురసిద్ధ       | లు, యక్షులు, •నురులు          |
| ವನವಃ                 | <b>వను</b> వులున్ను       | నంఘా: యే          | సిమ్లలు, వీరలనమూవా            |
| ನೌರ್ಭ್ಯ              | సాధ్యులున్ను              |                   | ములున్ను ఎవరుగలరో             |
| ಏತ್ಪೆ                | విశ్వే దేవళలున్ను         | (కే) నర్వేచైన     | వారలందరున్ను                  |
| <del>ভ</del> ষ্ট্যীর | ఆశ్చినీదేవశలున్ను         | ລຽງອາເ            | ఆశ్చర్యమొందినవారలై            |
| మరుతశ్చ              | మరుతులున్ను               | <b>8</b> %        | ನಸ್ಸು (ಎಡತಿಗಳ)                |
| -                    |                           | bx 3              | చూచుచున్నారు.                 |

కాం! పదునౌకండుగురు రుద్రులున్ను, పర్మడెండుగురు అదిత్యులున్ను పనుపులున్ను, సాధ్యులనేదేవకలున్ను, విశ్వేదేవకలున్ను, అశ్వీసీదేవకలున్ను, మరుత్తులున్ను, పికృదేవకలున్ను, గంధర్వులు, యుక్షులు, అనురులు సిద్ధులు పీరల నమూహములున్ను పీరందరున్ను ఆశ్చర్యమును పొందినవారలై నిన్ను ఎడతెగక చూచుచున్నారు.

(శంకరులు) గంధర్వులు హా హా హూ మొదలగువారలు. యక్షులు కుబేరుడు మొదలగువారలు. అసురులు విరోచనుడు మొదలగువారలు. సిద్దులు కపిలుడు మొదలగువారలు.

(శ్రీధరులు) అన్నము మొదలగు ఆహారవస్తువులు ఉడుకు (వేడిగా) గా నుండునప్పడు భుజించువారలకు ఊష్మపులనిపేరు. అట్లు వేడిగ నున్నప్పడు భుజించువారలు పికృదేవకలు. కావున పికృదేవకలని అర్థము చేయబడినది.

# శ్లో။ యావ దుష్టం భవేదన్నం యావదక్పన్తి వాగ్యతా: ! పితరస్తావదక్పన్తి యావన్నోక్తా హవిర్గుణా: !!

అన్నము మొదలగు భుజింపదగిన వస్తువు లెంతవఅకు వేడిగనున్నవో ఎంతవరకు (బాహ్మణులు పదార్థములయొక్క (ఉప్పు కారము పులుపు మొదలగు) గుణములను జెప్పుక మౌనముగ భుజిం కురో అంతపఅకు పిత్రరులు భుజించుడున్నారు. శ్లో॥ రూచం మహ త్తే బహువ క్ర్వినే తం మహాబాహో! బహుబాహూరపాదం।

> బహూదరం బహుదంష్ట్రాకరాళం దృష్ట్వాలోకా: బ్రవ్యథితా స్త్రథాహం ॥

28

పద∥ రూపం - మహత్ - తే - బహువక్త్రనే(తం - మహాబాహో - బహుబాహూరుపాదం ! బహూదరం - బహుదంష్ట్రాకరాళం - దృష్ట్వా - లో కాః - (పవ్యథితాః - తథా - ఆహం #

ఓ గొప్పచేతులు గలవాడా! హే మహాబాహో! మహాతుగనున్న బహువక్యనే్తం అనేక ముఖములను కండ్రను తే రూపం సీయొక్క రూపమును బహుబాహారు - ) పలుచేశులు కొడలు,పాదములు దృష్ట్వా పాదం బహూదరం 🖟 పిలినిగలదియు అనేక కడువు లోకాం ညြာဆာတ లనుగలదియు వణకుచున్నవి ్రపవ్యథితాః బహుదంష్ట్రాకరాళం పలువ్యకదంశములచే భయం అహం తథా నేనుగూడ ఆ విధముగనే కరమైనట్టియు (భయపడుచున్నాను.)

కా॥ ఓ శ్లామ్యములైన చేతులుగలవాడా! అనేకముఖములు కండ్లు చేతులు కొడలు పాదములు కడుపులు వీటినిగరిగినట్టియు అనేక వ్యకదంశములచే భయంకరమైనట్టియు నీయొక్క ఇట్టి గొవ్పదైన రూపమునుజూబి ప్రాణులు మిక్కిరి భయపడి వణకుచున్నవి. నేనున్ను అవిధముగనే భయము చెంది యున్నాను.

(రామానుజులు) ఈ యధ్యాయములోని 20-వ క్లోకమున జెప్పినవిధముగ పాండవ పక్షమున విజయము గలుగవలెనని కొందఱున్ను కౌరవపక్షమున విజయము గలుగవలెనని కొంద ఱున్ను ఇరుపక్షములలోను చేరనిమధ్యస్థులైన కొందరున్ను అని యీవిధముగ మూడువిధములైన జనులని తాత్పర్యము.

\*\*\*\*\*\*\*\*

శ్లో । నభస్ప్పృశం దీ మైమనేకవర్ణం బ్యాత్తాననం దీ మైవిశాలనే[తం। దృష్ట్వా హి త్వాం[వవ్యథితా నైరాతామై ధృతింన విన్దామిశ మంచవిష్ణా ॥

24

పది! నభ:స్పృశం - దీస్తం - అనేక వర్గం (1) - వ్యాత్తాననం - దీస్తవిశాలనే(తం! దృష్ట్వా-హి-త్వాం-(పవ్యథితాంతరాత్మా - ధృతిం (2)-న-విందామి-శమం (3)-చ-విష్ణాణి

హే విపో! దీషవిశాలనే[తం జ్వరించుచున్న విశాలములైన ఓ మహావిస్తువా! నభస్ప<sup>్ప</sup>ైశం ఆకాశ మునంటియున్న కండుగలవాడుగనునున్న వాడుగను దృష్ట్వాహి (అహం) చూచినకోడనే నేను ఖ్వలించువాడుగను హలవర్ణములు గలవాడుగను [బ్రహ్మథికాంక రాక్యా మనస్సు మణకినవాడనై తెరఖియున్న నోళుగలవాడు రృతిం దెర్యమునున్ను తెరచియున్న నోళ్లుగలవాడు ర్పతిం **రెర్యమునున్ను బ్యాకాననం** శమం చ మనన్నమాధానమునున్ను గను పొంచుటలేదు న బందామి

25

తా ఓ మహావిష్ణువా! ఆకాశమునంటియున్న వాడుగను జ్వరించుచున్న వాడుగను వలువర్ణములుగలవాడుగను తెరచియుంచిన నోళ్లుగలవాడుగను జ్వరించుచున్న విశాలములైన కండ్లను గలవాడుగనునున్న నిన్ను జూచిన తోడనే నేను మిక్కిరి భయపడిన మనస్పుగలవాడనై థైర్యమును మనస్పమా ధానమును పొందుటలేదు.

- (1) ఆనేక పర్ణం అనేక ములుగను భయంక రములుగనునున్న ట్రి పలుఅపయవములనున్ను ఆకార ములనున్ను గలిగినట్టి (శంక రులు)
- (2) ధృతిం నాయొక్క దేహమును ధరింప శక్తిలేనివాడనుగనున్నాను. (రామానుజులు)
- (3) శమం సంతోషమునున్ను (రామానుజులు, రాఘవేం(దులు)

్రామానుజులు) నభ: = [తిగుణమగు ్రపక్ళతికి అదీనమైన పరమారాశము. 20-వ క్లోకమున జెప్పిన ఆకాశమున్ను ఇదియే, ర్రవ్యతివలన గరిగిన సకల స్రపంచమున్ను ఈ విశ్వ రూప దేహమున నిమిడినందున స్రపకృతివలన గరిగిన స్రపంచమునకు బాహ్యమైన (వెలుపలనున్న) పరమాకాశమును ఇచ్చట గ్రహింపవలెను. నవిందామి = మైకము చెందియున్న ఇంగ్రదియములు గలవాడనుగ నున్నాను.

శోలు దంష్ట్రాకరాధాని చ తే ముఖాని దృష్ట్వైవ కాలానలనన్ని ఖాని। దిశో న జానే న లఖే చ శర్మ [వసీద దేవేశ జుగన్నివాను ॥

పద॥ దంప్ర్యాకరాళాని - చ - తే - ముఖాని - దృష్ట్యా - ఏవ - కాలానలసన్నిభాని। శ: - న - జానే - న - లభే - చ - ్ర - (పసీప - దేవేశ - జగన్నివాస ॥

దంష్ట్రాకరాళానిచ కోరపండ్లచేళయంకరముగను శర్మ చ సుఖమునుస్సు కాలానలనన్ని ఖాని బ్రహారయ కాలవు అగ్ని తో నమాన న లభే పొందుటలేదు మ ముగనునున్న ఓ చేవశలకీశ్వరుడా! హే దేవేళ! **కే**ముఖాని నీ ముఖములను హే జగన్నివాన! ఒజగమున కాధారముగ దృష్ట్రెవ చూచినతోడనే నున్నవాడా! చ్రసిద [వనన్నుడవగుదువు గాక! 95. దిక్కులను నేనెరుంగుటలేదు. నజానే

తా॥ కోరపండ్లబే భయంకరముగను [వళయకాలాగ్నితో నమానము గనునున్న నీ ముఖములను జాబినతోడనే దిక్కులను నేను విమర్శింబి యొరుంగ జాలను. అనగా నీయొక్క ముఖ్మవకాశ [పాబల్యముచే నూర్యునికాంతి మందమై కూర్పు వడమర మొదలగు దిక్కులు తెలియుటలేదు. నీ దర్శనమువలన గలుగు సుఖమునున్ను పొందనేలేదు. కాపున ఓ దేవకల కీశ్వరుడమై నవాడా! ఓ జగ త్తున కాధారముగనున్న వాడా! [వనన్నుడవగుడుపుగాక! అనగా భయంకర ముకాని రూపముతోగూడిన వాడవుగనుగుదుపుగాక! శ్లో " అమ్ చ త్వా\* ధృతరాష్ట్రన్య వృణా నృర్వే \* నహైవావనిపాలనంఘైః ః ఖీష్మో ద్వోణ న్పూశవృత స్తథా≥సౌ నహాన్మదీయైరప్ యోధముఖైςః ॥

26

శ్లో॥ వక్త్రాణి తే శ్వరమాణా విశ్వి దంష్ట్రాకరాఖాని భయానకాని। కేబిద్విలగ్నా దశనా నైరేషు సందృశ్యనై చూర్హితై రుత్తమాంగై:॥

27

పది! అమీ - చ - త్వా - ధృతరాష్ట్రస్య - ఫుత్రా: - సర్వే - నహ-ఏప - అపనిపాలసం మై: భీష్మ : - (దోణ: - సూతపుత్ర: - తథా - అసౌ - నహ - అస్మదీయై: - ఆపి-యోధముఖ్యై: !!

పద॥ వక్రాణి - తే - త్వరమాణాః - విశన్తి - దంష్ట్రాకరాళాని - భయానకాని! కేచిత్ - విలగ్నాః - దశనా నైరేమ - సందృశ్యన్తే - చూర్డితైః - ఉత్తమాంగైః ॥

ఆమీ ధృశరాష్ట్రన్య - ఈధృశరాష్ట్రని పుత్రుకెల్లరు (ఆమీ) దంష్ట్రాకరా వీరందరు కోరపండ్లచే క్రూరములుగను మ్మతా: నర్వేచ అవని పొలనం మై: రాజుల నమూహములతో భయంకరములుగనునున్న భయానకాని తే వక్తాణి నీయొక్క నోళ్ళను (నోబి గూడనే నిన్నుప్రవేశించు సహైవ క్యాం లోపల) చున్నారు. නුදු හ క్వరమాణాః వేగముతో ఆ విధముగనే కథా <sub>[</sub>పవేశించు**చున్నా**రు ವಿಕ್ ನಿ ఖిమ్మడు **ಶಿ**ವ್ಯಃ ద్రాజుడు కొందరు పండ్లరం(ధములలో దళ నాంత రేషు అసానూతపుత్రం ఈ సూతవుత్రుడైన కర్ణుడు చిక్కు కొని (పీరందరును) విలగ్నా: పొడియైయున్న మనలను జేరినవారలెన చూర్తిలే : అన్మదీయై: గొప్పయుద్ధవీరులకో గూడ ళ లలతో ఉత్తమాంగె: ಹಾಧಮುಶ್ಯಃ కనబడుచున్నారు. సందృశ్యనే నహ ఆపి నిన్ను బ్రవేశించుచున్నారు త్వా \* విశ ని

తా॥ ఈ ధృతరాష్ట్ర పృతులైన దుర్యోధనాడు అందరును ఈ (మిగి లేన) రాజునమూహములతోను, ఆవిధముగనే ఖీష్ముడు, దోణుడు, ఈ నూత పృతుడైన కర్ణడు వీరలున్ను, మనలను జేరిన యుద్ధములోని ముఖ్యులైన యుద్ధ వీరులతోను నిన్ను మ్మేశించుచున్నారు. కోరవండ్లచే కూరములైనట్టియు భయంకరములైనట్టియు ఈనోళ్లలో వీరెల్లరు వేగముగా మ్మేశించుచున్నారు. కొందరువండ్ల నందులలో బిక్కుకొని పొడియైన కలలతో గనుబడుచున్నారు.

(శంకరులు) ఎవరివలన అపజయము రాగలదను సందేహము తనకుండెనో ఆ భయము గూడ ఏకారణమువే నివ'ర్హించెనో దానినర్జునుడు ఇందులో 2ెప్పచున్నాడు. "త్వరమాణాఃవిశన్హి" ఆనిముందు రాబోవుపదములనుజేర్చి ఈ శ్లోకమును పూర్తిజేయుడు, 'మనయొక్క గొప్పవీరులు' అనునది ధృష్టద్యమ్నుడు మొదలగు వార్లను గుర్తించుచున్నది.

- 🛊 ఆమీనర్వేఆనిపాఠము సర్వై: అనియుపాఠము. అర్థభేదములేదు.
- 🛊 (శ్రీధరులు) త్వా అని పాఠము.

శ్లో॥ యథా నదీనాం బహవోఽముృవేగా: నము[డమేవాళిముఖా [డవ గై। తథా తవామీ నరలోకపీరా విశ్వై వక్తా]ణృఖివిజృలగై॥ 28

పద။ యథా - నదీనాం - బహవ: - అమ్పువేగా: - సము(దం - ఏవ - ఆభిముఖా: -(దవన్ని ! తథా - తవ - ఆమీ - నరలోకవీరా: - విశన్ని - వక్త్రాణి - ఆభివిజ్వలన్ని #

యథా నదీనాం ఎట్లు నదులయొక్క ఆమీ బహవః అనేకములెన నరలోకవీరా: మనువ్యలోకమండలిళారులు అంబువేగాణ వేగముగల జల నమ్ముడమేవ నమ్ముడమునే వేగముగల జల్మవవాహములు అఖివిశ్వలన్ని అంతటజ్వలించుచున్న కవ నీయొక్క ఎదురుముఖముగాగలవై ಅ⊉ಮುఖాಃ ವಕ**್**ಗಣಿ నోళ్ళను (నోళ్ళలో) [పవేశించుదున్న హో DYD చ్రవేశించు చున్నారు 🕶 ವಿಭಮುಗನೆ

తా॥ నడులయొక్క అనేకములైన జల్మవవాహములు సముంద్రమున కఖిముఖములై ఎట్లు మ్రేశించుచున్నవో ఆవిధముగనే ఈ మనుష్య లోక మందరి శారులు మిక్కిల్ జృలించుచున్న సీయొక్క నోళ్ళలో మ్రేవేశించు చున్నారు.

(శంకరులు) నోళ్లు ఎటువంటివి? వ్యకములైన పండ్లచే వికారముగను భయంకరముగ నునున్నట్టివి. మఱియు నోటిలో స్రవేశించినవారిలో కొందఱు పండ్లమధ్య కొఱికి నమలబడిన మాంసమువలె చిక్కుకొన్నవారై కనబడుచున్నారు.

(శంకరులు) ''ఈ కూరులు'' అనునది భీమ్మడు మొదలగువార్లమ గు ర్తించుచున్నది,

క్లో॥ యథా (వడ్డీవ్రం జృలనం వకంటా విశ్వై నాశాయ నమృద్ధవేగాः। శఖైవ నాశాయ విశ్వై లోకా నైవాపి వక్రాణి నమృద్ధవేగాः॥

పద# యథా - స్టర్ట్ - జ్వలనం - పతజ్ఞా: - విశ్చి - నాశాయ - సమృద్ధవేగా: # 29 తథా - ఏప - నాశాయ - విశస్తి - లోకా: - తప - అపి - పక్తాణి - సమృద్ధవేగా: #

దుతా ఎట్టు నమృద్ధవేగాం మిక్కలివేగముగలవై వక్షణ్ మితకలు నమృద్ధవేగాం మిక్కలివేగముగలవై నాశాయనిశ ని (శమయుక్క)నాశముకొఱకు జ్ఞునం అగ్నిని (దీపముమ) శత్రవ అనిధముగవే

30

లోకా అపి ఈ జనులున్ను నాశాయ (తమ) నాళముకొఱ్త తవవక్త్వాణి నీయొక్కనోళ్ళను (గూర్చి) నమృద్ధవేగాణ మిక్కిలివేగముగలవారలె విశని బ్రవేణించుడున్నారు.

తా॥ మిడకలు పెద్ద వేగము గలవై కమ నాశముకొఱకు జ్విలించు చున్న అగ్ని ని ఎట్లు | పవేశించుచున్నవో ఆవిధముగనే ఈ జనులున్ను సీ యొక్క నోళ్లలో పెద్ద వేగము గలవారలై కమ నాశముకొఱకై | వవేశించుచున్నారు.

(శంకరులు) వారలెందుకై ఈ విధముగ మ్రవేశించు చున్నారను దానిని అర్మను డిందులో జెప్పుచున్నాడు,

శ్లోం⊪ లేలిహ్యాసే |గనమాననృవునాౖ ల్లో కాన్ నవు[గా౯ వదనై ర్జ్వలబ్భిః తేజోఖరాపూర్య జగరృవు[గ౦ఖానన్తవో[గాః |పతప<u>న</u>ై విష్ణో ॥

పది! లేబిహ్యాసే (1) - (గసమానః - సమన్హాత్ లో కా = - సమగ్రా = - వదనైః - జ్వలద్బిః ! తేజోభిః - ఆపూర్య - జగత్ - సమగ్రం భాసః - తవ - ఉగ్రాః - (పతపర్హి - విష్ణో !

హే విష్ణే! ೬ ಏಷ್ಟ್ [గనమానః ్రమింగుచున్న వాడ వై (క్యం) సీవు నమనాత్ అంతటను నమ్మగం జగత్ జగతునంతను రుచిచూచుచున్నా వు **లేలి**హ్యాసే సీయొక్క -కేజన్పుల**చే** అవూర్య క్రూరములైన వ్యాపించి တံကူး నమ్మగా ౯లోకా ౯ లోకములన్నిటిని కాంతులు భానః జ్వలించుచున్న నోళ్ళచేశ కాపమునుకలుగ జేయుచున్నవి బ్రకప సై జ్వలద్పిః వద నెః

తా # ఓ నర్వవ్యాపియైన విష్ణాం! తే జ స్పు ల బే ్రవరంచమునంతటిని వ్యాపించి నకల జనులను జ్వలించుచున్న ముఖములబే ఖిఓించుచు అంతట రుబిచూచుచున్నావు. బీయొక్క క్రూరములైన కాంతులు తావమును గలుగ జేయుచున్నవి.

(1) లేబిహ్యా సే - నీయొక్క పెదవులలో అంటియున్నట్టి నీవు భక్షించిన జనుల యొక్క రక్షమును నాలుకచే గ్రహించుచున్నావు. (రాఘవేంగ్రులు)

ళ్లో జా ఆఖ్యాహ్ మే కో ళవాను గ్రామాణి నమోజను తే దేవవర్మనీంది విజ్ఞాతుమిద్భామి ళవ న్రమాద్యం న హి మ్జానామి తవ మ్రవృత్తింగి కి1 చంది! -ఆఖ్యాహ్ - మే - కః - భవాక్ - ఉగ్రామః - నమః - అమ్త - తే - దేవవర - భవీంది! విజ్ఞాతుం - ఇచ్చామి శ్రీమేస్తం - అద్యం - న - హి - భవశానామి - తవ - భవృత్తింగి

| ఉంగరూవః       | క్రూరమైన రూపముగల | భవన్నం     | నిన్ను                               |
|---------------|------------------|------------|--------------------------------------|
| <b>ರವ್≡ಕಃ</b> | సివుయెవ్వడవు?    | విజ్ఞాతుం  | వి <b>శే</b> షముగ నెరుం <b>గుటకు</b> |
| మే అఖ్యాహి    | నాకుచెప్పుము     | ఇప్పామి    | కోరుచున్నాను.                        |
| <b>కే</b> నమః | నీకు నమస్కారము   | హే         | వీలనగా                               |
| అను           | ອາດາຮ໌           | <b>శ</b> వ | సియొక్క                              |
| ದೆವವರ!        | ఓ దేవ్మ శేమ్రడా! | ్రభవృత్తిం | వ్యాపారమును                          |
| ్రవసీద<br>-   | అన్నగహించుము.    | న్మవణానామి | (వేను) ఎరుంగను.                      |
| అద్యం         | మొదటనున్న        |            | •                                    |

లా॥ క్రూరమైన రూపముగల నీ వెవ్వడవు? నాకు చెప్పవలెను. నిన్ను గూర్పి నమస్కారమగునుగాక. ఓ దేవ[శేష్ఠుడా! అను[గహించవలెను. క్రవ ను మడవగుడువుగాక. (భయంకరముకాని మునుపటి స్వరూపమును పొందెదవు గాక) ఆదిగనున్న నిన్ను విశేషించిఎరుంగ గోరుచున్నాను. ఏలనగా నీయొక్క వ్యాపారమును నేనెరుంగనే లేను.

్ర భగవానువాచ:—

్లో బకాలో ఒస్మి లోక క్షయకృత్పవృద్ధో లోకాన్సమాహర్తు మిహ్మవవృత్త: 1 ఋ కేఒపి త్వాన భవిష్య సై నర్వే యేఒవస్థితా: మత్యనీ కేషు యోధా: 1

**3**2

పదు కాలా - అస్మి - లోక క్షయకృత్ - బ్రహ్మద్దూ (1) లోకాగా - సమాహర్తుం - ఇహ - బ్రహ్మత్తూ ! ఋతే - ఆపి - త్వా (2) - న - భవిష్య నై - నర్వే యే - అవస్థితాాణ - బ్రత్యనీకేమ - యోధాణ !!

తీ భగవానువాచ తీకృష్ణభగవంశుడు జెప్పినది ్రవవ రించియున్నాను. బ్రహ్హత్ర: లోక క్షయకృశ్ లోక ములకు వాళమునుగలుగ బ్రత్యన్ కేషు శ (తువుల సైన్యమున జేయునట్టి వీ యుద్దవీరులు ಯಾಧಾಃ ఆవస్థితాః ಶೌಲಕ కాలుదుగ నిలబడియున్నా రో [పవృద్దోస్మి వృద్ధిపొందియున్నాను. (ಕ) ನಕ್ತ *వార* లెల్లరు లోక ములను నిన్ను నమాహర్తుం నంహరించుట్ని ఋతేఫి విడియాడ న భవిష్యన్తి ఉండబోపుటలేదు. జహ ఇప్పుడు

తాంగి త్రీకృష్ణళగవంతుడు బెప్పినది:— లోకములకు నాశమును గలుగ జేయు మిక్కిలి [కూరుడైన కాలుడుగ వృద్ధి పొందియున్నాను. లోకములను సంమారించుటా ఇవృడు [వవ ర్తించి యున్నా ను. శ ముస్తేసనలో యుద్ధము బేయు జాంజైన యుడ్డామీరు లేవ్వరు గలరో అనగా నెవ్వరినుండి విజయవిషయమైన నందే హాముగలెగి యున్నదో, ఆంధ్జి ఖ్యుడు, ద్యోణుడు, కర్ణుడు మొదలగు నకలమైన వారలున్ను, నిన్ను విడిబిగాడ ఉండబోవుట లేదు. అనగా నీవు చంపకున్నను |బతికి యుoడబోపుటలేదు అని కాక్పర్యము.

- (1) (పవృద్ధ: మిక్కిలి వృద్ధిపొందియున్న (శంకరులు) సంపూర్ణగుణములతో గూడియున్న (రాఘవేం(దులు)
- (2) ఋతేపి త్వా నీయొక్క (పయత్నము లేకున్నను (రామానుజులు) నీవు మొదలగు పొండవు లైదుగురున్ను ఆశ్వక్తామ, కృతవర్మ, కృపాచార్యుడు, వీరలు తప్ప (రాఘవేంగ్రదులు)

(శంకరులు) ఎందుకైనేను (పవర్తించియున్నానో దానిని వినుము. ఇప్పడు లోకములను సంహరింప దల పెట్టియున్నాను. ఏ భీమ్ముడు, ద్రోణుడు, కర్ణుడు మొదలగు వారలనుండి నీకు సంశయముండెనో, అనగా భయము కలిగియుండెనో, వారలగు యుద్ధవీరులెల్లరు నీవు యుద్ధము చేయక పోయినను ఆనగా నీయొక్క ప్రయత్నములేకయే మరణించెదరు.

(స్వకీయము) మునుపటి శ్లోకమున నీవు ఎప్పడవు అనియడిగిన (పశ్చకు నేను కాలుడ ననియు నీ వ్యాపారమిట్టిదని ఎరుంగలేనని ఆడిగినదానికి జనులను సంహరించుట వ్యాపారమనియు బదులు జెప్పబడినది.

> శ్లో శస్మాత్ప్త ముత్తిష్ట యశోలభన్వ జిత్వా శ బ్రామృ జ్ఞ్వరాజ్యంసమృద్ధమ్। మయైవెతే నిహాతాణ పూర్వమేవ ညညာ နွှညာျမ္မေ భవ సమ్యసాచి≣ ॥

33

పది! తస్మాత్ - త్యం - ఈ శ్రీష - యశ: (1) - లభన్వ జిత్వా - శ(తూకా - భుజ్వ్ర - రాజ్యం - సమృద్ధం। మయా - ఏవ - ఏతే - నిహతా: (2) - పూర్వం - ఏవ నిమిత్తమాతం - భవ - సవ్యసాచి౯ #

**ళస్మా**త్ అందువలన పేతే వీరలు మయెవ క్యం నాచేశనే సీప లెమ్ము నిశ్చయముగ చంపబడి - ఉ8ిష నిహాఠాః యున్నారు. ಯಕ್ಕ දී පීන హేసవ్యసాబికా ఎడమచేతిచే బాణము బ్రవయా లభన్వ పొందుము శ్రహకాజిక్వా శ్రమవులను అయించి గ్రించు ఆరునుడా! నమృద్ధం రాజ్యం శ త్రువులులేని రాజ్యమును నిమిత్తమాత్రం నీవు నిమిత్తకారణముగనే భవ ఉండుము మజ్వ ఆనుభవించుము పూర్వమేవ ముందే

రాం⊪ కావున నీవు యుద్దమున ై లెమ్ము. కీర్రినిపొండుము. శ≀తువు లను జయించి నకల భోగములచే నిండియున్న ఈ రాజ్యము ననుభవించుము. పీరలు (ఈసేనలోనున్న వారలు) నాబేమునుపే చంపబడి యున్నారు. ఓ ఆర్జునా! సీపు నిమిత్తమాత్రముగ నుండుము. అనగా నిమిత్తమాత్రముగ యుద్దము జేయుమని కాక్ఫర్యము.

- (1) య¥: దేవతలకు కూడ జయింప వీలులేని భీమ్ముడు, ్రదోణుడు, వీర్లను జయించి8వను కిర్హిని (శ్రీధరులు)
- (2) నిహాణా: మునుపే చంపబడుటకై ఉద్దేశింపబడి యున్నారు. (రామానుజులు)

(శంకరులు) తస్మాత్ - ఆకారణమువలన? ఏకారణమువలన? భీస్ముడు, ద్రోణుడు, వీరలు చంపలడగలరనునది దేనిచే సీవిధముగ (మునుపటి క్లోకమున జెప్పినట్లు) నిశ్చితమైయున్న దో ఆకారణముచేత నీవు యుద్ధముచేయుటకై లెమ్ము. కిర్హినిపొందుము. ఆనగా దేవతలచేతను జయింప పీలుకాని భీమ్మడు, ద్రోణుడు. మొదలగు నతిరథులను అర్జునుడు జయించెను అను కిర్హినిపొందుము. ఆపాగడ్త పుణ్యమువలననే గదా లభించను. శ(తువులను=దుర్యోధనుడు మొదలగు వార్డను. సమృ ద్థం = శ(తువులేని, విఘ్నముజేయువాడులేని, నిహతా: = నిశ్చయముగ చంపబడిరి. అనగా ప్రాణములనుండి చేరుచేయబడిరి, ఎడమచేతితోను అర్జునుడు బాణములను ధనుస్సున సంధానము చేసి (పయోగించుట వలన ఆతడు 'సవ్యసాచి' యనంబడుచున్నాడు.

\*\*

క్లో బ్ ద్రోణం చ ఖీమ్మం చ జయ్మదథం చ కర్ణం తథాఒన్యానపి యోధబీరాజా : మయా హతాం స్వైం జహీ మావ్యథిస్థా యుద్ధ్యన్య జేతాఽనీ రణేనవత్నా జా \*

34

పరు। (దోణం - చ- భీష్మం - చ - జయ్మదథం - చ - కర్ణం - తథా - అన్యా కా - అపి - యోధవీరా కా । మయా - హతా కా - త్వం - జహి - మా - వ్యథిషాణ - యుద్ధ్యస్వ - జేతాసి - రణే - సపత్నా కా ॥

| మయా<br>హకాకా<br>(దోజంచ<br>ఖీవ్మం చ<br>జయ్మదథం చ<br>కర్ణం<br>శాశా<br>అన్యావపి | నాచే<br>దంచబడియున్న<br>ద్రోజుని<br>ఖీమ్మని<br>అయ్మదశుని<br>కర్లుని<br>అనిభముగానే<br>ఆశరంలె ప | యోధ <del>వీరాజా</del><br>త్వం<br>బహి<br>మావ్యవిష్టాం<br>యుద్ధ్యవ్వ<br>రజేవపత్నా ≖ా<br>శేశాసి | యుద్ధవీరులను<br>సీపు<br>(నిమిశ్రమ్మాళముగ) చంపుము<br>ళయపడకుము<br>యుద్ధముచేయుము<br>యుద్ధమున శ(శువులను<br>జయించగలపు. |
|------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| -0.700                                                                       | #ಕರುಲ್ಲವ                                                                                     | _                                                                                            |                                                                                                                   |

కా॥ నానే చంపవడియున్న ద్యోజండు, ఖ్యుడు, జయ్యదాథుడు, కర్ణుడు, ఆవిధముగనే మిగశ శారులుగమన్న యుద్ధముచేయుగల వీరలను వీపు నిమి శ్ర మా<sub>ర్</sub>శముగచ**ుపుము. వీపు శయావశకుము. లేక** వ్యాసనమును పొందకుము. యుద్ధమును చేయుము. యుద్ధమున శ్రీతువులను జయించగలవు.

(శంకరులు) ఆర్జుమనకు ఏయే యుద్దవీరులయెడ సంశయము గలదో అనగా నేయే ముద్దవీరుల విషయమున "వీరలను మనమెట్లు జయింపగలమో" అని మనోదౌర్భల్యముగలదో ఆయాయుద్దవీరులు ''మయాహతాకా = నా చేచంపబడియున్నవారల''ని భగవంతుడు చెప్ప చున్నాడు. (దోణుడు, భీష్ముడు, వీరలయెడ మొదట శంకకు కారణము (పసిద్ధమై, అనగా స్పష్ట ముగ నున్నది. ఎట్లనగా (దోణాచార్యుడు యుద్ధశాస్త్రనిపుణుడు అస్త్రశస్త్రములను (పయోగించుటలోని మర్మములను బాగుగ నెరింగినవాడు. దివ్యములైన ఆయుధములను బడసినవాడు. క్ష్మతియ వంశ మునకు కాలుడుగను (యముడుగను) యుద్ధము మొదలగు సకల విషయములలోను తేరినవాడు నైన పరశురాముని శిప్యుడు. యుద్దశాస్త్రవిషయమున తనకు (అర్జునునకు) <mark>(పియుడైన ముఖ్య</mark> గురువుగనున్నాడు. భీష్ముడు తన కిష్టమైనప్పుడు తాను మరణమును పొందునట్లు వరముపొందిన వాడు. దివ్యములైన ఆయుధములగలవాడు. మఱియు పరశురామునితో ద్వంద్వయుద్ధముజేసినవాడు. అందులోను ఓడింపబడలేదు. ఆ విధముగనే జయ్మదకుడుగూడ. వాని తండ్రి ''నా యొక్క పుత్రుని తలను ఎవ్వడు భూమిమీద పడ్కదోయునో వాని తలగూడ పగిలిపడుగాక" అని తపస్సు చేయు చున్నాడు. కర్ణుడైతేనో ఇంట్రునిచే నివ్వబడిన మహామహిమ బడసినట్టియు ఎవ్వనిమీద ్రపయో గింపబడినదో వానిని తప్పక చంపునట్టియు శక్తియను నాయుధమును ఆర్జునుని చంపుటకొఱకే పొందియున్నవాడు, సూర్యుని కుమారుడు. ఇకడు కవ్యకకు బుట్టినవాడైనందున పేరుచేతనే వానిని గుర్తించి చూపుచున్నాడు. నాచే చంపబడియున్న వీర్లను నీవు నిమిత్తమాత్రము అనగా యుద్ధము జేయువాని చేతిలోని ఆయుధమువలె నిమిత్తముగనుండుచు చంపెదవుగాక, భయపడవలదు. నీవు దుర్యోధనుడు మొదలగు శ్రతువులను చంపగలవు. ద్రోణుడు, భీష్ముడు మొదలగువారలు గురువు, బంధువులు అని సంబంధమును జెప్పివారల నెట్లుచంఫుటయని నీవు భయపడితివిగదా! వారలు శ్యుప్రక్షముగనున్న వారుగను మీకు పలువిధములైన చెరుపులను జేసినవారుగను నుండుటవలన వారలను నేనే చంపనుద్దేశించితిని. మావ్యధిష్టా: = ధర్మాధర్మములను పర్యాలోచించియు బంధువు లను దానిని విమర్శించియు దయతోను ఎట్లు చంపగలనని భయపడితివి గదా! అట్లుభయపడ నక్కరలేదనునది తాత్పర్యము.

సంజయ ఉవాచ:—

శ్లో။ ఏత[చ్చుత్వా వచనం కేశవన్య కృతా౦జలెర్వేపమానః కిరీటీ। నమన్కృత్వా భూయ ఏవాహ కృష్ణం నగద్గద౦ ఖీతఖీతః బ్రణమ్యు॥ రింగ్ పరు॥ ఏతంత్ - భుత్వా - వచనం - కేశవన్య - కృతా౦జలీః - వేపమానః - కిరీటీ। నమన్కృత్వా - భూయః - ఎప - ఆహ - కృష్ణం - నగర్జరం - ఖీతఖీతః - బ్రణమ్య.

| <b>సంజయ<del>ఉ</del>వా</b> చ | వంజయుడు చెప్పినది   | కృష్ణం             | కృష్ణపరమాత్మను      |
|-----------------------------|---------------------|--------------------|---------------------|
| వేపమానః                     | వణుకుచున్న          | నమన్కృత్వా         | నమన్మ రించి         |
| <b>ತಿ</b> ರಿಪೆ              | కిరీటియైన అర్జునుడు | <b>চু</b> হ্চচুহ : | మిక్కిలి భయపడినవాడై |
| <b>కే</b> ళ వస్య            | ತೆಕ ವುನಿಯುಕ್ಕ       | ్రవణమ్మ            | బాగుగ వంగి          |
| వీతత్వచనం                   | -ఈ వాక్యమును        | ลัศฎสอ             | గద్దదమైన గొంతుతో    |
| <u>ي⇔ي</u>                  | విని                | భూయ వీవ            | మరలను               |
| g)arond:                    | చేశులు జేర్చినహడై   | ఆహా                | జెప్పదున్నాడు.      |
|                             |                     |                    |                     |

తాంగి నంజయుడు ధృతరామ్ట్రవినిగార్చి చెప్పినది:— వణుకుచున్న అద్దనుడు కృష్ణవరమాత్మయొక్క ఈ (మునుపుజెప్పిన) వాక్యమునువిని చేతులు జేర్చుకొని కృష్ణవరమాత్మను నమస్కారముజేసి మిక్కివిభయవడి ఖాగుగ వంగి గద్దదమైన వాక్కుతో మరలను జెవ్బచున్నాడు.

(శంక రభాష్యము) ఏ తద్వచనం = మునుపటి క్లోక ములలో భగవంతుడు చెప్పిన పచనమును. కిరీటియనగా కిరీటముగలవాడు. భయముచేత వ్యాపింపబడినవానికి దుఃఖమువచ్చి ముట్టడించుటచేతను (పీతిచే వ్యాపింపబడినవానికి సంతోషము గలుగుటవలనను కండ్లు కన్నీ రుచే నిండి తోణుకుచు కథముచేత గొంతుక డ్డము గలుగగా దానిచేమాటకు స్పష్టతలేమియు మందమైన స్వరమున్ను ఏదిక లదో అది గద్దదము. గద్దదమైన గొంతుతో మాటను మాట్లాడెను. అనగా మాట్లాడుట అను విశేష్యమునకు విశేషణమని (గహింపుడు. భీతభీత: = మాటిమాటికి భయముచే బ్యాపింపబడిన మనస్సుగలవాడై మాట్లాడ దొడగెను. అనుదానికి పంగి మాట్లాడెను. అని అనుస రించను.

ఈ సమయముస సంజయునిమాలలు అనుతాపముతో గూడినవి. ఎల్లనగా జయింప వీలులేని (దోణుడుమొదలగు నలువురను ఆర్జునుడు చంపబోవుచున్నాడని తెలిసినదో అప్పడు దుర్యోధనుడు తన ముఖ్యవీరులు లేనివాడగును. సందేహములేక చంపబడినవాడేయని ధృతరాష్ట్రడు తలంచి విజయాకను వీడిచి ఇక నైనగాని నమాధానము జేసికొనడా, అట్లైన ఇరువురికి శాంశియు శ్రేమము కలుగుననునది సంజయునిలోని తాత్పర్యము. ఐతే ధృతరాష్ట్రుడు విధిపశమున ఆవిధముగ జేయనులేదు. దానిని వినను లేదు.

#### అర్జున ఉవాచ:

శ్లో జ స్థానే హృషీకేశ తవ[పకీర్తా, జగ[త్పహృష్యత్యనురజృతే చ । రజాంసి ఖీతాని దిశో[దవ నై నర్వేనమన్మ నై చ సిద్ధనంఘాం ॥ 36

పద॥ స్థానే - హృషీకేశ - తవ - బ్రకిర్త్యా - జగత్ (1) - బ్రహృష్యతి - ఆమర్వ్యతే - చ $\,$ ర్యాంసి - భీతాని - దిశః - బ్రవ్స్తి - సర్వే - నమస్య్ స్ట్రి - చ - సిద్ధసంఘాః॥

ఆర్తునుడు చెప్పినది అరున ఉవాచ రహంస రాజములు హే హృష్ణికి! ఓ హృషీ కేశా ! paro దిగులుపొందినవారె శవ స్థియుక్క DA: దిక్కులమగూర్చి ಪ್ರಕಿರ್ಡ್ಡ್ మహిమను జెప్పటవలన ద్రవ న పరు గేత్తుదున్నారు సిద్ధనంఘా: న ర్వే సిద్ధుల నమూచాములన్నియు ్రవహ్మాన్యతి మిక్కలి నంతోషిందుడున్నది నమన్య ని ఆ వమన్మ రిండుచున్నారు. అనురజృశే భ మిక్కలి (పీతినికుండ పొండు (వీఠాని) ఫ్లావే ఉవియున్నియు యు. క్రమ్. చున్నది.

తా॥ అర్జనుడు చెప్పినది:— ఓహృషీ కేశా! పీ యొక్క మహిమను క్రినము జేయుటవలన మ్రవంచము మిక్కిలి సంతోషమొందుచున్నది. మతియు మిక్కిలి [పీతినిన్ని పొండుచున్నది. రాష్ట్ర సులు ఖియవడి దిక్కుల

37

గూర్బి వరుగెత్తుడున్నారు. సిద్ధల నమూహములన్నియు నిన్ను నమన్కరించు చున్నారు. ఇద౦కయు యుక్తమే. (సీమహిమకుళగినవేయని కాకృర్యము.)

(1) జగత్ = యుద్ధమును జూడవచ్చియున్న సకలదేవతలు, గంధర్వులు, సిద్దులు, యక్షులు, విద్యాధరులు, కిన్నరులు, కింపురుమలు మొదలగు జగత్తు (రామానుజులు).

(శంక రభాష్యము) స్టానే = ఇది యుక్తమైనది. ఏది యుక్తమైనది? నీ గొప్పతనమును కీర్తనముచేయుటవలనను, అనగా జెప్పటవలనను వినుటవలనను జగత్తంతయు సంతోషించచున్న దనునది ఏదిగలదో అది సరియైనది. తగియున్న దనుట లేక, స్థానే అనుదానిని భగవంతునికి విశే షణముగ భావింపవచ్చును. అదేమనగా భగవంతుడు సంతోషము మొదలగువాటికి తగినవస్తు పనునది యుక్తము. ఏలనగా ఈశ్వరుడు అన్నిటికిని ఆత్మయు సుహృత్తునుకూడ. ఆవిధముగనే లోకము ఆశపడుటకు నీవుతగినవాడవుగనున్నావు అనునదియు యుక్తమే. మతీయు రాక్షసులు భయముచే ఆవరింపబడినవారై దిక్కులనుగూర్పి పోవుచున్నారు, అదియు తగినఅధికారివస్తువైన నిన్నుగూర్పి అనుట. మతీయు కపిలుడు మొదలైన సిద్ధులగుంపులన్నియు నీకు నమస్కారము జేయుచున్నవి. అదియు యోగ్యవస్తువైన నిన్నుగూర్పి యనుట.

**~~~~~** 

శ్లో⊪ కస్మాచ్ఛ తేన నమేరనృహాతృ≡ గరీయ బ్బహృణో ఽప్యాదిక ర్త్రే ।

అనంత దేవేశ జగన్నివాస

త్వమక్షరం నదన<u>త</u>త్పరం యత్ u

పదు కస్మాత్ - చ - తే - న - నమేర౯ - మహాత్మ౯ (1) -గరీయసే - బ్రహ్మణః - అపి - ఆదికర్తే?

అనంత – దేవేశ – జగన్నివాస –

త్వం - ఆక్షరం - నత్ - అసత్ (2) - తత్ - పరం - యత్ ‼

హే అనంత! దేవేళ! ఓ ముగిం పులేనివాడా! ఓ దేవ ఓ మహార్మా ! కల క్వరుడా! హే మహాత్మ౯ ! జగన్నివాన! మిక్కిరి గొప్పవాడవై జగమున కాళ్రయమైనవాడా ! గరీయసే బ్రహ్మకుకూడ నతన్ను అనత్తన్ను బ్రహ్మణోపి **నదనచ్ప** మూలకారణుడ వైన నీకొఱకు వరం మేలె నదియు ಅದಿಕ ಕೈಕೆ నాళ ములేనిదియు కస్మాత్ ఎందులకె అక్షరం నమన్కరింపక యుండగలరు? యత్ వీదిగలదో ననమేర౯ తత్చత**ం అది**యణ నీవే

తాగ ఓ మహాశా బ్రామిక్కల్ గొప్పవాడ వై బ్రహ్మకుగూడ ఆదికారణమైన సీ కొఱకు (వారలు) ప్రదమస్కారము జేయకయుండుడు. ఓ ముగింపులేని వాడా! ఓ దేవశలకీశ్వరుడా! ఓ జగత్తనకు ఆధారమైనవాడా! నత్తన్ను, అనగా ఉన్నవస్తువును, అనత్తన్ను అనగా లేనిదియు ప్రీనికి శరువాశనున్న మేలైన దియు నాశములేనిదియు ప్రీనిగలదో అదియు సీపే.

- (1) మహాత్మ౯ = పూర్ణమైన ఆత్మ (మధ్వులు)
- (2) నత్ ఆసత్ = కార్యకారణమైనవాడును (మధ్యులు)

(శంకరులు) భగవంతుడు సంతోషము మొదలగువాటికి తగినవాడను విషయమున అర్జునుడు కారణమును ఇందులో నెత్తిచూపుచున్నాడు. ఏకారణమువలన బ్రహ్మకును, ఆనగా హిరణ్యగర్భునికిని మూలకారణమైన మిక్కిలిగొప్పవాడవై మహాత్ముడవై నీవున్నా వోఆకారణమువలన నీవుసంతోషము మొదలగు వాటికిని నమస్కారమునకును తగిన ఆధారవస్తువు. కావునవారలు ఎట్లు నిన్నునమన్కరింపక యుందురు? తప్పక నమస్కరింతురని భావము. వేదాంతములలో నేది బ్రకటింపబడుచున్నదో అట్టిమేలైన సశించనివస్తువునీవే. అదియేది? సళ్ = యథార్థమున్ను, అసక్ = లేనితనమున్ను అనునది. సత్తనునది ఎల్లప్పడు ఉన్నట్టిది. అసత్తనునది దేనిని ఆధార పడి, లేదను జ్ఞానముగలుగుచున్నదో అట్టిది. అట్టి అక్షరవస్తువునకు అట్టి సత్ అసత్ రెండును ఉపాధులుగమన్నట్టివి. ఆవస్తువు సత్తనియు అసత్తనియు వాటిద్వారా ఉపచారవారముచే చెప్ప బడుచున్నది. మఱియు వా స్తవమున వేదము నెరింగినవారలు దేనిని నశించనివస్తువని చెప్ప చున్నారో అది సత్ - అనత్ - ఈ రెంటినతి(కమించి యున్నట్టిది. అదినీవే, వేరుగాదు. అని కాతృర్యము.

(రామానుజులు) అక్షరం = నాశములేని జీవాత్మత త్వ్వమున్ను, త్వమేవ = నీవే, సత్ = నామరూపవికారములతోనున్న కార్యమైనవస్తువున్ను, అసత్ = నామరూపవికారములులేని కారణ (పకృతిరూపమున్ను, త్వమేవ = నీవే, తత్పరం = (పకృతిత త్వ్వము (పకృతిసంబంధముతోగూడిన జీవత త్వ్వము వీటికంటె భిన్నమైన ముక్తాత్మత త్వ్వమున్ను, త్వమేవ = నీవే.

**~~~~** 

శ్జ్ఞ్ కృమాదిదేవ: పురుష: పురాణ \_న్నమన్య విశ్వన్య పరం నిధానం। పేతాౖఽనివేద్యం చ పరం చ ధామ శృభూ తతం విశ్వమనంతరూప ⊭ ి88

పద॥ త్వం - ఆదిదేవః - పురుషః - పురాణః - త్వం - అస్య - విశ్వస్య (1) - పరం - నిధానం (2)। వేత్తా - అసి - వేద్యం - చ - పరం - చ - ధామ (3) - త్వయా - తతం - విశ్వం-అనంతరూప ॥

| క్వం                 | సీవు                   | పే <b>త్రావేద్యం</b> | ಕರಿಸಿಕ್ ಸುವಾಡುಗನ್ನು ಕರಿಸಿ |
|----------------------|------------------------|----------------------|---------------------------|
| <del>ස</del> ෙබ්ක්නෑ | ఆదిదేవుడవు             |                      | కొనబడదగిన వనువుగను        |
| వురాణః               | పాశవాడవైన              | వరం చ ధామ అసి        | ేష్టమైన స్థానముగను        |
| <b>పు</b> రుషః       | వురువుడవు              |                      | ఉన్నావు                   |
| క్వం                 | సిప                    | హే అనంశరూప !         | ఓ లెక్మరేని రూపములుగల     |
| అన్యవిశ్వన్య         | ఈ స్థ్రహంచమునకు        |                      | ਹਾ ਹਾ                     |
| <b>పర</b> ం          | ్శేష్టమైన              | క్వయా విశ్వం తతం     | నీదే నకలము వ్యాపించబడి    |
| నిధానం               | వానస్థానము <b>గ</b> ను |                      | యున్నద్ది                 |

తా॥ నీవు ఆదిదేవుడవు. వురాతమడైన వురుషుడవు. నీవు ఈ వ్రవంచ మునకు [శేష్మమైన వానప్మానముగను అచ్చియు నెరుంగువాడుగను ఎరుంగ దగిన వస్తువుగను ఈ క్రమమైన (విష్ణు) స్థానముగనునున్నావు. కొలశలేవి రూవములుగలవాడా! నీబేశనే శకలము వ్యాపించ ఐడియున్నది.

- (1) విశ్వస్య ఇట్టి నీయొక్క శరీరమైన బ్రపంచమునకు (రామానుజులు)
- (2) నిధానం ఆధారమును (రామానుజులు). ఆశ్రయముగను (రాఘవేంద్రులు). ఈ యధ్యా యము 18-వ 9-వ ఆధ్యాయము 17-వ శ్లోకములను చూడుడు. (స్వకీయము)
- (3) ధామ తేజస్సుల సమూహమున్ను (రాఘవేం(దులు).

(శంకరులు) అర్జునుడు భగవంతుని మరలను స్తుతించుచున్నాడు. జగత్తును సృష్టించు వాడైనందున ఆదిదేవుడు. శరీరముననుండువాడు గనుక పురుపుడు. మహార్రపళయము మొదలగు వాటిలో (ప్రపంచమంతయు నిలబడుచోటైనందున నిధానము. ఎరుంగబడు వస్తువులవర్గములన్ని టిని సీవెరుంగు వాడవుగనున్నాను. ఎరుంగబడువస్తువేది గలదో అదియునీవే. పరంధామ అంతటనున్న వస్తువుయొక్క అన్ని టికింటె మేలైనవైష్ణవపదము.

#### atatatata

శో။ వాయుర్యమొంఒగ్నిర్వరుణశ**ృశాం**క: [వజావతి <u>న</u>్వం వ్రవిశామహశృ। నమోనమ<u>స్తే</u>ఒన్తు నమా<sub>[</sub>నకృశ్వ: పునశృ ఖూయొంఒపి నమో నమస్తే॥

39

వాయు: యమ: అగ్ని: బాయువు, యముడు, శే సీకు  $8 \times 10^{-10} \, \mathrm{m}$   $10 \times 10^{-10} \, \mathrm{$ 

తాగ వాయువు, యముడు, అగ్ని, వరుణుడు, చర్మడు, చతుర్మఖ బ్రహ్మ, చతుర్మఖ బ్రహ్మకుతండి మీరలు నీవే. విన్నుగూర్చి వెయ్యమార్లు నమ స్కారమగునుగాక. మరలను మరలను నిన్నుగూర్చి నమస్కారము.

(శంకరులు) వరుణః = జలమున కథిపతి. బ్రహిపతి = కాశ్యపుడు మొదలగు బ్రహిపతి, బ్రహిపికామహుడు = తాతకుతర్మడి. "పునశ్చభూయోపి" అనగా విశ్వాసము, భక్తివీటి యాధిక్యముచే అర్రుమనకు తృష్తిలేనితనము చూపుచున్నది.

(స్వకీయము) ఇందు గవవరలేచిన వాయా అనుపదమునకు అనేకవిధజ్ఞానరూపమై నట్టియు ఈ విధముగనే ఇతరపద్రములకును పరమాత్మపరముగనే రాఘవేంద్రులు అర్థము జేసి యున్నారు. శ్లో జనమం పురస్తాదథ వృష్థక స్తే నమోఒన్తు తే నర్వక పీవ నర్వ ణ అనంక పీర్యామిక వి[కమ న్వ్వం నర్వం నమాపో సైషీకతో ఒసినర్వణ 40

పద॥ నమః - పురస్తాత్ - అథ - బ్రష్టతః - తే - నమః - అస్తు - తే - సర్వతః - ఏప - సర్వ। అనంతఏర్యామితవి(కమః - త్వం - సర్వం - సమాప్పో మి - తతః - అసి - సర్వః ॥

| <b>కే పు</b> రసా <b>త్</b> | నీకు ముందుబక్కలోను       | క్తం                   | సీవ                    |
|----------------------------|--------------------------|------------------------|------------------------|
| పృష్టత్త నమః               | వెనుక్రపక్కను నమస్కారము  | నర్వం                  | నకలమును                |
| హే నర్వ !                  | ఓ నర్వమునై నవాడా !       | నమా <del>ప్ప</del> ోషి | ఖాగుగ వ్యాపించి నిలబడి |
| అథ నర్వత వీవ               | ఆ విధముగనే ఆంకటనే        | _                      | యున్నావు               |
| <b>ತೆ నమః అ</b> న్ను       | నీకు నమస్కారమగునుగాక     | <b>४४</b> ः            | అందువలన                |
| అనంత వీర్యామిత             | అంతము లేనిపీర్యమును ఆపరి | సర్వః అసి              | సర్వముగనున్నావు.       |
| ವೀಕರ್ಮ                     | మికమైన పర్మాకమమును గల    |                        | -                      |

తా॥ ఓ నర్వముగనున్నవాడా! నీ ముందు[వక్కను వెనుక్షక్కను నమస్కారము. ఆవిధముగనే నకలదిక్కులలోను నీకొఱకు నమస్కారముండు గాక! కొలశలేనివీర్యము అవరిమిశమైన వర్మాకమమునుగల నీవు నకలమును వ్యాపించియున్నావు. కావుననే నకలముగ నున్నావు. అనగా నర్వన్వరూ వు డుగ నున్నావు.

(శంకరులు) పురస్తాత్ = తూర్పుదిక్కులోను, సర్వత ఏవ = అన్ని దిక్కులలోను అంతటనున్న నీకునమస్కారము. వీర్యము బలము (వి(కమః) పరాక్రమము అనగా డైర్యము. ఒకడు బలముగలవాడైనను శ్రతువులను జంపువిషయమున సాహసించుటలేదు. లేక మందమైన డైర్యముగలవాడుగ నుండవచ్చు. నీవైతే ఆపరిమితమైనబలమును ధైర్యముగులవాడవు. ఆత్మయనే ఒకదానిచే జగత్తునంతయు వ్యాపించియుండుటవలన నీవు సకలముగనున్నావు. అనగా నీవులేని దొక్కటియు లేదనునది తాత్పర్యము.

(రామానుజులు) చిదచిద్వస్తువులైన సకల ప్రపంచమున్ను నీకు శరీరమైనందునను త్య(త్సకారత్వాత్ = అన్నీయు నీయొక్క శేష (అంశ)ముగా నుండుటవలనను నీవుసర్వాత్మగను సర్య(ప్రకారిగ నుండుటవలనను సర్వమని నీవు చెప్పబడుచున్నావు.

(రాఘవేంద్రులు) ఇచ్చట ''సర్వం'' అని చెప్పియుండుటవలనను ్రశుతిలో ''సర్వం ఖల్విదం[బహ్మ'' అని చెప్పియుండుటవలనను సకలముబ్రహ్మమని అర్డముగారు. సర్వాశ్రయము బ్రహ్మమని తాత్పర్యము (అనగా సర్వశబ్దములచేతను పిలువబడువాడు అనునది తాత్పర్యము.)

> ్లో గి నేశేతి మెత్యా వ్రవాభం యడు కైం హేకృష్ణ! హేయాదవ! హేనఖేతి। ఆశానశా మహిమానం తవేదం మయా వ్రమాదాత్పణయేనవావి శ

```
శ్లో॥ యబ్బావహాసార్థ మనక్కృతోఽసీ
విహారశయ్యానన ఖోజనేషు।
ఏకోఒథవాఒవ్యమ్యత తత్పమక్షం
తజ్ఞామయే త్వామహ మ[వమేయమ్॥
```

42

మదు సఖా - ఇతి - ముత్వా - ట్రసభం (1) - యత్ - ఉక్తం హేకృష్ణ - హే - యాదవ - హే - నఖే - ఇతి ! అజానతా - మహిమానం - తవ - ఇదం మయా - ట్రమాబాత్ - ట్రణయేన (2) - వా - అపి !! ,, యత్ - చ - అపహాసార్థం - అనత్కృతః - అసి విహారశయ్యాననభోజనేడు ! ఏకః (3) - అథ - వా - అపి - అచ్యత - తత్ - సమక్షం (4) తత్ - మైమయే - త్యాం - అహం - అట్మమేయం !!

**శవ ఇదం మహిమానం** నీయొక్క (ఈరూపము) అథవా र्गे\$ మహిమను వీక'ః వీకాంతముగ నున్నప్పుడైన అజానకా ఎరుంగనివాడనే న మయా స**మ**≰మపి బ్ర**త్యక్ష** ముగగాని నఖేతి మర్వా స్నేహితుడని తలంచి ఆపహాసార్థం పరిహానముకొఱకు <sub>|</sub>వమాదాత్ ఆలక్ష్యమువలన గాని శక్ ఆ విధముగ మ్రజయీన వాపి ్ట్రపీతిచేగాని అనత్కృతోసియత్ ఆవమరింప బడియున్నా హే కృష్ణ హే యాదవ రేకృష్ణ! రేయాదవ! వనునది యేదిగలదో హే నవేఇరి రే స్నేహితుడా! అని శక్ దానినంతను ఆలక్ష్మముగ మనభం హే అమృత ! ఓ ఆమ్యకా ! అ్రవమేయం యుత్ ఉంకర వీదిచెప్పబడినదో ಕೌಲಕ ಪಟ್ಟ ಪಿಲುಶೆನಿ విహారళ*య*్యాసన కటలాడునప్పడును పరుండు క్వాం లో జనేమ చ నహ్మడును ఆసనముమీద నేను అహం నున్నప్పడును భుజించు ఖైమయే మన్నించునటుల వేడుకొను నవ్వడును చున్నాను,

తాజ బీయొక్క ఈ విశ్వరూ వమునున్ను మహిమనున్ను ఎరుంగని మూడుడనైన నా చే అజ్ఞానము చేగాని స్నేహము చేగాని మి[తుడని కలంచి ఒరే కృష్ణుడా! ఒరేయాదవా! అరే స్నేహికుడా! అని అలక్ష్మముగా ఏ మాటచెప్పబడి నదో (దానిని), అదియుగాక ఆటలాడునప్పడుగాని వరుండునప్పడుగాని సింహాననమున కూర్బొని నప్పడుగాని భుజించునప్పడుగాని మ్ చేశ్యకముగ ఇకరులు చూడనప్పడుగాని, తేక [పక్యక్షముగ పలువురియొదుటగాని పరిహాన మునకై ఆవిధముగ అవమతింపబడియున్నా వనునది పిదిగలదో, వాటి నన్నిటిని, ఎవ్వరిచేకను కొలక బెట్ట పీలులేని నిన్ను, నేను క్షమించునట్లు [పార్థించుచున్నాను.

43

- (1) (పసభం = వినయము లేక (శంకరులు, రామానుజులు)
- (2) (పణయేన = చాలకాలపు పరిచయముచేత (రామానుజులు)
- (3) ఏక: = కనపడకగాని (శంకరులు, రామానుజులు.) సర్వో త్రముడుగనున్నను. (రాఘవేంద్రులు)
- (4) సమక్షం (పత్యక్షముగగాని (శంకరులు) ఎదుటగాని (రామానుజులు) తత్ = ఆ ఆపరాధ మును, సమక్షం = నీ యెదుటనే, వ్రామయే = క్షమించునట్లు అడుగుకొనెదను. (రాఘ వేంద్రులు)

(శంకరభాష్యము) సఖేతి = సమమైన వయస్సుగలవాడవని, మత్వా = విపరీతబద్దిచే తలంచి, మ్రసభం - అభిభూయ = ఆలక్ష్యముజేసి, మ్రసహ్య = దుడుకుగా ఏదిజెప్పబడినదో, అజానతా = ఎరుంగని, లేక జ్ఞానములేని మూఢుడనైన నాచే. దేనినెరుంగని? అనునది చెప్పబడు చున్నది. ఈశ్వరుడైన నీయొక్క గొప్పతనమునున్ను ఇట్టి విశ్వరూపమునున్ను ఎరుంగని ''తవ ఇదం మహిమానం అజానతా" అని వైయధిక రణ్యముగ, అనగా ఒకేవస్తువును గుర్తించనిదిగ ఉంచుకొనుడు. లేక 'తవేమం' అనుపారమైనచో అప్పుడు సామానాధిక రణ్యమే అనగా ఒకేవస్తువును గు రైంచి నిలబడు స్వభావమే. దీనిని వివరించిచెప్పట కై ''తవేదం'' అనుపారము నుంచుకొనినచో ఇదం అనునది నప్పంనక లింగము మహిమానం అనునది పుంలింగము, కావున మునుపటిపదము వెనుకటిపదమునకు విశేషణముగ నుండజాలదు. కావుననే ఇదం అనుపదమునకు విశ్వరూపమును అనియు మహిమానం అనుదానికి లో కైశ్వర్యము మొదలగు గొప్పతనమును అనియు ఆర్థమును గ్రహించవలెను. "తవేమం" అనుపాఠమున ఇమం అనుపదము మహిమానం అనుదానికి విశేషణ మగును. ఈ విధముగ మొదటి పాఠమున ఇదం మహిమానం - అనుపదములు వెవ్వేరు. ఆర్హము లను గుర్తించునట్టును మిగతపాఠములలోని ఇమం మహిమానం - ఆనుపదములు ఒకదాని నొకటి విశేషించి ఒకేవస్తువును గు ర్తించి నిలబడునదినను గ్రహింపవలెను. ప్రమాదాత్ =వేరువిషయ ములలో చిత్తము చెదరియుండులవలన, స్థ్రవణయేన వాపి=స్త్రికిచేగాని, స్థ్రీకియనగా స్నేహము వలన కలుగునమ్మకము, దానిపలనను దేనిని చెప్పియున్నానో దానినిన్ని మన్నింపుము.

ఆపహాసార్థం = పరిహాసమునకై, ఆసత్కృత: = నీవు ఆవమతింపబడి యున్నావు. ఎచ్చటి: ఆటలాడుట మొదలగువాటిలో, తఠ్, అమపదము క్రియను విశేషించు అర్ధముమీద నిల బడువది, తఠ్వామయే = ఆ ఆపరాధనమూహమునంతయు శ్రమించ వేడుకొనుచున్నాను. ఆడ్ర మేయం = కొలకబెట్ట వీలులేని, అనగా డ్రమాణములను అశ్మిక్రమించి నిలబడు నిన్ను.

క్లో బీజాబసి లోకస్య చరాచరస్య త్వమస్య పూజ్యశృ సురుర్గరీయాఞ : నత్వతృమోబ\_వృభ్యధిక∶కుతో∠న్యో లోక[తయేబవృబ్జవతిమ బ్రహావ :

పద! ప్రికా. - అసి - భోకస్య - చరాచరఫ్య - త్వం - అస్య - పూజ్య: - చ-గురు: - గరీయాన్ (1) ! న - త్వత్సమ: - అస్తి - అభ్యధిక: - కుశ: - అన్య: - లోక (తయే - అపి - అగ్రపతిమ్మవభావ !!

| క్యం        | సీవు                | త్వత్సమః          | నీకు నమానమెనవాడు    |
|-------------|---------------------|-------------------|---------------------|
| చరాచరన్య    | జంగమస్వావరములైన     | నాసి              | <b>ే</b> డు         |
| అస్యలోక స్య | -ఈ లో కమునకు        | హే అప్రతిమ్మపథావ! | ఓ సదృశములేని మహిమగల |
| పిఠా        | <b>త</b> ్రడిగను    |                   | ज्ञव्यः !           |
| వూజ్యశ్చ    | పూజింపదగినవాడ పుగను | ಲ್ ಕೃತಮೆಪಿ        | మాడులోకములలోను      |
| గరీయాకా     | మిక్కిల్ గొప్ప      | అభ్యధిక:          | నీకం ఓ మేలైనవాడు    |
| గురు: అసి   | గురువుగ నున్నావు    | అన్య:కుత:         | వేరాకడేడి ?         |

తాజ సీపు స్థావరజంగమములైన ఈ మందమునకు కండిగమ పూజింపదగిన వాడపుగను ్శేమ్మడైన గొప్పగురువుగనునున్నావు. సీకు సమానమైన వాడులేడు. ఓ నదృశములేని మాహాకృష్ణము గలవాడా! మూడు లోకములలోను సీకం టెమేలైనవాడు వేరొక్కడిడి?

## (1) గరీయా౯ ్రేష్టమైన పూజ్యాడున్ను (రామానుజులు)

(శంకరులు) ఎలనగా నీవు (లోకస్య =) (పాణివర్గమునకు తండిగనున్నావు. నీపీలోక మునకు తండివిమాత్రముగావు. ఎల్లరిచేతను పూజింపదగినవాడవుకూడ, మిక్కిలిగొప్ప గురువు కావున. ఏకారణమువలన మిక్కిలి గొప్పగురువు అనుదానిని చెప్పచున్నాడు. నీతోనమానమైన వాడు లేడు. ఇరువురు ఈశ్వరులుండ జాలరు. ఒక ఈశ్వరునికంటె అధికమైన ఈశ్వరుడుండి నచో లోకవ్యవహారము బాగుగ జరుగనేరదు. మొదట నీకు సమానముగనే వేరొకడుండ జాలడనిన అప్పడు నీకంటె గొప్పవాడు మఱియొకడు మూడులోకములలోనేడి? ఎట్లుండగలడు? లేడనునది తాతృర్యము.

శ్లో ఆ కస్మాత్పణమ్య బ్యేహియ కాయం బ్రామిమ్ క్వామమామ్రీశ మీడ్యం! పింతేవ వృత్తన్య నఖేవ నఖ్యు: బ్రామిమ్ బ్యామిమ్ములు బ్యామిమ్ములు బ్యామిమ్ములు బ్రామిమ్ములు బ్యామిమ్ములు బ్యామిమ్మం బ్యామిమ్ములు బ్యామ

44

పద॥ తస్మాత్ - మ్రణమ్య - ర్రుణిధాయ - కాయం (పసాదయే - త్వాం - అహం - ఈశం - ఈడ్యం పితా - ఇవ - పుత్రన్య - సఖా - ఇవ - సబ్యు: బియు: - బ్రియాయా: - అర్హ సి - దేవ - సోథం

| <b>తస్మా</b> త్ | <b>అందువ</b> లన   | ్ర్మజాయ          | ్రకించపడవైది              |
|-----------------|-------------------|------------------|---------------------------|
| అహం             | నేసు              | మ్రణమ్య          | నమస్మరించి                |
| - <b>5</b> 180  | -ఈశ్వరుడున్ను     | ැ <b>పసా</b> රయే | మన్నించునట్లు ప్రాక్టించు |
| -ఈడ్యం          | నుతింపదగినవాడునైన |                  | చున్నాను                  |
| 870             | నిస్పు            | పుతన్య           | వు[తునికి                 |
| arcino          | <b>శరీరము</b> ను  | <b>ವಿಕೆ</b> ವ    | <b>క</b> ండివలెను         |

నాయ్యాక మి.(కు.08 (ప్రిమం: (ఇవ) (ప్రియు.గ్రవలైను నాఖేవ స్నేహితుగువలెను హే దేవసోతుం ఓ డేదా ! ఓర్బక్ నుటకు ప్రిమాయా: [ప్రీ8గల్క్రీకి : అర్హని అర్హుత ప్రగామన్నావు

తాంఖ బ్రియాయా: - బ్రియం: (ఇవ) బ్రీతిగల స్ట్రీకీ బ్రియునివలెను. హేదేవ సోడుం అర్హ సీ = ఓదేవా! ఓర్బకొనుటకు అర్హడుగనున్నావు. (సీతో నమాన మైన వారునుమేలై నవారును ఎవ్వరులేరు) కావున నేను ఈశ్వరుడుగను అనగా నకలము నేలువాడుగను స్తుతించదగినవాడుగనునున్న నిన్ను, నా శరీరమును భూమిమీదవడమైబ్ నమన్కరింబ్ మన్నించునట్లు బ్రాఫ్థించుచున్నాను. అవ రాధములను మమించు విషయమున పృతునికి కంబ్డీవలెను మ్మితునికి స్నేహి తునివలెను ఇష్టనాయికకు నాయకునివలెనున్ను నాయొక్క అవరాధమును ఓస్వామీ! మమించుటకు నీవు యోగృడవుగనున్నావు. అనగా మమించవలెను.

(శంకరులు) పుత్రన్య ఆపరాధం పిత్రాయథాక్షమతే సర్వం = పుత్రుని, ఆపరాధములన్ని టిని తండి ఎట్లు ఓర్బుకొనుచున్నాడో లేక మన్నించుచున్నాడో స్నేహితుని తప్పను స్నేహితుడున్ను లేక (పీతిగలనాయికయొక్క అపరాధమును నాయకుడు ఎట్లు ఓర్బుకొనుచున్నాడో ఆవిధముగనే నీవున్ను నాయొక్క అపరాధములన్నిటిని మన్నించవలెను.

(స్వకీయము) '[పసాదయే' అను పదము క్లోకమునందుండుటచేతనే 'ఆపరాధం' అను పదము లభించుచన్న దని తలంపబడవలెను. వ్యాఖ్యతలున్ను అట్టితాత్పర్యమునుగొని ఆపరాధమను పదమును అవశ్యకమైనచోట చేర్చియున్నారు. ''[పియా: [పియాయార్హ సీ"' ఈ వాక్యమునకు రామానుజులు [పియాయ = [పియుడైన నాకొఱకు, [పెయా = [పియుడైన నీవు, అర్హసి = తప్ప లన్నిటిని ఓర్బుకొన యోగ్యుడుగనున్నావు. అని అర్ధముచేసియున్నారు, ఐతే ''[పెయాయార్హ సీ" అను వాక్యమును [పియాయా: అని విభజించుటయందనగా మునుపటి ఇతరపదములవలె పష్టీవిభ క్ష్యర్థముగనున్నది. (పియాయ అనినచో చతుర్ధీవిభ క్ష్యర్థముగనున్నది. (పియాయ అనినచో చతుర్ధీవిభ క్ష్యర్థమును ఇచ్చును. [పియాయా: అనివిభ జించవలెననినచో క్లోకమున '[పియాయా అర్హ సీ" అనియుండవలెను. ఐళే ఋపి.వాక్యమైనందున [పియాయార్హ సీ అనియు ప్రయోగింపబడదగునని అనందగిరి టీకలో చెప్పబడియున్నది. ఇట్టి ప్రయోగము పురాణాదులలో పలుచోట్లగలదు.

-

క్లో ఇ అందృష్టపూర్వం హృషితో ఒస్మిదృష్ట్వా భయేన ద (వవ్యథికం మనో మే । కదేవ మే దర్భయ దేవ రూవం (వనీద దేవేశ జగన్ని వాన ॥

45

పద॥ అదృష్టపూర్వం - హృషిత: - ఆస్మి - దృష్ట్వా - భయేన - చ - ప్రవ్యథితం - మన: - మే ! తర్ - ఏవ - మే - దర్శయ - దేవ - రూపం - ప్రసీద - దేవేశ - జగన్ని వాన !!

| <b>అ</b> దృ <b>ష్ణపూర్వ</b> ం | మునువుచూడని విశ్వరూపమును | త్వదూపం వీవ | 🕶 (ఫూర్వ) రూపమునే                                                                                                                    |
|-------------------------------|--------------------------|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| దృష్ట్యా                      | చూ <b>చి</b>             | హే దేవ!     | £ ಡೆವా !                                                                                                                             |
| హృషీత్                        | సంతోషించినవాడనుగ         | మేదర్నయ     | నాకు చూపుము                                                                                                                          |
| ఆస్మి                         | <b>ఉ</b> న్నాను          | హేజగన్ని:   | ఓ జగత్తున కాధారమైనవాడా!                                                                                                              |
| మేమనః                         | నాయొక్క మనస్పు           | హే దేవేశ !  | ఓ దేవతలకీశ్వరుడా                                                                                                                     |
| భయేన                          | భయముచేశ                  | పసీద        | ్రవస్త ముద్దు మాలు<br>ముద్దు ముద్దు ముద్ద |
| ్రవ్యథి కం చ                  | వణుకుచునున్న ది          |             | 2                                                                                                                                    |

తా॥ ఇదివఱకు మాడకయుండిన ఈ విశ్వరూపమునుజూబి నంతోషింబిన వాడనుగనున్నాను. భయముచే నాయొక్కమనన్ను వణుకుడునున్నది. ఓ స్వామీ! ఆపూర్వరూపమునే నాకుచూపుము. ఓడేవతలకీశ్వరుడా! ఓజగత్తున కాధారమైనవాడా! మనన్నుడవగుదువుగాక! (మనన్నుడవు కావలెనవి పార్థించుచున్నాను.)

(శంకరులు) నీయొక్క ఈవిశ్వరూపము నాచేగాని మఱియెవ్వరిచేతగాని మునుపు ఒకప్పడును చూడబడలేదు. నేను ఆ విశ్వరూపమునుజూచి సంతోషించియున్నాను. ఐనను నా మనస్సు భయముచే వణకియున్నది. కావున నామిత్రుడుగనున్న రూపమెట్టిదో దానినే నాకు చూపుము.

శ్లో॥ కిరిటినం గదినం చ[కహన్త మెబ్భామి **జ్వాం** [ద**ష్టుమ**హం శ**థైవ।** తేనైవ రూపేణ చతురుృజేన నహ[న**బాహ<sup>ా !</sup>! భవ**విశ**్వమూ** ైే**॥** 46

పద။ కిరీటినం - గదినం - చ(కహ స్తం - ఇచ్ఛామి - త్వాం - ద్రమ్టం - అహం - తథా - ఫివ I తేన - ఏవ - రూపేణ - చతుర్భుజేన - సహ(సబాహో - భవ - విశ్వమూర్తే #

| కిరీటినం గదినం | కరీటమును గదాయుధమును | ద్రహ్హం            | చూచుటకు              |
|----------------|---------------------|--------------------|----------------------|
|                | గలవా <b>డవు</b> ను  | అహం ఇద్పామి        | నేను కోరుచున్నాను.   |
| చ్రకహ సం       | చౖకమును చేతిలోగలవా  | నహ్మన బాహో         | వెయ్యిచేశులుగలవాడ వె |
| - 3            | -<br>డవునునైన       | విశ్వమూరే          | విశ్వరూపముగలవాడా!    |
| క్యాం          | నిన్ను              | చతుర్పుజేన తేన వీవ | నాలుగుచేతులుగల అదే   |
| <b>ಕ</b> ಫ್ರ   | ఆ విధముగనే          | రూపేణ భవ           | రూపముతో ఉండెదవుగాక   |

కాంఖ మునుపువలొ నిన్ను కీరీటము గలవానిగను, గధాయుధముగల వానిగను, బేతిలో చ[కాయుధముగలవానిగను, చూచుటకు నేనిచ్ఛయించు చున్నాను. ఓఅనేక బేతులుగలవాడా! ఓవిశ్వరూవము గలవాడా! నాలుగు బేతులతో గూడిన ఆ (పూర్వ) రూవము గలవాడవుగనే అగునట్లు వేడుకొను చున్నాను.

్రశంకరులు) ఇచ్చామి = (పార్థించుచున్నాను. తథైప = మునుపువలె, ఈవిధముగ నుండుట వలన, అనగా నేను [పార్థించుటవలన, అవసుదేవ పు్రతరూపముతోనే ఉందువుగాక ! విశ్వరూపమును విడిచిపెట్టి ఆమునుపటి ఆకారముతోనే ఉండునట్లు వేడుకొనుచున్నాను. అను నది కాత్పర్యము. వెయ్యిచేతులు గలవాడా అనుట ఇప్పడున్న విశ్వరూపము ననుసరించి యనుడు.

47

(రామానుజులు) ఈ క్లోకమువలన విశ్వరూపము ఎత్తుటకు మునుపు కృష్ణపరమాక్మ నాల్గుచేతులనున్ను శంఖము, చ(కము, మొదలగువాటిని గలవాడుగ నుండెనని కానవచ్చుచున్నది. పసుదేవునిపు[తునిగ అవతరించినప్పడు ఇట్టిరూపముతో నుండినట్లును, దేవకి వసుదేవుల (పార్థన మీదకంసుని సంహరించువఱకు రెండు చేతులతోనుండినట్లును భాగవతమున చెప్పబడియున్నది. కంసవధయైన పిదవ రుక్మిణి కల్యాణకాలమున శిశుపాలుడు ధ్యానించినరూపము చతుర్భుజము, శంఖచ్చకము మొదలగు వాటితోగూడినదనియు భాగవతమున జెప్పబడియున్నది. ఇందులో అర్జు నుడున్ను ఆవిధముగనే చెప్పియున్నాడు. (ఈయర్థమును దీని 50-వ శ్లోకమునకు వీరు జేసియున్న భాష్యమున చూడుడు.

(స్వకీయము) మునుపు 17-వ శ్లోకమున కిరీటము, గద, చ్రకము వీటినిగరిగిన రూపము చెప్పబడియున్నది. ఐతే అది శ్లోకమున కోరబడు పాతరూపముకాడు. అది అనేకకిరీటములు మొదలగు వాటినిగల కొలతబెట్టజాలని రూపము.

# (శ్రీళగవానువాచ:—

శ్లో॥ మయా ట్రనన్నేన కవార్జునేదం రూవం వరం దర్శిక మాత్మయోగాత్। తేజోమయం విశ్వ మనంతమాద్యం యన్మే త్వదన్యేన న దృష్టపూర్వమ్॥

పద॥ మయా – ప్రసన్నేన – తవ – అర్జున – ఇదం రూపం – పరం – దర్శితం – ఆత్మయోగాత్ (1)

తేజోమయం - విశ్వం (2) - అన<u>న</u>ం (3) - ఆద్యం యశ్ - మే - త్వదన్యేన (4) - న - దృష్టపూర్వం #

హే అర్జన ! ఓ అర్జునా ! అన్కుగహించ గోరివనాచేత అన నం ముగింపులేనిదిగను [పనన్నే నమయా ఆద్యం ఆదిలోనున్నదియునైన ఇదం పరం రూవం - ఈ మేలైనరూవము మే నాయొక్క ನ್ ಯಾಗಳ ಕವೆ **ട്രൂ**ത്തന്നുക് యంక్ (శశ్) ఏ (రూచముగలదో) అది తవ దర్శితం సీకు చూపబడినది త్వదస్యేన సిపుదప్ప చేరొకనిచేశను **కే**బోమయం కాంతిమయమును న దృష్టపార్వం మునువు చూడబడలేదు. విశ్రం నమ సమును

తా॥ శ్రీకృష్ణపరమాత్మ చెప్పినది:— ఓ అర్జువా! మనన్న ముగనున్న, అనగానిన్ను అను గహించిరఓంచవలెనను కలంపుగలవాడనై ననాచే ఈమేలైన విశ్వరూవము నాయోగైశ్వర్య సామధ్యముచే నీకు చూపబడినది. తేజోమ యముగను నమ న్రముగను అంతము లేనిదిగను ఆదియైనదిగనునున్న నాయొక్క ఈ విశ్వరూవము నీవుదప్ప మరెవనిచేశను ఇంతవఅకు చూడబడలేదు.

(1) ఆత్మయోగాత్ - నాయొక్క ఈశ్వరసంబంధమైన సామర్థ్యముచేత (శంకరులు) నాయొక్క సత్యసంకల్పముచేత (రామానుజులు) స్వరూపసామర్థ్యముచేత (రాఘవేంగ్రులు)

- (2) విశ్వం సక లమునకును ఆత్మయైనట్టియు (రామానుజులు) పూర్ణమైనట్టియు (రాఘవేంద్రులు).
- (శి) అనంతం ఆదిమధ్యాంతములు లేనట్టియు (రామానుజులు). సకల దేశ కాలములలో నున్న ట్రియు (రాఘవేంద్రులు .
- (4) త్వదన్యేన-నీకంటె తక్కువైన వార్లచే (రాఘవేంద్రులు)

(శంకరులు) శ్రీ భగవంతుడు అర్జునుడు భయపడుటనుజూచి విశ్వరూపమును విడిచి పెట్టి (పియములైన మాటలచే వానిని ఓదార్చుచు ఇందులో గనపరచినట్లు ప్రసాదించుచున్నాడు. ప్రసాదమనగా అర్జునుని యెడ అనుగ్రహబుద్ధి. అనగా అతనిని తరింపజేయవలెనను తాత్ఫర్యము. దానినిగలవాడు (పసన్నతగలవాడు.

(స్వకీయము) ఈ క్లోకమునకు మధుసూదన సరస్వతి శంకరానందులు మొదలగువారలు క్రిందకనబరచినట్లు అన్వయము తాత్పర్యము జేసియున్నారు. తేజోమయం విశ్వం అనంతం - ఆద్యం - త్వదన్యేన - న - దృష్టపూర్వం - మే - ఇదం - పరం - రూపం - యఠ్ - తత్ పసన్నేన మయా - హేఅర్జున-తవ ఆత్మయోగాత్ దర్శితం = (పకాశస్వరూపమైనట్టిదియు సకల ప్రపంచమును వ్యాపించినట్టిదియు నాశములేనిదియు ఆదిలోనున్నదియు సీచేదప్ప మరి ఎవని చేతను మునుపుచూడబడనిదియునైన నాయొక్క ఈ ఉత్తమ రూపమేదిగలదో ఆరూపము అనుగ్రహము జేయగోరిన నాచే ఓ అర్జునా! నీకు నాయొక్క యోగసామర్జ్యముచే చూపింపబడినది.

శ్లో॥ న వేదయజ్ఞాధ్యయనైర్నబానైర్నచ క్రియాఖిర్న తపోఖిరుగై 9 । ప్రపంతావశృక్య అహం నృలోకే ద్రామం త్వదనేంద్రన కురు మామీర ॥ 48 పరు॥ న - వేదయజ్ఞాధ్యయనై: - న - దానై: - న - చ - క్రియాభి: - న - తపోభి: - ఉగ్రై: । ప్రపంఠాప: - శక్య: - అహం - నృలోకే - ద్రామం - త్వదనేంద్రన - కురు ప్రవీర ॥

| హే కుర్ముపవీర | ఓ కౌరవులలో <sub>(</sub> శేమ్థడవైన<br>వీరుడా! | వేదయజ్ఞాధ్యయనై:    | వేదములు, యజ్ఞములు వీటిని<br>చదువుట వలన |
|---------------|----------------------------------------------|--------------------|----------------------------------------|
| వీవం రూపః     | ఇట్టివిశ్వరూపమును గలవాడ                      | ద్రమ్లం            | చూ <b>చుటకు</b>                        |
|               | ূ নুম                                        | <b>నశక్వః</b>      | సాధ్యమైనవాడనుకాను                      |
| అహం           | నేను                                         | దానిఃన             | దానములచేశనుకాను                        |
| నృలో కే       | మనుష్యలో కమున                                | ్రకియాళిః న        | కర్మలచేకనుకాను                         |
| త్వదన్యేన     | సివుడప్ప మరియొవనిచేశను                       | <u>কৈন্ত্ৰ</u>     | ఉగ్రములైన                              |
|               | •                                            | <u>శప్రాఖక్స</u> న | <b>తప</b> న్నులచేతనుకాను               |

కా॥ ఓ కుర్మ శేమ్థడా! ఇట్టి విశ్వరూవము గలవాడనైన నేను మనుష్య లోకమున నిన్నుదప్ప మఱి ఇకరులచే వేదముల నధ్యయనము జేయుటవలన గాని, యజ్ఞములద్వారా ఖాగుగ నెరుంగుటవలనగాని, దానములచేగాని, కర్మలచేగాని, క్రూరములైన తవన్పులచేగాని, చూచుటకు సాధ్యుడైన వాడను కాను.

(శంకరులు) "నా యొక్క విశ్వరూపదర్శనముచేత నీవు కృతార్థుడవైతివి" అని అట్టి దర్శనమును ఇందులో పొగడు చున్నాడు. వేదాధ్యయనమనగా నాలుగు వేదములను నియమముతో చదువుట. వేదములను చదువుటచేత అనుటవలననే యజ్ఞాధ్యయనమున్ను ఇందులో నిమిడియుండగా యజ్ఞాధ్యయనమును వేరుగానె 8 చెప్పటలో తాత్పన్యమేమనగా యజ్ఞములను, ఇతర మీమాంసాది శాష్ట్రములను ప్రమాణముగగైకొని బాగుగ నెరుంగు జ్ఞానమును తెలియబరచుటకయ్యే. ఇదియే యజ్ఞాధ్యయన మనబడును. దావై: = తులాదానము మొదలగు వాటిచే, తులాదానమనగా ఒకడు తనదేహపుటెత్తుతో సమానమైన బంగారమును బ్రాహ్మణునికి దానమిచ్చుల. (కియాభి: = (శురి మొదలగువాటిలో విహితములైయున్న అగ్ని హో(తము మొదలగు కర్మలచే, తపోభి: = చాంద్రా యణము మొదలగు తపస్సులచే. ఇప్పడు జూపిన విశ్వరూపమును జూచుట అశక్యము.

(ఆనందగిరి) వేదాధ్యయనమనగా అర్ధజ్ఞానము లేకయే దానిని కంఠపాఠముగ జెప్పట అనికొందరి తాక్పర్యము. ఆవిధముగ పెద్దలు గ్రహించియున్నారు. కావున అట్టిజ్ఞానము అవశ్యక మని విధించుటకై ఈవిధముగ యజ్ఞాధ్యయనై: అని జెప్పవలసినదాయెను.

> క్లో॥ మా తే వృథా మా చ బిమూఢఖావో దృష్ట్వా రూవం ఘోరమీదృద్భమేదం। వ్యపేశఖీ: ప్రిశమనా: పున న్వం తదేవ మే రూవ మిదం మైవశ్య ॥

49

పర॥ మా - తే - వ్యథా - మా - చ - విమూఢభావః - దృష్ట్వా రూపం - ఘోరం (1) - ఈదృక్ - మమ - ఇదం! - న్యపేతభిః - బ్రీతమనాః - పునః - త్వం తత్ - ఏవ - మే - రూపం (2) - ఇదం - బ్రపశ్య ॥

మమఈదృక్ భూరం నాయొక్క ఇంతటిపూరమైన వ్యాపేశఫీః ళయమును విడబినవాడవుగను ఈ రూపమును ్ట్రీకమనా: మనస్పు నంతోషిందినవాడవు దృష్ట్వా జూచి గమ సీకు వునః మరలను వుని: మండు మే ఇదం నాయొక్క ఈ న్మ ఠామా భ యముకలుగవలదు విమూతభావ: భ మైకముచెందిన స్వభావమున్ను తదేవరూవం ఆదేరూపమును మా వలదు ్రచక్య బాగుగచూడుము. ₹(0 సీవు

తా॥ ఇంతటి భయంకరమైన నాయొక్క ఈరూవమునుజూబి నీకుభయము కలుగకుండు గాక. అజ్ఞానముగూడ వలడు. నీవు భయమును విడబినవాడవు గాను మనస్పంకోషమును చెందినవాడవుగను నాయొక్క, ఇప్పుడు నేనుధరించి యున్న, పూర్వరూవమునే మరలభూడుము.

- (1) ఘోరం = సంహారముజేయు రూపమైవ
- (శ్మి. డాపం = విశ్వదూపమును విడిచిపెట్టి మరలనెక్తియున్న రూపము, అనగా నాలుగుచేతులు గలదై శంఖము చక్రము గద వీటివిధరించినదై అర్జునుడు కోరినరూపము (శంకరులు).

నంజయఉవాచ:--

శ్లో# ఇక్యర్జునం వాసుదేవ స్వథో క్ర్వా స్వకం రూచం దర్భయామాన భూయః । ఆశ్వాసయామాన చ భీశమేనం భూత్వా పునస్పామ్యవపుర్మహాత్మా ॥

50

పది! ఇతి - అర్జునం - వాసుదేవః - తథా - ఉక్తాన స్వకం - (1) రూపం - దర్శయామాస - భూయః -ఆశ్వాసయామాన - చ - భీతం - ఏనం -భూత్వా - పునః - సౌమ్యవపుః - మహాత్మా - (2)॥

నంజయఉవాచ నంజయుడు బబ్బుంబ నానుదేవః వానుదేవుడైన భగవంతుడు పువః సామ్మ మహాత్ముడు మహాత్మా మరలను సామ్యవవుః శాంశరూపముతో గూడినవాడె అర్జునం ఉక్కా అర్జునునిగూర్చి చెప్పి రూత్వా **⇔**cm 🗢 విధ మెన ళయపడియున్న र्क क ఖీతం తిథ-న్వకంరూపం ఇతనిని (అర్జునుని) **కన (**పూర్వ) రూవమును వేనం ఆశ్వనయామానచ నమాధానవరచెనుగూడ భూయః మరలను దర్భయామాన చూపించెను

జాంగి నంజయుడు చెప్పినది:— వసుదేవుని పుౖతుడైన కృష్ణపరమాశ్మ అర్జునునిగూర్చి ఈ విధముగజెప్పి ఆ విధమైన తనపూర్వరూపమును అనగా వనుదేవప్పు తుడ్డై చతుర్పుజములుగలవాడుగనున్న రూపమును మరలను జూపిం చెను. అవరిమికమైన దయగల మహాకృడైన శ్రీకృష్ణపరమాక్మ ్రవసీద్ధమైన రూవముతో గూడినవాడై భయపడి వణకినిలబడియున్న ఈయర్జునుని మరలను సమాధానవరచి ఓదార్చెను.

- (1) స్వకంరూపం = వసుదేవుని గృహమునబుట్టిన తనఆకారమును (శంకరులు).
- (2) మహాత్మా = సత్యసంకల్పుడైన ఆ కృష్ణపరమాత్మ (రామానుజులు)

#### అర్జునఉవాచ:---

శ్లో । దృష్ట్వేదం మానుషం రూపం తవ సౌమ్యం జనార్దన। ఇదావీమన్మి సంవృత్త: సబేతా: బ్రాహకృతిం గత: 🛚

51

పద॥ దృష్ట్వా - ఇదం - మామడం - రూపం (1) - తవ - సౌమ్యం - జనార్ధన -ఇదానీం – ఆస్మి – సంపృత్త: – సచేతా: – బ్రకృతిం – గత: ॥

సామ్యం ఇదం క్రాహన్న మైన ఇట్టి ఆర్లునుడు చెప్పినది అరునఉవాచ మనువ్వరూచమును మానువం రూపం హే జనార్ధన! £ ≅ನ್**ರನ್** ! చూచి దృష్ట్వా. నీయుక స్ట ళవ

52

ఇదాసిం ఇవ్వడు | మక్పతిం గత: న్వభావమును పొందినవాడమగను వదేశా: మననుశ్రమ్మనవాడమగను సంవృత్త: అస్మి అయియున్నాను

తా∎ అర్జునుడు కృష్ణపరమాత్మనుగూర్చి చెప్పినది. ఓజనార్దనా నీ యొక్క ఇట్టి సౌమ్యమైన, మ్రామన్మమైన, మనుష్యరూపమునుజూచి ఇప్పుడు నేను మనస్పు శృభమైనవాడనుగను, నా స్వభావమును పొందినవాడనుగను అయి యున్నాను.

(1) మానుషం = నాస్నే హితుడవుగనున్న స్థపన్నమైన రూపమును (శంకరులు) మనుష్యని రూపమువలె కనబడుచున్నందున మనుష్యరూపమని చెప్పబడినది. (రాఘవేంద్రులు)

### శ్రీభగ వానువాచ:---

శ్లో \* నుదుర్దర్భ మీదం రూవందృష్టవాననీ యన్మమ । దేవా అవ్యస్య రూవన్య నిత్యం దర్భ నకాండ్రిణు \*

పద# సుదుర్ధర్మం (1) - ఇదం - రూపం - దృష్టవా౯ - ఆసి - యత్ - మమ ! దేవాః - ఆపి - ఆస్య - రూపస్య - నిత్యం - దర్శనకాండ్షిణః #

శ్రీ శగవానువాద త్రీశగవంతుడు బెప్పినది నుదుర్దర్భం చూచుటకు మొక్కిలి అరుదు మమ .
 నాయొక్క దేవా అపి దేవకలుగూడ
 రుక్ హుపం యే రూపమును అన్యహవన్య ఈ రూపముయొక్క దృష్టమాన్ అసి చూచియున్నానో నిక్యం ఎ్లప్పుడు
 (శక్) ఇదం (రూపం) అల్లి ఈ విశ్వరూపము దర్శనకాండ్లికి దర్శనమును కోరుచున్నారు.

రాంగ త్రీఖాగవంతుడైన కృష్ణవరమాశ్మ అర్హునునిగూర్చి చెప్పినది. నా యొక్క ప్ విశ్వరూవమును జాంబికివో అంట్లి ఈ విశ్వరూవము ఎల్లవృడు జాండ వీలులేనిది. దేవకలుగూడ ఎల్లవృడును ఈ రూవముయొక్క దర్శనముకొఱ్తె ఇబ్బించుచున్నారు. (ఐకే చూచుటలేదు.)

(1) సుదుర్ధర్నం = మిక్కిలి మ్రామానవే చూడతగినది (శంకరులు). సుఖమువేతను దుఃఖమువేతను చూడతగినది (రాఘవేం(దులు).

్ల (శంకరులు) దేవతలు ఈ రూపమును జాడగోరువారైనను నీవు చూచియున్నట్లు చూడనే లేదు. చూడబోవుటయులేదు అవి తాత్పర్యము.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

శ్రోజ వాహం వేడైర్న తపసా న దానేన న చేజ్యయా । శక్య ఏపంబిధో ద్రమ్ణం దృష్టవానసి మాం యథా ఖ\* 53 కరణ న - అహం - వేడై: - న - తపసా - న - దానేన - న - చ - ఇజ్యయా । శక్య: - ఏపంబిధు - ద్రమ్ణం - దృష్టవాఖా - అని - మాం - యథా ॥

# ಕ್ಷ್⊪ 52-54] ವಿಕ್ವ ಜಾ ಏನಂದ ರೃನ ಮಾಗ ಮು

| త్వం          | సివు                 | వేదైః ద్రమ్లం | వేదములచే జాచుటకు        |
|---------------|----------------------|---------------|-------------------------|
| మాం           | నన్ను                | నశక్వ:        | సాధ్యమైనవాడనుకాను       |
| యథా           | వీ విధముగ            | తపసాచ న       | <b>తపన్సుచేత</b> నుకాను |
| దృష్టవాన్ ఆసి | <b>చూచియున్నా</b> వో | దానేన న       | దానముచేకనుకాను          |
| వివం విధః     | (ఆట్లు) -ఈ విధమైన    | ఇజ్వయా న      | యజ్రముచేశనుగాను         |
| అహం           | నేను                 | •             | •                       |

తా॥ సీపు నన్నెట్లు చూచియున్నావో ఆవిధముగ ఒకనిచేతను అనగా మునుపు చెప్పిన ఈవిధముగనున్న నేను వేదములబేగాని దానముచేగాని యజ్ఞముచేగాని జూడసాధ్యమైన వాడనుకాను. (అనగా ఈవిశ్వరూవము తషన్పు మొదలగు వాటిని జేయుటవలన జాడలఖించదని శాతృర్యము.)

🛨 ఈశ్లోకమును కూర్మపురాణము ఉత్తరభాగము 4-వ అధ్యాయమున జూడుడు.

(రామానుజులు) ఈ క్లోకముతో షైక్లోకమును జేర్చి అన్వయము. వేరై: అనుదానిచే వేదాధ్యయనము ్రవచనము అధ్యాపనము శ్రవణము జపము మొదలగు వాటిచేతను హోమముల చేతను అని (గహింపవలెను. భక్తిలేక వేదాధ్యయనము తపస్సు మొదలగు వాటిచే సాధ్యముకాదని కాత్పర్యము. "నాయమాత్మా (పవచనేనలభ్యో-వృణుతేతనూంస్వాం" మొదలగు శృతివాక్యములను జాడుడు.

శ్లోజ భక్తాం శ్వనన్యయా శక్య అహమేవంవిధోఒర్జున జ్ఞాతుం ద్రమం చ త\_త్త్వేన [వవేష్ణుం చ వరంతవ జ 54 పదజ భక్తాం - అనన్యయా (1) - శక్య: - అహం - ఏపంవిధ: - అర్జున ! జ్ఞాతుం - ద్రమ్ణం - చ - తత్వేన - (పవేష్ణం (2) - చ - పరంతప జ

పరంతప! ఓ శ (తువులను తపింపజేయు త త్త్వేన ఉన్నట్లు అర్జునా ! ఎరుంగుటకును ఆరున జ్ఞాయం ద్రమ్లం చ మ్రవేస్తుం చ జూచుటకును అన్యముకాని అనన్యయా పొందుటకును భ కిచేతనే భక్వాశు శ క్యుడను ఈ విధమెన వీవం విథ : విశ్వరూపినై ననేను అహం

తా॥ ఓ శ త్రువులను శపింపజేయువాడవైన అర్జునా! ఇట్టివిశ్వరూపి నైన నేను, ఉంచబడిన అన్యముకాని భ\_క్తిచేశనే యథార్థముగ అనగా ఉన్నట్లు ఎరుంగుటకును జూడుటకును పొందుటకును పీలైనవాడను.

- (1) అనన్యయా=సక లేంద్రియములకును వాసుదేవునితప్ప వేరొకటి విషయముకానిదైయున్న అభేద మైనభక్తి (శంక రులు) అన్యాసాధారణ్యా = అన్యులకు సాధారణముకానిదైన (రాఘ వేంద్రులు) ఇందరి 9 ప ఆధ్యాయము 22 ష శ్లో క మును జూడుడు.
- (2) డ్రువేస్టుం-మోక్షమును పొందుటకును (శంక రులు). సాయుజ్యమొందుటకును (రాఘవేం(దులు)

(శంక రులు) మఱియేవిధముగ చూడదగినవాడు అనునది ఇందులో చెప్పబడుచున్నది. ఐతే భ్రిక్తిచేతనే ఒకడునన్ను జాడగలడు. ఏ వీధమైన భ్రక్తిచే? అనుదానిని జెప్పుచున్నాను. అనన్యయా = అపుథగ్స్పుతయా వేరుకాని. ఏ భక్తియైనది భగవంతునియెడదప్పు వేరుచోట ఒకప్పుడున్నులేదో, అదియే వేరుకాని భక్తియనబడును. సకలేంద్రియములచేతను భగవంతుడైన వాసుదేవునికంటె వేరైన ఒకటియు ఏ భక్తిచే ఎరుంగబడలేదో, అదియే అనన్యమైనభక్తి. అట్టి అనన్యమైన, అనగా వేరొకదానిలోను బ్రవేశించక భగవంతుని యొకనియెడనే దృధముగ నిలకడ చెందిన భక్తిచే విశ్వరూపాకారముగనున్న నన్ను ఒకడు కాన్రములద్వారా ఎరుంగగలడు. అతడు నన్ను కాన్రములదే నెరుంగుటకు మాత్రముకాదు. నన్ను ఉన్నట్లు సావ్రాత్తుగ జాచుటకును, బ్రవేఘం = నన్ను బ్రవేశించుటకును అనగా మోక్షమును పొందుటకును శక్తుడు.

(రామానుజులు) ఈ క్లోకమందలి ''త త్త్వేన'' అనుపదము ఎరుంగుచున్న, చూచుచున్న' పొందుచున్న, అనుపదములకన్నిటికిని విశేషణముగ (గహింపవలెను.

శ్లో॥ మత్కర్మకృన్మత్పరమో మదృక్తన్పంగ వర్జీఈ:। నిర్వైరన్సర్వహితేఘ యన్న మామేతి పాండవ॥

55

పద॥ మత్మర్మకృత్ - మత్పరమః - మద్పక్తః - సంగవర్జిఈ ! నిర్వైరః - సర్వభూతేమ - యంః - సః - మాం - ఏతి - పాండవ ॥

హే పాండవ! ఓ పాండవా! నంగవర్డిక ఆ న క్రిలేనివాడై మక్కర్మకృత్ నాకై కర్మలను జేసెడివాడై నర్వభూతేమ నకల్పపాణులయెడను మక్పరమః నన్నే గొప్పగ గైకొన్నవాడై నిర్వెరులు: ద్వేమమాలేనివాడై ఎచ్చడుండునో మర్పక్క నాయొక్క భకుడె నిరమాలం ఏతి ఆశడు నమ్మ పొందుచున్నాడు.

తా॥ ఓ అర్జునా! నా కొఱకు కర్మలనుచేయువాడును నన్నే వరమ పురు షార్థమని నమ్మియున్నవాడును నకలములైన విషయాఖిమానముల విడచిన వాడును నకల ప్రాణులయెడ ద్వేషములేనివాడును ఎవ్వడో అశడు నన్ను పొందుచున్నాడు.

(శంకరులు) గీతాశాస్త్రమంతటిలోను సారభూతమై ముక్తినివ్వగల ఈ ఉపదేశము సంసారమునుండి విడువబడ గోరువార్లచే అనుష్టింపబడవలెనని ఇప్పడు ఒకటిగాజేర్చి ఇందులో భగవంతునీచే అనుగ్రగహింపబడుచున్నది.

పనివాడు యజమామని పై పనులను జేయుచున్నాడు. మఱి తాను మరణించిన పిదప పొండవలసిన మేలైనగతి యజమానుడేయని యజమానునిపొండుటలేదు. నాభక్తుడైతే నాకొఱకయ్యే కర్మనుజేయువాడై నన్నే మేలైనగతియని పొందుచున్నాడు. ఆ విధముగనే ఇతడు అన్ని విధముల పూర్ణమైన మనస్పుతోను సర్వ పయత్నముతోను నన్నే భజించుచున్నాడు. కావున నాభక్తుడనుడు. సంగవర్జితః = అన క్రిలేనివాడు, అనగా (దవ్యము సంతానము స్నే హితులు భార్య బంధువులు భోగ ములు వీటిమీద బ్రీతియు ఆశయు లేనివాడు, నిర్వైరః = వైరములేనివాడు తనకు పూర్తిగ చెరుపును జేయుచుండెడివానియెడను ద్వేషములేనివాడు. ఎవ్వడిట్టి వాడగునో అతడు నన్ను వచ్చి చేరుచున్నాడు. నేనే ఆతనికి మేలైనగ**రి, నాకంటె వే**రొకగతియులేదు. ఓపాండవా! నేను నీకుప దేశించు ఉపదేశమిదియే.

(రామానుజులు) మత్కర్మకృత్ = సకలకర్మలను నాయొక్క ఆరాధనారూపముగ జేయువాడు మత్పరమః = సకలకార్యములకును నన్నే ఉద్దేశించినవాడు.

మద్ప క్ష: = మిక్కిలి ్ట్రీతితో నా యొక్క కీర్తనము, స్తుతి, ధ్యానము, అర్పనము, నమస్కారము, వీటి నెల్లప్పడు జేసినగాని తన్నపాణాధారము లేనివాడు. సంగవర్డిత: = నాయెడనే మిక్కిలి ్ట్రీతిగలవాడై ఇతరవిషయములలో డ్రప్పత్తిలేనివాడు, నిర్వైర: = నన్ను ఆధారపడి యుండునది సుబమనియు, నన్ను విడచియుండునది దుఃఖమన్రియు, తనకు దుఃఖము సంభ వించినచో అది తన అపరాధమువలన గలిగినదనిము, సకల ప్రాణులు ఈశ్వరాధీనులనియు, ఎల్లప్పడు అనుసంధించు చుండుటవలన ప్రపాణులయెడ ద్వేషమునకు కారణములేదు. కావున ద్వేషములేనివాడు.

(రాఘవేంద్రులు) మత్పరమః = నేను ఈ త్త్రముడనని తలంచియున్నవాడు సంగవర్డిఈ = ఫలాపే<u>క</u> లేనివాడు.

ఓంకత్పదితి చేస్తుమదృగవద్గీకానూవనిషత్పు బ్రహ్మవిద్యాయాం యోగశాస్త్రే తేస్ కృష్ణార్జున సంవాదే విశ్వరూవనందరృనయోగోనామ ఏ కా దశో ఒధ్యా య :.

శ్రీమద్భగవద్దీతలుగ, ఉపనిషత్తులుగ, బ్రహ్మవిద్యగ, యోగవిద్యగ నున్న శ్రీ కృష్ణార్జున సంవాదమున విశ్వరూపసందర్శన యోగమను పదునొకండవ ఆధ్యాయము ముగి సెను.

00

# పండైండవ అధ్యాయము (భకియోగము)

>000000000

అర్జున ఉవాచ:-

క్లో⊪ పీవం నతతయుక్తా యే భక్తాస్తా∑ం చర్యుపానతే। యే బావృక్షరమవృక్తం తేషాం కే యోగవిత్తమాం: #

పద။ ఏవం - నతతయుక్తా: - యే - భక్తా: - త్వాం - పర్యపాసతే! యే - చ - అపి - అక్షరం - అవ్యక్తం - తేషాం - కే - యోగవిత్తమా: 1

అర్జున ఉవాచ ఆర్జునుడు బెబ్బినదీ అవ్మక్తం అక్షరం బ్రామముగలేని నాళములేని యే క్ క్లా: ఏవం ఏ క క్రులు ఈ విధముగ నకకరయాకా: ఎల్లప్పుడు నీయొడ మనన్పుగల (పర్యుపానతే) ఉపాసించుదున్నా రో బార లై తేషాం కే బారిరువురిలో ఎవ్వరు తాగ్రం పర్యుపానతే నిన్ను ఉపాసించుదున్నా రో యోగమిత్తమా: యోగమును ఖాగుగ నెరింగిన యే దాపి మరియొవ్వరు హరు

తా॥ అర్జనుడు చెప్పినది - ప్రక్తులు ఈ విధముగ, అనగా మునువు చెప్పినట్లు ఎల్లప్పడు సీయెడ మనస్పుగలవారలై నిన్నుపాసించుడున్నారో, మరియు నెవ్వరు అవ్యక్రమైన, అనగా కనబడని, నాశములేని, బ్రహ్మమును ధ్యానించుడున్నారో ఈ ఇరువురిలో ఎవ్వరుయోగమును బాగుగ నెరింగినవారు?

(శంకరులు) రెండవ అధ్యాయము మొదలు విభూతి అధ్యాయమువరకుగల అధ్యాయ ములలో పలువిధములైన ఉపాధులన్నియు కొలగినవై నాశములేని బ్రహ్మముగనున్న పరమాత్మను ఉపాసించుట ఉపదేశింపబడినది. సర్వయోగైశ్వర్యము సర్వజ్ఞానశ క్రియుగలవాడవై సత్త్వగుణ మును ఉపాధిగగొన్నవాడవై బ్రపంచము నేలునట్టివాడవైన నిన్నుగూడ ఉపాసించుట అచ్చ టచ్చట ఉపదేశింపబడినది. ఐతే విశ్వరూపాధ్యాయమున సకల జగత్స్వరూపమై ఆదిగనున్నట్టి నీయొక్క ఈశ్వరస్వరూపము ఉపాసించుటకొఱకయ్యే నీచేనాకు చూపబడినది. అదియుగాక దానిని చూపినపిదప ''మత్కర్మకృత్'' మొదలగువాటిని జెప్పియున్నావు. కావున నీ రెంటిలో గొప్పదానిని తెలిసికొన వలెనను తాత్పర్యముతో నిన్నడుగుచున్నాను అని అర్జునుడు చెప్పాచున్నాడు.

ఏపం-అనునది మునుపటి అధ్యాయము కడపటి క్లోకమున ''మత్కర్మకృత్'' అనిచెప్ప బడిన విపయమును గు ర్హించుచున్నది. సతతయు క్లాంభగవంతుని కై కర్మ చేయుట మొదలగుమునుపు జెప్పినవిపయమున సమాహితుడై, అనగా నొక నిలకడజెందినవాడై ఎడతెగక (పవర్తించియున్న అనితాత్ఫర్యము. ఏభక్తులు తమకు వేరు శరణము లేనివారై మునుపు జూపిన విశ్వరూపమును బడసిన నిన్ను ధ్యానించుచున్నా రో వారలు ఒక తరగతికి జేరినవారు. మఱియు ఉపాదులన్ని యు తొలగి యున్నందున ఇండియముల కందనీదై మునుపు విశేషించి చెప్పిన అక్షర్మబహ్మమును, ఎవ్వరు కోరిక లన్నియు పదలి కర్మలన్నియు తొలగించి ధ్యానము జేయుచున్నారో వారలు మరియొక తరగతికి జేరినవారలు. ఏది ఇండియముల కందునదో అదివ్య క్షమని చెప్పబడుచున్నడి. "వి" అను ఉపసర్గముగల "అంజ్" ధాతుపునకు లైటబెట్టబడిన పస్తుపని యర్థము. ఈ అక్షరపస్తుపనగా దానికి విపరీతమైనది. అవ్య క్షమైనది. అనగా ఇండియముల కందనిది. ఉత్కృష్టముగ జెప్పబడు విశేషణములు బడసిన అట్టి నిర్గణ బ్రహ్మమును ఎప్పరు ధ్యానించుచున్నారో ఇక నెప్పరు సగుణ బ్రహ్మమునుపాసించుచున్నారో, ఈ రెండు పక్షములలో జేరినవారలలో యోగము అను సమాధిని విశేషముగ పొందిన వారలెవ్వరు? అనునది అర్హుమని (పశ్న.

(శ్రీధరులు) మక్కర్మక్ (అధ్యా-11-శ్లో 55) "కౌంతేయ మ్రిజిజానీహి (అధ్యా-9-శ్లో 31) వీటివలన భ క్తినిష్టతోగూడినవాడు (శేఘవనియు ఆవిధముగనే "తేషాం జ్ఞానీనిత్తయు క్త!" (అధ్యా 7-శ్లో 17) సర్వంజ్ఞానప్లవేవైప (అధ్యా 4-శ్లో 36) వీటివలన జ్ఞాననిష్టుడు (శేషుడనియు చెప్పబడినది. ఈ రెండు విధములైన నిష్టగలవారలు (శేఘలైనను నగుణోపానకులు నిర్గుణోపాన కులు వీర్లలో ఎవ్వరు (శేఘలనునది అర్జునని ప్రశ్న. అది ఎట్లనగా సతతయుక్తా:=నత్కర్మలను జేసీ ఫలాపేక్షలేక ఈ శ్వరార్పణము జేయు ఏయొకభక్తులు, త్యాం = విశ్వరూపిగను సర్వజ్ఞడు గను సర్వశ్త్రిగల వాడుగనునున్న సగుణబ్రహ్మమగు నిన్ను, పర్యపానతే = ఉపాసించుచున్నారో, యేచాపి = ఎవ్వరు ఆవ్యక్తం = అ(పత్యక్షమైన, అక్షరం = నిర్గణబ్రహ్మమును, పర్యపానతే = ఉపాసించుచున్నారో. తేషాం = వార్లలో, కే = ఎవ్వరు, యోగవిత్తమాణ = పెక్కుగ యోగము నెతింగినవారలు (వార్లలో (శేఘలెవ్వరు?)

(రామానుజులు) భ క్తిచే భగవంతుని భజించువారలొందదగిన పర్యబహ్మమగు నారాయ ణుని విశ్వరూపమును జూడవలెనని (పార్థించిన అర్జునునకు భగవంతుడైన కృష్ణపరమాత్మ తన విశ్వరూపమును జూడవలెనని (పార్థించిన అర్జునునకు భగవంతుడైన కృష్ణపరమాత్మ తన విశ్వరూపమును జూపించెను. ఈ జ్ఞానమున్ను దర్శనమున్ను భ క్తిచేతనే పొందదగినదేగాని మఱి యొకదానిచే కాదనియు జెప్పియున్నది. ఇప్పడు అత్మడాప్తికి సాధనమైన ఆత్మోపాసనకంలె భ క్తి రూపమైన భగవదుపాసన అట్టి అత్మడాప్తిని శీర్ఘముగను సులభముగను కలుగజేయుటవలన భగవదుపాసనకు (శేష్టత్వమున్ను దానికుపాయమున్ను దానిలో నశక్తుడైనవానికి అక్షరోపాసనయు దానికికావలసిన సాధనములున్ను చెప్పబడుచన్నవి. ఏలనగా పొందదగిన స్థానమునకంలె ఉపాసనయే (శేష్టమైనది కావుననే 'యోగినామపి సర్వేషాంమద్ధతేనాంతరాత్మనా (శద్ధావాన్నజతే యోన్నది. (కనుక ఈ కోకమున కర్థమేమనగా) ఏపం = మత్కర్మకృత్ = (అధ్యా 11 - కో. 55) అనుచోట జెప్పియున్నట్లు సతతయుక్తా: = భగవంతుడమైన నిన్నేపొందదగిన (శేష్టమైనప్థానమని తలంచియున్న, యేభక్తా: = ఏభక్తులు, త్యాం = కొలతబెట్ట జాలనట్టియు క్లాఘ్యమైనట్టియు సౌందర్యము, సద్గుణము, నర్వజ్ఞత్వము, సత్య సంకల్పము ఇవి మొదలగు గుణముల సాగరమైన నిన్ను, పర్యపాసతే = పూర్ణముగనుపాసించుడున్నారో, యేదాపి=ఏభక్తులు, అవ్యక్తం = కండ్లు మొదలగువాటికి కనబడని న్వరూపముగు, అక్షరం = క్రండ్లు స్వరూపమును (జీవస్వరూపమును)

2

పర్యపాసతే = ఉపాసించుచున్నారో, తేషాం = ఆ ఇరువురిలో, కేయోగవి త్రమా: = తాముకోరిన దానిని శీడ్రుముగ పొందగలవారలు ఎవరు?

(మధ్వులు) ఈ క్లోకమందలి మొదటిభాగము పరమాత్మమైన నారాయణునిగూర్చిన డనీయు వెనుకటిభాగము శ్రీ దేవియైన లక్ష్మినిగూర్చినదనియు నెరుంగడగును. ఎప్వరు, త్వాం= బ్రహ్మమగు నిన్నుపాసించుచున్నారో ఎవ్వరు (అవ్యక్తం అక్షరం) అవ్యక్తము, అక్షరము అని చెప్పబడు లక్ష్మినుపాసించుచున్నారో వీరలలో (శేష్టులెవ్వరనునది అర్జునుని (పశ్న, అవ్య క్రమ అక్షరము అనుపదములు లఓ్మిని గుర్తించునవని ఎట్లు చెప్పఁదగుననిన ''ఇం[దియేభ్య: పరాహ్యర్థా: అర్జేభ్యశ్చపరం మనః 1 మనసస్తుపరాబుద్ధిః బుద్దేరాత్మా మహాన్పరః 1 మహతః పరమవ్యక్తం అవ్యక్తాత్పురుషః పరః! పురుషాన్న పరంకించిత్ సాకాష్ఠాసా పరాగతిః'' ఇంద్రియములకంటె గొప్పది వస్తువు, వస్తువులకంటె గొప్పది మనస్సు, మనస్సుకంటెగొప్పది బుద్ధి, బుద్ధికంటెగొప్ప వాడు చతుర్ముఖ బ్రహ్మం, చతుర్ముఖబ్రహ్మకన్న గొప్పదీ అవ్యక్తము (ల& పై), అవ్యక్తముకంటె గొప్పవాడు పురుసుడు (నారాయణుడు), పురుషునికంటె గొప్పచొక్కటియు లేదు. ఇదియే కడపటిదియు గొప్పదియు (కరోషనిషత్తు 3 వ వల్లి 10 - 11 వాక్యములు) ఈ (శురిచే అవ్యక్త మనగా లక్ష్మియని చెప్పబడియున్నందున అట్లు చెప్పదగును. లక్ష్మినుపాసించుటవలన మోక్ష మొందవచ్చునా? యనిన కఠోపనిషత్తులో ''నిచాయ్యతం మృత్యుముఖాత్ప్రముచ్యతే'' ఋగ్వేద ములో ''్రశియం వసానా అమృతత్వమాయ౯'' సామవేదములో ఆగ్ని వేశీయ శాఖలో "ఉపాస్యతాం'' అను మొదలగు వాక్యములచే అవ్యక్తోపాసన మోక్షమునకు కారణమని చెప్పబడి యున్నందున లక్ష్మియొక్క. ఉపాసనబేత మోక్షము పొందవచ్చును. మఱియు ఋగ్వేదమున ''చతుష్కపర్దాచతుశ్శిఖండా అహంరు(దేభ్యః యంకామయే అహంరు(దాయ'' మొదలగు భాగ ములచేతను లడ్ష్మీకి సకలదేవతలకంటె ఉత్తమత్వమున్ను మహిమయు చెప్పబడియున్నందునను యజుర్వేదమున ''అంభస్యపారే'' అను ఉపనిషత్తులో ''త్వయాజుష్ట్రఋషిర్భవతిదేవి'' ఈ వాక్యముదేతను లఓ్మియొక్క మహిమజెప్పబడియున్నందునను లఓ్మియొక్క ఉపాసన మోక్ష కారణమే. ''అక్షరాత్సరఈ పర:'' పర: = ఇతరదేవతలకంటె ఉత్తమమైన అక్షరాత్ = లఓ్మి కంటె పరః = నారాయణుడు (శేఘడని చెప్పబడియున్నందున అక్షరమనునదియు లఓ్మియే. (శ్రీ**ళ**గవానువాచ:\_

శ్లో॥ మయ్యావేశ్య మనో యే మా0 నిశ్యయుక్తా ఉపానకే। శ్ర్ధయా వరయోపేశాస్త్రే మే యుక్తతమా మ**రా:** ∎

పర॥ మయ - ఆవేశ్య - మనః - యే - మాం - నిత్యయుక్తాः (1) - ఉపానతే। ్రశద్ధయా - పరయా - ఉపేతా: - తే - మే - యుక్తతమా: (2) - మతా: #

త్రీభగవంశుడు చెప్పినధి వరయా (శద్ధయా ) మేలైన నమ్మకముతోగూడిన యేమయిమనఃఆవేశ్య ఎవ్వరు నాయెడ మనన్నునుంచి ఉ పేరా: నిత్వయుకాం ఎల్లప్పడు ఒక నిలకడ తెందిన మాం ఉపానకే నన్ను ఉపాసించుచున్నారో వారె కే యు కతమాణ వారలు గొప్పయోగులుగ ನ್ರಾಧ್

మే మఠా:

వావే వెరుంగబడుచున్నారు. తాm ్రీకృష్ణవరమాత్ర, చెప్పినది: వరమేశ్వరుడవై న నాయెడ మనస్పును నిల్లజెట్టి ఎల్లవ్పడు ఒక నిలకడ జెండినవార లై [శేషమైన [శ ద్ధతోగూడియు ఎవ్వరు

వరమేశ్వరుడనైన నన్ను ఉపాసించుచున్నారో వారలు (శేష్ఠులనినాకు నమ్మక మైనవారు. (వారలు శేష్టులని నాయొక్క నిశ్చయమనునది కాక్పర్యము.)

- (1) నిత్యయుక్తా: మత్కర్మకృత్ అను క్లోకమున జెప్పినట్లు నాయెడ ఎల్లప్పడు నిష్టగలవాడై (శంకరులు) ఎల్లప్పడు నాయెడ నుండవలెనను ఆభి్రపాయముగలవాడై (రామానుజులు) కర్మయోగధ్యాన యోగములతో గూడినవాడై (రాఘవేం(దులు).
- (2) యుక్తతమా:—ఎల్లప్పడు నాయెడ మనస్సునుంచియు రాత్రింబగళ్లు యెడతెగక నన్ను ధ్యానిం చియు ఈవిధముగనే ఎల్లప్పుడు కాలమును గడుపుచున్నందున (శేఘలు (శంకరులు) సుఖముగను శీ్రఘముగనునన్ను పొందదగినవారలు (రామానుజులు) మోజ్లోపాయము తెలిసినవార్లలో (శేష్టులు (రాఘవేం(దులు)

(శంకరులు) శ్రీ భగవంతుడు ఎవ్వరు యధార్థజ్ఞానము బడసి కోరికలుతొలగి నశించని వస్తువు నుపాసించుచున్నారో చారలుంచురుగాక, వార్లనుగూర్చి చెప్పవలసినదానిని తరువాత జెప్పెదము. ఐతేమిగత వారలెవ్వరోవార్లనుగూర్చి ఇందు జెప్పెదము. ఎవ్వరు విశ్వరూ**ప**మును ధరించిన పరమేశ్వరుడనైన నాయెడమనస్సు నుంచి భక్తులై, మునుపటి అధ్యాయము కడపటనున్న శ్లోకమున జెప్పబడిన ఉపదేశమును (కమముగననుష్టించుటవలన ఎల్లప్పడు ఒకనిలకడ చెందిన వారలై, అధీశ్వనుడై సర్వజ్ఞుడై ఆశ మొదలగు చెరుపులకు కారణమైన అజ్ఞానమను అంధకారము వలన గలుగు అయధార్డజ్ఞానముతొలగిన నన్ను నమ్మకముతో నుపాసించుచున్నారో వారలు గొప్ప యోగులనునది నాయొక్క ఆభ్రిపాయము. నిశ్చయముగ వారలు నన్ను ఎడతెగక చింతిం చుచు రాత్రింబగళ్లను గడుపుచున్నారు. పగటిలోను రాత్రిలోను నన్నధికముగ ధ్యానించుచున్నారు. కావున వారలు గొప్పమోగులు అని వార్లను గూర్చి జెప్పట తగును.

శূ— ో య శృక్షర మనిరైశ్య మవృక్తం పర్యుపానతే। సర్వృతగముచింత్యం చ కూటన్ల మచలం ద్రువం ။ ,, సబ్ప్ యమ్యేంద్రియ గ్రామం సర్వత్త సముబుద్ధయణ । తే |పాప్నువన్ని మామేవ నర్వభూశ హితే రతా: ॥

పద။ యే – စာ– မာန္လလဝ – မာဂ္ဂီ ႏွီး၀ – မာဆ္လန္ခ္ဝ – పర్యుపాసతే ၊ సర్వత్రగం - అచింత్యం - చ - కూటస్థం - అచలం - ద్రుపం 11 ,, సన్నియమ్య - ఇంద్రియగ్రామం - సర్యత్ర - సమబుద్ధయః !

తే - మాప్పువన్తి - మాం - ఏవ - సర్వభూతహితే - రతా:॥

యేతు మజీయివ్వరు ఇండ్రియన మూహమును ఇంద్రియ్కగామం ಪ್ರಾಗುಗ ಅಣಕಿ స*న్పి*యమ్య ్లామ్మానికి కార్యాలకు స్టామ్మాన్లు ప్రామాన్లు ప్రమాన్లు ప్రామాన్లు ప్రమాన్లు ప్రామాన్లు ప్రమాన్లు ప్రామాన్లు ప్రామాన్లు ప్రామాన్లు ప్రామాన్లు ప్రామాన్లు ప్రమాన్లు ప్రామాన్లు ప్రామాన్లు ప్రామాన్లు ప్రామాన్లు ప్రామాన్లు ప నర్వత్రనమబుద్ధయం ఎల్లవ్సుకు నముబద్ధిగలవారలై నర్వభూత హి తే ರಕ್∗ಾ కోరువారలే

గుర్తించి చూపి ఎరింగింభ ဝႏွ နိုင္ငံ ၇,ဗ

అవ్య కర త్యం

పర్యు పాన కే తే మామేవ వీలులేనబ్జియు (పావ్నువ్వ

అవ్యక్షమైనట్లియు నర్వతగం అచిం అంకట వ్యాపించియున్నట్లియు చింతించ వీలులేనటియు కూటన్లం, ఆచలం కూటనమున్ను, కదలకలేనిదియు

3

4

మును అంతటనుపాసించుచున్నారో వారలు నన్నే ಶದ್ರಿ ಬೆರುಮನ್ನಾಣ್ಮ

తా॥ మతియునెవ్వరు ఇం్రదియముల సమూహమును బాగుగనణబి ఎల్లవృడు సమబద్ధిగలవారలై సకల్పపాణులకును హితమునుగోరువారలై గు రైంబిచూపి ఎరింగింవరానట్టియు ్రవకటము కానట్టియు అంతట వ్యాపించి యున్నట్టియు మనస్పుచే భావించవీలులేనట్టియు కూటన్థమైనట్టియు చలనము లేనట్టియు శాశ్వతమైనట్టియు నిర్గుణ్మబహ్మము నుపాసించుచున్నారో వారలు నన్నేవచ్చి చేరుచున్నారు.

(శంకరులు) మిగతవారలు యోగులలో గొప్పవారలుకారా? యనినవార్లనుగూర్చి నేను చెప్పెదను వినుము.

నశించని వస్తువువ్వక్తముగలేనందున మాటకు అందనిది కావున ఒక నిచేత దానిని గుర్తించిచూపి తెల్యబరచుట అశక్యము. ఆది ఎరుంగుటకు సాధనమైన దేనికిని గోచరము కానిది. కావున ఇట్టిదని గుర్తింపవీలులేనట్టిది. ఆశ తొలగి యధార్హజ్ఞానముతో గూడినవారలు దానినంతట నుపాసించుచున్నారు. శాస్త్రముననుసరించి ఉపాసింపవలసిన వస్తుపును ధ్యానమునకు విషయమగునట్లు చేసికొనుటవలన (దాన్) సమీపమునుపొంది తైలధారవల్ ఎడతెగని ఒరుసయైన ఒకటే తైల్రపవాహమై దీర్ఘకాలముుడుట ఏదికలదో ధానిని ఉపాసనము (ఉపాసించుట పూజిం చుల) అనుచున్నారు. ఉపాసింపవలసిన నశించనిపస్తువుయొక్క గొప్పతనమును ఇచ్చట (పసాదించుచున్నాను – (నకించని వస్తువు) అంతటనున్నది. ఆకాశమువలె వ్యాపించియున్నట్టిది. ప్రకటముగలేనందున తలంపవీలులేనిది. ఏది ఇంద్రియములకు గోచరమస్తునో ఆది మనస్సుచేతను భావింపదగినది. నశించని వస్తువనగా దానికి విపరీతముగనున్నందున భావింపవీలులేసిది. కూటస్ల మైనది. కూటమనగా పైగా చూచుటకు గుణమున్ను లోఫలదోషమున్నుగల వస్తుపు. హబరూపం (దొంగఆకారము, అబద్దపు ఆకారము) కూటసాక్ష్యము (అబద్దపుసాక్షి) ఇది మొదల స వాటిలో కూటమనుపదము లోకమున వాడబడుచున్నది. ఆ విధముగనే పలుసంసారములకు విత్తనమై లోపలదోషముగలడై, మాయ, ఆవ్యాకృతము, మొదలగు పదములచే చెప్పలడిన మ్రక్మతిని మాయగను మాయగలవానిని మహేశ్వరునిగను ఎరుంగవలెను, "మాయాంతు[పక్పతిం విద్యాత్ మాయినంతు మహేశ్వరం'' (శ్వేతాశ్వతరము 4-10).

"మమ మాయా దురత్యయా" నాయొక్క మాయ దాటుటక రుదైనది. (జందరి ఒళ్ళా 7 క్లో 14) మొదలగువాటిలో వాడబడియున్న ఆవిద్యమొదలగునవి ఏపో అది (ఇచ్చట) కూటమనం బడును. అట్టికూటములో దానికి (పధానమైన (దష్టయైనిలచుటవలన కూటస్టమనుడు.. లేక రాశివలె నిలచుట కూటస్టమనియు చెప్పవచ్చును (కూటం - రాశి) కావున నశించని ఇస్తువు, కచలనికో కదలనిది కావున నిత్యమైనదనుడు. ఎవ్వరు ఇంద్రియ సమూహమును బాగుగ నణచి, కావలసినర్ వచ్చినప్పడును అనిష్టమైనది పచ్చినప్పడును సర్వకాలమున సమముగ నిలబడు బుద్ధిగలవాలై సకల (పాణులహితమున తాత్పర్యముగలవాలై యున్నారో వారలు నన్నేవచ్చి చేరుచున్నారు. వారలునన్ను వచ్చిచేరుచున్నారని వార్లనుగూర్పి చెప్పనక్కరలేదు. ఏలనగా "జ్ఞానియనగా నా ఆశ్మయే" అని మునుపు 7-ప అధ్యాయమున జెప్పబడియున్నది. భగవంశుని స్వరూపముగనే యున్నవారలను గొప్పయోగులనిగాని గొప్పయోగులుకారనిగాని చెప్పనక్కరలేదుగదా ?

(రామానుజులు) ఈ 3, 4, 5=ప క్లోకములకు ఒరే అన్వయము) యేతు = ఎప్వరు, ఆ క\_రం=[వత్యగాత్మ (గ్రస్త్రవ్తి విముక్త జీవాత్మ) ప్పరూపమును, అనిర్ద్యేం=దేహమునకంలే ఈస్వమె నందున దేవాదిశబ్దములచే జెప్పదగనిది. కావున, ఆప్యక్తం = కండ్లు మొదలగు కరణములచేజూడ జాలనిది, సర్వత్రగమచింత్యంచ = దేవాదిదేహములతోనున్నను ఆదేహాదులకు విజాతీయమైనందున అట్టి దేవాది రూపములచే చింతింపరానిదిగనుక, కూటస్థం=సర్వసాధారణము. ఆట్లున్నను దేవాది దేహములకు సంబంధించనిదిగనున్నది. ఆచలం = మారని స్వభావముగలదైనందున తనయొక్క అసాధారణమైన ఆకారమునుండి మార్పుచెందనిది. కావున, (ధువం = నిత్యమైనదని, నన్నియ మ్యేంగ్రదియగ్రామం = కండ్లు మొదలగు ఇంగ్రదియములను వాటివ్యాపారమునుండి ఆణచి, సర్వత్సమబుద్ధయః = దేవాదివిషమాకారములైన దేహాదులలోనున్న ఆత్మను జ్ఞానాకారముచే సమ మని ఎరుంగువారలుగను, కనుకనే, సర్వభూతహితేరతా:=సకలభూతములకును దేహాభిమానముచే అహితముచేయక యున్నవారలుగను, పర్యుపాసతే = ఉపాసించుచున్నారో, తేపి - వారలున్ను. మాం ్రపాప్ను వంత్యేవ = నాతోసమానమైన ఆకారముగలదైన అసంసారియైన ఆత్మస్వరూపమును పొందుచున్నారు. ''మమసాధర్మ్యమాగతా:'' అని ఇక జెప్పబోవుటవలనను ''నిరంజన: పరమం సామ్యముపైతి'' ఆన్మిపతిలో జెప్పబడియున్నందునను ''మాం'' అనుపదమునకు నాతోసమాన మైన ఆకారమని అర్థముచేయబడినది. ఆవిధముగనే''కూటస్థోక్షర ఉచ్యతే-ఉత్తమః పురుష స్ట్వస్యః'' అనువాటిలో అక్షరశబ్దముచే చెప్పబడు కూటస్టునికంటె పర్వబహ్మము వేరైనదని ఏర్పడుచున్నది. ''ఆథపరాయయాతదక్ష రమధిగమ్యతే" అను ఉపనిషత్తులో జగత్కారణముగ జెప్పబడుటవలన అచ్చట అక్షరిశబ్దము పర్మబహ్మమునే జెప్పుచున్నది. ''తేషామవ్యక్తాసక్త చేతసాం క్లేశస్తు అధిక తర:'' అవ్య క్త్రము నందాస్త్రక్షిగల మనస్సుగల వారలకు (పయాసఅధికము. ఏలనగా ఆవ్యక్తాహి గతి: = ఆవ్య క్త విషయమైన మనోవృత్తియైనది దేహవద్భి: = దేహమే ఆత్మయను అభిమానముగల వార్లచే, దుఃఖమవాప్యతే - దుఃఖేన అవాప్యతే≖దుఃఖముచే పొందబడుచున్నది.

(మధ్వులు) (పైయన్వయమున గుర్తింపబడియున్నట్లు) ఆనిర్దేశ్యము మొదలు అక్షరము పఱకుగల యెనిమిదిపదములున్ను శ్రీ వాచకమే. అనగా లక్ష్మినిగురించినవే. క్రిందకనబరచిన క్రశుతివాక్యమును చూడుడు. ''అజరమక్షరమనిర్దేశ్యం ఏషహ్యేప ప్రకృతిస్సర్వగా అచింత్యా అవ్యక్తా సర్వత్రగా నిత్యా కూటస్థా శాశ్వతా మైషా ప్రవార్థికి'

(శె-4-శ్లో కములకుమాత్రము) అవ్యక్త (లఓ్మి) ఉపాసనకంటె నాయొక్క. ఉపాసన (శేష్టమని చెప్పబడినది. అవ్యక్తోపాననకు మోక్షము లభించనియెడల శ్రీ యుపాసన మోక్షమునకు కారణమనిచెప్పు ''టియంవసానా అమృతత్వమాయశా'' మొదలగు (శుతులకు విరోధమువచ్చును. శ్రీ యుపాసనకు మోక్షముగలదనిన నన్ను పాసించువారలు (శేష్టులని చెప్పవలసినదేల యనినచో అవ్యక్తోపాసనకున్ను మోక్షము లభింపగలదైనను అది మిక్కిలిక ప్రముతో పొందదగినది. నాయు పాసనచే మోక్షమొందుట మలభమైనది. కావున నాయుపాసన శాఘ్యమైనదని ఎరుంగుము అని 5 శ్లోకములచే చెప్పబడుచున్నది.

యేతు - ఎప్వరు, అక్షరం = నాశములేని, అనిర్దేశ్యం=సూక్ష్మమైనందున కనబడని, అవ్యక్తం - ప్రసిద్ధముకానందునను జగత్తునకు ఉపాదానకారణమైనప్రకృతికి అభిమానియైనందునను అవ్యక్తమని చెప్పబడుచున్న . సర్వత్రగం=సకలదేశములలోను వ్యాపించియున్న, అచింత్యం=ఆనేక గుణములతోగూడినదైనందున, చింతింపరాని. కూటస్టం = అవ్యాక్ఫతా కాశమున అబిమానిగనున్న అచలం = తన స్థానమునుండి కదలకయున్న, (ధువం=వికారములేకున్న శ్రీ త త్ర్వమును (లక్ష్మిని) సన్నియమ్యేంద్రియగ్రామం = ఇంద్రియములను విషయములనుండి మరలింపజేసి. సర్వతనమ బుద్ధయిక మంచిజ్ఞానముగలవారలుగను, సర్వభూతహితేరతాక = సక లభూతములకును హితము జేయుటలో దృష్టి గలవారుగను, పర్యపానతే=విష్టుభ క్రి విష్టుశర్ధ విష్టుసర్వో త్రమత త్ర్వజ్ఞానము విష్టూపానన మొదలగువాటిని ముందుగానుంచి ఉపాసించుచున్నా రో, తే = వారలు, మా మేవ = సన్నే ప్రాప్తు వ్రవ్తి కాపాందుచున్నారు. (దీనివలన విష్ణువును ముందుగానుంచికొని శ్రీ యుపాసనజేయు వారలున్ను విష్ణువును పొందుచున్నారునిది తాత్పర్యము.

~~~~

క్లో ॥ క్లేశో ఓధిక తర స్రేషా మవ్యక్తాన క్రైవేత సాం। అవ్యక్తా హి గతిర్దుణం దేహవద్భిరవావ్యతే ॥ 5 పద॥ క్లేశ: ౨అధిక తర: - తేపాం - అవ్యక్తాన క్రైవేత సాం। అవ్యక్తా - హి - గతి: - దుణం - దేహవద్భి: - అవావ్యతే ॥

అమ్మకాడక్ర చేశపార నిర్గుణ్మబవ్వామునెడ మనన్సు అమ్మకా గరి: నిర్గుణ్ విషయమైనగరియైనది కేషాం జెబ్జిన వారలకు దేహచద్తి: చేహావిమానముగలవార్ల దే క్లేశ: అధిక శర: ప్రయాన మిక్కిల్ యధికమైనది రుణం అవావ్యకే కష్టముచే బాంచబడుదున్నది.

తాంఖ నిర్గణ బ్రహ్మములో మనోనిష్ఠను గోరువారలకు వ్రయానమిక్కిలి యధికము. నిర్గణవిషయమైన నిష్ఠ దేహాళిమానముగలవార్ల చే పొందుట కష్టము. దేహాళిమానమును అంతయు విడచుట మిక్కిలి వ్రయానయైనందునను, దేహాళిమానమంతయు తొలగినగాని నిర్గణ్మబహ్మనిష్ఠ సాధ్యముకాజాలదు గచుకను, మిక్కిలి వ్రయాసయని చెప్పబడినది.

(శంకరులు) నాకొఱకై కర్మచేయుట మొదలగువాటిమీద తాక్ఫర్యముగల వారలకు ప్రయాస అధికమైనను (పకటముగలేని నిర్గుణ్యబహ్మయెడ్డి మనస్సుబెట్టినవారై నశించిన వస్తువు యొక్క ఆకారముగలవారలై పరవస్తువును జాచువారలకు దేహాభిమానము విడుపవలసియుండుటచే గలుగుప్రయాస ఇంకను యధికమనుడు. ఏలనగా నిర్గుణ్యబహ్మమనెడ్డి నశించని వస్తువను గతి యైనది దేహాభిమానముగలవార్లచే పొందుట కరుదైనది. కావుననే దేహాభిమానమును విడువవలసి యున్నందున స్థర్యాసమిక్కిలి యధికమనంబడెను.

(మధ్యులు) సర్వేంద్రియ న్విగహము సర్వనమత్వబుద్ధి సర్వభూతహితము సదాచారము దృఢమైన విష్ణభ క్తి ఇవి మొదలగు సాధనములులేక శ్రీ ప్రత్యక్షముకలుగదు. కావున శ్రీయుపాసన మిక్కిలి ప్రయాసయైనది (రాఘవేంద్రులు) విష్ణుసుబంధములేక శ్రీనిమాత్రము వేరుగానుపాసించి వానివలనవిష్ణువును పొందుట మిక్కిలి కష్టము. ఏలనగా ఇంద్రియన్నిగహము, సమబుద్ధి సకల భూతహితము, ఆచారము మొదలగునవి కావలసియున్మందున. శ్లో॥ యే కు నర్వాణి కర్మాణి మయి నన్నృన్య మక్పరా:। అనన్యేనైవ యొగేన మా౦ ధ్యాయనై ఉపాసశే॥

,, తేషా మహం సముద్ధరా మృక్యునంసారసాగరాంల్। భవామ్ న బిరాక్పార్థ మయ్యూవేశికచేకసాం॥

పది! యే — తు — సర్వాణి — కర్మాణి — మయి — సన్స్యస్య — **మత్పరా: !** అనన్యేవ – ఏప — యోగేన — మాం — ధ్యాయ న్లే: — ఉపాసతే !! ... తేపాం — అహం — సముద్దర్తా — మృత్యుసంసారసాగరాశ్ !

తేవాం – అహం – సముద్ధర్తా – మృత్యుసింసారసాగరాతి । భవామి – న – చిరాత్ – పార్ల – మయి – ఆవేశితచేతసాం ॥

మరి ఎవ్వరు నాయెడ మయి ఆవేశిక బేతసాం నాయొడవెట్టిన మనస్సుగల యే శు మయి ನರ್ಇಣಿ ಕರ್ಬಾಣಿ నకల కర్మలను బార లైన నర్వాజకర్మడు నన్న్యవస్థ మక్పరాణ అర్పించి నన్నే మేలైనగతి తేషాం హీ పార్డ్! యనుకొన్నవారై మృక్యు నంసార వారలయొక్క ఓ అర్జునా! మృత్యువుకోగూడిననంసార అనస్యేనైన యోగేన అనస్యమైనయోగముచే సాగ**ా**•్ **నమ్ముదమునుండి** నన్ను నచిరాత్ అహం శ్రీభుముగ నేను మాం ధ్యానించువార్తె నముద్దర్తాళవామి ధ్యాయ నః **ಕರಿಂ**ಭಪೆಯುವಾಡಗು ఉపాసించుచున్నారో చున్నాను.

తా॥ మఱియొవ్వరు నకలకర్మలను నాయొడ నమర్పించి నన్నే మేలైన గశియని [గహించి అనన్యమైన, అనగా నన్నుదప్ప మఱియొక దానిని విషయ ముగ [గహించని నమాధియొగముచే నన్ను ధ్యానించుచు ఉపాసించుచున్నారో నాయెడ నుంచబడిన మనస్సుగల అట్టివారలను ఓ అర్జునా! మృత్యవనెడి సంసారసాగరమునుండి శ్రీఘముగ నేను తరింపజేయువాడనుగ నున్నాను.

(శంక రులు) అక్ష రవస్తువును ఉపాసించువారల బ్రవర్తన ఎట్టిదో ఆదిరాబోవు 11-18 శ్లోకములలో చెప్పబడును. ఇప్పడు సగుణబ్రహ్మో పాసకులనుగూర్చి చెప్పబడుచున్నది. మయి = ఈశ్వరుడనైన నాయెడ, అనన్యేనైవ = విశ్వరూపమును ధరించిన పరమాత్మయైన నన్నుదప్ప మతి దేనిని ఆలంబనముగ (పట్టుగ) అనగా నుపాసించుటకు విషయముగ (గహించని ఆట్టినమాధిచే నన్ను పాసించుట యందే పూర్తిగ తాత్పర్యముగల వారలను ఈశ్వరుడైన నేను తరింపజేయు చున్నాను. దేనినుండి తరింపజేయుటయనగా మృత్యువుతోగూడిన సంసారసాగరమునుండి అది సమ్ముదమువలె దాటుట కరుదైయున్నందున సమ్ముదమని చెప్పబడినది. మృత్యవుతోగూడిన ఆట్టి సంసారసాగరమునుండి నేను వారలను చాలకాలమునకు పిదప ఉద్ధరించుచున్నాననునది లేదు. అతి శీయ్రుముగనే ఎత్తుచున్నాననుడు. మయి అవేశితచేతసాం = విశ్వరూపము బడసిన నాయెడమనస్సు నిలకడచెందిన వారలు.

(రామానుజుల.) సర్వాణి కర్మాణి యనగా లౌకికవైదిక కర్మలను, అనగా దేహాదులను సంవక్షించుట్రకైన ఆహారాదుల విషయమైన లౌకిక కర్మలనున్ను, యాగము, దానము, హోమము, తపస్సు, జపము, మొవలగు వైదికకర్మలనున్ను వాట్లకు కారణమైనట్టియు వాటియుద్దేశములకో గూడినవియునైన మిగత సకల కర్మలనున్ను,

మత్పరా: = ముఖ్యముగ పొందదగినవాడను నేనను నిశ్చయముగలవారలై, అనస్యే వైవయోగేన = నన్నుదప్ప వేరు బ్రామాజనములేనిభ క్తిచే. ఉపాసతే = ధ్యానము, అర్చనము, శ్రవణము, కిర్ణనము, స్తుతినమస్కారాదులను జేయుచున్నారు. మృత్యుసంసార సాగరాశ్ = నన్ను పొందుటలో విరోధిగనున్న సంసారమనెడి సముద్రమునుండి.

(రాఘవేం[దులు) భగవదుపాసనలో అంతటి [పయాసలేదనునది చెప్పబడుచున్నది. యేతు = ఎవ్వరు, సర్వాణికర్మాణి = సకలకర్మలను, మయి సన్ప్యస్య = సర్వస్వతం తుడైన హరియేనాలోనుండి తనపూజ మొదలగు కర్మలను తనయధీనమైనకర్తయగు నాచే చేయించు చున్నాడు అను ననుసంధానముతో నాయెడ నమర్పించి. మత్పరాః = నేనే ఉత్తముడనని తెలిసిన వారలై = ఆనన్యేనైవయోగేన = భగవదధీనమనియు, భగవత్పరివారమనియు, లక్ష్మిబహ్మాదుల **విషయమైన ధ్యానయోగము**చే, మాంధ్యాయన్ల: = నావిషయమైన ధ్యానముజేయువారుగనే, ఉపాసతే = ఉపాసించుచున్నారో, అవ్యక్తోపాసన మిక్కిలి కష్టమైనదని చూపుటకై అచ్చోట (మునుపటి 3-4 క్లోకములలో) "పర్యుపాసతే" అనుపదమున్ను భగవద్విషయమైన ఉపాసన సులభమైనదని చూపుట ై ఇచ్చట '' ఉపాసతే" అనుపదమున్ను స్రుయోగింపబడియున్నవి. భగవదుపాసనకు అవ్యక్తోపాసనవరె ఇంద్రియన్కిగహము మొదలగునవి అంతగా నక్కరలేదు. " నచిరాత్ " అనుటచే అవ్యక్త్ పాసనకంటె తక్కువైన ఉపాసనజేసినను భగవత్ప్రసాదము శీడ్రుముగగలుగుచున్నది, ఇంద్రియనిగ్రహము ఆచారము మొదలగునవి కొరతబడినను నా భక్తులకు నేను సౌలభ్యమునుగలుగజేసి శీర్షుముగ కృతార్థులుగజేయుచున్నాను. కావున నా యుపాసన (శేష్ట్రము. అనన్యేనైవ అనుదానికి చిత్ప్రకృతి (లఓ్మి) మొదలగు పరివారదేవతలను విడిచి నన్ను ధ్యానించుట యనితాతృర్యముగాదు. ల&్మిమొదలగు పరివార దేవతలతోజేర్చి ధ్యానించవలెననునది తాతృర్యము.

''నచిరాత్'' అనుదానికి నన్ను వేరుగను, లక్ష్మిని వేరుగను ఉపాపించియు పిదప లక్ష్మి మొదలగు పరివారములతో నన్నుపాసించియు మోక్షమొంద చాలకాలము పట్టును. లక్ష్మి మొదలగు పరివారములతో నన్నుపాసించువారలు త్వరగా మోక్షమొందగలరనునది తాతృర్యము.

శ్లో। మయ్యేవ మన ఆధక్స్వ మంయి ఋద్ధిం నివేశయ । నివసిష్యని మయ్యేవ అక ఊర్ద్వం న సంశయం: ॥

8

పద॥ మయి - ఏవ - మనః - ఆధక్స్వ - మయి - బుద్ధిం (1) - నివేశయ $\,$ ి నివసిష్యసి - మయి (2) - ఏవ - ఆతః - ఊర్ద్వం (3) - న - సంశయ $\,$ ి!

మయ్యేవ నాయొడనే ుశ ఊర్వ్వం జక మీద మన: ఆధత్స్వ మనన్నును నిలబెట్టుము మయ్యేవ నాయొడనే మయి బుద్ధిం నాయొడ బుద్ధిని నివసివ్యసి నివానము జేయగలవు నివేశయ బ్రవేశ పెట్టుము న సంశయణ నందియములేదు.

ఈా∎ నాయొడనే మనస్పును స్థిరవరచుము. నాయొడబుద్ధిని ౖవవేశ పెట్టుము. ఇకమీద నాయొడనే నివసింవగలవను దానిలో సందియములేదు.

(1) బుద్ధిం = భగవంతుడనైన నేనేపొందదగినవాడనను నిశ్చయబుద్ధిని (రామానుజులు) నా విషయ మైన జ్ఞానమును, నివేశయ = సంపాదించుము. (రాఘవేంద్రులు)

- (2) మయ్యేవ = నాయొక్క స్వరూపముగనుండెదవుగాక (శంకరులు శ్రీధరులు). నాయెడనిత్య ముక్తుడుగనుండెదవుగాక (మధ్వులు). నిర్దు:ఖమైనట్టియు ఆనందానుభవ స్వరూప మైనట్టియు స్థితినిపొందెదవు (రాఘవేంద్రులు).
- (3) ఆత ఈ ర్థ్యం = ఈ శరీరముపోయిన పిదప (శంకరులు-శ్రీధరులు). దానిపిదప (రామానుజులు) (రాఘవేం[దులు).

(శంకరులు) ఈ విధముగనుండుటవలన మనస్సును, అనగా సంకల్ఫవికల్పాత్మకమైన దానిని, మయ్యేవ = విశ్వరూపముబడసిన ఈశ్వరుడనైన నా యెడనేయుంచివేయుము. నిర్ణయము చేయుబుద్ధివిగూడ నా యెడనుంచివేయుము. అట్లుచేయుటవలన నీకుగలుగునది ఎట్టిచనుదానిని వినుము.ఈ శరీరము నశించినపిదప నీవు నేనుగనే నా యెడ నిశ్చయముగ నివాసము చేయగలవు. అనగా నేనుగనే యుండగలవు. ఇందుసంశయింపకుము

శ్లో॥ అథ చిత్రం నమాధాతుం న శక్నేషి మయు స్థీరం। అఖ్యానయొగేన తతో మామ్బాభ్రుత్రం ధనంజయ॥

పదిగి ఆథ - చిత్తం - సమాధాతుం - న - శక్నోషి - మయి - స్థిరం గ అభ్యానయోగేన (1) - తతః - మాం - ఇచ్చ - ఆప్పం - ధనంజయ గ

 హీ ధనంజయ !
 ఆథకర :
 పిదవ

 ది త్రం మయి
 ది తమును నాయెడ
 అఖ్యాన యోగేన
 అఖ్యానయోగముచేక

 స్థిరం నమాధాతుం
 నిలకడగ నిలబెట్టుటకు
 మాం ఆమ్రం ఇచ్చ
 నన్ను పొందుటకు ఇచ్చిందుము

 న శక్స్డిషి
 శ కిలేనివాడెనటో

తాగ ఓ ధనంజయా! మనస్పును నాయెడ స్థిరముగ నిలబెట్టుటకు శ\_క్తి లేని వాడవైనచో పిదవ అఖ్యానయోగముచేనస్ను పొందుటకు బ్రవయక్నము జేయుము.

(1) అభ్యాసయోగేన - చరించెడి మనస్సును మరలను ఈడ్పి భగవంకునియెడ నిలబెట్టి అభ్య సించుట (శ్రీధరులు). మిక్కిలి (పీతితో మాటిమాటికి నన్నుస్మరించుటయను అభ్యాస యోగముచే (రామానుజులు) చూ. 8వ అధ్యా-8వ క్లో.

(శంకరులు) నేను చెప్పినట్లు నీవు నాయెడ మనస్సును చలింపక నిలబెట్టశ క్రిలేనివాడవై నచో పిదకు (అప్పడు) విశ్వరూకము బడసిన నన్ను అభ్యానయోగముచే పొందవలెను. అభ్యాస మనగా అన్ని[పక్కలనుండియు చిత్తముసీడ్పి మాటిమాటికి ఒకేపట్టులో నిలబెట్టుట. దానివలన గలుగు యోగము అభ్యాసయోగమగును. ఇది మనస్సు ఒకనిలకడ జెందుట ఆను యోగమగును.

క్లో ఆఖ్యా సేంజర్యనమర్థోఒసి మంత్కర్మవరమో భవ : మదర్థమపి కర్మాణి కుర్వజా సిద్ధిమవావృ్యసి ॥ 10 పదగ అఖ్యాసే - అపి - అసమర్థ: - అసి (1) - మంత్ర్మపరము: - భవ : మదర్థం - అపి - కర్మాణి - కుర్వజా (2) - సిద్ధిం - అవాప్స్యసి ॥ 
 అఖ్యాగే
 అఖ్యానమునందునం
 భవ
 ఉండుము

 అనమర్థిక అని బేల్
 అనమర్థికవుగనున్నబో
 మదర్థమని కర్మాణి
 నాకొజ్మై కర్మలను

 మత్కర్మవరమణ
 నాకై కర్మలను
 జేయుటయే
 కుర్వన్నవి
 సిద్ధీనువావృష్టిసి
 సిద్ధీని పొందగలవు

తా॥ (మునువుబెప్పినట్లు మనస్పును ఈడ్పి నిలబెట్టుటయను) అఖ్యా సమునందును అసమర్థుడవుగనున్నబో నాకు [పీతినిగలుగజేయు కర్మరే ఉక్తమమనిశెలిసి అనుష్ఠించువాడవుగ అగుదువుగాక. నాయొక్క [పీతికొఱ కయ్యే కర్మలను జేయుడుండిన మోష్ముందగలవు. (అనగా చిక్తశుద్ధిని, పీదవ జ్ఞానమును పొంది, మోష్ముందగలవనునది తాకృర్యము.)

- (1) మత్కర్మపరమః=నాకైచేయవలసిన కర్మలను ముఖ్యముగ నాత్రయించినవాడవుగ (శంకరులు) ఏకాదశి యుపవాసము ప్రతానుష్ఠానము, నామసంకీర్తనము మొదలగు కర్మలను ఉత్తమములని ఎరింగి (శ్రీధరులు). మత్కర్మ =అలయనిర్మాణము, నందనదనముంచుట, అఖండదీపముంచుట, దేవాలయము ఊడ్చుట, అలుకుట, చల్లుట, ముగ్గు మొదలగు వాటిచే నలంకరించుట, పుష్పము, తులసి మొదలగువాలిని తెచ్చియిచ్చుట, పూజ జరిపించుట, నామసంకీర్తనము, మ్రదక్షిణము, నమస్కారము, స్ట్రోతపాఠము, మొదలగు కర్మలు (రామానుజులు).
- (2) సిద్ధిం = చి త్రశుద్ధిద్వారా యోగజ్ఞానముచే మోక్షమును (శంకరులు). మోక్షమును (శ్రీధరులు) నాయొక్క ప్రాప్తిని (రామానుజులు).

(శంక రులు) నీవు అభ్యాసములేక, ఆనగా అభ్యాసయోగమునభ్యసింప సామర్థ్యములేని వాడవుగనున్నను కర్మలనుమాత్రము నా కొజ్మకై చేసిన మనస్సు సరియగుట, ఒకనిఒకడజెందుట, యధార్థమునుజూచి యెరుంగుట, మొదలగువాటిని (కమముగపొంది పిదప సిద్ధిని, ఆనగా ల్రహ్మ ముయొక్క స్థితిని పొందగలవు.

క్లో ఆంథ్ తదవృశక్తి\_బీ కర్తుం చుద్యాగమా ౖశ్ఈ । నర్వకరృథలత్యాగం శత∗కురు యుశాశృవా⊜ ॥

11

పద॥ ఆథ – ఏతత్ – అపి – ఆశక్త: – ఆసి – కర్తుం – మద్యోగం – ఆ ्रैडः। సర్వకర్మఫలత్యాగం – తత: – కురు – యతాత్మవాకా ॥

పితరపు కర్తుం డీగిని గూడజేయుటుకు యుకాత్మవాజా మనస్సు నణబినవాడవై ఆశ్ కై అని అథతక: శ కైలేనివాడవై నటో పీదప నర్వకర్మపలక్యాగం అన్నికర్మల పలయును మద్యోగం ఆశ్రిత: నావిషయమైన యోగము కురు విడుముటను చేయుము. నాృశ్యంబినవాడవై

తాంగి డినిని (నాకు ప్రియమైన కర్మలను) కూడజేయుటకు శక్తిలేని వాడవైనటో దానిపిదవ వావిషయమైన యోగము నా[శయించినవాడవై నన్ను శరణముగ పొంది అణగిన మనస్పుగలవాడవై నకలకర్మల ఫలములను ఈశ్వారార్పణము జేయుటయను త్యాగమునుచేయుము. (శంకరులు) ఏతదపి = దీనినిన్ని అనగా నాకొఱౖ కర్మలను జేయుటను ముఖ్యముగ భావించుటయగు మునుపు చెప్పిన ఉపదేశమెట్టిదో దానినిన్ని, మద్యోగం = నా విషయమైన యోగము, అనగాచేయబడు కర్మలను నాయెడ నర్ఫించి వాటి ననుష్ఠించుట.

(రామానుజులు) మద్యోగమాశ్రికు = నాయొక్క గుణానుసంధానము జేయురు నాకు ప్రియమైన భ క్రియోగము నాశ్రమంచినవాడవై, ఏతదపి = భ క్రియోగమునకు మొలకగనున్న ఈ కర్మనున్ను. అథకర్తుమశక్తోని = చేయుట కశక్తుడవైనచో, తఈ = దానిపిదప, యతాత్మవాకా = మనస్సునణచినవాడవై, సర్వకర్మఫలత్యాగం = ఆత్మస్వరూపాను సంధానరూపముగను పరమ భ క్తిని గలుగజేయునదిగను దీని మొదటి ఆరు అధ్యాయములలో జెప్పబడియునున్న అడ్టర యోగము నాశ్రయించి దానికుపాయమైన సకలకర్మలఫలములను త్యాగము చేయుము. నేనే మిక్కిలి ప్రియమైన పస్తువును. నేనొక్కడనే ముఖ్యముగ పొందదగినవాడను అను బుద్ధి సకల పాపములు నశించియున్న వానికి కలుగుచున్నది. కావున ఫలాపేడ్లలేక, నాయొక్క ఆరాధనా రూపముగనున్న కర్మవలన గలుగు తనయాత్మధ్యానముచే (పత్యగాత్మస్వరూపసాజ్మాక్కారము కలుగుచున్నది. ఆనగా నాయొక్క శేషభూతమైన (పకృతివిముక్తాత్మస్వరూపమును పొందు చున్నాడు. అట్లు పొందిన. నాయెడ (శేషమైనభ క్తి స్వయముగనే గలుగుచున్నది. ఈ యర్థమును కిందక నబరచిన శ్లోకములలో చూడుడు.

'' స్వకర్మణా తమభ్యర్ప్య సిద్ధించించతి మానవః'' '' విముచ్య నిర్మ**మశ్శాంతః '** ''సమస్సర్వేమ భూతేమ మద్పక్తింలభతే పరాం '' (18-వ అధ్యాయము 46-53-54 క్లోకములను చూడుడు)

(రాఘవేంద్రులు) ఏతదపి = సకల జపము ఆచమనము, మొదలగు విష్ణుసంబంధము గల కర్మములను, అధకర్తుమశక్తోని = చేయుటకు శ క్తిలేనివాడవైనచో, తతః = దానితరువాత, మద్యోగమాశ్రతః = ఆన్య దేవతలను గూర్చి కర్మలనుజేని దానిని నాకర్పించుట యనుయోగము నాశ్రయించి. యతాత్మవాన్ = మనస్సునణచి, సర్వకర్మఫల త్యాగం = సకల కర్మఫలముల త్యాగమును, కురు = చేయుము ఏ విధముగగాని నన్ను ఉపాసింపవలెననునది తాత్పర్యము.

(స్వకీయము) ఈ శ్లో కార్థము సర్వసాధారణముగ ఎల్లరకును అనుమ్టింపదగినదిగను, సులభముగనునున్నది. ఇదియుగాక అతిశీ్రుముగ మోక్షఫలమును పొందుటకు మార్గముగ నున్నది. ఎట్లనగా సకల కర్మలను పదలి మనస్సును వేరొకటోట పోనివ్వక పరమాత్మయెడనే నిలబెట్టి స్థిరమైన యోగములో నున్నవానిని సంసారమునుండి నివర్తిజేయునట్లు ఈ యధ్యాయము 6-7 శ్లోకములచేతను అట్టి స్థిరమైన యోగము మనస్సు బుద్ధి వీటిని భగవంతునియెడ నిలబెట్టుట పలన పొందబడుచున్న దనువది 8-ప శ్లోకముచేతను అట్లు మనస్సు బుద్ధి వీటిని నిలబెట్టుట మక్కిలి కష్టమైనదిగదా ఆది ఎట్లు సాధ్యమగుననిస్త అభ్యాసముచేత సాధ్యమగుననునది 9-ప శ్లోకముచేతను. అట్లు మనోబుద్ధులను నిలబెట్టుట శక్తిలేనిచో నా విషయముమైన కర్మలనే ముఖ్యముగ చేయవలయునని 10-ప శ్లోకముచేతను జెప్పి, ఇట్టి కర్మలనుగుడ జేయుటకశక్తుడైనచో అట్టివాడు గూడ కడతేరపలెనను తాపముతో కృపాతుమైన భగవంతుడు ఈ శ్లోకముచే మార్గమును శిడ్డించు చున్నాడు. ఈ మార్గము ననసరించినవాడు భగవత్కృపచే అతిశీ్రఘమున చిత్తపద్ధియు పిదప జ్ఞానమును పొంది కడపట మోక్షముంధును. దీనినిగూడ అనుమైంపక వ్యర్థముగ కాలము గడపిన ఈ ఆట్టివాడు లెక్కలేని జన్మములగు సంసారమునుండి నివృత్తి పొందజాలడు. ఈ మార్గము సులభమైనచని ఎట్లు జెప్పదగును. ఇందియ నిగ్రహమునుకంలె మనోనిగ్రహము మిక్కిలి కష్టమైననది. అట్టి మసోనిగ్రహహము ఇందు జెప్పబడుచున్నదిగదా యనిన ఇచ్చట జెప్పియున్న కష్టమైనది. అట్టి మసోనిగ్రహము జెప్పలు జెప్పులుచున్న దిగదా యనిన ఇచ్చటి జెప్పియున్న

మనోని(గహము 6-7-8 క్లోకములలో జెప్పియున్న ఆచంచలమైన మనోని(గహముకాదు మన స్ట్రెప్టి యేయగును. అనగా వ్యర్థవిషయములలో మనస్సును విడువకయు, దురాశ, అత్యాశ మొదలగు వాటిని విడిచియు తనకుగిట్టిన వఱకు చాలినంతత్పప్తి పొందులయే. ఇట్టిమనస్సు గలవాడై, మద్యోగమాశ్రిత: = నా విషయమైన యోగము నా(శయించి అనగా ఆస్తిక్య బుద్ధితో గూడినవాడై, సర్యకర్మ ఫలత్యాగం = తాను (పతినిమిషమున్ను చేయు వైదిక లౌకికములైన సకల కర్మలనున్ను తనయొక్క. లేక తన్ను ఆధారపడిన వారల (పయోజనోద్దేశమైచేయక ఈశ్వరార్పణము జేయుటయే. ఎట్లనగా వండబడు ఈ యన్నము భగవన్ని వేదనము కొఱకు. ఈ వ్యాపారమునలభించిన (డవ్యము భగవదారాధనార్థమగును గాక. నేను విను ఈ సంగీతము భగవత్స్పీతియగునుగాక అను నీ విధముగనే ఇదియే ఇచ్చటజెప్పిన సకల కర్మ ఫలత్యాగము. సకల కర్మలనినందున దుష్కర్మగూడ చేయవచ్చునని అర్థమగుచున్న దేయనిన అది సరిగాదు. విలనగా దుష్కర్మచేయ కుండులకై తాను నిశ్చయమైన మనస్సు గలవాడని ఇందు (పయోగింపబడి యున్నది. ఈ త్యాగము ఉత్తమమని పై క్లోకముచే పొగడబడినదేగాని "వితాన్యపితుకర్మాణి సంగంత్యక్ష్మా ఫలానిచ" (అధ్యా 18, క్లో -6) "త్యాగీస త్ర్వసమావిష్టః మేధావీ ఛిన్మ సంశయః" (అధ్యా 18, క్లో 10) ఇది మొదలగుచోల చెప్పబడిన జ్ఞాననిఘని విషయమైన ఉత్తమత్యాగము కానేరదు, ఏలనగా అశక్తుని విషయమైనందుననే.

క్లో జ్ఞానమభ్యాసాత్ జ్ఞానాద్హ్యానం విశిష్యతే ల ధ్యానాత్కర్మళలత్యాగ స్వాగాబ్ఫ్స్ రన న్రారం జ 12 పది! (శేయః - హి - జ్ఞానం - అభ్యాసాత్ - జ్ఞానాత్ - ధ్యానం - విశిష్యతే ధ్యానాత్ - కర్మళలత్యాగః - త్యాగాత్ - శాంతిః - అన న్రారం !!

WATER

క్షానము జ్ఞానం కర్మవలక్యాగః కర్మయొక్క ఫలమునుబడుచుట •భ్యాసాత్ **అఖ్యానమునకం** శును ధ్యావముకం ఓ ధ్యానాల్ విశిష్య తే వేరైనదగుచున్నది. భ్యానం ధ్యానము ಕ್ಯಾಗಾತಿ ಕಾಂತೀ క్యాగమువలన విక్రాంతి <u>ಫ್</u>ನಾ-೯ <u>జ్ఞానమునకం పెను</u> వెంటనే కలుగురున్నది. ఆన నరం భవతి మేలైనదగుచున్నది

తా॥ మనస్పును మాటిమాటికి నిలఖెట్టుటయను అఖ్యానముకంటె జ్ఞాన మున్ను, జ్ఞానముకంటె ధ్యానమున్ను, ధ్యానముకంటె కర్మవలత్యాగమున్ను త్యేము. కర్మవలత్యాగముచే త్వరగా విశ్రాంతిగలుగును.

(శంకరులు) సకలకర్మల ఫలములను త్యజించుటమ భగవంతుడు పొగడుచున్నాడు. జ్ఞానము మిక్కిలిగొప్పదిగదా. దేనికంటెవనిన అజ్ఞానముతోగూడిన అభ్యాసముకంటె జ్ఞానమనగా శాస్త్రముచేతను యు క్రిచేతను ఆత్మను నిక్చయించుట. అభ్యాసమునగా జ్ఞానమునుగలుగజేయు శాస్త్రార్థ మును మాటిమాటికిని విమర్శించుట, లేక స్టైర్యముతోగూడి ధ్యానమునభ్యసించుట.అట్టిజ్ఞానముకంటె జ్ఞానముతోగూడిన ధ్యానముగొప్పదగును. జ్ఞానముగలవాని ధ్యానముకంటె కర్మఫలమునువిడచుట "గొప్పదగును" అని చేర్చుకొనుడు మనస్పునణచినవాడై మునుపుజెప్పిన విశేషముతోగూడి ఈవిధముగ కర్మఫలమును త్యజించుటవలన మూలకారణముగు అజ్ఞానముతో సంసారముతొలగుట

వెంటనే క లుగును. కాలాంతరమును గోరుటలేదు. అనగా కాలతామసములేక క లుగుచున్న దని తాత్పర్యము. క ర్మలో [పవ ర్తించియున్న అజ్ఞానికి మునుపటి క్లోకములలో ఉపదేశింపబడిన సాధనములను అనుప్తింప సామర్థ్యములేనియెడల సక లక ర్మల ఫలములనువిడుచుట మోడ్లమునకు మార్గమని ఉపదేశింపబడినది. ఐతే ఒక నికి మునుపుజెప్పినదానిని అనుష్టింప శ క్రియుండినయెడల వెనుక జెప్పినదానిని అనుష్టింప శ క్రియుండినయెడల వెనుక జెప్పినదానిని అనుష్టింపవలెనని చెప్పబడలేదు. కావున ''(శేయోహిజ్ఞానమభ్యాసాక్" ఆను శ్లోకముచే సక లక ర్మఫలత్యాగము పొగడబడుచున్నది. ఎట్లనగా ముక్తికై యేర్పడిన నిర్గుణ్మబహ్మాస్తే పాసన మొదలగు సాధనములననుష్టింప నశక్తుడైనచో నర్వకర్మఫలత్యాగమును అనుష్టింపవలెనని ఉపదేశింపబడినందున ననుడు. ఏ ధర్మముచే ఇది స్త్రతియగుచున్నదనిన:—

"యదా సర్వే్ క్రమువ్యన్తే = ఎప్పడు విడువబడుచున్న హో అప్పడు మనుష్యడు మరి ణించనివాడగుచున్నాడు" అని కరోపనిషత్తు 6-వ పల్లి 14-వ మంత్రము నమసరించి ఆశావిష యము లన్ని టిని తొలగించుటపలన అమరత్వము చెప్పబడుచున్నది. మఱియు అది డ్రపిద్ధముగ నున్నది. ఇక ఆశావిషయములన్ని యు (శుతులలోను స్మృతులలోను జెప్పబడిన సకలకర్మల ఫలములుగనున్నట్టివి. ధ్యానముచే స్థిరమైన జ్ఞానికి వాటిని విడుచుటపలన విశ్రాంతి వెంటనే పచ్చు చన్నది, కావుననే ఆశావిషయములనన్ని టిని విడుచుట యగు త్యాగము ఎల్లప్పడు పొదువైనది. అజ్ఞాని కర్మలయొక్క ఫలములను విడచుటనోను కలదను, అట్టి సామాన్యపచనముచే సకలకర్మల ఫలములను విడచుటను. ఈవిధముగ పొగడుట, వినువారికి రుచిని గలుగజేసి వారలు కర్మలఫలములను విడచుటను అనుసరించునట్లు చేయుటకై యనుడు. ఉదాహరణముగ అగస్త్యుడను బ్రాహ్మణులను విడచుటను అనుసరించునట్లు చేయుటకై యనుడు. ఉదాహరణముగ అగస్త్యుడను బ్రాహ్మణులను విడచుటను అనుసరించునట్లు చేయుటకై యనుడు. ఉదాహరణముగ అగస్త్యుడను బ్రాహ్మణులను విడచుటనన్నారు, ఈవిధముగ కర్మయోగము కర్మయొక్కఫలమును విడుచుటలు పలన ముక్తికి సాధనమగునని ఉపదేశింపబడినది. కర్మల ఫలములు కామములు. ఆశావిషయములు. కర్మఫలములను త్వలించు జ్ఞానికిగూడగల త్యాగమగు సాధారణత్వమును ఈవిధముగ కనుగొనుడు.

(శ్రీధరులు) జ్ఞానములేక చేయబడు అభ్యాసముకంటె గురుపుచే తగినఆధారములతో బోధింపబడిన జ్ఞానము (శేష్టమైనది. ఇట్టి జ్ఞానముకంటె ఈ జ్ఞానముతోగూడిన ధ్యానము (శేష్ట మైనది. అట్టి ధ్యానముకంటె మునుపటి శ్లోకమున జెప్పబడియున్న కర్మఫల త్యాగము శ్లాఘ్య మనునది తాత్పర్యము.

(రామానుజులు) (పీఠిలేని అభ్యాసముకంటె అక్షర ((పకృతి విముక్తాత్మ) స్వరూప నిశ్చయానుసంధాన పూర్వకమైన దృథముకాని అక్షరాపరో క్షజ్ఞానము (శేష్ట్రమైనది. ఇట్టి జ్ఞానముకంటె ఇట్టి జ్ఞానమునకు కారణమైన దృథపడని ఆత్మధ్యానము (శేష్ట్రము. అట్టి ధ్యానముకంటె ఈశ్వరార్పణముగ.జేయబడు కర్మఫల త్యాగము (శేష్ట్రమైనది. కర్మఫలత్యాగమును (శేష్ట్రమని చెప్పట ఏలనిన, (పీఠిలేని అభ్యాసయోగము. దృథపడని అక్షరాపరో క్షజ్ఞానము, దృథపడని ఆత్మధ్యానము ఇవి అశక్షులకొఱకై చెప్పబడి యున్నందున చారలు ఫలాపేక్షలేక భగపదర్పణముగా కర్మచేయుట (శేష్ట్రమే. అది మోక్షమున కాదికారణముగ నున్నది. ఎట్లనగా కర్మఫలత్యాగమువలన పాపనివృత్తియగును. పాపనివృత్తియైన మనస్సు సమాధానమొందును. మనస్సు సమాధానమొందిన అత్మధ్యానము దృథమగును, ఆత్మధ్యానము దృథపడిన ఆత్మాపరో క్షజ్ఞానము గలుగును, అపరోక్ష జ్ఞానము గలిగిన దృథభ క్తి గలుగును. దృథభ క్రివలన మోక్షము గలుగుననునది తాత్పర్యమేగాని కర్మఫలత్యాగమే మోక్షమొందింపగలదనునదికారు. ఆదిహెక్షమునకు ఆదికారణమని తాత్పర్యమేగాని

13

(మధ్వులు) కేవలము జ్ఞానములేక చేయబడు అభ్యాసముకంటె అభ్యాససహితమైన జ్ఞానము (శేష్ట్రము. దానికంటె జ్ఞానములోగూడిన ధ్యానము (శేష్ట్రము. ధ్యానముకంటె అపరోక్ష జ్ఞానము (శేష్ట్రము, ఇట్టి అపరోక్షజ్ఞానముచేతనే మోక్షముందపచ్చును. ఏటియన్ని టికిని ఆది కారణ మైనట్టియు నిష్కామకర్మజేనీ ఈశ్వరార్భుణము జేయుటయగుత్యాగమే మోక్షసాధనమని. స్తుతిగా జెప్పబడినది. "తయోస్తుకర్మ సన్న్మాస్టాసాత్" అను క్లోకమువందును, దీనికి మునుపటి రెండుక్లోక ములలోను అశక్తుని విషయమున చెప్పబడినది. ఏలనగా కర్మఫలత్యాగమే మోక్షసాధనమనిన మునుపటి గీతావాక్యములకు విరోధమువచ్చును. కావున అశక్తునికి సౌలభ్యమును, విశ్వానమును కలుగజేయుట్మ కర్మఫలత్యాగము మోక్షమును గలుగజేయునదిగ జెప్పబడినదని (గహింపచగి యున్నది. (ఈ యర్థమును గీ. వి. గూడ ఆదరించియున్నాడు.)

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

క్లో" అద్వేష్టా నర్వభూరానా౦ మై|తః కరుణ ప్వ చ ၊ నిర్మమో నిరహ౦కారః నమదుఃఖసుఖః క్షమీ∗ "

,, నంతుష్టనృతతం యోగీ యశాణా దృధనిశ్భయ:: మయ్యర్పిత మనోబుద్దిర్య్ మదృక్తన్న మే ≀పీయ: : 14

పది! ఆర్వేష్టా (1) - సర్వభూతానాం - మై(త: (2) - కరుణ: (3) - ఏవ - చ! నిర్మమ: (4) - నిరహంకార: (5) - సమదు:ఖసుఖ: (6) - క్షమ్ (7) !! సంతుష్ట: (8) - సతతం - యోగీ (9) - యతాత్మా (10) - దృధనిశ్చయ: (11) ! మయి - అర్ఫితమనోబుద్ధి: (12) - య: - మదృక్త: (13) - న: - మే - టియ: !!

| సర్వభూతానాం        | నర్వుపాణులను        | సంతష్ట్మః        | సంతోషము గల వాడుగను           |
|--------------------|---------------------|------------------|------------------------------|
| అద్వేష్టా          | ద్వేషించనివాడుగను   | ಯೀಗಿಯಕಾಕ್ಕಾ      | యోగిగమ అజగినన్నరావము         |
| మైత్               | మిత్రుడుగను         | •                | గలవాడుగను                    |
| కరుణః చ            | దయగలవాడుగను         | దృధనశ్చయః        | దృథమైన నిశ్చయముగల            |
| <b>₹</b> ‰         | ఓర్పుగలవాడుగను      | •                | వాడుగను                      |
| <i>ని</i> ర్మమః    | మమకారము నివరించిన   | మయి వీవ          | నాయిడనే                      |
|                    | వాడుగను             | ఆర్చిత బునోఖుదిః | మనన్ను బుద్ధి పీటిని బెట్టిన |
| నిరహంకారః          | అహంకారము తొలగినవాడు |                  | హ ం వాడుగనున్న               |
|                    | గను                 | మదృక్ష           | నాయుక్కళకుడు                 |
| <b>వ</b> మదు:ఖనుఖః | సుఖదు:ఖములను సమముగ  | యః               | ఎవ్వడుగలడో                   |
|                    | గొన్నవాడుగను        | సః మే            | అశభు నాకు                    |
| నశకం               | ఎల్లప్పడు           | ్రపియః           | ్రవియమైనవాడు                 |

తాక నకల పాణులకు ద్వేషము జేయనివాడుగను, మ్మితుడుగను, కరుణగలవాడుగను, అహంకార మమకారములు లేనివాడుగను, నుఖడు:ఖ ములను నమముగ ఖావించువాడుగను, ఓర్పుగలవాడుగను, ఎల్లచ్పడు నంకోషముగలవాడుగను, ధ్యానము జేయువాడుగను, మనన్పు నణబెడి న్వహావము గలవాడుగను, దృశమైన నాయొక్క స్వరూప నిశ్భయముగల వాడుగను, మనన్పు బుద్ధి వీటిని నాయెడ నమర్పించినవాడుగనున్న నాయొక్క క కృడెవ్వకుగలడో అతడు నాక ప్రియమైనవాడు.

- # ఈ 13-14-15-16-19 శ్లో జలను కూర్మపురాణము ఉత్తరభాగము 11-వ అధ్యాయ మున చూడుడు.
- (1) అద్వేష్టా తనకు దుణ్ణము గలుగజేసినవానియెడనైనను, ద్వేషము లేనివాడు. ఏలనగా సకల భూతములనున్ను తనయాత్మగ జూచుచున్నాడు. కావున ద్వేషింప కారణమేలేదు, (శంకరులు). ఉత్తమునియెడ ద్వేషములేనివాడై (శ్రీధరులు). ఉపకారి, అపకారి, ద్వేషి, వీరియెడ ద్వేషము లేనివాడు. ఏలనగా తన కర్మానుసారముగ భగవంతునిచే బ్రేపేపింపబడినవారలై ఉపకారము అవకారము ద్వేషము వీటిని జేసిరేగాని వారియెడ అపరాధములేదని ఎరుంగుటవలన ద్వేషించుటలేదు (రామానుజులు). ఒకనికిని అబియము జేయనివాడు (రాఘవేంద్రులు).
- (3) మై(త: తనకు సమానమైన వార్లయెడ ్రపీశిగలవాడు (శ్రీధరులు). పైకనిన కారణములచే ఎల్లరియెడ ్రపీతిజేయువాడు (రామానుజులు). ఒకనికివచ్చు ఆపదను గుర్తింపజేసి ఆ యాపదనుండి అతనిని రష్టించువాడు (రాఘవేంద్రులు).
- (8) కరుణః తక్కువైనవార్లయెడ కరుణగలవాడుగను (శ్రీధరులు). మైకనిన వార్లలో ఎవ్వరైన దుఃఖించునప్పడు దయచూపువాడు (రామానుజులు). ఎల్లప్పడు ఎల్లరియెడ దయగల వాడు (రాఘవేంద్రులు).
- (4) నిర్మమః దేహేంద్రియములలోను, దేహసంబంధముగల పుత్రమిత్రకళ్లాదులలోను తనది, తనవారు అను మమతలేనివాడు (రామానుజులు). తనది అను స్వతంత్రబుద్ధిలేనివాడు (రాఘవేంద్రులు).
- (5) నిరహంకారః దేహమే తానను నభిమానములేనివాడు (రామానుజులు). తనయెడలేని గుణ ములు తనవద్దనున్నట్లు తలంచి అజ్ఞానమొందనివాడు (రాఘవేంద్రులు).
- (6) నమదు:ఖసుఖ: ఇతరుల సుఖదు:ఖములను తనవివలె తలంచువాడు (శ్రీధరులు). సుఖము నందు సంతోషము, దు:ఖమున ద్వేషము లేనివాడు (శంకరులు, రామానుజులు). విషయసంబంధసుఖము ఎవరిదు:ఖముతో సమానమో అతడు (స్పకీయము). ఇందలి 14-ప అధ్యాయము 24-ప శ్లోకమును చూడుడు.
- (7) క్షమీ తన్ను బాధ పెట్టినను వికారమొందనివాడు (శంకరులు). విషయసంబంధములవలన అనిస్టమువచ్చినను అప్పడు మనోవికారము లేనివాడు (రామానుజులు).
- (8) సంశుష్ట్మణ లభించినచో సంతోషమున్ను, లభించనియెడల దుణమున్నులేక, తృప్తితో గాడి యున్నవాడు (శ్రీధరులు) దేహధారణకై దొరికినది ప్రల్పమైనను ఆదియే చాలునను తృప్తియు, దొరకినది మంచిదైనను చెడ్డదైనను ఇదియైన దొరికెనేయని సంతోషము గలవాడు (శంకరులు). బ్రయత్నములేక దేహధారణకై ఏది యెంత గిట్టనో అంత టితో తృప్తిగలవాడు (రామానుజులు).
- (9) యోగీ చిత్తనమాధానముగలవాడు (శంకరులు). ఆబ్రమత్త: = తప్పనివాడు (జారనివాడు) (శ్రీధరులు). బ్రక్ఫతికంటె అన్యమగు తనస్వరూపానునంధానములోనున్నవాడు (రామానుజులు). కర్మ, ధ్యానము, ఇవి యగు జ్ఞానోపాయముగలవాడు (రాఘవేంద్రులు).

- (10) యతాత్మా మనస్సును విషయములలో (పవర్తింపనీయక తనస్వాధీనముననుంచియున్న వాడు (రామానుజులు, రాఘవేంగ్రులు).
- (11) దృథనిశ్చయః ఆత్మత త్ర్వ నిశ్చయమున దార్థ్యముగలవాడు (శంక రులు) వేదాంఠశాస్త్రార్థ ములలో దార్థ్యముగలవాడై దానిబ్రహరము నడచువాడు (రామానుజులు). ఆ బ్రమాణ మనెడి సందేహములేని తత్త్వనిశ్చయముగలవాడు (రాఘవేంగ్రులు).
- (12) అర్భితమనోబుద్ది: ఫలాపేక్షలేక నాచే ననుష్టింపబడిన కర్మలవలన ఆరాధింపబడిన భగ పంతుడైన వాసుదేవుడు నాయొక్క అత్మదర్శనమును కలుగజేయగలడు. అను మనో నిశ్చయము, బుద్ది, వీటినిగలవాడు (రామానుజులు).
- (13) మద్పక్ష: కర్మయోగముచే నన్ను ఆరాధించువాడైన భక్తుడు (రామానుజులు).

(శంకరులు) ఇచ్చట ఆత్మకును ఈశ్వరునికిని భేదమునుంచుకొని విశ్వరూపమున ఈశ్వ రునియెడ మన్మార్యమను యోగమున్ను, ఈశ్వరునికొఱకై కర్మననుష్టించుట మొచలగునవియు ఉపదేశింపబడినవి. కర్మయోగమును "దీనినిగూడ జేయుటకు శక్తిలేనివాడైనచో" అని అజ్ఞానము యొక్క వ్యాపారముగ గుర్తింపజేయుటవలన అశ్యకును ఈశ్వరునికిని భేరమును చూడనివాడై వశించని వస్తువును భజించువాని కర్మయోగము తగదని చూపుచున్నాడు. ఆ విధముగనే భగవం తుడు నకించని పస్తువు నుపాసించుల కర్మయోగికితగదని చూపుచున్నాడు. నకించని పస్తువును భజించువానికి కైవల్యము గైకూడుటలో "వారలు నన్నే పొందుచున్నారు" అని స్వాతం(త్యమును జెప్పిన పిదప మిగతవారికి ''నేను వారలను తరింపజేయువాడను'' అని పారతంత్ర్యమును, అనగా ఈశ్వరుని ఆధారపడి నిలబడుటను తెలియపరచియున్నాడు. వారలు ఈశ్వరుని ఆత్మగనే యున్నారని గ్రామాంచిన మార్గము వారలు ఆత్మకును ఈశ్వరునికిని అభేదమునుచూచి యెరింగిన వారైనందున నశించనివస్తువాకారము గలవార్లుగనే ఉన్నారనుడు. కావుననే ఆట్టివారిని తరింప జేయుటయను వ్యాపారమునకు విషయముగ, తరింపజేయబడువారలుగ జెప్పట అల్టివారి విషయ మున తగినదికాదు. మరియు ఇక రాబోపు కారణమువలనను అర్హమనికి మిక్కిలి హీతమునుగోరు భగవంకుడు యథార్థజ్ఞానముతో గూడనట్టియు, భేదదృష్టి నేగలదియు, "ఆశ్మవేరు, ఈశ్వరుడువేరు" అని భేదభావమే గలదియునైన కర్మయోగమును అతనికుపదేశించుచున్నాడు. మణియు ప్రమాణ ములచే ఆశ్మను ఈశ్వరుడని ఎరింగినపిదప ఒకడు మరియొకనికి సేవజేయుటను (విధేయుడగు టను) కోరడు. విరోధముచే ఏలబడు స్వభావమున్ను ఏలెడి స్వభావమున్ను ఒకనియెడ ఒకే కాలమున ఉండజాలనందున ఏలబడినవాడు విధేయుడు, ఏలువాడు ఈశ్వరుడు. కావున ముందు రాబోవు విశేషణములు ఐదింటిని అజ్ఞావియైన కర్మయోగి యనుసరింప వీలులేనందున యథార్థ జ్ఞానమున నిలక డజెందినత్యాగులై (సన్యాసులై) ఆశలన్నిటిని విడచినవాలై నిత్యవస్తువును భజించు \_ వారలకు ఆమరత్వమునకు నేరుగా సాధనమై ఎట్ట్మిపాణిని ద్వేషించనివాడుగను ఆనునది మొదలు గాగల విశేషణపరంపరను చెప్పెదనని భగవంతుడు బ్రవ ర్హించియున్నాడు

కరుణ: - అతడు దుఃఖించిన వార్లయెడ దయగలవాడు, సర్వ్యపాణులకును అభయ మిచ్చినవాడు నన్న్యాసియని భావము. మమకారము తొలగినవాడు అనగా ఇది నాదియను తలంపు లేనివాడు. అహంకారము తొలగినవాడు, అనగా నేను అను తలంపులేనివాడు. ఆతడు రాగద్వేష మ్ములను గ్రలుగజేయు స్ముబ్రధు:ఖములను సమముగ భావించినవాడు. ఓర్పుగలవాడు, అనగా తిట్టి నమ కొట్టినన్ను కొపమ్ము మొద్దలగువాటిన్ని పొందక నేయున్న వాడు. ఎల్లప్పడు తృష్టిగలవాడు శరీరము నిలచుటకు కావలసినవి లభించుటలోను లభింపకుండుటలోను చాలునను తలంపు బడసినవాడు అ విధముగనే మంచిది లభించుటలోను, లభింపకుండుటలోను తృప్తిగలవాడు. ఎల్లప్పడు యోగి చిత్తమొక నిలక డ చెందినవాడు. యకాత్మా = స్వభావమును, అనగా దేహమును ఇందియములను అణచినవాడు. ఆత్మ యాథాత్మ్య విషయమున నిశ్చయముగలవాడు. అట్టి సన్యాసి సంక లృవిక ల్పా త్మక మైన మనస్సునుగూడ నిర్ణయించు స్వభావముగల బుద్ధినిన్ని నాయెడనే నిలబెట్టినవాడు. ఎవ్వడు నాయొక్క ఇట్టి భక్తుడు గలడో ఆతడు నాకు (పియమైనవాడు. నేను జ్ఞానికి మిక్కిలి (పియమైన వాడను. అతడున్ను నాకు (పియమైనవాడని 7-ప అధ్యాయము 17-ప శ్లోక మున గు ర్హింపచేయు బడినది. అది ఇచ్చట స్పష్టపరచబడుచున్నది.

లోకము 5451 నంతోషము కోపము భయము ఎవ్వనివద్దనుండి హర్తామర్థ టెయా యస్మాత్ నోద్విజతే ళయము చెందుటలేదో కలక పిటిచే విడువబడినవాడో మఱియు ఎవ్వడు లోకమునుండి **∞ĕ** ₫ యః లోకాత్ నోద్విజితే భయము చెందుటలేదో మ్మేపియః నాకు ్రపియమైనవాడు.

కాం ఎవ్వనివద్దనుండి జనులు ళయవడుటలేదో, జనులవద్దనుండి ఎవ్వడు ళయవడుటలేదో, నంతోషము కోవము ళయము మనస్పుకలతచెందుట వీటినుండి ఎవ్వడు విడువఐడెనో అకడున్ను ్నాకు [పియుడు.

- (1) యస్మాత్ ఏ సన్స్టాసివద్దనుండి (శంకరులు) ఏకర్మనిష్ఠుని నిమిత్తమై, అనగా ఒకనికి భయముమ గలుగచేయునట్టి కర్మనుచేయనివాని నిమిత్తమై, అని శాతృర్యము. ఆ విధ ముగనే ఒకనికిని ఇతడు విరోధికాడు కావున ఒకనిచేతను ఇతడు భయముచెందనక్కర లేదు. (రామానుజులు)
- (2) ఉద్విజతే భయము వచ్చునని దిగులు పొందుబ (శంకరులు).
- (8) హర్షామర్ష భయోద్వేగై: హర్ష: = కోరినవస్తువు గిట్టినమ్మాతమున మనో విశాసము. ఆదిగ గుర్ఫాటు, కన్నీరు విడుచుట, మొదలగువాటివలన ఎరుంగదగినది (శంకరులు). ఉత్సాహము (శ్రీధరులు). మదముచే అధర్మమున (పవేశించుట (రాఘవేంద్రులు), అమర్ష: = ఓర్వనిఠనము (శ్రీధరులు), దోషము (రాఘవేంద్రులు). ఉద్వేగ: = భయము మొదలగు వాటివలనగలుగు మనోవ్యాకులత (శ్రీధరులు), ఇతడు ఒకనికి విరోధి కానందున ఒకనినిగూర్చి సంతోషము, ఒకనినిగూర్చి అసూయ, ఒకనినిగూర్చి భయము ఒకనినిగూర్చి మనోవ్యాకులము ఇవి లేని వాడు (రామానుజులు). ,

ళ్లో∎ అనేప్షశృభిర్ద≚ ఉదాసినో గతవృథః। నర్వారంభవరిత్యాగ్యా మదృక్త. నృ మే ష్టియం: జ 16

పద అనేపేక్ష: (1) – శుబి: (2) – దక్ష: (3) – ఉదానీన: (4) – గతప్పథ: (5) సర్వారంభపరిత్యాగీ (6) – య: – మద్భక్త: – న: – మే – బ్రియ:

ఆగోపిష్ లపేష్టరేనివాడుగను నర్వారంభవరిక్కాగీ నకల్మవయక్నములను విడబిన శరిఓ దష్ట పరిశుద్ధుడుగను నమర్థుడుగను ఉదాసీనకి ఉదాసీనుడుగను యు ఎవ్వడుగలడో గశవ్వథకి భయములేనివాడుగను నక్ మే ప్రియక ఆశరు నాకు ప్రియుడు.

లాంగు అపేష్ట్ లేనివాడుగను, శుద్ధీగలవాడుగను, సామర్థ్యము గలవాడు గను, ఉదాసీనుడుగను, భయము పోయినవాడుగను, నకల్మచయక్నములను విడబినవాడుగనునున్న నాయొక్క భక్తుడొవ్వడుగలడో అతడు నాకు బ్రియ మైనవాడు.

- (1) అనేపెక్ష: దేహము ఇండ్రియములు విషయములు వీటి సంబంధము మొదలగువాటిమీద ఆ సక్తిలేనివాడు (శంకరులు). తన ప్రయత్నములేక, గిట్టిన వస్తువులయందుగూడ అేపెక్షలేనివాడు (శ్రీధరులు). ఆత్మ దప్ప ఇతర వస్తువులలో ఆసక్తి లేనివాడు (రామానుజులు). భగవ్యత్పీతిని పొందవలెననునది దప్ప ఇతర విషయములలో అశలేశి వాడు (రాఘవేంద్రులు),
- (2) శుచిః లోపలను బయటను శుద్ధముగనున్నవాడు. అనగా కామ్మణ్ధములు మొదలగ మనస్సుయొక్క ముఱికిని, దేహము యొక్క ముఱికిని పోగొట్టుకొని శుద్ధముగ నున్న వాడు (శ్రీధరులు). శాస్త్రోక్తమార్గమున సంపాదించిన ఆహారాదులచే దేహమును వృడ్ధి చేసికొని యున్నవాడు (రామానుజులు).
- (8) దక్ష: సామర్థ్యము గలవాడు కార్యములు ధడామని సంభవించినప్పడు వాటిని వెంటనే నరిగా నెరుంగుటకును జేయుటకును సామర్థ్యముగలవాడు. (శంకరులు) సోమరితనము లేనివాడు (శ్రీధరులు). ఇతరకర్మలలో ఆస్క్రిలేనివాడై శాస్ర్ట్ఫ్రోక్లములైన కర్మలను చేయుటలో ఆలస్యములేనివాడు (రామానుజులు). భగవ్యశ్రీఫ్రితికరమైన కర్మలను చేయుటలో జాగ్రత్తగలవాడు (రాఘవేంద్రులు).
- (4) ఉదాసీన: స్నేహితులు మొదలగువారి పక్షములోను ఎప్పడు చేరుటలేదో అతడ (శంకరులు). జనులు తనకుపకారముచేసినను అపకారముచేసినను ఆ రెంటిలో ఉడే ఓగనుండువాడు అధ్యా 14-శ్లో-23 చూడుడు (రాఘవేంద్రులు)
- (ర్) గత్తవృథ్య భయము పోయినవాడు (శంకరులు) శాస్త్రొక్తములైన కర్మలను చేయుటకై స్నానా దులు చేయుటలో శీతము, ఉష్ణము మొదలగువాటిచే దుఃఖమొందనివాడు (రామాన జులు). ఇతరులుచేసిన అఫరాధముచే మనః క్లేశము పొందనివాడు (రాఘవేం(ధులు) మనోశ్యాధి తొలగినవాడు (శ్రీధరులు)
- (6) సర్వారంభపరిత్యాగీ సకల (పయత్నములను విడచి తెలగించినవాడు, కోరినవాటినిచ్చున ఇహవరములకైన కర్మలను పూర్ణిగ త్వజించు స్వభావముగలవాడు (శంకరులు). దృష్టా

దృష్టవస్తువులనుద్దేశించి (పయత్నము చేయనివాడు (శ్రీధరులు). శాస్త్రోక్తకర్మలను దప్ప ఇతర కర్మలను విడిచినవాడు (రామానుజులు). విష్ణుసంబంధములేని కర్మలను విడి చినవాడు, లేక సకలకర్మలలోను ఆభిమానములేనివాడు, లేక సకలకర్మలను భగవ దర్పణము జేసినవాడు (రాఘవేంద్రులు).

శ్లో∎ యొ న హృషృత్ న ద్వేష్ట్ న శోచత్ న కా౦‱త్। శుఖాశుభవరిత్యాగీ భక్తిమాన్యన్న మే డ్రియం: "

17

పద॥ యు: -న - హృష్యతి -న - ద్వేష్టి -న - శోచతి -న - కాంక్షతి। శుభాశుభపరిత్యాగీ - భ క్రిమా౯ - యః - సః - మే - పియః॥

యః న హృష్యతి నద్వేష్టి న శోచ8 న కాంక్షతి

🕶 పేష్టించుటలేదో

ನಃ ಮೈಪಿಯಃ

ఎవ్వడు నంతోషించుటలేదో | యః శుభాశుభ వరి ) ఎవ్వడు పుణ్యపావములను ద్వేషించుటలేదో త్యాగీ భ క్రిమా = | బిడబినవాడుగను భ క్రి దుఃఖించుటలేదో గలవాడుగ నున్నాడో అశడు నాకు ప్రియమైనవాడు

తా∎ ఎవ్వడు నంతోషము, ద్వేషము, వృననము, కోరిక ఇబిలేక, శుఖా ళభములలో ఆస్కై లేనివాడై భక్తివేయునో అతడు నాకు ప్రియమైనవాడు.

(శంకరులు) ఎవ్వడుకోరినవి వచ్చినపుడు సంతోషించుటలేదో, కోరనివి సంభవించి నప్పడు ద్వేషించులతేదో, టైయమైనదానిని పోగొట్టుకొన్నప్పడు దుఃఖించులతేదో. లభించనివానిని కోరుటలేదో, శుభాశుభములను బొత్తుగత్యజించు స్వభావముగలవాడై భ క్తిగలిగియుండునో ఆశడు నాకు ట్రియమైనవాడు.

(రామానుజులు) ఏకర్మయోగియైనవాడు సంతోషమునకు కారణమైనట్టియు ఇష్టమై నట్టియు వస్తువులు లభించినను సంతోషించుటలేదో, దుణమునకు కారణమైన అనిష్టములు గరిగి నను ద్వేషించుటలేదో, పుత్రమిత్రకళ్యతాది వియోగముచే దుఃఖించుటలేదో, ఎట్టి వస్తువు నశించిన తనకు దుఃఖముగలుగునో అది నశింపక యుండగోరుటలేదో, పాపముపలె పుణ్యముగూడ బంధ హేతువైనందున పుణ్యపాపముల రెంటిని విడిచిపెట్టునో ఆతడు నాకు క్రపియమైనవాడు.

(రాఘవేం(దులు) ఎవ్వడు తన దేహమున్నంతవఱకు భగవంతుడుతప్ప ఇతర వస్తు పులలో సంతోషించుటలేదో, నకాంక్షతి = జ్ఞానము భ క్తి వైరాగ్యము వీటికంటే అన్యమైన దానిని అపేక్షించుటలేదో, జ్ఞానము భక్తి వైరాగ్యము వీటికంటె ఆన్యమైన శుభాశుభములను త్యజించినవాడో అతడు నాకు [పియమైనవాడు (స్పకీయము) రెండవఆధ్యాయము 56-వ క్లోకము, 9-వ అధ్యా 28-వ క్లోకములను చూడుడు.

క్జ్ నముశృ∤తౌ చ మృతే చ ఈథా మానావమానయాః శీతోష్ణసుఖదుఃఖేషు సమస్పంగవివర్ణితః 🛚

18

ళ్లో ॥ తుల్యనించాన్తుతిర్మానీ నంతుష్టా యేనకేనచిత్ । అనికేశస్త్పిర్మతి రృ<u>క్</u>తిమాన్మే బ్రామియా నరణ

19

పద॥ సమః - శ(తౌ - చ - మి(తే - చ - తథా - మానావమానయో:। శీతోష్టసుఖదు:ఖేమ - సమః - సంగవివర్జిత:॥

,, తుల్యనిందాస్తుతి: - మౌనీ - సంతుష్ట: - యేన - కేన - చిశ్ I అనికేత: - స్థిరమతి: - భ క్రిమా౯ - మే - (పియ: - నర: II

శ (తువునెడను ಕೃತ್ ವ తుల్మనిందాను**తిః** నింద, నుతి పిటిని నమముగ ಮ್ಮಿ ತೆಬ మ్మితునియొడను గొన్నవాడున్ను మానముగలవాడున్ను మౌనీ నమమైన వాడున్ను నమః యేన<sup>ెక్</sup>న **చి**త్ వీదిగి శ్రామ్ దానితో కథా 🗢 విధముగనే కథా అ విధి ముగ న సంతష్టు మానావమానయో: మానమునందును ఆవమా అనికేశ: సంతోషము జెందినవాడును నివసించుటకు ఒకస్వానము నమునందును వీర్చరచుకొననివాడును శీతోవ్షనులడు:ఖేమ శీతము ఉష్ణము నుఖము స్ట్రిరమతి: పరమార్త విషయమున దుఃఖము వీటిలో మన: సైర్యముగలవాడున్ను సమః **నమాన** మైనవాడును ర క్రిమాన్ నర: ర క్రిగలవాడునైన మనుమ్మడు సంగభివరిత: ఆస్త కైలేనివాడున్ను మే ప్రపియం నాకు |పియుడు.

తా॥ శ త్రువు, మ్మ్రీండు, మానావమానములు, శ్రీంకోష్ణ సుఖదు:ఖములు, పిటిలో నమముగనున్నవాడును, ఒకదానియుందును ఆనక్తి లేనివాడును, విందానుతులలో నమముగనున్నవాడును, మానముగనున్నవాడును, ఎంక లఖించినను అందులో నంతోషమొందినవాడును, స్థీరమైన వానస్థానములేని వాడును, వరమార్థ విషయమున స్థీరబుద్ధిగలవాడును, భ క్తి గలవాడునై న మనుష్యడు నాకు ప్రియమైనవాడు.

(శంకరులు) మౌనీ - సంయతవాక్ = వాక్కు నణచినవాడు, సంతుష్ట: = శరీరము నిలబడుటకు కారణమైన, విడువరాని ఆహారము మొదలగువాటిచే మాత్రము తృప్తిచెందినవాడు. "యేనకేన చిదాచ్ఛన్నో యేనకేనచిదాశిత: యత్రక్వచన శాయీస్యాత్ తం దేవాబ్రాహ్మణం విదు:" స్వయముగా లభించిన ఏ విధమైన వస్త్రాదులవైనను ధరించుటయు, ఏది లభించెనో దానిని భుజించుటయు, ఎచ్చోట నిద్రవచ్చునో (ఆచోటు ఇట్టిదని గమనింపకయే) ఆచోట పరుండుకొను వాడుగ నెవ్వడు గలణో వానిని దేవతలు బ్రాహ్మణుడని చెప్పెదరు. ఆని మహాభారతము శాంతి పర్వముమోక్షధర్మము 245-12-లో చెప్పబడియున్నది. అనికేత: = ఎల్లప్పుడు తనకు నివాస మునకుఒక చోటును ఏర్పరచుకొననివాడు "నాఽగారే ఇంటిమీద ఆస క్తిలేదనునది మొదలైన మరియొక శుతిచేశమ అనుడు.

స్థిరమతిః = పరమార్థవస్తు విషయమున స్థిరమైన మనస్సుగలవాడు.

(రామానుజులు) "అద్వేష్టాసర్వభూతానాం" అనుచోట చెప్పబడినవానికంటె ఈ క్లోక మున చెప్పబడియున్నవాడు సమీపమున సంభవించిన ద్వేషము మొదలగువాటివలన కలతచెందు వాడు కాదనుదానిని చూపుటకై ఈ క్లోకమున మఱల చెప్పబడినది.

(రాఘవేంద్రులు) సంగవిపర్డిత: = ఫలాపేక్షలేనివాడు, తుల్మనిందాస్తుతి: = స్తుతిని నిందవలె తలంచువాడు. అనికేత: — అ = విస్తువు, నికేత: = వాసస్థానము. అనగా విస్తువునే వాసస్థానముగ గలవాడు. స్థిరమతి: > కుతర్కముచే చలించని మనస్పుగలవాడు. శ్లో బ యే కు ధర్మ్యామృకమిదం యథో క్రం పర్యుపానతే! శ్రద్ధానా మకృరమా భక్తాస్తే 2తీవ మే టియాం! ။

20

పద॥ యే - ఈ - ధర్మా ్యమృతం (1) - ఇదం - యధా - ఉక్తం - పర్యపాసతే  $| \{ \chi \in \mathcal{L} \} | \{ \chi \in \mathcal{L} \}$  మత్పరమాః -  $\chi \in \mathcal{L} \}$  అతీప - మే -  $\chi \in \mathcal{L} \}$ 

ಎವ್ಪಕ್ತ ತೆ యథో కం యేతు చెప్పిన్మపకారము **ప**ర్యుపాన **కే** బాగుగ ననుష్టించుచున్నారో [र्वे ठूक्करः నమ్మ కముగలవారె 큠 మశ్చరమాణ నేనే మేలైనదిగగల మే ई हुः ళకులె ఆశీవ ప్రియాః ధర్మ్మామృతమిదం ధర్మమునుండి నివర్షించని ఈ మిక్కిలి [పియమైనవారలు యమృతమును

తా∎ చెప్పబడియున్న అద్వేషము మొదలగు ఇట్టి ధర్మములైన మొక్క సాధనములను నమ్మినవారలుగను, నన్నే ఉక్తముడని పొందినవారుగను ఎవ్వరనుష్ఠించుచున్నారో అట్టి భక్తులు నాకు మిక్కిలి [పియమైనవారు.

(1) ధర్మ్యామృతం ధర్మామృతమని పాఠము. ఇట్టి ధర్మమేదనగా ఇందలి 13-వ శ్లో కము మొదలు 16-వ శ్లో కము వఱఈ చెప్పివచ్చినవే. ఆ ధర్మములు మోక్షమునకు కారణములు. కాపున అమృతమని జెప్పబడినవి. (శ్రీధరులు) ధర్మ్య: = విష్ణు: - విష్ణవిషయమై నందున ఇది ధర్మ్యమనియు. మృతం = మరణము - మొదలగు సకల దు:ఖములను పోగొట్టి ముక్తినిచ్చునది కాపున అమృతమనియు చెప్పబడినది. (మధ్యులు) (శంకరులు) పరమార్థజ్ఞాననిష్టలో నిలబడువారై అక్షరోపాసకులైన సన్మ్యాసుల నుద్దే

(శరిక రుజు) పెంచు ర్జిక్షానిండ్డులో సలబడుకుల్లో ఆడ్లర పానిపులైన సన్స్ట్యాచలి నుడ్డ శించి ''అద్వేష్టాసర్వభూతానాం'' అని మొదలు పెట్టిన ధర్మము లన్నిటిని ఇందులో భగవంతుడు ముగించుచున్నాడు.

యే = ఏ సన్మ్యాసులు. ధర్మ్యామృతం = రర్యమునుండి విష్ణర్హించని, అనగా సత్త్ర పర్తన నిండిన ఆమృతము. మరణింపకుండుటకు సాధనమైనందున ద్వేషములేకుండుట, కోరిక లేకుండుట, ఓర్పు మొదలగువాటిని అమృతమనుడు — (అమృతము = మరణింపకుండుట ముక్తి యనబడును). ఈ విధముగ ''అమృతమును'' అనుదానికి ఆద్వేషము మొదలగు మోక్షసాధనము లను అని అర్థముచేయుడు. కింద జెప్పిన ''ఏ ప్రాణిని ద్వేషించనివాడు" (12 - 13) అనునది మొదలుకొని చెప్పబడిన నన్నే, గొప్పదనుకొన్న నశించనిపస్తువైన నన్నే అన్నిటికన్న మేలైన గతి యని (గహించిన భక్తులై యథార్యజ్ఞానమనే (శేష్మభక్తిలో (పవర్తించినవారై ''నేను జ్ఞానికి మిక్కిలి ప్రియమైన వాడను'' (7-17) అని యేది గుర్తింపజేయబడినదో దానిని విస్తరించి చెప్పి ''వారలు నాకు మిక్కిలి (ప్రియులు'' (12 - 20) అని యిచ్చట పూర్తిచేయడబడినది. సత్స్మపర్తునెనిండిన క్రింద గనుపఱచిన యీ మోక్షసాధనముల ననుష్టించువాడు అంతటనున్న పరమేశ్వరుడైన భగవంతునికి మిక్కిలి (ప్రియుడగుచున్నాడు. కావున సంసారమునుండి విముక్తి చెందగోరినవాడై విష్ణువునకు ప్రియమైన గొప్పస్థితిని బొందగోరువాడు స్రత్నవర్తననిండిన యీ మోక్షసాధనములను ప్రచుత్న ముతో ననుష్టించవలేననునది యీ (పకరణముందలి తాత్పర్యమనుట. ఓంశత్పదితి శ్రీమదృగవద్గీతానూవనిషత్స్ముబహ్మవిద్యాయాం యోగశాస్త్రే శ్రీ కృష్ణార్జున నంవాదే భ\_క్తియోగోనామ ద్వాదశో ఒధ్యాయణ.

శ్రీమదృగవద్దీతలుగ ఉపనిషత్తులుగ బ్రహ్మవిద్యగ యోగశాష్ట్రముగ నున్న శ్రీ కృష్ణార్జున సంవాదమున భ క్తియోగమను పండెండవ అధ్యాయము ముగి సెను.

## పదమూడవ ಅಧ್ಯಾಯಮು (ತ್ರೇಶಕ್ಷೇಶಜ್ಞ ಇಫ್ಗಾಹ್ಗಾಗುಮ)

\*\*\*\*\*\*\*

అర్జున ఉంపాచ:—

ళ్లో॥ [వకృత్ర పురుష0 బైవ జే[క0 జే[కజ్ఞమేవ చ। ప్రదేష్ట్రితుమ్బా,మ్ జ్ఞాన0 జేౖయ0 చ కేశవ॥

పద# [పకృతిం - పురుషం - చ - ఏప - జ్ఞేతం - జ్ఞేతజ్ఞం - ఏప - చ! ఏతత్ - వేదితుం - ఇచ్చామి - జ్ఞానం - జ్ఞేయం - చ - కేశప #

| అర్జునఉవాస          | ఆర్జునుడు చెప్పినది | <u>శ్</u> మేత జ్ఞిమేవర | <u>జే.</u> (కజ్జుని |
|---------------------|---------------------|------------------------|---------------------|
| హే కేశవ!            | ย เรียช !           |                        | <i>జ్ఞానము</i> ను   |
| <sub>[</sub> పకృతిం | [పక్పతిని           | క్షానం<br>జ్ఞేయం చ     | ఎరుంగవలసిన వాటిని   |
| వురుషం చెవ          | వురుషుని            | 284                    | <b>ඩ්රෑ</b> ව       |
| క్షేతం              | <u>ష</u> ్టేక మును  | వేదికుం ఇద్చామి        | కెరియకోరుచున్నాను.  |

రా॥ ఆర్జునుడు కృష్ణవరమాక్మను గూర్చి చెప్పినది — ఓ కేళవ! మకృతి నిన్ని పురుషునిన్ని మేతమునున్ను మేత్రజ్ఞునిన్ని జ్ఞానమునున్ను ఎరుంగ వలసిన వాటినిన్ని తెలియకోరుచున్నాను.

(స్వకియము) ఈ క్లోకము శంకరులు, శ్రీధరులు, రామానుజులు, రాఘవేంద్రులు వీరి వ్యాఖ్యానములు గల పుర్లకములలోగాని, మరికొన్ని పాఠపుర్లకములలోగాని లేదు. చెన్నపట్టణ మున దావిడాక్టరమున ముద్రింపబడియున్న శంకరభాష్యముతోచేరిన కొన్ని పుర్లకములలోను మూలముమాత్రముగల కొన్ని పుర్లకములలోను, బంగాళము బొంబాయిదేశములలో దేవనాగరా క్షరమున ముద్రింపబడియున్న మూలమాత్రముగల కొన్ని పుర్లకములలోను, కలకల్తాలో ముద్రింపబడియున్న మహాభారతమునందును ఈ క్లోకము 18-వ అధ్యాయము మొదటి క్లోకముగ ముద్రింపబడియున్నది. శంకరభాష్య పీఠికలో 700 క్లోకములుగ ఈ గీత వేదవ్యాసమహర్షిచే చేయ బడినదని చెప్పబడియున్నది. ఈ క్లోకమును గూడ చేర్చి లెక్కించిన 701 క్లోకములగుచున్నవి. ఒక్కక్లోక మధికముగ నుండుటవలన ఒకటి క్రొత్తగా చేర్చబడియుండవలెను. అది యా క్లోకమేని యని పాఠపు స్థకముల ననుసరించి నిశ్చయింపదగియున్నది. రాబోపు క్లోకము రెండవ క్లోకమని యిందు గుర్తింపఒడియున్నను ఆది భాష్యము మొదలగు వాటిలో మొదటి క్లోకముగనే గుర్తింపబడియున్నను అది భాష్యము మొదలగు వాటిలో మొదటి క్లోకముగనే గుర్తింపబడియున్నను ఈది భాష్యము మొదలగు వాటిలో మొదటి క్లోకముగనే గుర్తింపబడియుందుకును గుర్తింపవలెను.

~~~~

**ಥಗವಾಸುವಾಬ:**---

శ్లోంఖ ఇదం శరీరం కౌంతేయ జే.[శమిత్యఖిధీయతే: ప్రాంతమిక మేత్తి తం పాహాణం జే.[శజ్ఞ ఇచ్ తద్విదః జ

పద။ ఇదం - శరీరం - కొంతేయ - క్షోతం - ఇతి - అభిధీయతే! ఏతత్ - యు: - వే త్తి - తం - మాహు: - క్షేతజ్ఞ: - ఇతి - తద్విద:॥

త్రీ భగవంతుడు చెప్పినది ෂුවර්රා ජි చెప్పబడుచున్నది. 💩 భగవానువాచ ఓ కుంశీవు[కా ! హే కౌంతేయ! పిశర్ యు:పేరి దీనినెవ్వడు ఎరుంగునో తం <u>మే తజ్ఞా</u>తతి ఆతనిని <u>మే త</u>జ్ఞాడని ఇదం -¥ŧ శరీరం శరీరము **తద్వి**వః దాని నెరింగినవారలు ເພື່ອໝ້າ క్షేత్రమికి <u>క్ష్మే</u> కమని చెప్పటున్నారు.

తాం: శ్రీకృష్ణవరమాత్మ బెప్పినది—ఓ కాంతేయ ! భోగమునకు కారణ మైన యాశరీరము జే.[తమని బెప్పబడుచున్నది. ఇట్టి జే.[తమును ఎవ్వడు తాను తనది అని కలంచునో అతనిని జే.[తజ్ఞుడని జే.[త, జే.[తజ్ఞుల నెంటింగిన వారలు బెప్పుచున్నారు.

"డ్మేత్రజ్ఞమిళి" అని పారము, అర్థమున బేదములేదు. (శ్రీధరులు) (శంకరులు) :— ఇందలి ఏడవ అధ్యాయమున (4, 5, క్లోకములలో) ఈశ్వరునియొక్క, రెండు ప్రకృతులు గుర్తింపబడియున్నవి. వాటిలోనొకటి అపరాప్రకృతి. అనగా సంసార హేతువైనట్టియు, ఎనిమిది విధములుగ జెప్పబడినట్టియు, తిగుణములను బడసినదే. ఇది క్షేతమని చెప్పబడుచున్నది. మతి యొకటి పర్మాపకృతి, అనగా జీవభావమునుపొందిన యీశ్వరుని స్వరూపముగనున్నది. ఇట్టి రెండు ప్రకృతులచే ఈశ్వరుడు జగత్తుయొక్క ఉత్పత్తి, స్థితి, అయములకు కారణమగుచున్నాడు. జీట్రము డ్మేతజ్ఞడనెడి యీ రెండు ప్రకృతులను బడసిన ఈశ్వరుని తత్వనిశ్చయముశ్ కొరకు జ్ఞానులే ధర్మము సమస్థించటపలన భగవంతునికి ప్రపియమైన వారలుకాగలరో దానిని తెలియేజరైరచు టక్రై యీ యధ్యాయము ప్రపారంభింపబడుచున్నది, గడచిన పన్నెండవ అధ్యాయమున తత్వజ్ఞాను అగు సన్న్యాసులకు నిష్ఠ, అనగా వారు నడచువిధము చెప్పబడినది. అయితే వారలు ఎట్టి యథార్థజ్ఞానముతో గూడినవారలై మునుపుచెప్పిన కర్మల ననుష్టించుటవలన భగవంతునికి ప్రియ మైన వారగుచున్నారు అను నీ విషయమును గలిగినదై యీ యధ్యాయము మొదలు పెట్టబడు చున్నది.

ఇక క్రిగుణాకారమైన ప్రకృశియైనది శరీరములు, ఇంట్రియములు, ఇంట్రియ విషయ ములు వీటినన్నిటి యాకారముగ పరిణమించి భోగము మోక్షము ఆనుభలములను పురుముడు చేసి కొనుటకై దేహేంట్రియములు మొదలగు నాకారముగ నొకటిగా చేర్చబడియన్నది. అట్టి యీ చేరికయే యీ శరీరము, కాపుననే భగవంతుడు ఇందు కనుబరచినట్లు చెప్పుచున్నాడు. 'ఇదం ఇది' అను సర్వనామముచే చెప్పబడినది శరీరమని విశేషించి చెప్పబడుచున్నది. ఈ శరీరము చెరుపునుండి కాపాడబడుటవలనను, నేంచుటవలనను, అరుగుటవలనను, క్షేతమున ధాన్యము పలె ఇందు కర్మభలము పండుటవలననున్ను క్షేతమని చెప్పబడుచున్నది. ఇదం = అనుపదము పే ఇందు కర్మభలము పండుటవలననున్ను క్షేతమని చెప్పబడుచున్నది. ఇదం = అనుపదము క్షేతమనుపదమునే అర్థముగ గొన్నది. ఈ శరీరమనెడి క్షేతమును ఎప్పడెరుంగునో, అనగా అరికాలు మొదలు తల పైభాగమువరకు జ్ఞానముచేనందుచున్నాడో, స్వభావజ్ఞానముచేగాని ఉపదేశ

జ్ఞానముచేగాని తనకంటె వేరుగ విషయపరచి యెరుంగునో, అట్లెరుంగువానిని డ్రే. త్రజ్ఞుడని చెప్ప చున్నారు. ఎవ్వరు చెప్పుచున్నారు? ఆ డ్రేతమును డ్రే. త్రజ్ఞునిఎరింగినవారలు, 'ఇతి' ఆనుపదము డ్రే. త్రజ్ఞుడనుపదమునే అర్థముగాగొన్నది.

(రామానుజులు) ఈ అధ్యాయమున దేహము ఆశ్మ (జీవుడు) వీటిస్వరూపము, దేహము యొక్క వా స్త్రవజ్ఞానము, దేహమునువిడచి ఆత్మస్వరూపము పొందుటకు కావలసిన ఉపాయము, విమాక్రాత్మని శోధనము, ఆశ్మకు (పకృతినంబంధము గలిగినందులకు కారణము, వీటినెఱింగి వివేకముతో అనుసంధానము చేయవలసిన విధము ఇవి చెప్పబడుచున్నవి. (ఈ క్లోకమునకు కాత్ఫర్యమేమనగా) భోగమునకుకారణమైనది దేహము. భోగముననుభవించువాడు జీవుడు (ఆశ్మ). దేహమున్ను ఆశ్మయున్ను వేర్వేరుఅయినను, అజ్ఞానులు నేను దేవుడను, నేను మనుష్యుడను, నేను బలిసియున్నాను, నేను చిక్కియున్నాను అని దేహమును జీవునితోచేర్చి దేహమేఆశ్మయని వ్యవహ రించుచున్నారు. దేహమువేరు, ఆశ్మవేరు అని యెరింగినవారు ఆ దేహమును జే.(తమని చెప్పాచున్నారు. ఎవ్వడు అవయవములతోగూడిన యీదేహము తనదనియు దేహమేతాననియు నెరుంగునో అశనిని (ఆ ఆశ్మమ) దేహమువేరు, ఆశ్మవేరని యెరింగినవారలు జే.(తజ్ఞుడని చెప్పాచున్నారు. జీవాత్మస్వరూపము ఇం(దియములకు గోచరముగానిదిగను మనస్సువేధ్యానించి యోఱుంగదగినది గను నున్నందున ధ్యానించి మనస్సువలన నెఱుంగ శక్తిలేని అవివేకులు దేహమే యాత్మయని తలంచుచున్నారు.

(రాఘవేందులు) మునుపటి పన్నెండు అధ్యాయములలో చెప్పియన్న సంగతులు బుద్ధిలో నాటుకొనుట్రై సంగ్రగహించి యీ యద్యాయమున చెప్పబడుచున్నవి. "ఇదం శరీరం" అని నందుచే ఈ శరీరమునకు కారణముగనున్న అవ్యక్త మహదహంకారాదులు ఆని గ్రహించవలెను. ఈ అవ్యక్తాదులు కే.(తమని చెప్పబడుచున్నవి. అవి (కే.(తజ్ఞుడైన) భగవంతునికి వాసస్థాన మైనందున వాటికి కే.(తమని పేరువచ్చెను. ఇట్టి కే.(తమగు అవ్యక్తాదులను ఎఱుంగువాడు కే.(తజ్ఞుడు భగవంతుడు అని కే.(తజ్ఞుడు నెగివంతుడు అని కే.(తమగు కెనివంతుడు అని కే.(తమగు కెనివంతుడు కెనివంతుడు అని కే.(తమగు కెనివంతుడు కెనివందు కెనివంతుడు కెనివంతుడు కెనిమందు కెనివందు కెనివంతుడు కెనివందు కెనివందుకు కెనివందు కెనివందుకు కెనివందు కెనివందు కెనివందుకు కెనివందు కెనివందు కెనివందుకు కెనివందు కెనివంద

శ్లో॥ మే శ్రీక్షం బాపి మాం విద్ధి నర్వమే తేషు ఖార్శ। మే శ్రీ మే శ్రీక్షయార్ధానం య శ్రీద్ఞానం మకం మమ। కి

పద॥ క్రేతజ్ఞం - చ - ఆపి - మాం - విద్ధి - సర్వక్షేతేమ - భారత। క్రేతక్షేతజ్ఞయో: - జ్ఞానం - యత్ - తత్ - జ్ఞానం - మతం - మమ ॥

ేవా భారత ! ఓ భరతవంశ మున బట్టిననాడా ! బ్లేజ్ మైరు జ్లోనమేదీక లదే జ్లోనమేదీక లదే జ్లోనమేదీక లదే జ్లోనమేదీక లదే జ్లోనమేదీక లదే జ్లోనమేదీక లదే జలదీ మాం చాపి నేనుగానే జ్లోనం ఇతి మంచి జ్లోనమని విద్ధి యురుంగము మమ మతం నాయొక్క మతము (నిక్నయము)

తా॥ ఓ అర్జునా! నకల దేహములలోను నన్నే షే. తజ్ఞునిగ నెఱుంగుము. దేహము, ఆశ్మ, పిటి వివేకజ్ఞానము (ఆశ్మ ఇట్టివాడు, దేహమిట్టిది అను వివే కము) పిది గలదో ఆదియే జ్ఞానమని నాయొక్క నిశ్భయము. ఈ మొదటి యర్ధక్షోకమును కూర్మపురాణము ఉత్తరభాగము 4-వ ఆధ్యాయములో చూడుడు.

(శంకరులు) ఈవిధముగ క్షే. త్రక్షే. త్రజ్ఞులు ఇరువురును వివరింపబడిరి. శరీరమునెరుగు వాడైన ఆశ్మ, ఆశరీరముకన్న వేరుఅనే యింతమాత్రజ్ఞానముచేతనే వారే యెరుకగలిగినవారలా? అనిన ఆట్లుకాదు. అంతటిజ్ఞానము మాత్రముచాలదు. మరియేమనిన, అదియిందులో చెప్పబడు చున్నది. మునుపుచెప్పిన కే.[తజ్ఞుని జనించి మరణించి పొరలు లోకమునందలి [పాణిగానట్లి పరమేశ్వరుడైన నేనని యెఱుంగుము. ఎవ్వడు క్షే. తములన్ని టిలోను క్షే. తజ్ఞుడె బ్రహ్మమొదలు గడ్డి వరకుగల కే.(తములగు అనేక ఉపాధులచే పలువిధములుగ వేరుపడియున్నాడో ఆతనిని డ్డి ఉపాధులయొక్క ఎట్టిమార్పును లేనివాడుగను, ఉన్నది, లేనిది, మొదలగు మాటలకును, తలంపు కును గోచరము గానివాడుగను తెలిసికొనుము అని తాతృర్యము. ఓ భారత! క్రే. తము, క్రే. తజ్జుడు ఈశ్వరుడు వీరలస్థితిని తప్ప ఎరుంగవలసినది మఱియొకటి మిగిలియుండలేదు. కావున ఎరుంగ బడు వస్తువులైన కే...[తకే...[తజ్ఞులు ఏజ్ఞానముచే ఎలుంగబడెదరో అట్టిజ్ఞానము యధార్థజ్ఞానమని ఆంతట వ్యాపించిన వస్తువైన యీశ్వరుడైన నాయొక్క తాత్పర్యము. అత్త్రిన కే.(తములన్నీ టిలోను ఈశ్వరుడొక్కడే యున్నాడేగాని వానిలోను వేరుగ ననుభవించువాడు మఱియొకడులేడు, అట్టనిన ఈశ్వరుడు సంసారియని చెప్పవలసివచ్చును. లేక ఈశ్వరుడు దప్పు మఱియొక సంసారి లేనం దున సంసారము లేకుండవలెను, ఆవి రెండును తగనివి. ఏలనగా ఆప్పడున్ను బంధమోక్షముల నున్ను వాటి కారణములనున్ను గూర్చిన గ్రంథములు వ్యర్థములు గావలెను, మఱియు సంసారము లేదనుట (పత్యక్షము మొదలగు (పమాణములకు విరుద్ధమగును, మఱియు (పపంచమున వెవ్వే రైన భేదమును చూచుటవలన పుణ్యపాపములవలన నగు సంసారము అనుమానింపబడుచున్నది. ఆశ్మయు ఈశ్వరుడును ఒక్కడే యని యుండిన ఇవి యన్నియు సంగతముగావే యని యాక్షేపిం చిన ఆది సరియైనదికాదు. జ్ఞానమునకును అజ్ఞానమునకును గల భేదముచే అవి యన్నియు సంగ తములు గాగలవు. "దూరమేతే విపరీతే విషూచీ అవిద్యాయా చ విద్యేతి జ్ఞాశా" అజ్ఞానమనియు జ్ఞానమనియు నెఱుంగబడిన వెవ్విగలవో ఆ రెండును తమలో మిక్కిలి మారుబాటు గలిగినవి. వెవ్వేరు ఫలముల నిచ్చునవి. ఆవిధముగనే "(శేయశ్చ (పేయశ్చ" (కరో 2-24) అని ఫలమున మార్భున్నట్లు గుర్తించి చూపబడియున్నది, (శేయస్సన్నది విద్యావిషయమైనది, (పేయస్సన్నది అవిద్యా కార్యము, ఆ విధముగనే వ్యాసులు "ద్వావిమావథ పంథానౌ'' ''ఇమౌ ద్వావేవ పంథానౌ'' ఈ రెండు మార్గములున్నవి, ఈ మార్గములు రెండే ఆని అనుగ్రహించియున్నాడు. ఇచ్చట గీత లోను రెండు మార్గములు చెప్పబడియున్నవి. అవిద్యను దాని కార్యముతో నివర్తింపజేయవలె నన్నది [శుతిచేతను స్మృతిచేతను యు.క్తిచేతను సృష్టమ. సచున్నది. "ఇహ చేదవేదీదథ సత్యమస్తి న చేదిహా వేదీ న్మహతీ వినష్టిః!' నేను బ్రహ్మమని ఈ లోకమున నెవ్వడెఱుంగునో అతనికి వెంటనే వాస్త్రవమైన కైవల్యము గలదు, ఎవ్వడు ఆవిధముగ నీలోకమున నెఱుంగలేదో అతనికి గొప్ప చెరువు గలుగును. (కేనోపనిషత్ 2-5) ''తమేవం విద్వానమృత ఇహ భవతి। నాన్యః పంథా విద్య తేఒయ నాయ'' అతనిని (ఆత్మమ) ఈ విధముగ నెఱింగినవాడు ఇచ్చట మరణించనివాడగును. చేరవలసిన చోటికి మఱియొక మార్గము లేదు. (పురుషసూ క్త్రము) ''విద్వాన్నబిభేతి కుతశ్చన'' విద్వాంనుడు దేనిమండియు భయపడుటలేదు. (లైత్తిరీయోపనిషశ్ 2-4) అజ్ఞానినిగూర్చి ముందు రాబోవు (శుతులను చూడుడు 💒

''ఆథ తస్య భయం భవతి" ఐతే అతనికి భయముగలదు. (తై 2-7) "అవిద్యాయా మ నైరే ప ర్హమానా:" అజ్ఞానములో నుండువారలు జనించి మరణించి కష్టపడుచున్నారు. (కథ 2-5) బ్రహ్మవేద బ్రహ్మైవభవతి" (బ్రహ్మము నెవ్వడెరుంగునో అకడు బ్రహ్మముగనేయున్నాడు. (ముండక 3, 2, 9,) "అన్యోఒసావన్యోఒహమస్మీతి న స వేద యథా పశు రేవం సదేవానాం" ఇకడు వేరు నేను వేరని ఎవడు ఉపాసించునో ఆతడెరుంగనివాడు. మనుష్యులకు పశుపక్ష్యారులు ఏ విధముగనగునో ఆ విధముగ నతడు దేవతలకు ''ఆత్మవిక్ యః సఇదం సర్వం భవతి'' = ఆత్మ నెరింగిన వాడెవ్వడో అతడు ఇవియన్నియుగనున్నాడు. (బృహదా-1-4-10) ''యదాచర్మవత్'' = ఎప్పుడు తోలువలె ఆకాశమును ఒకడు చుట్టగలతో అప్పుడున్ను అతనికి ఆత్మను ఎరుంగక దుఃఖము నివర్తింపదు. (శ్వేతాశ్వ 6-20) ఇట్లు నహ్మాస సంఖ్యాకములైన జ్ఞవతులు గలవు. స్మృతులు ''ఆజ్ఞానేనావృతం జ్ఞానం తేన ముహ్య నై జన్లమ:'' "ఇహైవతైర్జికస్సర్లో'' (భగవద్దీక అధ్యా॥ 5, శ్లో॥ 15, 19) మతియు "మనుష్యులు పాములను, ముండ్లను, జావీనీ ఎరింగి దూర ముగ బోవుచున్నారు. కొందఱు అజ్ఞానముచే వాటిలో బడుచున్నారు. జ్ఞానమునందలి గొప్పుదన మునుఁ బడసియుండుటను తెలిసికొనుము'' అను మహాభారతము శాంతిపర్వము మోడ్షధర్మము (201-16) లో చెప్పబడియున్నది. మఱియు దేహము మొదలగువాటిలో ఆశ్మబుద్ధిగలవాడైన అజ్ఞాని రాగద్వేషములచే జయింపబడి మంచి చెడ్డలను చేయువాడై జనించుచున్నాడు. మరణించుచున్నాడు అనునదియు, దేహము మొదలగువాటికంటె వేరుగ నాత్మను చూచెడివారలు నివృత్తిమార్గమునుండి సంసారమునుండియు విముక్తి చెందుచున్నారనునదియు, ఎవ్వనిచేతను యుక్తిచే నిషేధింప జాలనివి. కావున కే... తజ్ఞుడు ఈశ్వరుడుగనే యున్నవాడై అవిద్యవలన గలిగిన ఉపాధుల మారు బాటుచే సంసారివలె నగుచున్నాడు. ఆత్మ దేహము మొదలగు నాకారము గలవాడుగ బాహ్య జ్ఞానము గలవానికి కనబడుచున్నాడనుడు.

దేహము మొదలగు ఆత్మ కానివాట్లలో ఆత్మత్వబుద్ధియైనది [పాణులన్ని టికిని సాధారణ ముగ నున్నది. అవిద్య యను నంధకారము స్త్రంభమున మనుప్పుడను తలంపువలె నిగ్బితముగ నున్నట్టిది. దీనిచే మనుప్పుని స్వభావము స్త్రంభమునకు రాజాలదు. త్తంభముయుక్క స్వభావము గూడ మనుప్పునకు రాదు. ఆ విధముగనే శరీరమునకు చైతన్యములేదు. సుఖము దుణము మోహము మొదలగు దేహధర్మముగూడ చైతన్యముగల ఆత్మకు తగదు. వృద్ధాప్యము, మరణము వలె అవిద్య అంధకారమగుటయేగాని వేరు లేనందున ఈ విధముగ నున్నప్పడు చేయుటయు అను భవించుటయునైన సంసారము ఎదుంగబడు వస్తువైన కే.(తమునందున్నట్టిదె ఎరింగెడి వస్తువునకు ఎట్టి చేటును కలుగదు. పిల్లలచే ఆకాశము గిన్నెవలె లోపలి వంపును, ముఱికిని గలదని అజ్ఞాన ముచే తలంవబడుటచే ఆకాశమున కెట్టి చెరువును కలుగకుండుటవలె, భగవంతు డన్ని కే.(తము లలో నున్నను కే.(తజ్ఞుడైన ఆ ఈశ్వరునికి సంసారిత్వముయొక్క వాసనగూడ సందేహింపదగినది గాదు. అజ్ఞానముచే ఆరోపింపబడిన ధర్మములచే దేనికిన్ని ఉపకారముగాని, అపకారముగాని లోకమునందెచ్చోటను కానవచ్చుట లేదుగదా.

మతియు మారుబాటులేని ఆశాశమువలె అంతట నున్న రూపములేని అశ్మకు ఒకదానితో చేరుటయు విడచిపెట్టుటయు తగదు. కావున ష్మేతజ్ఞుడు ఎల్లప్పడు ఈశ్వరుడని ఏర్పడినది. "అనాదిత్వా న్నిర్గుణత్వాత్" అనాది యమటచే, నిర్గుణమనుటచే అని ఈశ్వరుడు ఈ అధ్యాగి 31-ప శ్లోకమునందును చెప్పుయువ్మాడు. ఈశ్వరుడున్ను క్షే. త్రజ్ఞుడున్ను ఒక్కటని చూచి బ్రహ్ముము నెఱింగినవాడు విధి ని పే. ద్రము లలో స్ట్రవర్తింపడు. ఆ విధముగనే ఆత్మ లేదని చెప్పవాడున్ను జన్మాంతరము లేదని వాటిలో స్ట్రవర్తింపడు. బతే శాస్త్రము ననుసరించువాడు విధి ని పే. ద స్వరూపమైన శాస్త్రముయొక్క ఉప దేశము వేరు విధముగ సరిపడనందున ఆత్మ యున్నదని అనుమానించుకొన్న వాడై ఆత్మ యొక్క మహా త్త్వమును నేరుగ జూడనివాడై కర్మఫలములో నాస్త్రక్తి గలుగజేయింపబడి విధులలో నమ్మక మహే త్వమును నేరుగ జూడనివాడై కర్మఫలములనుండి తొలగుచున్నా డనియు స్టపత్యక్ష ముగనున్న ది. శాప్తున శాస్త్రము వ్యర్థమగుటలేదు.

అవిద్యయు దాని వ్యాపారమున్ను డ్మేతజ్ఞుడైన తటస్థవస్తువునకు లేదు. మఱియు ఆ యథార్థ జ్ఞానము వాస్త్రవమైన వస్తువును నిమేధింపజాలదు. ఎండమావుల జలము ఈషరడ్మేతమును తడిపి బురద జేయజాలనట్లు అనుడు.

ఆజ్ఞాని ఫలమును గోరువాడైనందున కర్మలో తలబెట్టుచున్నాడు. నిర్వికారీయైన ఆత్మను జూచెడి జ్ఞాని యనగా ఫలమును గోరువాడుకాడు. కావున దేహేంద్రదియముల చేరికవలన గలుగు వ్యాపారము తొలగగా అతడు కర్మనుండి తొలగెనని ఉపచారవాదముచే చెప్పబడుచున్నది.

కావున ఈశ్వరుడున్ను డ్రేతజ్ఞడున్ను ఏకమైనదో ఈశ్వరుడు నంసారియని చెప్పవలని పచ్చునే యను నాడ్రేపణమునకు అజ్ఞానమువలన కల్పితమైన దోషముచే ఆ కల్పనకు ఆధారముగ నున్న యథార్థవస్తువు చెడజాలదనియు, ఆ విధముగనే ఎండమావుల నీటిచే ఇనుకభూమి బరద గాజాలదను దృష్టాంతమున్ను చూపబడినది. లేక సంసారికాడు అనుదానివలన సంసారము లేకుం డుట కావలెనను నాడ్రేపణమునకు సంసారమున్ను సంసారియు అవిద్యచే కల్పితములైనవను న్యాయముచే సమాధానము జెప్పబడినది.

జ్ఞానాకారమై నిర్వికారిగనే యున్న ఆత్మ నెరుంగు వస్తువనునది ఉపచారవాదము. అగ్నికి ఉష్టమాత్రముచే దహించుట యను వ్యాపారమెట్లు ఉపచారవాదమా ఆ విధముగనే అవిద్యచే నేర్పడినవియేయైన క్రియ కారకము మొదలగునవి ఆత్మ యొడ ఉపచారవాదముచే చెప్పబడుచున్నవి. క్రియ కారకము ఫలము అను వీటి యాకారముగ నుండుట ఆత్మ యొడ స్వయముగనే లేదనునది భగమంతునిచే ఇచ్చట (గీతలో) బోధింపబడియున్నది. "య ఏనం వేత్తి హంకారం" మొదలగు క్లోకములచే చూడుడు.

ఆత్మ శరీరముకంలె వేరుగ నున్నదను జ్ఞానము మాత్రమే కర్మిస్టులకు కావలనేగాని ఆత్మ ఆకలి మొదలగు స్వభావము లేనిదను జ్ఞానమక్కరలేదనునది శాధ్రమంచలి తాత్పర్యము.

క్షేత్రజ్ఞారు నేనని చెప్పలవలనను, డ్వేతక్షేత్రజ్ఞ వివేకమే జ్ఞానమని చెప్పినందునను ఈశ్వ రుడే క్షేత్రజ్ఞుడనియు, ఆ ఈశ్వరుడు ఇట్టివాడు. క్షేతమిట్టిది ఆని ఎరుంగునట్టిదే జ్ఞానమనియు ఏర్పడుచన్నది. ఇందువలన ఈశ్వరునికే సంసారబంధమున్ను మోడ్షమున్ను అని యగుచున్నది, సంసారబంధమును గలవాడు ఈశ్వరుడు కాజాలడు. ఈశ్వరుడన్నచో ఆతనికి సంసారబంధమనునది కూడదు. కావున ఈశ్వరుడే క్షేత్రజ్ఞుడని చెప్పటతగదను నాక్షేపణము సరియైనదిగాదు. ఈశ్వరునికి సంసారము మొదలగునవి ఎప్పడును లేవు. అవిద్యచే ఈశ్వరునియెడ సంసారము మొదలగునవి ఆరోపింపబడుచున్నవి. అది యెట్లనగా ఎండమావులలో నీరున్ను, సీసములో వెండియు, త్రాడులో పర్సమున్ను, ఆజ్ఞానముచే నెట్లు ఆరోపితమో ఆ విధముగనే ప్వభావమున సంసారాదిబంధముగల

వస్తువున్న బో దానికి నివృ త్తియనునదే తగదు. నివృ త్తిక లదనిన అది స్వభావముగాదు. ఆగంతుక మనియే చెప్పవలెను, ఎట్లనగా అగ్నికి ఉష్ణత్వము స్వభావము. ఉష్ణత్వముతొలగిన అగ్నికి స్థితియున్న దా? లేదు. జలమునకు శైత్యము స్వభావము. అగ్ని సంబంధముగలిగిన శీతలస్వభా కముమారి అగ్ని స్వభావమైన ఉష్ణ ముగమారుచున్న ది. ఆ యుష్ణము శాంతమైన పిదప మరల శీతలమగుచున్న ది. జలమునకుష్ణము ఆగంతుక మైనందున నివృ త్తిక లదు. కావున ఈశ్వరునియెడ సంసారము ఆరోపితమే. అట్టి యారోపమునకు కారణము అవిద్యయను నజ్ఞానమే. ఆత్మ వాస్తవ మున అవిద్యగలవాడుగాడు. చందుడు రెండుగ కనబడిన అట్టు గనబడుట దోషమగు నేత్రము యొక్క ఉపాధిచేతనేగాని వాస్తవమైనదిగాదు. నేత్రముయొక్క దోషమగు నుపాధిని పోగొట్టి చూచిన చందుడు రెండనునది ఆరోపితమే యని తెలియగలదు. ఆ విధముగనే సంసారము మొదలగు బంధమున్ను మోక్షమున్ను వాస్తవమున నాత్యకులేవు. ఆత్మయొక దానిని వీడువ పలసినదిలేదు. ఒక దానిని పొందవలసినదిలేదు. కావున ఆత్మయగు సీశ్వరుడు ఆవిడ్రియుడు. అవిద్యచే సంసారము వానియెడ నారోపింపబడు చున్న ది. సకల వికారములున్ను అవిద్యా కార్యము అని ఎరింగెడి జ్ఞానమే జ్ఞానము, అనునదియే నామతము అని తాతృర్యము.

దేహాత్మవివేకజ్ఞానముదప్ప తదితర జ్ఞానము జ్ఞానముగారు. ఎట్లు నిష్కామకర్మయే కర్మఅయి, మిగత సకామకర్మ కర్మకానేరదో, ఆ విధముగనే మోక్షసాధనమైన ఆత్మానాత్మజ్ఞానమే జ్ఞానము. మిగత జ్ఞానమంతయు అజ్ఞానము. అట్టియాత్మ ఎవ్వడనగా "త్త్వమసి" యనువాక్యము యొక్క లక్ష్మార్థమైన చిత్స్వరూపముగను సకల దేహములలోను అనుగతముగను నున్నట్టిదేది గలదో అదియే. ఇట్టి జ్ఞానమే జ్ఞానము.

(రామానుజులు) క్షే (తజ్ఞుడు, జీవుడని మునుపటి శ్లో కమున జెప్పినదానికి విరుద్ధముగ క్షే (తజ్ఞుడు నేనని ఈ శ్లో కమున జెప్పబడియున్న దే యనిన విరోధములేదు. ఎట్లనగా జీవుడు భగ పంతుని శరీరము. జీవునికి భగవంతుడుశరీరి. కావున తన శరీరమే తానని చెప్పబడినది. అట్లు చెప్పుడగునా యనిన జీవుడున్ను భగవంతుడున్ను వేరైనను పరమాత్మనువిడిచి జీవుడు వేరుపడక యుండుటయను అప్పథక్ సిద్ధత్వముచేతను, శరీరశరీరిభాపముచేతను జీవుడనునేననియే భగవంతుడు చెప్పెను. దేనివలెననగా నేను దేవుడను, నేను దేవతను, నేను మనుష్యుడను, అని చెప్పబడగా దేవమనుప్యాద్యాకారము దేహమును బట్టినదేకాని అత్మనుబట్టినదిగాదు. దేహమున్ను ఆత్మయు వెవ్వేరుగనుండగా ఆ దేహమును నేనని చెప్పటవలె భగవంతుని, జీవుని అభేరముగ జెప్పట అయి నది. కావున భగవంతుడు తానే క్షే తజ్ఞుడనని చెప్పుకొనుచున్నాడు. క్షే తజ్ఞుడుతానని ఏకారణ ముచే భగవంతుడు చెప్పెనో అదేకారణముచేత క్షే (తముకూడ తానని భగవంతుడు చెప్పినట్లు ఈ శ్లో కమందలి 'అపి' శబ్దముచే (గహింపవలెను. క్షే తక్షే తజ్ఞుల స్వరూపభేదమునున్ను అవి పరమాత్మను అత్మగ గలవనుదానినిన్ని ఎరుంగుటయే ఉత్తమమైనదియు, ఈ శ్లో కమున జెప్పు బడినదియునైన జ్ఞానము.

(రాఘవేందులు) జీవునకు అల్పక్షేత్రజ్ఞాన ముండుటవలన అతనిని క్షేత్రజ్ఞాడని చెప్ప గూడదు. అవ్యక్తమహదాది సకల క్షేత్రములలోను నమ్మ క్షేత్రజ్ఞాడుగ నెరుంగుమనునదే తాత్ప ర్యము. క్షేత్రజ్ఞుడు జీవుడుకాడు. ఈ విధముగ నెఱుంగుటయే క్ఞానము.

్లి క ౖకం యాచ్ప యాడృక్ప యాడ్ఫికారి యశశృయంత్। న చ యా యుత్పఖావశృ శక్సమాంసిన మే శృణు గ పడ‼ కంత్ - షే[తం - యంత్ - చ - యాదృక్ - చ - యంత్ - వికారి - యత: - చ - యంత్! నః - చ - యః - య(తృభావః - చ - శంత్ - సమా సేన - మే - శృణు #

యత్ బ్రహవశ్భ ఆ క్షేత్రము ఎటువంటి మహిమగలవాడో 86 \$ (80 ఎట్టి రూవముగలదో ఎట్టి దానిని (ఆంశను) యచ్పయాదృక్ప 8 వ్వభావములగలదో సమాసేన నంగ్రహముగ ನ್ಯಾಮಕ್ಕ್ ಶಾಕ್ಯಮಣೆ ఎట్టి వికారముగలదో మే యద్వికారి దేనినుండి యేదిగలుగుచున్నదో వినుము. యకశ్చయశ్ ನ ವ ಹುಣ (జే.క్ష్మాడైన) అకడెవ్వరో

లాగా ఆ షే.[తము ఎట్టి న్వరూపముగలదో, ఎట్టి గుణములుగలిగినదో, ఎట్టివికారముగలిగినదో, దేనివలన గలిగినదో, ఆ షే.[తజ్ఞుడు ఎట్టిన్వరూపము గలవాడో, ఎట్టిమహిమలను బడసినవాడో, వాటిని నంషే.పముగ నావద్దనుండి వినుము.

(శంకరులు) క్షేత్రమును గూర్చిన ఈ యధ్యాయమందలి విషయమును తరచుగ జెప్ప నట్టి ఈ శ్లోకము మొదలు, క్షేత్రక్షేత్రజ్ఞులలక్షణము విస్తరింపబడుచున్నది. నిర్దేశించి తెలియ పరచబడిన ఈ క్షేతము ఏ యాకారముగలదనుదానిని, ఎట్టిధర్మము ఆనగా స్వభావము గలదను దానిని, ఎట్టి వికారములు ఆనగా మార్పు గలదనుదానిని తెలిసికొనుము. దేనినుండి ఏది? అనగా ఏ కారణమునుండి ఏ కార్యము గలుగుచున్న దనుదానినిగూడ తెలిసికొనుము. 'కార్యము కలుగు చున్నది' అను వాక్యము విశేషించి నిలబడుచున్నది. క్షేత్రజ్ఞుడుగ గు రైంపబడి తెలియజేయబడిన వాడు ఎప్పడను దానిని, ఉపాధులైన ఏ శక్తులను బడసినవాడను దానిని తెలిసికొనుము. ఈ విధ ముగ విశేషింపబడిన క్షేత్రజ్ఞుల యాథార్థ్యమును సంగ్రహముగ నా మాటలచే వినుము. దానిని విని నిర్ణయించుకొనుమనిభావము. ఇందలి 'చ' శబ్దములన్నియు ఏవకారార్థ వాచకములు. క్షేత్రక్షేత్రజ్ఞులను అన్నివిధములచేతను ఎరుంగవలెననుదానిని తెలియబరచుచున్నది.

(రామానుజులు) యచ్చ = ఏ పస్తువు, యాదృక్భ = వేటికి ఆ(శయమైనదో, యతశ్చ = ఎట్రి [పయోజనమునకై కలిగినదో, యత్ = ఎటువంటి స్వభావముగలదో దానిని వినుము.

(రాఘవేం(దులు)  $\overline{\mathbb{R}}_{1}$ తం = అవ్య క్రమహదాదులైనవి. యతశ్చ = ఏ పురుషునిచే పడుపబడునట్టిదిగమన్నదో, స చ = అట్లు నడుపువాడు మొదలగు దానినివినుము.

శ్లో బుంషిళిర్పహుధా గీతం భందోళిర్వివిధై: వృథక్ : బ్రహ్మనూత్రవడైశ్వైవ హేతుమదృర్వినిశ్చితై: ఇ క పదు! ఋషిభి: - జహుధా - గీతం - ఛందోభి: - వివిధై: - పృథక్ : బ్రహ్మనూత్పడై: - చ - ఏవ - హేతుమడ్ని: - వినిశ్చితై: !!

ఋఘలచే ಖಾವ್ರಶ್ರೀ హేతుమద్బి: విని యుకులతోగూడిన నిశ్చిత బహుదా పలువిధములుగను ಕ್ಷ್ಮಾನ್ ಗಲಾಗತೆಯುನವಿ €3: వివిధే:చంద**ి**లి: పోలుభందన్నులచేశను బ్రాహ్మమ్మశవద బ్రాహ్మమును గు రించు నకల వెవ్వేరుగను బ్పథకై శ్చెవ **పదములచేశను** గీశం పాడబడినది (160) పాడబడినట్టిది

(శంకరులు) ఎరుంగగోరిన క్షేత్రక్షేత్రజ్ఞుల అట్టి యాథార్థ్యమును (ఉన్నట్టెస్టిలిని) విను వానికి రుచిగలుగజేయుట ై స్రోత్రము జేయుచున్నాడు. ఋమలదే వసిస్ముడు మొదలగువార్ల చే పాడబడినది, చెప్పబడినది. ఛందస్సులు ఋక్ మొదలగునవి పలుపలువిధములైన - వెవ్వేరుగ - విడదీసి విడదేసి వేటినిగైకొని బ్రహ్మ మెరుంగబడుచున్న దో అవి పదములనబడుచున్నవి. బ్రహ్మ మును గుర్తించు మాటలగు ఆపదములచే క్షేత్రక్షేతజ్ఞుల యధార్థస్థితియైనది, "పాడబడెను" అని యనివ ర్తించును. ''అత్యేత్యవోపాసీక'' అత్మయనియే ఉపాసించవలెను. (బృ 1-4-7) అనునది మొదలైన బ్రహ్మ స్టూతపదములచే (బ్రహ్మముగ గుర్తించు మాటలచే) అత్మయెరుంగబడుచున్నది. కారణము బడసిన యుక్తితోగూడి నిశ్చయముగలిగి, సంశయములేనివై. నిశ్చయబుద్ధిని గలుగ జేయునవై యని తాత్పర్యము.

(శ్రీధరులు) (క్షేత్రక్షేత్రజ్ఞ స్వరూపము మొదలగునవి) వసిఫ్తాది ఋమలచే యోగ గాష్ట్రమున ధ్యానధారణము మొదలగు విషయములకు యోగ్యములుగ చెప్పబడియున్నవి. వైరాజ విర్యాడూపము మొదలగు పలురూపములుగను చెప్పబడియున్నవి.

''పలువిధములైన వేదములచేత'' నిత్యకర్మలను జెప్పనది, నైమి త్తిక కర్మలను జెప్పనది, కామ్మకర్మలను జెప్పనది మొదలగు పలువిధవేదములచేత. "(పత్యేకముగను"-క్షేత్రము పలు విధములైన కర్మానుష్టానములకు యోగ్యమైనట్టిదిగను, క్షేత్రజ్ఞుడు యజ్ఞాది కర్మానుష్టానములో పలువిధములైన దేవతాస్వరూపిగను, ''(బహ్మనూ(తపదములు" (బహ్మసూ(తమనునది, (బహ్మము యొక్క, స్వరూపమును జూపించెడి ఉపనిషత్తులలో తటస్థ లక్షణములైన ''యతోవా ఇమాని భూతాని జాయన్తే'' మొదలగు వాక్యములు. పదమనునది స్వరూపలక్షణములగు ''సత్యం జ్ఞాన మనంతం'' మొదలగు వాక్యములు. లేక, వేదవ్యాసులుజేసియున్న వేదాంతసూ(తములోని పదములు.

వీటిచే కే... తజ్ఞునిగూర్చి పలువిధములుగ జెప్పబడియున్నది. ఇట్లు విస్తారముగ జెప్పబడి యున్నందున నేను సంగ్రహముగ జెప్పెదను వినుము, అనునది తాత్పర్యము.

(స్వకీయము) తటస్థలక్షణమనగా కొంతకాలముండుట, కొంతకాలములేకుండుటయగు నగుణ బ్రహ్మలక్షణము. స్వరూపలక్షణమనగా ఎల్లప్పడు మారకుండుటయను నిర్గణ బ్రహ్మ లక్షణము.

(రామానుజులు) క్షేతక్షేతక్షాప్వరూపము పరాశరులు మొదలగుఋమలదే బహు విస్తారముగ జెప్పబడియున్నది. విష్ణుపురాణమున 2 వ అంశము 13 వ అధ్యా - 66 - 70 - 70½ శ్లోకములు) ఓ రాజా ! నేను, సీవు, మిగతవారలు, దేహములుగమారి నిలబడుచన్న పృథ్వి మొద లగు పంచభూతములచే మోదుబడుచున్నాము. ఈ భూతవర్గములన్ను గుణముల (పవాహమున బడి దానివశముచే నడచుట మొదలగు వ్యాపారములను బడసియున్నవి. సత్త్వము మొదలైన ఆ గుణములుగూడ కర్మలకు వశమైయున్నవి. అట్టికర్మలు అవిద్యచే సంపాదింపబడియున్నవి. ఆ యవిద్య సకల్(పాణులయెడ నున్నది, ఆశ్మయనగా శుద్ధముగను, నాశములేనిదిగను, ఆకలి మొదలగు షడూర్ములు లేనిదిగను, సత్త్వాది గుణరహితముగను గుణమయమైన (పక్ఫతికంలె వేరైనది గనునున్నది. (పైయధ్యా-19 వ శ్లో-) "దేహమే యాత్మయనిన ఆ దేహము తల, కాలు, చెయ్మి

6

7

మొదలగు అనేక వస్తురూపమైనందున నే అవయవమున ఆపరమును స్థవయోగింపదగును?''
(పై ఆధ్యా 102 - 103 క్లో.) 'నీ వెవ్వడు? శిరస్సా మెడయా. కడుపా, లేక కాలుమొదలగు వాట్లలో నేదైననా? ఓ రాజా! ఈ విధముగ సకల అవయవములకంటెను వేరుగనిలబడు నీవు బాగుగనాలోచించి నేనెవ్వడనని చింతించుకొనుము, విష్ణసహస్థనామమున (136 వ క్లో) ''ఇం(దియాణి మనోబుద్ధిక సత్త్వంతేజోబలంధృతికి వాసుదేవాత్మ కాన్యాహుక కే. తంకే. (తజ్ఞమేవచి!!' అనుదానిచే ఇం(దియాది సకలమున్ను వాసుదేవస్వరూపమనియు చెప్పబడియున్నది. ఇట్లు ఋమలచే బహువిధముగ జెప్పబడియున్నది,

''వేదములచే (పత్యేక ముగను బహువిధములుగను జెప్పబడియున్నది'' అనగా ఋగ్య జుస్సామాధర్యణము మొదలను వేదములచే డ్రే. అ్రక్షే. శ్రజ్ఞన్వరూపము వెప్పేరుగ జెప్పబడియున్నది. జైత్తిరీయోపనిపత్తుచే ఆత్మనుండి ఆకాశము, ఆకాశమునుండి వాయువు, వాయువునుండి అగ్ని, అగ్నినుండి జలము, జలమునుండి పృథివి (భూమి), భూమినుండి పైర్లు, పైర్లచే అన్నము, అన్నముచే దేహము అని కే. (తమనే శరీరమునుజెప్పి ఈ శరీరముకంటే ఆన్కుడై లోపలనుండు వాడు (పాణమయుడు, ఆతని కంటే లోపలనుండువాడు మనోమయుడు, అనిచెప్పి ఇతనికంటే లోపల నుండువాడు విజ్ఞానమయుడు. ఇతడే కే. (తజ్ఞుడు. ఇతడే జీవుడు. కే. (తమునకంటే అన్యుడైన జీవునికంటే అన్యడు ఆనందమయుడు. ఇతడే పరమాత్మ, అని కే. (తజ్ఞునిగూర్చి ఈ విధముగ వేదాదులలో జెప్పబడియున్నది,

"అహ్మసూత్రపదములు" అనగా ''నవియద్ముతే:'' మొదలగు సూత్రములచే కే.[త స్వరూపమున్ను, ''జ్ఞోత ఏప'' మొదలగు సూత్రములచే కే.[తజ్ఞస్వరూపమున్ను చెప్పబడియున్నది. ''పరాత్తు తక్ [శుతే:'' మొదలగు సూత్రములచే భగవంతునిచే నియమింపబడుటవలన కే.[తము కే.[తజ్ఞడు రెండును భగవత్స్వరూపమేయని చెప్పబడియున్నది.

ఈ విధముగ విస్తరించి చెప్పబడియున్న దానిని నీకు సంగ్రహముగ చెప్పెదనని భగవంతుడు చెప్పినట్లు తాత్పర్యము.

(స్వకీయము) ఈ క్లోకమున గుర్తించిన 'బ్రహ్ము సూత్రతదములు' అనునవి శ్రీమహా విష్ణుని అంశావతారుడైన వేదవ్యాసమహర్షిచే బ్రవకటింపజేయబడినట్టియు, శ్రీ మచ్ఛంకరాచార్యులు మొదలైన భాష్యకారులచే భాష్యము జేయబడి యున్నట్టియు బ్రహ్ము సూత్రములే.

శ్హ్౻ మహాళూరానృహ౦కారో జుడ్ధిరవృ క్ౖమేవ చ≀ ఇ౦్రియాణి దశైక౦చ ప౦చచే౦్రియగోచరా:∎

,, ఇబ్బా ద్వేషన్సుఖం దుఃఖం నంఘాశశ్చేతనా ధృతిః। ఏశత్ ਛే త్రం నమాసేన నవికారముదాహృతమ్ ॥

మహాభాతాని - అహంకార: - బుద్ధి: - అవ్యక్తం - ఏవ - చ ! ఇంద్రియాణి - దశ - ఏకం - చ - పంచ - చ - ఇంద్రియగోచరా: !! ఇచ్చా - ర్వేష: - సుఖం - దు:ఖం - సంఘాత: - చేతనా - ధృతి: ! ఏశర్ - జే.తం - సమాపేన - సవికారం - ఉదాహృతమ్ !!

| మహాళ్లూతాని<br>అహంకారః     | అకాశాది పంచమహాభూతములు<br>ఆహంకారము | ఇచ్ఛాద్వేషః<br>నుఖందుఃఖం | కోరిక ద్వేషము<br>సుఖము దుఃఖము |
|----------------------------|-----------------------------------|--------------------------|-------------------------------|
| ဃဂ္ဂီး                     | <b>සා</b> යි                      | సంఘాత:                   | (ఇంద్రియములయొక్క) చేరిక       |
| అవ్య క్రైమేవచ              | అవ్య క్రమున్ను                    | ਼ਬੌਰਨਾ                   | ജൂത് കൂട് കാളുള്              |
| -                          | အ <b>ု</b> ြည်ထာသာမာ              | ధృతిః                    | <b>దెర్యము</b>                |
| దశ                         | పదియు                             | నవి <b>కా</b> రం         | (అను) వికారములతోగూడిన         |
| వీకం చ                     | మజియు (మనస్సు) ఒక్కటిము           | వీతక్ ప్లేకం             | ఈ ఓేతము                       |
| ಇಂ <sub>[</sub> ದಿಯಗ್ ಬರ್ಃ | ಇಂದಿಯವಿಷಯಮುಲು                     | నమాసేన                   | సంగ్రహముగా (నెత్తి)           |
| <b>పంచ</b> చ               | ఐదున్ను                           | ఉదాహ్పకం                 | చెప్పబడినది.                  |

తాగ ఆకాశాది వంచమహాభూతములు అహంకారత త్ర్వము, బుద్ధి త త్ర్వము, అవ్యక్తము, జ్ఞానేంద్రమ కర్యేంద్రములు వది, మనస్స్మాక్కటి, ఇంద్రియ విషయములైదు, ఇచ్ఛ, ద్వేషము, సుఖము, దుఃఖము, దేహేంద్రియ ముల చేరిక, జ్ఞానాత్మశమైన అంతఃకరణవృత్తి, ధైర్యము, ఇట్టివికారములతో గూడిన ఈ క్షేతము (దేహము) సంక్షేవముగ జెక్పబడినది.

(శంకరులు) స్తుతింపబడినందున ఆతురతగల అర్హునునకు భగవంతుడు ఇందు కనబరచి నట్లు ప్రసాదించుచున్నాడు. నేల, నీరు మొదలగు వికారములన్నిటిని, మారుబాటులన్నిటిని వ్యాపించియున్నందున అవి మహాభూతములనుడు. ఇవి సూక్ష్మభూతములు, స్థూలములు కావని ్రగహింపవలెను. ఏలనగా స్థూలభూతములనగా ఇం్రదియ విషయములు, అను మాటచే ఇక జెప్ప బడుచున్నవి. ఆహంకారమనగా నేనను తలుపుతో నుండుట. ఇట్టి యహంకారము మునుపు జెప్పిన మహాభూతములకు కారణముగ నున్నట్టిది. బుద్ధి యనునది నిశ్చయాకారముగ నున్నట్టిది. (ఇదియే మహత్తత్వ్రమ్ము ఇది అహంకారమునకు కారణమైనది. ఈ బుద్ధికి కారణము అవ్యక్త్రము. అవ్యక్త మనగా ప్రకటముగా లేనట్టిది. వికారమును అనగా మారుబాటును పొందనిది. "నాయొక్క మాయ దాటుకు కరుదైనది.'' అని మాయగను ఈశ్వరశ క్తిగను చెప్పబడినట్టిది. ప్రకృతి ఎనిమిది విధములను దానిని గుర్తించుటకై స్పష్టముగ ''ఏప'' అను పదము ప్రయోగింపబడియున్నది. ఈ విధముగ ్రపకృతి ఎనిమిది విధములుగ విడిపడియున్నది. ''ఏవ చ'' అను వాటిలో 'చ' శబ్దము తన్మాత్ర మొదలగు మారుబాటులను ఒకటిగా జేర్చు తాత్పర్యము గలిగినది. చెవి మొదలగు ఐదు ఇం[దియములున్ను జ్ఞానమును గలుగజేయునట్టివి గావున జ్ఞానేం[దియములనబడును. చెయ్యి మొదలగు ఐదును పనులు చేసి ముగించునవి గావున కర్మేంద్రియములనఖడును. ఇట్లు అవి పది యగును. ఇకను ఒకటి గలదు. అది ఏది? జ్ఞాన (స్మరణ) ఆకారముగ నున్న మనస్సు. ఇది పద కొండవ ఇంగ్రదియము. శబ్దాది విషయములు ఐదు. ఇట్లు ఇవి ఇరవైనాలుగు (24) తత్త్వములని సాంఖ్యలచే చెప్పబడుచున్నవి.

ఇక వైశేషికులు వేటిని ఆత్మయొక్క గుణములని చెప్పెదరో అట్టి ఇచ్ఛ మొదలగునవి గూడ కే..[తముయొక్క ధర్మములేగాని కే.[తజ్ఞుడైన ఆత్మయొక్క ధర్మములు కావని భగవంశుడె త్తి చెప్పుచున్నాడు.

ఇచ్ఛ యనగా ఒకడు ఏపక్షమున జేరిన పస్తువును సుఖమిచ్చునదిగ చూచునో, ఆపక్షమున జేరిన పస్తువును ముఱల జూచునప్పడు సుఖమిచ్చునదని ఆపస్తువును చేబట్టగోరుట. కావుననే ఇట్టి ఇచ్చ అంతఃకరణముయొక్క ధర్మమందురు. ఇది ఎరుంగబడు వస్తువైనందున జే. (తమనబడును. అవిధముగనే ద్వేషముగూడ ననుడు. సుఖమనునది అనుకూలమై శాంతము గలిగి సత్త్వగుణా కారమై నిలబడునది. దుఃఖమనునది ప్రతికూలాత్మకమైనది. ఇవియు ఎరుంగబడు వస్తువైనందున జే. (తమగును. సంఘాతః = అనగా శరీరము ఇందియములు అనువాటి చేరిక, చేతనా = అనగా ఇట్టి దేహేందియముల చేరికలో బైటబడిన అంతఃకరణవృత్తి. బాగుగ కాగిన లోహపు ముద్దలో నిప్ప వ్యాపించి బైటబడుటవలె దేహేందియముల చేరికలో అంఈఃకరణవృత్తి బైటబడుచున్నది. నిప్పు తాహపముద్దలో వ్యాపించి బైటబడుటవలె దేహేందియముల చేరికలో అంఈఃకరణవృత్తి బైటబడుచున్నది. నిప్పు లోహపుముద్దలో వ్యాపించి బైటబడినదై ఆ లోహపుముద్దయే నిప్పని (గహించునట్లు చేయు చున్నది. ఆ విధముగనే ఆత్మజ్ఞానము, అనగా స్వరూపజ్ఞానము అంతఃకరణవృత్తిలో బైటబడినదై ఆ బుద్ధి వృత్తినే అత్మ యని తెలియబఱచుచున్నది. కాన స్వరూపజ్ఞానముయొక్క ఆభాసదృశ్యము చేత వ్యాపింపబడిన ఆ బుద్ధివృత్తియే ''చేతనా'' ఆనునది (ఇచ్చట తెలియబరచునట్టిది మొదలగు నవి ఉపచారము) ఇదిగూడ ఎరుంగబడువస్తువైనందున కే. (తముగును. భగవంతుడు ఇచ్చట రాగము మొదలగు పదములచే వాటి జాతిలో జేరిన తలంపు మొదలగు అంతఃకరణ ధర్మములన్ని టినిగూడ గు ర్తించునట్లు భావింపవలెను. విలనగా ఇచ్చట జెప్పుచుండిన కే. (తమునుగూర్చి ఇచ్చట ముగించుచున్నాడు కావున ''సవికారం'' ఈ కే. (తము మహత్తు (బుద్ధి) మొదలైన వికారముతో చెప్పబడినది.

(రామానుజులు) శరీరమే క్షేత్రము. మహాభూతాదులు క్షేత్రమని కొందఱు జెప్పి యున్నారు. అవి క్రే.(తములుగావు. పంచమహాభూతములు, ఆహంకారతత్వ్రము, మహత్తత్వ్రము, డ్రుకృతి, ఈ ఎనిమిదిచేతను శరీరము గలిగినందున ఆ యెనిమిది తత్త్వములనున్ను శ్రేతమని ఉపచారముగ చెప్పబడినదని (గహింపవలెను. ఇండ్రియములు, మనస్సు, విషయములు, ఆగు ఈ నాలుగున్ను దేహమువలన గలుగజేయబడినట్టివి. ఆ ఇచ్చ మొదలగు నాలుగున్ను అత్మను ఆ శ్రయంచినవేగాని దేహము నాశ్రయించినవిగావు. ఐనను ఆత్మ దేహమును పొందినపిదపనే అతనికి ఇచ్ఛ మొదలగు గుణములు గలుగుచున్నవి. కావున దేహము నార్థయించినపని చెప్పలడి యున్నది. ఇచ్చ మొదలగునవి ఆత్మ నా కయించినట్టివని "పురుష స్సుఖదు:ఖానాం" (ఈ యధ్యా -21-ప శ్లో॥) అనుబోట జెప్పబడినది, చేతనాధృతి: = చేతనునికి ఆధారమైనది. ఆనగా పంచమహా భాతాది తత్వ్రసమూహములైన ఈ శరీరము స్వర్గాదులను మోక్షమునుపొందు చేతనుడైన ఆత్మకు ఆధారముగ నుండును. ఈ యాధారముద్వారా సుఖదుఃఖాదులను ఆత్మ అనుభవించుచున్నాడు. (పకృతిమొదలు భూమివరకు గల యెనిమిది (దవ్యములవలన గఓగినదిగను, ఇం్రదియముల కా(శయముగను, ఇచ్చ మొదలగువాటిని గలుగజేయునట్టిదిగను, భూతము మొదలగువాటియొక్క సమూహములిమిడిన స్వరూపముగను, సుఖదుఃఖాదుల ననుభవించుటకు ఆధారమనెడి ్రపయో జనమును బడసినదిగనునున్న శ్రేతమనెడి శరీరము సంశ్రేపముగ చెప్పబడియున్నది.

ఇచ్చ మొదలగునవి డే.(తముయొక్క వికారములు. మహాభాతాది డే.(తాభిమానులను, వాటి వికారముతైన ఇచ్ఛ మొదలగువాటి యభిమానులను తెలియవలసియున్నందున వార్లను గూర్చి చెప్పబడుచున్నది.

ఆకాశమునకు వాయువునకు అగ్నికి

అభిమాని .. వి ఘ్నేశ్వరుడు ముఖ్యవాయువువలన గలిగినమరీచి వహ్ని

| జలమునకు                     | అభిమాని | వరుణుడు                                |
|-----------------------------|---------|----------------------------------------|
| భూమికి                      |         | భూదేవి                                 |
| అహంకారన త్ర్వమునకు          |         | శివుడు                                 |
| <b>మహ త్త్ర త్వ</b> మునకు   |         | (ညဘ်ဥ                                  |
| <b>బుద్ది</b> కి            |         | ఉమా (పార్వతి)                          |
| అవ్య క్రమునకు               |         | లమ్మీ                                  |
| మనస్సునకు                   |         | స్కంద, ఇంద్ర, అనిరుద్దులు              |
| ූ <b>ණි</b> (ඡකාාనకు (සිබ්) |         | చందుడు                                 |
| త్వక్కునకు (చర్మము)         |         | వాయువుయొక్క కుమారుడు                   |
| నే(తమునకు (కన్ను)           |         | సూర్యుడు                               |
| జిహ్వకు (నాలుక)             |         | వరుణుని మరియొక రూపము.                  |
| (ఘాణమునకు (ముక్కు)          |         | అశ్వినీదేవతలు                          |
| <b>వాక్కు</b> నకు           |         | ఆగ్ని                                  |
| చేతికి                      |         | వాయుకుమారులైన ఇద్దరు <b>మరుత్తు</b> లు |
| <del>పా</del> దమునకు        |         | ్రవిష్ణువుయొక్క ఆవేశముగలవార్లుగను,     |
|                             |         | శేచికుమారులుగనునున్న యజ్ఞుడు,          |
|                             |         | 🤇 శంభు వీరలు.                          |
| <del>పా</del> యువునకు       |         | యముడు                                  |
| <del>ఉ</del> పస్థమునకు      |         | శివుడు, మనువు                          |
| శబ్దాదివిషయములకు            |         | శివపుత్రులైదుగురు                      |
| ఇచ్చకు                      |         | లక్ష్మి - భారతులు (వాయువుయొక్క         |
| •                           |         | ಪತ್ನಿ ಭಾರತಿ)                           |
| ద్వేష దుఃఖములకు             |         | కలి ద్వాపరులు                          |
| సుఖమునకు                    |         | ముఖ్యవాయుఫు                            |
| ధృతికి                      |         | సరస్వతి-భారతులు (వాయుపత్ని)            |
| చేతనకు (జ్ఞానము)            |         | ్ట బక్కా                               |
|                             |         |                                        |

ఈ త త్ర్వములున్ను వాటి యభిమాన దేవతలున్ను భగవంతునికి వాసస్థానములైనందున క్షే(తమని చెప్పబడుచున్నవి,

అనేకులుగలరు. సంఘాతమునకు శ్లో। అమానిక్వమదంభిక్వమహింసా 🕿 న్రిరార్జవమ్ । ఆచార్యోపాననం శౌచం స్టార్యమాత్మవిని గహు ॥ 8 ,, ఇంటియా ఫ్లేఘ వై రాగ్యమనహంకార ఏవ చ। ಜನ್ಮಮೃತ್ಯು ಜರಾವ್ಯಾಧಿದು:ಖದ್ షానుదర్శనమ్။ 9 ,, అన క్రిరనఖిష్యంగః పృశదారగృహాదిమ। నిత్యం చ నమంచి **త్రత్త**్వమిష్టానిష్టోపవ <u>త</u>్రామ ॥ 10

```
శ్లో။ మయి దానన్యయోగేన భ<u>్</u>తిరవృఖిదారిణి।
విమిక్రదేశ సేవిత్వమరతిర్ధననంనది॥
```

11

,, అధ్యాత్మజ్ఞాన నిత్యక్వం త త్ర్వజ్ఞానార్థదర్శనమ్: ప్రతిద్ఞానమితి బ్రాక్తమజ్ఞానం యదతోఒన్యథా #

12

పద# ఆమానిత్వం (1) – అదంభిత్వం (2) – ఆహింసా (3) – జాంతి: (4) – ఆర్థవమ్ (5): ఆచార్యోపాననమ్ (6) – శౌచం (7) – హైసర్యం (8) – ఆత్మవిని(గహ: (9) #

,, ఇం(దియార్థేమ - వైరాగ్యం (10) - అనహంకారః (11) - ఏవ - చ ! జన్మమృత్య జరావ్యాధి దుఃఖదోపానుదర్శనమ్ (12) ॥

" ఆన క్లే: (13) - అనభిష్వంగ: (14) - పుత్రదారగృహాదిమ। నిక్యం - చ - సమచిక్త త్త్వం (15) - ఇష్టానిష్టోపప త్రిమ॥

.. మయి - చ - అనన్య యోగేన (16) - భ క్షి: - అవ్యభిచారిణీ। వివిక్తదేశాసేవిక్యం (17) - అరతి: (18) - జనసంసది (19) ॥

,, ఆధ్యాత్మజ్ఞాననిత్యత్వం (20) - తత్త్వజ్ఞానార్థదర్శనమ్ (21) । ఏతత్ - జ్ఞానం (22) - ఇతి - ట్రోక్తం - అజ్ఞానం - యత్ - అత: - ఆన్యధా ॥

అమానిక్వం తన్ను పొగడుకొనకుండుట ఇప్లానిట్లోపప్రత్తిఘ ఇష్టానిష్ట్రములువచ్చుంలో •దంఖిత్వం డంబములేకుండుట నిత్యం ఎల్లప్పడు అహింసా హింనజేయకుండుట నమబి<u>తత్</u>యం చ ఒక్క బీ విధ మైన మనస్సు :80Z ఓర్పు గ లిగియుండుటయు ఆర్థవం నరియైన నడత మయి చ నాయెడ అదార్యోపాననమ్ ఆదార్యుని సేవించుట అనన్యయో గేన అనన్మమైన యోగముచేత శౌచం సైర్యం (శరీరమనశ్శుద్ధి) మోక్షమార్గ అవ్యవిదారిణీ చలించన మున దృధముగ నిలబడుంది భక్కి భ కియు ఆక్మవిన్నిగహం శన్ను అజచుకొనుట వివిక్ర దేశోనివిత్వం బ్రహత్యేకమైనబోటునోపక్షించు ఇంద్రియా రైమ ఇంబియ విషయములలో వాడగుటయు వై రాగ్యం ఆస కిలేకుండుట జననంనది రామాన్య జనసమూహమున ఆనహంకార: ఏవచ కాను అను అహంకారము ಆರ 8: **ఞగుప్ప**యు **లేకుండుటయు తత్వ**జ్ఞానార్థ క క్రాక్షానముయొక్క ఫల జన్మమృత్య జరా ) జననము మరణము మునలితన దర్శనమ్ మును హాచుటయు వ్యాధియణ దోషా ము రోగము దుఃఖము వీటి పీకత్ ఇదంతయు నుదర్శనమ్ ) లోని దోషము నెరుంగుం. జ్ఞానమిత్మిప్తో క్రం జ్ఞానమని చెప్పబడినది పుత్రదార గృహాదిఘ నంకానములు, పత్ని, ఇల్లు eğ: త్ ం**శ**ంచి మొదలగు వాటిసింద అన్యథా •న్యమైనది అన క్షి ఆస కిలేకుండుటయు యక్ వీదిగలదో అనఖిష్యంగః అభిమానము లేకుండుటయు **శత్ అ**జ్ఞానమ్ ఆది అక్షానమగును.

కాం. తనపొగడ్రేకుండుట, డంఖము రేకుండుట, ఇతరులకు చెరువు చేయకుండుట, ఓర్పు, నరియైన నడత, నడ్లురుసేవ, మనశృధీరశుద్ధి, మోమ మార్గమున స్థిరశ్వము, తన్ను అణమట, అహంకారము రేకుండుట, ఇం[దియ వ్యములలో ఆసక్తి రేకుండుట, జననమరణ రోగడు:ఖములలోని దోష ములను విమర్శించుట, పృతుడు, వర్ని, ఇల్లు మొదలగు వాటిలో ఆన క్రి లేకుండుట, కానను నభిమానము లేకుండుట, ఇష్టానిష్టములు నంభవించినప్పడు ఒకేవిధమైన మనస్పుకో గూడియుండుట, నకలము నాశ్మస్వరూచమని కెలిసి పరమేశ్వరుడైన నాయెడ స్థిరమైన అన్యములేని భ క్రి జేయుట, జనులులేనిచోట నివసించుట, అవివేకులైన జనుల సమూహమునజుగుప్ప (ద్వేషము), ఆశ్మ క క్రవ్హానమున నెల్లప్పడునుండుట, క క్రవ్హానమునకు ఉక్తమమైన ఫలము మోక్షమని యెరుంగుట, ఇట్లు ఈ ఇరువదియు జ్ఞానమని చెప్పబడియున్నవి. దీనికంటే అన్యమైనది అజ్ఞానమే.

- (1) అమానిత్వం మానమనగా దాగినగర్వము. ఆదిగలవాడు మాని. మానియొక్క స్వభావము తనపాగడ్త. అదిలేనివాడు ఆమాని (శంకరులు). పెద్దలను అవమతింపకుండుట (రామానుజులు),
- (4) అదంభిత్వం తన బ్రవర్తనమును గౌప్పతనము మొదలగువాటికై బ్రసిద్ధపరచుట డంబము గల వానిస్వభావము. ఆది లేకుండుట (శంకరులు) తాను మిక్కిలి ధర్మిస్తుడని జనుల వలన కీర్తిబడయవలెనని ఉద్దేశించి ధర్మములను జేయుట డంభము. ఆదిలేక యే ధర్మ మును జేయుట (రామానుజులు) తాను తక్కువైన వాడైనను మిక్కిలి తెలిసినవాడని చూపకయుండుట (మధ్యులు).
- (3) ఆహింసా ప్రాణులను హింసింపకుండుల (శంకరులు). బాక్కు మనస్సు దేహము వీటిచే ఇతరులకు చెరుపు చేయకుండుల (రామానుజులు),
- (4) క్షాంతి: ఇతరులు చెరుపుజేసినను మనస్సు మారకయుండుట (శంకరులు). తనకు చెరుపు జేసిన వానినిగూర్చి మనస్సునందుగూడ తలంపకయుండులు (రామానుజులు).
- (ర్) ఆర్జ్ పం నేరైన స్వభావము, పంకరలేనితనము మనస్సులోనున్నట్లు వ్యవహారించుట (శంకరులు). నెరైన మార్గమునందుండుట (ఋజుత్వము) (శ్రీధరులు). ఇతరుల విషయమున మనోవాగ్లేహములచే ఒకేవిధముగ నడచుట (రాఘవేంద్రులు).
- (6) ఆదార్యోపాసనమ్ మోక్షమునకు సాధనమైన జ్ఞానమునుపదేశించిన గురువును శ్వుశూష మొదలగువాటిని జేసి సేవించుట (శంక రులు). తనకు జ్ఞానోపదేశము జేసిన గురువునకు నమస్కరించి తాను జేయవలసినదానిని ఆడిగి యెరింగ్ వారికార్యములలో సరిగా నడచుట (రామానుజులు). జ్ఞానుల సేవజేయుట (రాఘవేం(దులు).
- (7) శౌచం మట్టిచేతను జలముచేతను దేహమునందలి మురికెని సిద్ధపరచుటయు, మనస్సునందలి కామ్మకోధాదులను విడచి నిర్మలముగ నుండుటయు (శంకరులు). బాహ్యఆంతరశుద్ధి:-క్లో॥ శౌచం ఈ ద్వివిధం మ్రోక్తం బాహ్యమాభ్యంతరం తథా। మృజ్ఞలాభ్యాం స్మృతం బాహ్యం బావశుద్ధిస్తధాంతరం॥

జలాదులచే దేహశుద్ధి, ఆశమొదలగు వాటిని విడచుట వలన మనళ్ళుద్ధి, అని రెండువిధ ములు (శ్రీధరులు). ఆత్మజ్ఞానమును దానికిసాధన భూతమైన దానినిన్నీ సంపాదించుటకై మనోవాగ్దేహములకు గలుగవలసిన శాస్త్ర్యేక్తమైన శుద్ధి (రామానుజులు).

- (8) ైఫైర్యం మోక్ష సాధనమైన ప్రయత్నమునందే స్థిరముగ నుండుట (శంకరులు). వేదాంఠశాస్త్రాం ర్జములో ఎల్లప్పడు దృథమైన నమ్మకముతోనుండుట (రామానుజులు). భయము మొదలగువాటివలన స్వధర్మమును వీడువకయుండుట (రాఘవేం(దులు).
- (9) ఆత్మవినిగ్రామా: తాను కడతేరుటకు తనకు సహాయము జేయుటవలన తానను శబ్దముచే చెప్పబడు దేహేంద్రియములచేరికను అణచుట. స్వభావముగనే అన్ని త్రోవలలో (పవర్తించెడి దేహేంద్రియములను అడ్డుపరచి సన్మార్గమునందే నిలబెట్టుట. ఒకడు ము.క్తి జెందుటకు శరీరమే మొదటి సాధనము. ఎట్లనగా శరీరముచే నిత్యకర్మల ననుష్టించగా దానివలన పుణ్యము గలుగగా దానిచే పాపము తొలగుచున్నది. దానిచే బుద్ధి బాగుబడి జ్ఞానముగలిగి ము.క్తిబడయవచ్చును (శంకరులు). ఆత్మస్వరూపమున కంటె ఇతర విషయములలోని మనస్సును స్వాధీనముజేసి ఆత్మ యెడనే యుంచుట (రామానుజులు). విశేషమైన మనో నిగ్రహము (రాఘవేంద్రులు).
- (10) వైరాగ్యం ఇష్టములైన ఇహకురవిషయములలో ఆ సక్తిలేకుండుట (శంకరులు). ఆశ్మకన్య మైన విషయములలోని దోషమునెఱింగి అది తనకు చెడు పైనదని తెలిసి భయముతో దానిలో నెల్లప్పడు ఆసక్తితొలగియుండుట (రామానుజులు),
- (11) ఆనహంకారః ఆత్మక్లాఘలేకున్నను నేను గొప్పవాడను అని మనస్సులో గర్వముగలుగ పచ్చును. అదియే అహంకారమనునది, అదిలేకుండుట (శంక రులు). దేహేంద్రియ ములలో తాననెడి అహంకారము లేకుండుటయు, తనవికానివస్తువులలో తనదను అభి మానములేకుండుటయు (రామానుజులు). తనయెడ లేనట్టిగుణములు తనయెడ నున్నట్లు తలంచి ఆజ్ఞాన మొందకుండుట (రాఘవేంద్రులు).
- (12) జన్మమృత్య .... దోషానుదర్శనమ్ జననమరణములు. వృద్ధాప్యము, రోగము, దుఃఖము వీటిలోని దోషము నెరుంగుట, ఆనగా జననమునందలి దోషములు గర్భవాసము మొదలగునవి, మరణమందలి దోషములు మరణవేదన మొదలగునవి వార్ధక్యము నందలి దోషము జ్ఞాపకము తగ్గిపోవుట, బలముతగ్గుట, చూపుతగ్గుట స్వజనముల వలన అవమతి మొదలగునవి. రోగమందలి దోషములు కన్ను తల మొదలగువాటిలో వ్యాధి మొదలగు వాటివలన గలుగు దుఃఖములు. దుఃఖమందలి దోషము ఆధ్యాత్మిక, ఆధిభౌతిక, ఆధిదైవికము మొదలగు దుఃఖములు (తన్నుగూర్చియు, ఇతర్మపాణుల గూర్చియు రాగలదానిని ఆలోచించుట) లేక ముందుచెప్పబోవునట్లు చెప్పవచ్చును -దుఃఖములనగా చెరుపు. దానిని జననము మొదలగువాటిలో మునుపువలె నాలో చించుట. జననము దుఃఖము; మరణము దుఃఖము; వార్డక్యము దుఃఖము; వ్యాధులు దు:ఖము; జననము మొదలగునవీ దు:ఖములకు కారణమైనందుననే దు:ఖములుగానీ తమ యాకారముతోనే దుఃఖములుకావు. (వాటి యాకారమే దుఃఖాకారముగాదు) అనురు. ఈ విధముగ జననము మొదలగువాటిలో దుఃఖమని దోషము నెరుంగుటవలన దేహము ఇంగ్రదియములు, విషయములు వీటియొక్క భోగములమీద కోరిక లేకుండుట గలుగుచున్నది. దానివలన ఇంద్రియములు అత్మను జూచుటౖ తె పలనున్న అత్మన గూర్చి వెళ్లును. ఈ విధముగ జననము మొదలగుపాటిలో దుణ్తమనెడి దోషము

నెరుంగుట జ్ఞానము నిచ్చునట్టిది కావున జ్ఞానమనంబడుచున్నది (శంక రులు). దేహముండు వఱకు జననము మరణమువృద్ధాప్యము, వ్యాధి, దుఃఖము మొదలగు దోషములు విడువ జాలవను ననుసంధానముతో నుండుట (రామానుజులు).

- (13) ఆస క్షి: ఆస క్షికి కారణమైన వస్తువులలో (పీతిమాత్రము స క్షి. అదిలేనితనము అస క్షి యనబడును (శంకరులు). ఆత్మనుడప్ప అన్యములైన (పుత్రదారాది) వస్తువులలో సంబంధములేకుండుట (రామానుజులు).
- (14) అనభిష్వంగః అభిమానములేకుండుట. అభిమానమనగా వేరుకాని తన్ను భావించుటయను (ఆస క్రియుంచబడిన వస్తువున్ను తానున్ను ఒక్కటేయని భావించుటయను) అధికమైన ఒక విధమైన యాస క్రియే. ఉదాహరణముగా, మతియొకడు సుఖమునుగాని దుఃఖ మునుగాని బడసినవాడగుచుండగా ''నేనే సుఖమును గలవాడను, నేనే దుఃఖమును గలవాడను" (అనుదానినిన్ని) మఱియొకడు [బతికియున్న ప్పడుగాని మరణించు నప్పడుగాని "నేనే (బతుకుచున్నాను, నేనే మరణించుచున్నాను'' (అనుదానినిన్ని) చూడుడు. ఇట్టి యాస క్రి లేనితనము అభిమానము లేనితనము ఎచ్చట అనుదానిని చెప్పాచున్నాడు. పుత్రులు, పత్ని, ఇల్లు మొదలగు వారలమీద. ''మొదలగువారలు'' అన్నందున మిక్కిలి [పియులైన తదితరులైన పనివారు మొదలగువారియెడననుడు. అవి రెండును (ఆస క్రిలేనితనము అభిమానములేనితనము) జ్ఞానముశకు ఉపయోగ పడుటవలన జ్ఞానమనబడుచున్నది. (శంక రులు) శాస్త్రోక్తములై కర్మానుష్టాన విషయ ములుదప్ప ఇతర విషయమైన వ్యవహారము లేకుండుట(రామానుజులు). పు[తాదులలో విశేష స్నేహము లేకుండుట (రాపువేందులు).
- (15) సమచిత్తత్వం ఎల్లప్పడు ఒకేమనస్సు గలిగియుండుట జ్ఞానసాధనము. (శంకరులు) సంతోషమును వ్యవసమును విడచియుండుట (రామానుజులు).
- (16) ఆనన్యయోగేన అనన్యయోగమనగా వేరుతలంపులేక ఈశ్వరుడైన నాయెడ ఒకటే సమా ధిగ నుండుట (అనగా) "భగవంతుడైన వాసుదేవునికంటె వేరొకడులేడు. కావున అశడే మనకు శరణము" అని ఈ విధముగ నిశ్చయముతోనున్న చలించనిబుద్ధి, దానిచే (భగ వంతుని, ఉపాసించుట అనన్యమైనభక్తి భజనము అవియు జ్ఞానసాధనము (శంక రులు) ఏకాంత యోగముచేత (రామానుజులు) లఓ్మి బ్రహ్ము మొదలగు వారెవ్వరు స్వతం(తులుకారు. ఈశ్వరుడే స్వతం(తుడను తలంపుతో ఏకాంతభ్తికి చేయుటచేత (రాఘవేం(దులు).
- (17) వివి క్రై దేశ సేవిత్వం స్వభావముగాగాని స్టా కుద్ధిజేయుటవలనగాని శుద్ధముగనున్న ట్రియు దొంగలు దుష్టజనులు మొదలగునవి లేనట్టియు అడవి, నదిఒడ్డు, ఇసుకదిబ్బ, గుడి మొదలగుచోట నివసించుట. ్రపత్యేకమైనచోటగదా మనస్సు నిర్మలమగుచున్నది! కావున అత్మమ ధ్యానించుట ఏకాంతమున బాగుగ సంభవించుచున్నందున ఏకాంత మైనచోటు నాగ్రముంచిన వాడగుట జ్ఞానమనబడుచున్నది. (శంకరులు). చిత్తకుద్ధిని కలుగజేము (ప్రదేశమున (శ్రీధరులు). రహస్యమైన స్థలమున నివసించుట (రామాను జాలు). జనులు లేనిదియు శుద్ధమైనదియునైన స్థలమున నివసించుట (రాఘవేందులు.)
- (18) ఆరతి: బ్రీతిలేకుండుట (శంకరులు, శ్రీధరులు, రామానుజులు).

- (19) జనసంసది జనసమూహమనగా ఇచ్చట జ్ఞానము లేనివారలై చిన్నవారలై స్రత్సవ ర్హనలేని సామాన్య జనుల సమూహము. దిద్దపాటుచెంది జ్ఞానముగలవారలై స్రత్సవ ర్హనగల వారల సమూహముగాదు, ఏలన అట్టివారలచేరిక జ్ఞానమున కుపకారమగుననుడు. కావున సామాన్య జనసమూహమున ద్వేషము గలుగుట జ్ఞానమున కుపయోగపడుట వలన అది జ్ఞానసాధనమగును. (శంకరులు).
- (20) అధ్యాత్మజ్ఞాననిత్యత్వం ఆత్మ మొదలగు వాటి స్వభావమునుగూర్చిన జ్ఞానమున ఎల్లప్పడు స్థిరముగ నిలబడుట (శంకరులు). ఆత్మస్వరూప జ్ఞాననిష్ఠలోనుండుట (రామానుజులు). పరమాత్మజ్ఞానము సంపాదించుటలోనే ఎల్లప్పడుండుట (రాఘవేంద్రులు).
- (21) త త్ర్వజ్ఞానార్థదర్శనమ్ యజార్థజ్ఞానమైనది అమానిత్వము మొదలగు మునుపుజెప్పిన జ్ఞాన సాధనములయొక్క అభ్యాసపరిపక్వమువలన వచ్చునట్టిది, దాని ఫలము మోక్షము. సంసారము తొలగుట. దాని నాలోచించుట దర్శనమనబడును. యధార్థజ్ఞానము యొక్క ఫలము నాలోచించునప్పుడుగదా దాని సాధనముల ననుప్తిుంచుటలో (పవృత్తి గలుగును. కావున ఇదిగూడ జ్ఞానమున కుపయోగపడుటవలన జ్ఞానమనబడెను. (శంక రులు). త త్ర్వజ్ఞానార్థ చింతనమ్ = ఎల్లప్పుడు త త్ర్వజ్ఞానముయొక్క (పయోజనమును చింతించుట (రామానుజులు). త త్ర్వజ్ఞానమును సంపాదించుటనై శాడ్రవిచారమును జేయుట (మధ్వులు), లేక త త్ర్వజ్ఞానమునకు విషయుడుగనున్న విష్ణపుయొక్క దర్శ నము (రాఘవేంద్రులు)
- (22) జ్ఞానమ్ అమానిత్యాదులు ఇరవైయిన్ని జ్ఞానమునకు కారణములైనందున వాటి ననుస్తింప పలెననుదానిని రృధపరచులకై జ్ఞానసాధనములైన అవి జ్ఞానమనియే చెప్పబడినది. దీనికి విపరీతమైన మానిత్వము, డంబము, మొదలగునవి సంసారము గలుగుటకు కారణములైనందున వాటిని నివర్తింపగోరి అవి యజ్ఞానమనియు చెప్పబడినవి. (శంక రులు). జ్ఞానసాధనమైనది (శ్రీధరులు). అమానిత్వాదులు ఆత్మజ్ఞానమునకు కారణము లైనందున జ్ఞానమని చెప్పబడినది (రామానుజులు). అమానిత్వాదులు జ్ఞానముగను జ్ఞానసాధనముగనైనది (రాఘవేం(దులు).

(శంకరులు) ఏ క్షే.(తముయొక్క మారుబాటు లన్నిటియొక్క చేరిక యనునది ఈ శరీర మనెడి క్షే.(తమని చెప్పబడినదో అట్టి క్షే.(తము మహాభూతములు మొదలగు విభాగములుగా వేరు బడినదై ధృతివఱకు విస్తరించి చెప్పబడినది. క్షే.(తముయొక్క గొప్పతనము, స్వభావములు. ఇవి ఇక జెప్పబడును. సామర్థ్యము బడసిన ఏ క్షే.(తమ్లాని గూర్చిన జ్ఞానముచే అమరత్వము (మరణించ కుండులు) గిట్టునో దానిని భగవంకుడు "ఎరుంగవలసినదేదియో దానిని జెప్పెదను" అనునది మొద లుగ తావే విశేషించి చెప్పగలడు. ఐతే ఇప్పడు జ్ఞానమునకు సాధనమైన వినయము మొదలగు టపవ రైనమును చెప్పచున్నాడు. ఏదియుండిన ఒక డెరుంగవలసిన దాని నెరుంగుటకు తగిన వాడు గను అధికారము గలవాడుగనగునో దేనిలో భావము చెందిన విరక్తుడు జ్ఞాననిస్థపుడు (జ్ఞానమార్గ మన నిలకడ జెందినవాడు) అనబడునో అట్టి వినయము మొదలగు (పవ రైనమును భగవంతు డను(గహించుచున్నాడు. ఆ టపు రైనము జ్ఞానసాధనమైనందున జ్ఞానమను శబ్దముచే చెప్పబడు చున్నది. (అట్టి సత్సవ రైనమునకె జ్ఞానమనిశేటరు.)

శ్లో။ జ్ఞేయం యక్రత్పవజ్యామ్ యద్జార్వాఽమృక మశ్మేరే! అనాదిమకృరం బ్రహ్మ న నక్రన్నానదుచ్యరే!

13

పద‼ జ్ఞేయం - యత్ - తత్త్ - బ్రవహ్హామి - యత్ - జ్ఞాత్వా - అమృతం - అశ్నుతే ! అనాదిమత్ - పరం - బ్రహ్మ - న - సత్ - తత్ - న - అనత్ - ఉచ్యతే !

| జ్ఞేయం యత్       | ఎరుంగవలసినదేదో                | పరంబ్రహ్మ        | <b>ప</b> ర్మబహ్మము     |
|------------------|-------------------------------|------------------|------------------------|
| యేత్ జ్ఞాత్వా    | ఒకడు దేనినెరింగి              | ఆనాదిమఖ్         | <b>ප</b> යිම්බයි       |
| •మృత్            | మరణించకుండుటను                | కల్              | ⇔ದಿ                    |
| <b>అ</b> శ్వౖ తే | పొందునో                       | <b>స</b> ్       | న <b>త్తు</b> గ        |
| ช <i>ธ</i> ิ     | ಪ್ ನಿನಿ                       | <i></i> దోచ్య తే | -<br>జెప్పబడుటలేదు     |
| ్రభవజ్యామి       | <b>ಪ್</b> ಗುಗ <b>ತ</b> ್ಪುದನು | అనత్న            | అనత్తుగ జెప్పబడుటరేదు. |

తా॥ ఎరుంగ వలసినదైన జ్ఞేయమనునదేదిగలదో, దేనినెరింగ్ (జీవుడు) మోక్షమొందునో దానిని బాగుగ విస్తరించి చెప్పెదను. బహ్మము ఆదిలేనిది. అదినత్తుగ జెప్పబడుట లేదు. అనత్తుగ జెప్పబడుటములేదు. (ఏలనగా) విధినిమేధములకు అన్యమైనందున అనునది కాశ్వర్యము.

(శంకరభాష్యము) మునుపుచెప్పిన జ్ఞానమువలన నెరుంగవలసిన వస్తువేదను దానికి భగవంతుడిందులో జెప్పచున్నాడు.

(అక్షేపము) అట్టైన అమానిత్వము మొదలగునవి యమనియమములే. అనగా ఒక విధమైన ఆత్మనంయమమే (తన్ను అణచుటయే). వాలివలన ఎరుంగవలసిన వస్తువెరుంగబడుట లేదు.. అమానిత్వము మొదలగునవి ఒకవస్తువును నిర్ణయించునవిగ, అనగా నెరుంగునవిగా కనబడుటలేదు. మఱియు అంతటను జ్ఞానము దేనినిగూర్చినదో అట్టి ఎరుంగవలసిన వస్తువును ఆ జ్ఞానమే ఎరుంగునదిగ కనబడుచున్నది. ఒకదానినిగూర్చిన జ్ఞానముచే మఱియొక్కటి ఎరుంగ బడదు. ఉదాహరణముగా ఘటమునుగూర్చిన జ్ఞానముచే అగ్ని ఎరుంగబడదు.

(సమాధానము) ఇది దోషముగారు. ఏలనగా అవి జ్ఞానమునిచ్చునవైనందున జ్ఞానమన బడుచున్నవని చెప్పియున్నాము. ఆవి జ్ఞానమునకు దూరకారణమైనందునను జ్ఞానమనుడు.

''ఎరుంగవలసిన వస్తువేదో దానినున్నట్లు సృష్టముగ జెప్పెదను'' అని భగవంతుడు వినువానికి రుచినిగలుగజేసి ఆతురతతో వినునట్లు చేయుటకై అట్టి జ్ఞానమునకు ఫలమెట్టిదని అనుగ్రహించుచున్నాడు. ఎరుంగవలసిన వస్తువును ఒక డెరింగి అమరత్వమును పొందుచున్నాడు. అనగా మరలను మరణించుటలేదని తాత్పర్యము. ఆదిలేనిదే అదియొక్కడిది? అన్నిటిక ంటె మేలైన బ్రహ్మమే ఎరుంగవలసిన వస్తువని ప్రకృతము మాట్లాడబడునది.

'అనాదిమత్పరం బ్రహ్మ' అను వాక్యమును కొందలు, ఆనాది = ఆదిలేని. మత్ = అహంవాసుదేవాఖ్యో = వాసుదేవుడైన నేనే, పరం - పరాశ\_కి: = ఉత్తమమైనశ క్తిగా, యస్య = దేనికున్నానో, తత్ = ఆది. బ్రహ్మ = బ్రహ్మమని అర్థము చేసియున్నారు. ఇది సరియైన అర్థము నిచ్చునదైనచో ఇట్లు చేయుటయు క్రమే. అట్టి యర్థముచేత వాసుదేవుడైననన్ను ఉత్తమమైన శ క్తిగా గలిగియున్నట్టిది బ్రహ్మమని తేలుచున్నది. అనగా శ క్తితోనున్న సగుణమును జెప్పినట్టగును. ఈ క్లోకమున ట్రాయోగింబబడియున్న "'నస్త్రన్నా సదుచ్యతే" అనుదానిచే నిర్గుణ్యబహ్మము గు ర్హింపబడుచున్న దేగాని సగుణముగాదు. కావున అట్టి యర్థము సరియైనదిగాదు. 'మత్'అనునది క్లోకపూ ర్హికై చేర్చబడియున్న దేగాని దానికి విశేషమైన అర్థములేదని ఎరుంగదగినది. తెలియవలసిన బ్రాహ్మము సత్తుగాదు, 'అసత్తుగాదని ఈ క్లోకమున జెప్పబడినది. (సత్ అనగా ఉన్నట్టిది. అసత్ అనగా లేనట్టిది.) కావున ఉన్న దియు బ్రహ్మముగాదు, లేనిదియు బ్రహ్మముగాదు, అని జెప్పి నదగుచున్న దే. ఇది సరియైనదని చెప్పవచ్చునా? యనిన క్రిందక నబరచిన ట్రాతి ప్రమాణములను బట్టి చెప్పవచ్చును, ఆశ్రతులను విస్తరించి క్రింద గు ర్హింపజేసి వానియర్థముగూడ బ్రాయబడు చన్నది.

''స ఏషః నేతినేత్యాత్మా అగృహ్యా న హి గృహ్యుతే అశీర్యో న హి శీర్యతే అసంగో న హి సజ్జతే అసితో న వ్యధతే నరిష్యత్యేతముైబైవైతేన తరత ఇతి'' (బృహదారణ్యకోపనిషత్తు 6-వ అధ్యా. 4-వ బ్రాహ్మణము 22-వ వాక్యము) జ్ఞేయమనునదేదో దేనినెరుంగునో దానిని జెప్పెదను. అను వీవిధముగ జెప్పబడుటలేదు. అసత్తు (ఏలనగా విధి నిష్ట్రములకు విషయుడుగాడు.) నాశములేనివాడైనందున నశింపజేయబడదగిన వాడుగాడు. సంగములేనివాడైనందున ఒక దాని యందును అంటువాడుగాడు. కట్టుకు లోబడక యుండుటవలన దుఃఖమొందుటలేదు నశింపదగిన వాడుగాడు. ఇట్టెరింగినవానిని పాపపుణ్యములు వెంబడించుటలేదు.

"అస్థూలమనణ్వ్ (హస్వమదీర్ప్రమలో హిత మన్నే హమచ్చాయమతమః అవాయ్యనా కాశమ సంగమరసమగంధ మచక్రుష్కమ్మశో (తమవాక్ అమనః అతేజస్కమ్మ పాణమముఖ మమాత్రమనం తరమబాహ్యంనతదశ్నా తికించన నతదశ్నా తి కశ్చన'' (బృహదారణ్య కోపనిషత్ 5-వ అధ్యా - 8-వ బ్రాహ్మణము, 8-వ వాక్యము.)

(ఆ బ్రహ్మము) స్టూలముగాదు. అణువుగాదు. పొట్టిదిగాదు. పొడపుగాదు. ఎ(రనిది గాదు. పనగలదిగాదు. (అనగా నూనె మొదలగు (దవత్వముగల వస్తువువలె అంటునదిగాదు.) సీడగలిగినదిగాదు. చీకటిగాదు. వాయువుగాదు. ఆకాశ్చముగాదు. ఒకదానితో సంబంధము గలదిగాదు. రనముగలదిగాదు. వాసనగలదిగాదు. కండ్లుగలదిగాదు. చెవులుగలదిగాదు. వాక్కుగలదిగాదు. మనస్సుగలదిగాదు. కాంకిగలదిగాదు. (పాణముగలదిగాదు. ముఖముగలదిగాదు. పరిమాణముగలదిగాదు. లోపలనున్నట్టిదిగాదు. తినుటలేదు. \ పెలుపలనున్నట్టిదిగాదు. అదియొకదానిని తినుటలేదు. దానిని (ఒకప్పడు) ఏదియు తినుటలేదు. \

ఈ ఈ సులవలన ''విశేష్టపతి షేధేనైవనిర్దిశ్యతే'' = విశేషములను ని మేధించుటవలననే బ్రహ్మము నిరూపించి చూపబడినది. ఏలనగా వాక్కు మొదలగువాటికి బ్రహ్మము విషయము గానిదైనందున ఏ వస్తువున్నట్టిదో అదియున్నదని చెప్పబడుచున్నది. ఉన్నదని ఏదిచెప్పబడు చున్నదో అది లేనేలేదు. సక లవస్తువులున్ను ఉండుట యనుదానినిగాని, లేకుండుట యనుదానినిగాని యనుసరించియే యుండును. అట్టుండగా బ్రహ్మము ఉన్నదనుబుద్ధికి (జ్ఞాన మునకు) విషయమైనదా? లేక లేదనుబుద్ధికి (జ్ఞానమునకు) విషయమైనదా? అనుప్రక్షమున ఇంది యాదులకు విషయముగ నెప్పడగుటలేదే ఆప్పడు ఈ రెండుబుద్ధులకును విషయమైనదికాదు ఘటముమొదలగు వస్తువు ఉన్నదను బుద్ధికి విషయముగుచున్నది. లేదనుబుద్ధికిగూడ ఘటము మొదలగునరే విషయము (అదెట్లనగా ఒక వస్తువును ఎప్పుడు చూడకయు వినకయునుండగా లేదనిమాత్రము ఎట్లు జెప్పదగును? ఏవస్తువు ఇంద్రదియారులచే ఎరుంగదగునో దానినే లేదనియు చెప్పవచ్చననునదే) కావున ఎరుంగచలనినదిగ చెప్పబడిన పర్వబహ్మము ఇంద్రియములకు

విషయముకానందున శబ్ద (వేద)ముచేతనే ఎరుంగదగినది. ఆందువలననే సత్తుగాదు. ఆసత్తు (ఈ విధముగనే కేనోపనిషద్వాక్యమున) అన్యదేవ తద్విదితాదథో అవిదితాదధి = బ్రహ్మముతెలిసిన పస్తువుకంటెను తెలియని ప్రస్తువుకంటెను అన్యమైనది. అని జెప్పబడియున్న ది. ఒక వస్తువును గురించి చెప్పవలెననిన జాతి క్రియగుణము సంబంధము వీటి ననుసరించియే చెప్పవలెను. అదెట్టనగా గోవు గుఱ్ఱము మొదలగు పదములు జాతినిబట్టియు, పాఠకుడు వంటజేయువాడు. మొదలగు పదములు  $\overline{\xi}$ దయలనుబట్టియు, ఎరుపు నలుపు మొదలగు పదములు గుణములనుబట్టియు, ఎక్కువ ధనముగలవాడు ఎక్కువ పశువులు గలవాడు మొదలగు నవి సంబంధమునుబట్టియు చెప్పబడుచున్నవి. లోకమందకి సకలపదములున్ను వీటిలో నొకదానిని బట్టియే యున్నవి. బ్రహ్మమనగా, నిస్ప్రియం = క్రియలేనిది, నిష్కలం = అవయవములేనిది, శాంతం = శాంతమైనది ఇది మొదలైన (శుతివాక్యము లుండుటవలన జాతి మొదలగు సంబంధములో జెప్పదగినదిగాదు. రెండువస్తువులుండినగదా ఒకదానితో మఱియొకదానికి సంబంధము చెప్ప గలము. "ఏకమేవాద్వితీయం బ్రహ్మ lpha బ్రహ్మ యొక్కటే రెండవదిలేదు" అను(lpha)తివాక్యము ననుసరించి బ్రహ్మముదప్ప వేరువస్తువులు లేనందున బ్రహ్మమునకు వేరొకదానితో సంబంధము చెప్పగూడదు. కావున బ్రహ్మమును సత్తనిగాని ఆసత్తవిగాని చెప్పగూడదు. ''యతో వాచోనివర్తనే, అ్రపాప్యమనసాసహ=వాక్కు దేనికి లక్షణము చెప్పజాలక మనస్సుతో వెనుకకు తిరుగుచున్నదో" అను నీ్రిశుతివాక్యమును జూడుడు. ఆ ల్రహ్మము తన యాత్మమైనందున దానిని ఏ ప్రప్రమాణమున్ను గుర్హించి చూపజాలదు. (ఆధ్యా 18-శ్లో 50 భాష్యమును జూడుడు).

(శ్రీధరులు) 'అనాదిమశ్ పరంబ్రహ్ము' అనుదోట ఆదిలేనిది అను అర్థము 'అనాది' అనుపదముచేతనే లభించియుండగా, మత్ - అనుదానికి (పయోజనము లేకున్నను ఛాందస మైనందున (వేదమువంటిదైనందున) ఏల (పయోగింపబడినదని (పశ్మింపగూడదు. లేక, అనాది= ఆదిలేని, మత్పరం - మత్ = విష్ణువైన సగుణుడుగనున్న నా యొక్క, పరం = నిర్గుణస్వరూపము, బ్రహ్ము = బ్రహ్ముము, తత్ = అది, సత్ నోచ్యతే = (పమాణముచే విధింపబడుటలేదు. నాసత్ = టమాణాది నిమేధముచే నిమేధింపబడుటయులేదు. ఏలనగా ఇందియగోచరము కానిదైనందుననే.

యాత్మకు పలుశరీరములలో నిమిడిన తక్కువ పరిమాణము స్వభావ కర్మమువలన వచ్చినది. కర్మబంధమునుండి విమ్ము క్తి జెందినవాడు మహత్పరిమాణముగల స్వరూపమును పొందుచున్నాడు. ఆత్మ పూర్ణత్వము, లేక మహత్వముగలవాడైనందున ఆత్మకు బ్రహ్మమను పదము ప్రయాగింప బడియున్నది. ఎచ్చట ఆవిధముగ (పయోగింపబడి యున్నదనగా ''సగుణాన్న మతీశ్వేతాకా ఆధ్యా - 26-27-క్లోకములు) "బ్రహ్మభూతః ప్రసన్నాత్మాన శోచతిన కాంక్షతి! సమస్పర్వేమ భూతేమ మద్ప క్రింలభతేపరాం (18 వ అధ్యా 54 వ క్లో-) వీటిలోనే. సత్ = కార్యము, అసత్ = కారణము. జీవుడు తనయొక్క బ్రకృతి విముక్తాత్మ స్వరూపమును పొందినచో అప్పుడు అతనిని కార్యమనిగాని కారణమనిగాని చెప్పగూడదు. అతడు కార్యావస్థలోనుండునప్పుడు దేవ మనుష్యాది రూపములను పొందుటవలన ఆప్పడు (సత్) కార్యమని చెప్పబడుచున్నాడు. ఆతడు కారణావస్త్రలో నుండునప్పడు దేవాది నామరూపములు లేనందున అప్పడు (అసత్) కారణమని జెప్పబడు చున్నాడు. "అనద్యా ఇదమ్మగ ఆసీత్ । తతోవైసదజాయత" ఇత్యాది (శుతులనుచూడుడు. ఇట్టి కార్యకారణావస్థ కర్మస్వభావమైన ఆవిద్యయొక్క సంబంధమువలన గలిగినదేగాని స్వభావముగారు. కావున సత్ ఆసత్ శబ్దములచే ఆత్మన్వరూపము జెప్పబడుటలేదు "అసద్వా ఇదమ్మగ ఆసీత్' ఆను (శుశివాక్యమును సకలమునకు కారణము (బహ్మమని చెప్పియుండగా ఆత్మకు కారణత్వ మెల్లు చెప్పదగుననిన, సర్వకారణము బ్రహ్మమనుట యుక్తమే, సూక్ష్మచిదచిద్వస్తువులైన షేక్రత డే. ఆజ్ఞాలున్ను బ్రహ్మముయొక్క శరీరమైనందున అట్టి శరీరముతోజేరిన బ్రహ్మమువలన జేయబడు కార్యములను శరీరముగూడ జేసినల్లే యగుచున్నది. కావున శరీరమను క్షేతము. క్షేతజ్ఞుడు వీ రిరువురు కారణముగ జెప్పబడుచున్నారు.

(రాఘవేంద్రులు) ప్రాకృతదేహేంద్రియాదులను గలిగినట్టిది ఆదిమత్ అని చెప్పబడు చున్నది. (పాకృతదేహేంద్రియాదులను గలిగినట్టిది ఆదిమత్ అని చెప్పబడుచున్నది. (పాకృత దేహేస్ట్రియాదులు లేనిది అనాదిమత్తని జెప్పబడుచున్నది. తెలిసికొన దగినది ఆపరమాత్మయే నసత్తన్నా సదుచ్యతే = ఆపరమాత్మ. నసత్ = కార్యమగు (పపంచమున జేరినవాడుకాడు. రెంటి కంటె అన్యుడైనందున అతనిని, సత్ - అసత్ అని చెప్పగూడదు. లేక మూర్తామూ ర్తములకు అతీతుడైనందున సత్ ఆసత్ అని చెప్పగూడదు.

(స్వకీయము) ఈ క్లోకమున బ్రామాగింపబడియున్న సత్ అసత్ అను పదములు మునుపటి 9 వ అధ్యా - 19 క్లో - 11 వ అధ్యా 37 వ క్లోకమునందును బ్రామాగింపబడియున్నవి. సదరు 19 వ క్లోకమున "సత్తు అసత్తునేను" అని భగవంతుడు చెప్పియున్నాడు. సదరు 37 వ క్లోకముచే అర్జునుడు సదసత్తు కంటె అన్యమైన అక్షరమునీవేయని చెప్పియున్నాడు. ఈ క్లోకము నందయితే బ్రహ్మమును సత్అనిగాని అసత్అనిగాని చెప్పగూడదని చెప్పియున్నది. ఇది పరస్పర విరుద్ధముగ గనబడుచున్నది. ఆయితే అట్లు విరోధములేదను దానిని ఆయాచోట్లలో భాష్యకారు లున్ను, వ్యాఖ్యాతలున్ను, పలుదృష్టాంతములతో చూపియున్నారు.

> క్లో ॥ నర్వక: పాణిపాదం కత్పర్వకోడ్డి శ్రీరోముఖమ్ । సర్వక్శన్భతిమల్లోకే నర్వమావృత్య తిష్టతి ॥

## ಹೆ.[ಕ ಹೆ.|ಕ <sub>ಟ್ಲ</sub> ಏರ್ಗ ಯಾಗ ಮು

పద⊪ సర్వతః - పాణిపాదం - తత్ - సర్వతః - అ&ౖశిరోముఖమ్ ! సర్వతః - శ్రతిమత్ - లోకే - సర్వం - ఆపృత్య - తిష్టతి ⊪

35 🗷 ျပညာဥ္မွည္သာ నర్వతః **യാള്** ക శుక్రిమత్ నర్వత: ෂංජ හ చెవులు గలది లో కమున పాడిపాదం చేతులను కాళ్ళను గలది 8 అంతట వర్యం నర్వతః **నకలము**ను అఓ శిరోముఖం కాళ్లను తలలను ముఖములను గలది ఆవృత్యతిష్టతి వ్యాపించుకొనియున్నది.

తా ॥ ఎరుంగవలసినదై (మునుపుజెప్పిన) ఆ బ్రహ్మము అంకటను చేతులను, కాళ్ళను, కండ్లను, తలలను, ముఖములను, చెవులను గలది. లోకములందన్నిటిని వ్యాపించుకొని యున్నది.

(శంకరులు) ఎరుంగవలసిన వస్తువైన (బ్రహ్మము) ఉన్నదను మాటకుగాని తలంపుకు గాని అందనందున లేదను శంకకలుగగా అన్ని ప్రాణుల ఇంద్రియములనెడి ఉపాధులను గైకొని ఆది (బ్రహ్మము) ఉన్నదను దానిని నిరూపించుచున్నవాడై ఆట్టి శంకను నివర్తించుట్లై చెప్ప చున్నాడు. ఏ విధముగను లేనిదై మాటకును మనస్పునకును అందనిదైన ఒక పస్తువును చూడలేము. మఱి దీనికి విపరీతమైన దానిని ఏదైననొక ధర్మమున్ను బడసినదై మాటకును మనస్సుకును అందు నట్టి వస్తువును ద్వైతమును చూచుచున్నాము. కావుస్థ్ర్ట్ బ్రహ్మము వ్యర్థమైనది, పాడైనది, ఆని శంకింపగా సమాధానము వెనుక జెప్పినట్లు అగును. 🚣 అది పాడైనదిగాదు. ఏలనగా అది (1) లోపలనున్న ఆత్మగనున్నది. (2) ఇంద్రదియముల ్రపయత్నమునకును ఇతరమైన వాటికి కారణ మైనది. (3) కల్పితమైన ద్వైతము బోధపడుటకు మూలాధారముగ నున్నట్టిది (4) ప్రపంచము నేలునట్టిది కావున అడి యున్నట్టిదనుడు. ఇక "బండి మొదలగునవి తానుగనే వెళ్ళజాలవు. దాని వలె జడవస్తువులైన శరీరము మొదలగు వాట్లలో జ్ఞాపకములేనిదో అవిస్వయముగనే వెళ్ళజాలవు. ప్రయత్నింపజాలవు. ఒకపనిని జేయజాలవు. కావుననే వాటిలో చేతన వస్తువుండవలెను'' అను రామమానముచే (1) ''బ్రహ్మములో పలనున్న ఆత్మగనున్నట్ట్ అనుదానిని మొదట ప్రసాదించు చున్నాడు. ఎరుంగవలసిన వస్తువునకు చేతులును కాళ్ళును అన్నిచోట్లనున్నవి. కే.తజ్ఞడున్నా తనునది ఆన్ని్రపాణుల ఇంద్రదియములగు ఉపాధులవలన సాధింపబడుచున్నది. ఏలనగా జడ వస్తువులైన ఇండ్రియములు చేతనమును ముందుంచకయే కలుగజాలవు. మఱియు లోపలనున్న చేతనము క్షేతమను నుపాధివలన క్షేతజ్ఞుడుగ జెప్పబడుచున్నది. క్షేతమైతే చేతులు కాళ్ళు మొదలగువాటివలన పలువిధములుగ వేరుబడియున్నట్టిది. క్షే.త్రమగు నుపాధియొక్క భేదము వలననైన మారుబాటులన్నియు క్షేతజ్ఞునికి భమయే కావున వాటిని తొలగించి బ్రహ్మము నేరుంగవలెననునది "అదియున్నది యనబడుటలేదు. లేనిదనబడుటలేదు" (13–12) అని చెప్పబడి నది. ఉపాధులు వాస్త్రవము కాన**ట్టి యా**కారముగలవైనను <sub>(</sub>బహ్మముయొక్క స్థితిని దెలియబరచు ట ై ఎరుంగవలసిన వస్తువైన (దానియొక్క) ధర్మమునువలె కర్పించి "ఆంతట చేతులుకాళ్లుగలది" అనునది మొదలైనది చెప్పబడుచున్నది. ఆ విధముగనే సంత్రపదాయము నెరింగిన వానియొక్క "ఆద్రైవమైన బ్రహ్యేక వస్తువైనది అధ్యారోపముచేతను అపవాదముచేతను (ఎక్కించుటచేతను ని మే ధించుటచేతను) వివరింపబడుచున్నది'' అను వాక్యము గలది. అధ్యారోపమనగా సర్వముగాని (తాడున, సర్పము నారోపించుట, ఎక్కించుటవలె యథార్థవస్తువునందు ఆయథార్థవస్తువును ఎక్కించుట. అపవాదమనగా త్రాడుయొక్క భ్రమాత్మక మైన దృశ్యమగు పాము, త్రాడు మాత్రముగనే నిలబడుటవలె వా స్త్రవమైన వ్యాపారముయొక్క అవా స్త్రవదృశ్యమగు స్థపంచము వా స్త్రవవస్తువుగమాత్రము నిలబడుట. అంతటను అన్ని శరీరములయొక్క అవయవములుగ కన బడుచున్న చేతులు కాళ్లు మొదలగునవి ఎరుంగవలసిన వస్తువైన బ్రహ్మముయొక్క శక్తియుండుట వలన దానియొక్క సన్ని ధానమాత్రము చేతనే తమకు ప్రపయత్నము గలుగజేయబడయు చున్నవి. కావున ఎరుంగవలసిన వస్తువుండుటకు అవి గుర్తులగును. (కావున అవి) "ఎరుంగవలసిన వస్తువునకు సంబంధించినవి" అను నుపచారవాదముచే చెప్పలడుచున్నవి. ఆ విధముగనే మిగతవాటిని వ్యాఖ్యానించుకొనుడు. (బ్రహ్మము) లోకముందలి (పాణివర్గములో నన్నిటిని వ్యాపించి నిలబడు చున్నది. నిలకడజెందుచున్నది. కదలుటలేదనుడు.

(శ్రీధరులు) బ్రహ్మము నత్తుగాదు. అనత్తుగాదని చెప్పగూడదు. ఏలయనిన లోకమందలి నకలవస్తువులున్ను సత్తుగాగాని అసత్తుగాగాని ఉండవలెనేగాని వేరు విధముగా ఉండవుగదా! "సర్యం ఖల్విదం బ్రహ్ము" "బ్రహ్మై వేదం నర్యం" ఇవి మొదలగు శ్రతులలో సకల వస్తువులున్ను బ్రహ్మమని చెప్పబడుచున్న దిగదా! కావున బ్రహ్మము సత్తుగగాని, ఆసత్తుగగాని యుండవలెనని సిద్ధించుచున్న దే యనిన "పరాస్యశ్తక్తి: వివిధేన శ్రూయతే" మొదలగు శ్రశులలో బ్రహ్మము అచింత్యశ్త క్తి బడసినదని ట్రపసిద్ధముగనున్నందున బ్రహ్మము ఉపాధివలన సత్ అసత్ అని చెప్ప బడుచున్న దనునది దీనిచే సృష్టపరచబడుచున్న ది.

(రామానుజులు) చేతులు మొదలు చెవులవఱకు చెప్పబడినపన్నియు పరిశుద్ధమైన ఆశ్మ కున్నవనునదికాదు. ఎచ్చోటను చేతులుకాళ్ళు మొదలగు అవయవములుండిన అ యవయవములచే చేసికొనరగిన కార్యములు ఎట్లు చేసికొనవచ్చునో ఆ విధముగనే (పకృతి విముక్తాత్మ స్వరూపమును చెందిన జీవుడు అవయవములు లేకయే వాటిని జేసికొన శ క్తిక లవాడనునది తాత్పర్యము. ఆ ముక్తాత్మ జీవుడు నక లమును బ్యాపించుకొనియున్నాడు. "ఆపాణిపాదో జవనో (గహీతా పశ్యత్య చక్రు: సశృణోత్యకర్ల: = కాలులేకయే నడచువాడు. చేతులులేకయే (గహించువాడు. కన్ను లేకయే చూచెడివాడు, చెవిలేకయే వినువాడు" అను కుతిచేత మైక నినశ క్తి పరమాత్మకు చెప్పబడి యుండగా ఆశ్మకు ఎట్లు అట్టి శక్తులను చెప్పదగుననిన, (పకృతివిముక్తాత్మకు పరమాత్మతో పరమ సామ్యము చెప్పబడియున్నందున అట్టి శ క్తి గలదు. "నిరంజన: పరమం సామ్యముమైపెతి" అను (శుతివాక్యముచేతను, "ఇదం జ్ఞానముపాళ్ళత్యమమసాధర్మ్యమాగతా:" అను నీ గీతావాక్యము చేతను ముక్తాత్మకు పరమాత్మతో పరమసామ్యము చెప్పబడుచున్నది.

(రాఘవేం(దులు) ఆ భగవంతుని మహిమయే మరలను జెప్పబడుచున్నది. హరి జగద్విలక్షణమైనవాడు. ఎట్లనగా, తఠ్ = ఆ పరమాత్మవస్తువు, సర్వత: = సకల అవయవముల లోను, పాణిపాదం = చేతులు కాళ్ళు మొదలగు శక్తిగలది. అనగా ఒక్కొక్క అవయవమున్ను తనకంటె అన్యమైన ఒక్కొక్క అవయవముయొక్క శక్తిని గలిగినదని జాతృర్యము. అది దేనివలన ననగా తెల్లని. నల్లని కేశముల అవతారమగు బలరాముడు కృష్ణుడు వీరలయెడ చెయ్యి మొదలగు నపయవశ్రక్తి కనబడుటవలె. ఈ విధముగవే, సర్వతోడ్డిశిరోముఖం = నకల ఆవయవములలోను కండ్లు, శిరస్పు, ముఖము, పీటి శక్తిని గలిగినది. సర్వతి (శుతముత్ = సకల అవయవములలోను కండ్లు, శిరస్పు, ముఖము, పీటి శక్తిని గలిగినది. సర్వతి (శుతముత్ = సకల అవయవములలోను (శోడ్రంద్రియశక్తిని బడసినది. దీని తాతృర్యమేమనగా నకల ఇంటియములయొక్క విషయ సులను కర్మలను సకలేంద్రియములచేతను ఎరుంగునట్టిదియు చేయునట్టిదియు అనియే. లోకే =

్రపపంచమున, సర్వం = సకలవస్తువులను, ఆప్పత్య = వ్యాపించి, రిష్టరీ = ఉన్నది. మరియొక యర్థము — ఆ పరమాత్మ సకల లోకములలోను, కండ్లు, కల, ముఖము, చెవులు మొదలగు వాటితో సకలమును వ్యాపించుకొనియున్నాడు. అనగా ఆ పరమాత్మ అణువులో నణువైన చేతులు కార్లు మొదలగు నవయవములతోగూడిన యనేక రూపములచే అంతట మన్నవాడై వ్యాపకరూపము చేత సకలమునందును వ్యాపించియున్నా తనునది తాత్పర్యము.

(స్వకీయము) ఈ శ్లోకమును లింగపురాణము మొదటిభాగము అధ్యా - 71 - శ్లోకము 107 లోను, వామనపురాణము అధ్యా 47 - శ్లోశి 64 లోను చూడుడు.

శ్లో॥ నర్వేం|దియగుణాఖానం నర్వేం|దియవివర్ణికం। అనక్తం నర్వభృమైనవి నిర్గుణం గుణంఖో కృవాగ

15

పది! సర్వేంద్రియ గుణాభానం - సర్వేంద్రియ వివర్ణితం!

ఆసక్తం - సర్వభృత్ - చ - ఏవ - నిర్గుణం - గుణభో క్తృ - చ॥

క క్ ఆ బ్రహ్మము నర్వేంద్రియ గుణా నమస్తములైన ఇంద్రియముల ఖానం యొక్క వ్యాపారములబే బ్రహ్మాంచునట్టిది నర్వేంద్రియివివర్ణికం (ఐకే) నమ స్త్ర ఇంద్రియములు

అన క్రం సర్వభృబ్పైవ నిస్లుణం గుణలో క్రృచ డేనియందును అంటనిది (ఐతే) అన్నిటిని భరించునట్టిది గుణములు లేనిది (ఐతే) గుణములను అనుభ

వించు వట్టిడి

తా ఆ ఎరుంగదగిన వస్తుమైన బ్రహ్మము నకల ఇందియముల విషయా కారమైన వృత్తులలో ఆయా విషయాకారముగ ్రవకాశించునట్టిది. లేక నకల ఇంద్రియములనున్ను గుణములనున్ను వాటివాటి విషయములలో ్రవకాశించ జేయునట్టిది. ఐతే నకల విధములైన ఇంద్రియములు లేనట్టిది. ఒకదాని యండును అంటనిది. ఐతే నకలమునకును ఆధారమైనట్టిది. నత్త్వాదిగుణములు లేనిది. ఐతే నత్త్వాది గుణములను అనుళవించు నట్టిది.

(శంకరులు) జ్ఞానేంద్రియములు కర్మేంద్రియములని పేరుగల చెవులు మొదలగు ఇంద్రియములు. అన్ని ఇంద్రియములు అనినందున బుద్ధి మనస్సు అనునంతఃకరణములనున్ను గ్రహింపవలెను, అంతఃకరణోపాధుల మార్గమునందే చెవి మొదలగునవిగూడ ఉపాధియగు చున్నది. కావున ఎరుంగవలసిన వస్తువు అంతఃకరణము బాహ్యకరణము అనునుపాధులచే సకల ఇంద్రియములయొక్క వ్యాపారములైన నిశ్చయించుట తలచుల వినుట మొదలగు వాటివలన ప్రకటమగుచున్నది. దానిని ఎరుంగవలసిన వస్తువు సకల ఇంద్రియములయొక్క పనులవలన వ్యాపారము ఉన్నట్టిదివలె కనబడుచున్నది. ''ధ్యాయతీవ లోలాయతీవ'' అను (ఈతులచే చూడుడు.

మఱియే కారణమువలన ''(బ్రహ్మము వాస్త్రవమున) వ్యాపారము గలిగియుండుటయే లేదు అనిగ్రగహింపబడుచున్నది అనుదానిని ఇందులో జెప్పచున్నాడు. అన్నియింద్రిదియములు లేనిది ఎట్టి సాధనములేనిదని తాక్ఫర్యము. కావున అట్టి యెరుంగవలసిన వస్తువు ఇంద్రిదయముల వ్యాపారమువల్ల వ్యాపారము గలిగియుండుటలేదు. ఇంద్రిడియములు వ్యాపారము గలిగియున్న ప్రభు

ఆది్డ్ కాను వా స్త్రవముగనే వ్యాపారము గలిగియుండుటలేదు. ఐతే ''అది చేతులు కాళ్లులేనిదై శ్రీఘముగ్మ పోవునట్టిది, పట్టునట్టిది. కండ్లులేనిదై చూచునట్టిది. చెవిలేనిదై వినునట్టిది (శ్వేతాశ్వ 3 – 19) అన్ని మొదలు పెట్టు నీమం(తమేదిగలదో అది ''ఆ యెరుంగదగిన వస్తువు అన్ని ఇం(దియ ములు అను ఉపాధుల వ్యాపారములకు ఆనుకూల్యము పొందుటలో ఆనుకూలముగ్ నడచుశ క్ర బడసినది" తను నీవిధమైన అర్ధమును జూపునట్టిదే గాని "బ్రహ్మమునకు వాస్త్రవముగ శ్రీఘముగ బోవుట మొదలగు వ్యాపారములుగలవు అనునర్జము నెత్తి చూపునట్టిదిగాదు." 'అంధుడు రత్న మునుచూచెను.' (జై. ఆ. 1 - 11) అనునది మొదలైన మంత్రముయొక్క అర్థమువలె ఆ మంత్ర మునకుగూడ అర్ధముజేయవలెను. అర్థవాదమైనమాట అర్థమును (గహింపజాలదు. ్రపకృతమునకు శబ్దార్థములు అర్థమును జెప్పజాలవు. [పకృతము ననుసరించి అర్థము గ్రహించవలెను. ఆ యెరుంగ వలసిన స్థామ్మవు సకల ఇం(దియములు లేనట్టిది. కావున దేనితోను సంబంధములేనట్టిది; ఇట్టున్నను సకలమును ధరించునట్టిదే. అన్నిటికిని సత్తుగదా ఆధారమైనది. సత్ అను తలంపు అంతట అను స్యూతముగా నుండుటవలన ఎండమావుల నీరు మొదలగునవిగూడ ఆధారములేక లేవు. (సత్ -ఉన్నట్టిది, వ్యాప్తము.) కల్పితమైన ఘటము చెట్టు మొదలగునవి "ఘటమున్నది. చెట్టున్నది." అని 👆 న్న దను. జ్ఞానముచే ఎరుంగబడుచున్నవి. 🖰 ఆ విధముగనే ''ఎండమావుల జలమున్నది.'' అని ఉన్నదను బుద్ధిచే ఎండమాపులజలముగూడ నెరుంగబడుచున్నది. కల్పితమైన (పశివస్తువున్ను ఈవిధముగ 'ఉన్నది' అనుదాని నాధారపడిన జ్ఞానముచే ఎరుంగబడుచున్నది. కావున స్త్రమ బుద్ధి అంతట ననుస్యూతముగనున్నదని ఎరుంగుడు. కావున బ్రహ్మము అన్నిటిని భరించుచున్నది యనబడెన్కు

"ఎరుంగవలసిన వస్తువున్నది" అని తెలియుటకై ఇదిగూడ వేరొకమార్గము. (బ్రహ్మము) సత్వము, రజస్సు, తమస్సు, అను గుణములు లేనిదైనను శబ్దము మొదలగు వాటిద్వారా (శబ్దము, రూపము, రుచి మొదలగు నిందియ విషయములవలన) సుఖాకారముగను, రుఃఖాకారముగను, మౌహాకారముగను మారిన సత్వము, రజస్సు, తమస్సు అను గుణముల ననుభవించునట్టిది. ఆ యెరుంగవలసిన వస్తువు (వాటిని) ఎరుంగునట్టిదని కాశ్చర్యము.

(రామానుజులు) ముక్తాత్మ, సకల ఇంద్రియములచేతను విషయముల నెరుంగు శక్తిని బడసినవాడుగను ఇంద్రియములులేకయే విషయముల నెరింగెడి శక్తిగలవాడుగనునున్నాడు.

అస్క్షం = స్వభావముగా దేవాదిదేహ సంబంధములేనట్టిది. సర్వభృత్ = దేవాది దేహము మొదలగు సక లమును ధరించునట్టి సామర్థ్యముగలది. నిర్గుణం = స్వరూపముచేత సత్త్వాది గుణములులేనట్టిది. ఐతే సత్త్వాదిగుణములవలన గలుగు భోగము ననుభవించు సామర్థ్యముగలది.

(శ్రీధరులు) ఇంద్రియము లేనట్టిది. ఆనగా ''అపాణిపాదోజవనో(గహీతా'' ఆను ఈ ఇ వాక్యమువలన చేతులు కాళ్ళు మొదలగునవి లేనిదనియగుచున్నది. గ్రహించునట్టిది, నడచునట్టిది, మొదలగు వ్యాపారములు చెప్పబడియున్న దేయనిన, ఆ ఈ పాధిననుసరించి చెప్పినదేగాని వాస్త్రవమువ గ్రహించుట నడచుట మొదలగు వ్యాపారములు బ్రహ్మమునకులేవు. గుణభో క్రృద (రక్షించువాడు).

(రాఘవేంద్రులు) బ్రహ్మము నకల ఇంద్రియములనున్ను విషయములనున్ను ప్రకాశ పరచుచున్నది. (పాకృతములుగ భిన్నములుగ నున్నట్టి ఇంద్రియములులేనిది.

గుణభ్ క్షృచ = సకలకల్యాణ గుణములు గలవాడు.

శ్లో॥ బహిరంతశృ భూకానామచరం చరమేవ చ। నూక్షుక్వాత్తదవిజ్ఞేయం దూరన్థం బాంతికే చతత్॥

16

పద॥ బహిః - అంతః - చ - భూతానాం - ఆచరం - చరం - ఏప - చ ! సూక్ష్మత్వాత్ - తత్ - అవిజ్ఞేయం - దూరస్థం - చ - అంతికే - చ - తత్॥

| <b>ક</b> ૄ     | ఆబ్రహ్మము        | 96                 | <b>⊕</b> å         |
|----------------|------------------|--------------------|--------------------|
| భూకానాం        | <b>భూత</b> ములకు | <b>సూ</b> ≰్మత్వా∤ | సూ≰్నముగ నుండుటవలన |
| សរិប៖ 🗸        | బాహ్యమైనది       | ఆవిజ్ఞేయం          | ఎరుంగపీలులేనిది    |
| രാളു           | అంత ర మైనది      | 85                 | <del>ප</del> ධි    |
| <b>ප</b> ස් රට | స్థావర మైనది     | దూరస్థం చ          | దూరముగనున్నది      |
| చరమేవచ         | జంగ మమెనది       | అంతి కేచ           | నమీపముననున్న ది    |

తా॥ ఆ బ్రహ్మము భూశములకు బాహ్యమైనది, ఆంశరమైనది, స్థావర మైనది, జంగమమైనది. ఆది సూక్ష్మముగనుండుటవలన నెరుంగవీలులేనిది. అజ్ఞానులకు దూరములోనున్నట్టిది. జ్ఞానులకు సమీపముననున్నట్టిది.

(శంకరులు) అజ్ఞానమువలన ఆత్మయని (గహింపబడినదై చర్మమువరకున్నట్టిదైన శరీరము నుద్దేశించి దానినే ఎల్లగగైకొని బాహ్యమనబడుచున్నది. ఆవిధముగనే లోపలనున్న ఆత్మనుద్దేశించి శరీరమునే ఎల్లగగైకాని లోపలయనబడుచున్నది. (భూతములకు వెలుపలనున్న వస్తువులున్ను బ్రబ్యూమే. లోపలనున్న వస్తువున్ను బ్రబ్యూమేయని తాత్పర్యము.) "బాహ్యమైనది ఆంతరమైనది" అను స్వభావమువలన మధ్యపిదియులేనట్టుగనే దీనిని జెప్పచున్నాడు, "స్థావర మైనది జంగమమైనది" జంగమస్థావరమైన శరీరము పదిగలదో ఆదిగూడ ఎరుంగవలసిన వస్తువే. (బ్రహ్మము) (తాడులో సర్పదృశ్యమువలె వెలుపలనున్న వస్తువులకును లోపలనున్న ఆత్మకును మధ్య భూతాకారమై పలువిధములైన శరీరములుగ కనబడునట్టిదిగూడ బ్రహ్మమే. జ్రాడున సర్ప బ్రాంతి ఇమిడియుండుటవలె బ్రహ్మమున దేహదృశ్యము ఇమిడి నిలబడుచున్నది. కావుననే మధ్య భాగముగూడ బ్రహ్ముమే యనుకొనుడు. (బ్రహ్ను) స్థావరములున్ను జంగమములైన వ్యవహారవస్తువు లన్నియును ఎరుంగవలసిన వస్తువైన బ్రహ్మమైనచో ఏల ఆది యిది యనిగు ర్హించి యెల్లరిచేతను అనుభవించి ఎరుంగబడుటలేదు? ఆనిన, వాస్త్రవమైనది ఆన్నిదృశ్యములుగ నున్నది. ఐనను ఆకాశమువలె సూక్ష్మమైనది (ఇం[దియములకు గోచరముగానిది) కావుననే అది తనయాకారముచే ఎరుంగ దగినదైనను సూక్ష్మముగ నుండుటవలన అజ్ఞానులకు ఎరుంగుటకు అశక్యము. మతి జ్ఞానులకు అనగా "ఆత్రైవేచం సర్వం"ఇది యంతయు ఆత్మయే. (బృహ - 2 - 4 - 6) "(బ హ్మైవేదం సర్వం'' ఇదంతయు బ్రహ్మమే. (బృ – 2 – 5 – 1 ) అనునది మొదలైన ్రప్రహణములవలన నెల్లప్పడు ఎరుంగదగినది ఎరుంగబడనందున అది దూరమున నున్నట్టిది. నెయ్యికోట్ల సంవత్సర ములలోను అజ్జానులకు పొందుట కశక్యమైనందున అదీ సమీపమున నున్నట్టిది = జ్ఞానులకు తమకు సొంతమైన ఆత్మగనుండుట వలన ననుడు. '

(శ్రీధరులు) ఆ బ్రహ్మమైనది "తదేజతి తన్నేజతి తద్దూరే తద్వదంతికే = అది తిరుగు చున్నది, ఆది తిరుగుటలేదు. (ధ్యావము లేనివారలకు) దూరమునమన్నను (ధ్యానించువారలకు) నమీపమున నున్నతి" (ఈ శోపనిషత్ వాక్యము 5) ఆనుగ్రపతిలో నీవిధముగనే చెప్పబడియున్నది. (రామానుజులు) భూతానాం = ప్రకృత్తిసంబంధమైన భూతములను త్యజించి శరీరములేక బయటనున్నట్టియు, శరీరము లోపలనున్నట్టియు, ఆచరం = స్వభాపముగ సంచారము లేనట్టియు, చరం = దేహముగలిగియుండుటవలన సంచరించుట గలిగినట్టియు, స్వరూపము సూక్ష్మమైనందున సంసారిచే దేహముకంటె అన్యమైనదని ఎరుంగబడనిదిగనున్నట్టిది. ఆ యాత్మ అమానిత్వాది గుణ ములులేని అజ్ఞానులచేత దేహమునందున్నను దూరముననున్నవాడుగనే (గహింపబడదగినచాడు. అమానిత్వాది గుణములు గలవారలకు సమీపమున నున్నవాడుగ నెరుంగదగినవాడు.

(రాఘవేం(దులు) అచరం=మార్పులేని స్వభావముగలది. చరం=అంతటను సంచరించు నట్టిది. అవిజ్ఞేయం = సూక్ష్మమైనందున ఇం్కదియాగోచరమైనది. బ్రహ్మమంతట నుండుటచేత దూరములో నున్నది. సమీపములోను నున్నది.

శ్లో॥ అవిభ\_క్రం చ భూతేమ విభ\_క్తమ్మ చ భ్రీశం। భూశభ\_ర్పై చ శద్ జ్ఞేయం గ్గెస్మ్హ్మ్మభవిష్ణ చ ఖ 17 పదు॥. ఆవిభక్రం - చ - భూతేమ - విభక్రం - ఇవ - చ - స్థిశం। భూశభర్వు - చ - శశ్ - జ్ఞేయం - గ్నెమ్హ్ - భుభవిష్ణ - చ ॥

ఆ ఎరుంగవలసిన బ్రహ్మము - భూతభ రృ చ ಕಕ್ ಪೆಯಂ మజీయు భూశములను వేరుగ విఖకించబడనిది అబిఖ్కం చ ర 👢 ందునది భూకేమ (ఐనను)భూతములయొడ బ్రగప్రిమ్ల (ఐకే) నకలమును ముంగునది పెవ్వేరుగ్ నున్నట్లు విళ్కమ్మవే చ [పథవిష్ణు చ మంకియు సకలమును కలుగ స్టేకం ఉన్నది జేయునది

తా॥ ఆ యొరుంగవలసీన బ్రహ్మము వెప్పేరుగవిభజించబడనిది. ఐనను ళూశములయొడ వెప్పేరుగవిభజించబడినదివలెనున్నట్టిది. మంతియునది భాశము లన్నిటిని రఓించుచున్నది. ఐతే సకలమును బుంగుచున్నది. మంతియు నకల ళూశములను కలుగజేయునట్టిది.

(శంకరులు) అది ప్రతి శరీరమునందును వెవ్వేరైనదిగాదు. ఆకాశమువలె ఒకటిగ నున్నట్టిది. [పతి ప్రాణియెడను వెవ్వేరుగ నున్నదానివలె కనబడుచున్నది శరీరములలోనే పృష్టముగ కనబడుచున్నందున ఆ యెరుంగవలసిన వస్తువు ప్రపంచముండునప్పడు భాతములను భరించునట్టిది. లీనమగునప్పడు (వాటిని) (మింగుస్వభావముగలది. కలుగునప్పడు వాటిని గలుగ జేయు స్వభావముగలది. అయథార్థముగ కల్పితమైన పాము మొదలగువాటిని, (తాడు మొదలగునవి కలుగణేయుటవలె.

(రామానుజులు) దేవమనుష్యాది దేహములున్నను స్వరూప మొక్కటేవిధమైనందున జ్ఞానులకు జ్ఞానాకారముగ ఒక్కటిగ కనబడుచున్నది. అజ్ఞానులకు దేవమనుష్యాద్యనేక దేహము లతో గూడియుండగా పలువిధముగ గనబడుచున్నది. పంచమహాభూతములతోగూడిన దేహమును ధరించునట్టిదిగను భూతసంబంధమైన అన్నాదులను భుజించునట్టిదిగను, భుజింపబడిన అన్నము వేరు స్వరూపముగ మారి మతియొకటి గలుగుటకు కారణముగ నువ్పట్టిదిగనున్నది, భూతము

18

లను ధరించి భుజించుట ఉత్పత్తిచేయుట ఇవి జీవుడులేని దేహమునకు లేనందున వాటికి హేతువు దేహముకాదనునది నిశ్చితము. కావున ఆత్మయే వాటికి హేతువు.

(రాఘవేం(దులు) సకల భూతములలోను బ్రహ్మము అనుస్యూతముగనున్నను అజ్జాను లకు వెవ్వేరుగ నున్నట్లు కనబడుచున్నది.

శ్లో॥ జ్యోతిషామాప్ శజ్ఞ్యేతిః తమనః వరముచ్యశే। జ్ఞానం జ్ఞేయం జ్ఞానగమ్యం హృద్ నర్వన్య విష్ఠీతం॥ పదు॥ జ్యోతిషాం - అంప్ - తర్ - జ్యోతిః - శమసః - పరం - ఉచ్యశే।

జ్ఞానం - జైయం - జ్ఞానగమ్యం - హృది - నర్వస్య - విష్తితం II

క్టేయం *జ్యో* కిషామవీ జ్యోశిస్సులకున్ను ఎరుంగవలసినది ఆదిజ్యోతిస్పుగనున్నది <u>జ</u>ానగమ్యం జ్ఞానముచే పొందబడునది **కమ**నః **అజ్ఞానమునకం** ెబ అను ఇవి మూడున్ను కరువాక నున్నది యని చెప్ప పూరం ఉంచ్యతే సర్వస్యహ్బాది అందరి హృదయమునందును బడుచున్నది విషితం విశేషముగ మన్నది జానం జానము

తా॥ నూర్యచం[దులకుగూడ ప్రకాశము నిచ్చునట్టిదిగను అజ్ఞానమును దాటియున్నదిగను జ్ఞానన్వరూవముగను జ్ఞానముచే నెరుంగడగినదిగను జ్ఞానమువలన పొందడగినదిగను నకల్పపాణుల హృదయమున విశేషించి యున్నట్టిదిగను చెప్పబడుచున్నది.

(శంకరులు) ఎరుంగవలసిన వస్తువు అంతటనున్న ట్రైవెనను ఎరుంగబడనిదో అది అంధ కారమే యనిన, అట్లుకాదు. మఱియేమనగా అట్టి యెరుంగవలసిన వస్తువు సూర్యుడు మొదలగు జ్యోతిస్సులకును జ్యోత్మెస్పెనట్టిది. (వెలువలనున్న సూర్యుడు మొదలగునవియు లోపలనున్న బుద్ధి మొదలగునవియునైన జడవస్తువులను (పకాశింపచేయుటవలనను (బహ్మము కలదనుడు.) కావున జ్ఞాన (పకాశముచే (పకాశింపబడిగదా సూర్యుడు మొదలగు (పకాశములు (పకాశించుచున్నవి. ''సూర్యుడు ఏ (పకాశముచే (పకాశింపజేయుబడి (పకాశించుచున్నాడో'' (జై. (బా 3-12-9) ''ఇదంతయు దాని (పకాశముచే (పకాశించుచున్నది. (శ్యే-6-14) అనునది మొదలైన మండ్రకుమల చేతను ఇచ్చటనే ''సూర్యునిజేరిన కాంతియేది గలదో" (15-12) అనునది మొదలైన స్మృతిచేతను (గహింపుడు. (బహ్మము) అంధకారమునకు తరువాత నున్నట్టిది. అజ్ఞానముచేత స్పృశింపబడనిది యనంబడుచున్నది. ఎరుంగవలసిన వస్తువున్ను సాధనమున్ను ఫలమున్ను (పతివాని హృదయము నందును కలవు. జ్ఞానము మొదలగువాటిని సంపాదించుట మిక్కల్ కష్టమనితలంచి మనో దౌర్భల్యము గల (అర్జునుని) ఉత్సాహపరచుటకై మనోదార్థ్యము కలుగజేయుటకై చెప్పుచున్నాడు. జ్ఞానమునగా వినయము మొదలగునవి. (13లో 7-8-9-10-11-) ఎరుంగవలసిన వస్తువనగా ''ఏది'' అనునది మొదలు (12-13-14-15-16-17) చెప్పబడినది. ఎరుంగవలసిన దాని నెరుంగగా (అదియే) ఆ యెరుంగవలసిన వస్తువే జ్ఞానమునకు ఫలము కావున జ్ఞానమువలన పొందదగినదనబరుచున్నది.

మతీయు నది ఎరుంగబడు వస్తువుగ నుండగాఎరుంగవలసిన వస్తువుకూడ (బ్రహ్మము నెరుంగవలసి యుండునపుడు అది యెరుంగబడు వస్తువు. అప్పుడే ఆది యెరుంగవలసిన వస్తువనుడు.) ఈ మూడున్ను సర్వ్రపాణుల హృదయమున బుద్ధిలో విశేషముగ నున్నట్టివి, దానిలోగదా మూడున్ను గనపడుచున్నవి. (కావుననే అవి దేశాంతరమున బహుదూరమున లేవని సిద్ధము.)

(శ్రీధరులు) "యేన సూర్య సైపతి తేజ సేద్దు:"; న త్వత సూర్యో భాతి; ఆదిత్యవర్ణం తమనః పరస్తాక్" మొదలగు (శుతులను చూడుడు.

రామానుజులు) ధిప్పితం = అనియు పారము. ఎక్కియున్న యనియర్థము. సూర్యడు, చంద్రుడు, అగ్ని మాణిక్యములు వీటికిగూడ ప్రకాశము గలుగజేయునట్టిది. సూర్య చంద్రాదులు కండ్లకును విషయములకును గలుగునట్టి సంబంధమును అడ్డగించునట్టి చీకటిని మాత్రము పోగొట్టును. ఆశ్మయనగా సూర్యచందాది సకలవస్తువులను ప్రకాశింపజేయును. అనగా ఆశ్మ యొక్క ప్రకాశరాపమైన జ్ఞానమే హూర్యాదులను ప్రకాశింపజేయుచున్నది. సూక్ష్మావస్థతోగూడిన ప్రకృతికంటె అన్యమని చెప్పబడుచున్నది. ఆశ్మయైనవాడు జ్ఞానమునే స్వరూపముగ గలవాడును. అమానిత్వాది జ్ఞానసాధనములచే పొందరగినవాడు. దేవమనుష్యాది శరీరములయొక్క హృదయ ప్రదేశమునందుండువాడు.

(రాఘవేంద్రులు) (పకాశస్వరూపముగ నున్నట్టిది జ్ఞానము. తనచేతనే తన్నెరుంగు స్వయం (పకాశరూపమైనది జ్ఞానము. జ్ఞానగమ్యం = అపరోశ్హ జ్ఞానముచేత ముక్తుడుగ నెరుంగ దగినవాడు.

(స్వకీయము) ఈ 15 - 16 - 17 - 18 శ్లో కములకున్ను జీవపరముగనే రామానుజు లర్జము జేసియున్నట్లుగి నెరుంగదగినది.

శ్లో။ ఇత్ క్షేత్రం తథా జ్ఞానం జ్ఞేయం బో క్తం నమానతః । మదృక్త ప్రత్విజ్ఞాయ మద్భావాయోపవద్యతే n 19 పద్బ ఇత్ - జేతం - తథా - జ్ఞానం - జ్ఞేయం - చ - ఉక్తం - సమాసతః । మదృక్త: - ఏతత్ - విజ్ఞాయ - మర్భావాయ - ఉపపదృతే m

ఇతి ఈటర్గముగ ఉర్తం చెప్పటడినవి \*జే.క్రం జే.క్రమున్ను మద్పర్త: నా భస్తుడు ఈశా అ విధముగనే పీతద్విజ్ఞాయ దీనినెరింగి తానం జ్ఞానమున్ను మద్భావాయ వాస్థికికి ఞా--- ద ఎరుంగవలనిన వస్తువున్ను ఊపవద్యశే యోగ్యుడగుచున్నాడు. నమానతక సంగ్రహముగ

లా॥ ఈ విధముగ షే. త్రము, జ్ఞానము, జ్ఞేయము, ఇవి సంగ్రహముగ జెవ్పబడినవి. నాయొక్క భక్తుడు దీనినెరింగి నాయొక్క బ్రహ్మన్వరూప మాగుటకు యోగ్యుడగుచున్నాడు.

(శంకరులు) టింద కనబరచిన విషయములను ముగించుటౖకై ఈ క్లోకము మొదలు పెట్ట బరుచున్న గి. డే.(తమునుగూర్చి ''మహాభూతాని'' మొదలు ''ధృతిః''పరకు నం(గహముగజెప్పబడినది. ఆ విధముగనే జ్ఞానము ''అమానిత్వము" మొదలు "ఠత్వజ్ఞానార్థదర్శనం'' వఱకు చెప్పబడినది. మఱియు నెరుంగవలసిన వస్తువు ''జ్ఞేయం యత్ తత్" మొదలు "తమసః పరముచ్యతే'' వఱకు సంగ్రసహముగ జెప్పబడినది, వేదార్థమంతయు ఇదియే. గీతార్థముగూడ ఇదే. అది యీ విధముగ సంగ్రగహించి ముగించి చెప్పబడినది. ఇట్టి సమ్యగ్దర్శనమునకు ఎప్పడు తగినవాడనగా నాయొక్క భక్తుడు. అనగా సర్వజ్ఞుడను పరమేశ్వరుడను పరమాచార్యుడను వాసుదేవుడను నగు నాయొడ ఆత్మజ్ఞానమంతయు నుంచినవాడు. (భగవంతుని అన్నిటియొక్క యాత్మగ గ్రహించినవాడు.) దేనిని చూచుచున్నాడో వినుచున్నాడో లేక తాకునో అదంతయు భగవంతుడైన వాసుదేవుడేయను సీ విధమైన సిద్ధాంతముగల బుద్ధిని బడసినవాడు. అట్టి నాభక్తుడు మునుపుచెప్పిన అతత్త్వజ్ఞాన మును పొంది నాస్టితికి తగినవాడగును. ఆనగా మోక్షమును పొందుచున్నాడు,

(శ్రీధరులు) వీటినిగూర్చి వసిష్టాదిమహర్హులచే విస్తారముగ జెప్పబడియున్న దియే నాచే సంగ్రాహముగ జెప్పబడినది. వీటిని మునుపటి యధ్యాయమున జెప్పబడియున్న భక్తుడెరింగి అహ్మాస్వరూపుడగుచున్నాడు,

(రామానుజులు) డ్రేతస్వరూప్ నిశ్చయము, డ్రేతజ్ఞస్వరూపనిశ్చయము, డ్యేతమున కంటె అన్యమైన (జీవ) స్వరూపము నెరుంగుటకు కావలసిన జ్ఞానసాధనములయొక్క నిశ్చయము వీటి నెఱింగి, మద్భావాయ = నావలె అసంసారిత్వ ధర్మమును పొందుటకై.

శ్లో॥ [మకృతిం పూచుష0 చైవ విద్ధృనాది ఉంఖావపి। వికారాంశృ గుణాంశైృవ విద్ధి [మకృతిన0భవా౯॥

20

పదा। (పకృశిం – పురుషం - చ - ఏవ - విద్ధి - అనాదీ - ఉభౌ - ఆపి। వికారా౯ - చ - గుణా౯ - చ - పప - విద్ధి - (పకృతిసంభవా౯ )

**వికారాంశ్ప** వికారములను [పక్పతి,0 [పకృ80 గుహంగృ గుణములను వురువం చ వురుషుని ్రాజకృతినంభవా౯ ఏవ బ్రహకృతివలన గ౦ిగినబగనే ఉబావపి రెంటినిగూడ ఎరుంగుము ఆనాదీ వీవ ಆತಿಶೆನಿವಿಗನೆ ವಿದ್ದಿ ఎరుంగుము

రా బ్రామకృత్తి, పురుషుడు ఈ రెండిటినిగూడ ఆదిలేనివిగ నెరుంగుము. దేహేంద్రదియాది వికారములను సుఖ దుఃఖ మోహాదులను బ్రకృతినుండి గరిగినవని యొరుంగుము.

(శంకరులు) ''భిన్నా ట్రకృతిరమ్టధా'' (అధ్యా 7, క్షో 4) అనినందున మాయ ఈశ్వ రునికిగూడ అపర్వకృతియనియు, "అపరేయ మీక స్వన్యాం బ్రకృతిం విద్ధి మే పరాం 1 జీవభూతాం" (అధ్యా 7, క్షో 5) అనినందున జీవుడు ఈశ్వరునియొక్క పర్మపకృతి యనియు సిద్ధ మగుచున్నది. ఈ మాయ, జీవుడు వీర్లను పరుసగా బ్రకృతి పురుమలుగను, కే.త్రక్షేతజ్ఞులుగను జెప్పినదియే గాక అనాదులనియు నిత్యులనియు ఈ యధ్యాయమున జెప్పబడినవి. ఈశ్వరుని నిత్యుడుగను అనాదిగను ఒప్పకొనవలసిన మనము, ఆ ఈశ్వరునియొక్క పరాపర్వకృతులైన

మాయ జీవుడు వీరలనుగూడ నిత్యులుగను ఆనాదులుగను ఒప్పుకొనపలసినదే. ఈ రెండు్రపక్స తులచే ఈశ్వరునికి సృష్టి, స్థితి, సంహారము మొదలగు వాని కారణత్వము చెప్పబడుచున్న ది. ఈ బ్రక్ఫతి పురుసులకు అనాది నిర్వత్వములు చెప్పదగివనిన ఈశ్వీరత్వ జగత్కారణత్వములు బ్రహ్మమునకు జెప్పదగవు. (పకృతి పురుషులను గలచాడెవ్వడో ఆతిడే ఈశ్వరుడు. ్రపేరే పించుటకు వస్తువులేనిచో (పేరేపించెడు యజమానస్విమనునదిలేదు. (పకృతి పురుషులు ఆనాదులు కారు. కలిగినవారలే యనిన వారలు కలుగుటకు మునుపు ఈశ్వరత్వము లేకుండ నుండవలెను. పురుషునికి అనాదియైన కర్మబంధమనునదియుకూడదు. మఱియు ఈశ్వరుధాక జీవుని సుఖిగను, మఱియొకని దు:ఖిగను పూర్వ కర్మమను కారణము లేకయే సృష్టించినయెడల అతనికి పక్షపాతమున్ను నిర్ణయత్వమున్ను సంభవించును గాన బంధమే లేదనియగును. బంధము లేనియెడల మోక్షమేల? మోక్షాదులను జెప్పెడి వేదముచే నేమి (పయోజనము? కావున (పకృతి పురుమలు అనాదులని చెప్పుట సరియైనదే. మఱియు ఈశ్వరునియొక్క (పకృతులునిత్యములు కాన ఇవియన్నియు కుదిరియే యున్నవి. ఎట్లనగా మారుబాటుకు కారణమైన ఈశ్వరశక్తియే త్రిగుణాకారమైన మాయ బుద్ధి మొదలగు శరీరము వతకుగల పైన జెప్పబడు వికారములకును సుఖదు:ఖమోహ జ్ఞానములయొక్క ఆకారములై మారియున్నవి. ైచనజెప్పబడు గుణములకున్ను పుట్టిల్లని తెలిసికానుడు. ఆవి స్థ్రకృతియొక్క వేరుబాటని ఎరుంగుము. ఇతే స్థ్రకృతిని ఫ్యట్లిల్లగ గల ఆ వికారములున్ను ఎవ్వి అను దానిని జెప్పచున్నాడు.

(శ్రీధరులు) ప్రకృతియు, పురుముడైన జీవుడున్ను అనాదులుగ నున్నవారలేగా ఒక కాలమున బుట్టినవారలుగారు. ఏది కలిగినదిగ జెప్పబడునో అదంతయు ప్రకృతివలన గలిగినదే. ఆ ప్రకృతిగూడ కలిగినదనియే చెప్పితిమేని ప్రకృతిని కలుగజేయుల మే మతియొక (ప్రకృతిగాపలేను. ఈ యండవలేను? ఆట్లున్నదనిన ఆ ప్రకృతిని కలుగజేయులకు మతియొక (ప్రకృతిగాపలెను. ఈ ఏధముగ ఒకదానినొకటి యనుసరించి ముగింపు లేనిడగును. కావాన ప్రకృతిపుట్టినదని చెప్పుగాడదు. ఈ ఏధముగ నుండుటపలననే ప్రకృతియైనది ఆది గలదిగాదని చెప్పబడినది. పురుషుడనగా, అతడు బ్రహ్మమయొక్క అంశమైనందునను, నిత్యుడైనందునను ఆదిలేనివాడని చెప్పబడినది.

(రామానుజులు) ఒకరికొకరు ఆసక్తిగల (చన్పతి పురుములను అనాదులుగ నెరుంగుము. బంధమునకు హేతువైన ఇచ్చ, ద్వేషము మొదలగు వికారములను మోక్షమునకు హేతువైన అమానిత్వాదిగుణములను (చకృతినుండి గలిగినవిగ తెలిసికొనుము. ఆనాదియైన ఈ (చకృతి అనాదిగ పురుమని సంబంధించి క్షేతారారముగ కరిణమించి తనయొక్క వికారములగు ఇచ్చా ద్వేషము మొదలగు దోషములచే పురుమనికి బంధహేతువగుచున్నది. అమానిత్వాది గుణములచే మోక్షహేతువగుచున్నది.

(రాఘవేంద్రులు) (పక్పతియనగా (25) ఇరువదియై**దు శ త్త్వములు, లే**క జగ**త్తునకు** కారణమైన పరచూత్మ. పురుపుడనగా జీవుడు, వీరలు ఆనాదులని యెరుంగుము. గుణములు వికారములు ఇవి (పకృతివలన గలిగినవని యెరుంగుము.

శ్లో။ \*కార్యకరణక రృత్వే మేతు: చ్రకృతియచ్యతే: పురుషన్సుఖడు:ఖానాం ఖో కృత్వే మేశురుచ్యతే! పద॥ కార్యకరణక రృత్వే - హేతు: - మకృతి: - ఉచ్యతే! పురుష: - సుఖదు:ఖానాం - భో క్రృత్వే - హేతు: - ఉచ్యతే॥

| కార్యకరణక ర్పైత్వే | కార్యమ.ను సాధనములను<br>కలుగజేయుటలో | సుఖదు:ఖానాం<br>భోక్తృత్వే | నుఖదు:ఖములను<br>అనుభవించుటలో |
|--------------------|------------------------------------|---------------------------|------------------------------|
| [చకృతిః            | [ <b>పక్ప</b> తీ                   | వురుషః                    | పురుషుడు                     |
| హేతుః              | కారణముగ                            | హేతు:                     | కారణముగ                      |
| ఉచ్యతే             | ఔప్పబడుచున్నది                     | ఉచ్మతే                    | చెప్పబడుచున్నాడు.            |

±'కార్యకారణ క ర్పృేస్తే' యనియు పారముగలదు.

తా॥ కార్యమును (దేహమును) ఇంద్రియములను గలుగజేయు విషయ మున [వకృతి (మాయ) కారణముగ జెక్పబడుచున్నది. నుఖడుఖముల ననుళవి౦చు విషయమున జీవృడు కారణముగ జెక్పబడుచున్నాడు.

(శంకరులు) దాలే బ్రక్ఫత్స్లి పుట్టిల్లుగగలిగిన ఆ వికారములున్ను గుణములున్ను ఏపను దానిని చెప్పుచున్నాడు. కార్యమనగా శరీరము. సాధనములు (18) పదమూడు. 'కార్యము' అన్నందున శరీరమును బద్ధపరచుచున్న ఐదు భూతములున్ను, బ్రప్ఫతిని పుట్టిల్లుగగల (కిందకనబరచిన వికారములైన జమ యింద్రియవిషయములున్ను ఇచ్చట (గహింపబడుచున్నవి. "సాధనములు" అన్నందువలన బ్రక్ఫతిని పుట్టిల్లుగగల సుఖదుఃఖమోహాకారముగల గుణములున్ను (గహింపబడు చున్నవి. సాధనములు వాటికాశ్రయమైనందున ఆ కార్యమును సాధనములను గలుగజేయు విషయ మున బ్రక్ఫతి కారణమనబడుచున్నది. చాటిసి కలుగజేయునది కావున, ఈ విధముగ బ్రక్ఫతి యైనది. కార్యమును సాధనములను చేయులవలన సంసారమునకు కారణమగుచున్నదనుడు.

"కార్యమును కారణమును కలుగజేయుటయందు" అను నీపారమునందును ఈ విధ ముగ నర్జమును (గహింపవలెను. ఏది దేనియొక్క మారుబాటగునో అది దానియొక్క కార్యము. వికారము. వికారముగలది విారి కారణమనుడు. ఆ వికార వికారులగు కార్య కారణములను గలుగజేయు విషయమున (పకృతి కారణమైనందున ఆవియే (కింద గనబరచిన కార్యమున్ను సాధనములున్ను కార్యకారణములనబడుచున్నవి. లేక వేరు విధముగను అర్థము జెప్పవచ్చును-ఇం(దియములు 10, మనస్సు 1, ఇం(దియవిషయములు 5, ఈ 16 వికారములున్ను కార్యమన బడుచున్నవి. మహత్తు, అహంకారము (5) జదు తన్మాత్రలు అని మూల (పకృతియొక్క వికార ములు ఏడున్ను కారణమగును వాటిని గలుగజేయు విషయమున (పకృతి కారణమనబడుచున్నది, వాటినన్నిటిని కలుగజేయునట్టిదైనందున ఇక పురుమడు సంసారమునకు ఏవిధముగ కారణ మగునో అది చెప్పబడుచున్నది. పురుషుడు, జేవుడు, కే.(తజ్ఞడు, భోక్త, అను నీపదములు ఒకటే యర్థముగలవి. అనుభవించబడు సుఖడు:ఖముల నెరుంగు విషయమున పురుమడు కారణముగ జెప్పబడుచున్నాడు ఇచ్చట జెప్పబడిన జీవుడు సోపాధిక జీవుడు. ఉపాధిగల జీవుడు. అతడు వా స్తవమున నిరుపాధికుడు - ఉపాధిలేనివాడు. బ్రహ్మముగ నున్నట్టివాడు అనుదానిని (గహించు కొనుడు.

(ఆక్టేపము) ఐలే కార్యకారణములను గలుగజేయునట్టిదియు సుఖదుఃఖములను అనుభ వించునట్టిదియునైన దీవివలన మక్పతియు పురుషుడున్ను సంసారమునకు కారణమగుట ఎట్లు చెప్పబడుచున్నది? అనిన మక్పతికి దేహేం దీయములుగా సుఖదుఃఖములుగా కారణ కార్యములుగా వేరుబాటులేనప్పడు చేతనవస్తువైన పురుసునికి వాటి నెరుంగుటయనునది లేనప్పడు సంసారమను నది ఎచ్చటనుండి పచ్చును? రాజాలదు. ఏలనగా నిత్యముక్తుడైన ఆత్మకు సంసారము స్వయము గనే లేనందున. ఐతే దేహేంద్రదియములుగా సుఖదు:ఖములుగా కారణకార్యములుగా మార్పుజెంది అనుభవించబడు (పకృతితో దానికంటె వేరగు పురుసునికి అనుభవించు స్వభావముచేత అవిద్యా 2.2 కారమైన సంబంధమెప్పుడుండునో అప్పడు సంసారముండగలదనుడు. కాపుననే (పకృతియు పురుసుడున్ను వరుసగా దేహేంద్రదియములను కలుగజేయుటవలనను సుఖదు:ఖముల ననుభవించుటవలనను సంసారమునకు కారణమని ఏదిజెప్పబడినదో అది సరియేను.

(ఆక్టేపము) అయితే ఈ సంసారమనగానేమి? సంసారమనునదేదనగా సుఖదుఃఖముల నమభవించుట, సంసారిగనుండుట యనుశది. పురుమడు సుఖదుఃఖములను అనుభవించువాడు గనే యుండుట.

[పకృతి జడమైనందున అది యెట్లు ఒక దానిని గలుగజేయునదిగ జెప్పుట తగును? జీవ స్వభావమనగా—వికారమును పొందరగినది గాదు. జీవునికి ఇం[దియములు, మనస్సు, చిత్తము, అహంకారము మొదలగునవియు, ఆకల్ మొదలగునవియు వాస్త్రవమున లేనందున అతను వికారము జెందుటకు కారణమేలేదు. కావున అతడనుభవించునట్లు ఎట్లు చెప్పదగును? అను నీ రెండు [పశ్నలు గలుగుచున్నవి. మొదటి [పశ్ననుగూర్చి యనగా, [పకృతి జడమైనను జీవునియొక్క అవిద్యాకార్యమైన అనాదికర్మయనెడి అదృష్టవశముచేత ఆ [పకృతి వికారముచెంది జీవునకుప యుక్తముగ దేహేంద్రదియాదులుగ పరిణమించుచున్నది. అదెట్లనగా జీవుడైనబిడ్డ పుట్టినతోడనే అతని ఆహారమునకై జడమైనపాలు కలుగుటవలె జీవునికుపయోగముగ జడపదార్థము లనేకములు గలుగు చున్నవి. అట్లు అనేకవస్తువులుగ పరిణమించునట్టిది [పకృతియే. కావున [పకృతి కారణముగ జెప్పబడినది.

రెండవ్రహ్మాను గూర్చియనగా, జేవుడు జ్ఞానమునే స్వరూపముగగలవాడు. అకని జ్ఞానము సుఖుదుఃఖాది సంబంధమైన విషయజ్ఞానముగాదు. ఐసను దేహేంంద్రిదయాదులమూలముగ విషయజ్ఞానము గలుగుచున్న వి. డేహాంద్రియాదులు కర్మవలన గలుగుచున్న వి. దేహముగలిగిన పిదప సుఖదుఃఖముల నెరుంగుట యనెడి విషయజ్ఞానమును పొందుచున్నాడు. ఇట్లు సుఖదుఃఖాది విషయజ్ఞానమును పొందుటవలన అతడు సుఖదుఃఖాదుల ననుభవించుటకు హేతువుగ జెప్పబడు చున్నాడు. పురుష సన్నిధానముచేత ప్రకృతికి కర్తృత్వమున్ను, ప్రకృతి నంయోగముచేత పురుషు నికి భోక్తృత్వమున్ను గలుగుచున్నదని తాతృర్వము.

కార్యమనగా శరీరము, కారణమనగా జ్ఞానేం(దియ కర్మేం(దియ మనస్సులు. కర్తృత్వ మనగా దేహేం(దియాదుల వ్యాపారము. కార్యకారణములకు కర్తృత్వమును గలుగజేయునట్టిది (పకృతియైనందున కార్యకారణములకు కర్త (పకృతియని చెప్పబడినది. ఏలనగా జీవునికి భోగ సాధనములుగనున్న వ్యాపారములు వానికి వానస్థానముగను, దేహాదిరూపముగనునున్న (పకృతిని ఆధారముగ గలిగియుండుటవలన క్రియలకు కర్త (పకృతియని చెప్పబడినది. చూచుల, నడచుల; మాటలాడుల, యను వ్యాపారములకు జీవుడు కర్తయని లోకమున వ్యవహరింపబడుచున్నాడే యనిన ఆ వ్యాపారములకు కారణమైన దేహమును వానస్థానముగ జీవుడుంచుకొని యుండుట వలనను, ఆట్టి స్టితిని పొందుటకు (పయత్నించుటవలనను జీవుడు కర్తయని వ్యవహరింపబడు చున్నాడు. సుఖదుఖానుభవమునకు ఆత్రయుడుగ నున్నందున సుఖదుఖానుభవమునకు జీవుడు హేతువని చెప్పబడినది.

కార్యమనగా దేహము, కారణమనగా ఇంగ్రదియములు, కర్తృత్వమనగా క్రియ. (పకృతియే ఈ మూడు రూపములుగనున్నది. కావున ఈ మూటికి (పకృతిని హేతువుగ జెప్ప చన్నారు. జీవుడు జ్ఞానస్వరూపియైనందునను, సుఖదుఃఖముల నెరుంగుటవలనను సుఖదుఃఖాను భవమునకు హేతువని చెప్పబడెను.

దేహేంద్రియములయొక్క కర్తృత్వమునకు కారణము చిత్రుకృతి (లఓ్మి). జీవుడు ప్రకృతి వికారములైన సుఖదు:ఖములననుభవించుటకు పురుసుడైన భగవంతుడు హేతువుగ జెప్ప బడుచున్నాడు. సర్వక ర్రయైన భగవంతునికి దేహేంద్రియాది కర్తృత్వమున్నను భోగమునిచ్చు విషయమున దేవికి (లఓ్మికి) హేతుత్వమున్నను సుఖదు:ఖభోగముల నిచ్చుటలో దేవికి హేత త్వము స్వల్పమైనది. కార్యకారణ విషయములలో హేతుత్వముధికము. కావున దేవియగు (పకృతి కార్యకారణ కర్తృత్వ హేతువుగ చెప్పబడెను. దేహేంద్రియ కర్తృత్వ స్ట్రుప్తుత్తకంటే భగవంతునికి భోగము నిచ్చువిషయమున స్ట్రప్పత్తియధికము. కావున అందులో భగవంతుడే హేతువుగ జెప్ప బడెను. లేక స్ట్రుక్తి యనగా జడ్మపకృతి. పురుపుడనగా జీవుడు. దేహేంద్రియ వ్యాపారమునకు కారణము జడ్మపకృతి యనబడుచున్నది. సుబదు:ఖానుభవమునకు కారణము జీవుడనబడు చున్నాడు.

శరీరము కార్యము. ఇంద్రియములు, మనస్సు, బుద్ధి, అహంకారము ఈ పదమూడున్ను (18) దానికి కారణములు. లేక భూతములున్ను, విషయములున్ను కార్యము సత్త్వాది త్రిగణము అన్ను కారణములు. కారణమైన ర్రహ్మత్ నాశ్రయించినందున గుణములు కారణములని చెప్ప బడినవి. ఇట్టి కార్యకారణములు రెండింటికిని మూలము మాయ కావున ఆ మాయ క ర్త యనబడి నది. "కార్య కారణ క ర్తృత్యే" అని కొన్ని పారములు కలవు, దానికి ఇదియే యర్థము. అథవా, (సాంఖ్యల సిద్ధాంతముల ననుసరించి మనస్సుతో పదునొకండు ఇంద్రియములు, మహాభూతములు ఐదు.) 16 వికారములున్ను కార్యము. ర్రహ్మతీ వికారములు (బుద్ధి, అహంకారము, భూతతన్నా త్రలు ఐదు) 7 న్ను కారణము. వీటికి కారణము (పకృతి. కావున ర్రహ్మతి క ర్తయనబడుచున్నది. సుఖదుఃఖాదులను జీవుడెరుంగువాడైనందున సుఖదుఃఖాదులకు అతడు భో క్రయని చెప్పబడెను. ర్రహ్మతీ దేహేంద్రియ రూపముగను, సుఖమఃఖాది రూపముగను పరిణమించని యెడల జీవునకు సంసారమనెడి బంధమేతీదని చెప్పవచ్చును. ఆతనికి సంసారమునకు ర్రహ్మతీయే కారణముగ నున్నది, కావున ర్రహ్మతీ క ర్థయని చెప్పబడినది. ర్రహ్మతీ కార్యముగున్నందున పురుముడు సంసారమునకు హేతువగుచున్నాడు. కావున అతడు సంసారహేతువని చెప్పబడినది. ఇందలి 3-వ అధ్యాయము, 27-వ శ్రోకము చూడుడు.

## \*\*\*\*\*

శ్లో။ పురుష: మకృతిస్థా హి మక్ష్క్ ప్రకృతిజాఖా గుణాఖా। కారణం గుణనగ్లో ఒన్య నదనదోయినీజనృను ॥

పద။ పురుష: - (పకృతిస్థ: - హి - భుడ్తే), - (పకృతిజా౯ - గుణా౯ కారణం - గుణసంగ: - ఆన్య - సదసద్యోనిజన్మను ॥

హి పురుషః మ్రకృతిస్థఃః వీకారణము వలన ప్రరుపుడు బ్రహకృతిలో గ్రిలుడియున్నాడో తారణమువలన బ్రకృతికాన్ గుణాన్ భక్త్మే ్రవకృతివలన గల్గిన గుణములను అనుభవించుచున్నాడు ఆశంకి 22

**గుణనంగః నదనద్యో**నిజిన్మను

గుణములలోగల ఆన క్తి మంబిబెడ్డలైన యోనులలో కారణం జనించుటకు

కారణముగ నున్నది

తా∎ ఏకారణమువలన పురుషుడు అనగా జీవుడు [వకృతిలో నెలబడి యున్నాడో, అనగా [వకృతి కార్యమైన దేహమే తానను నఖిమానముతో కూడియున్నాడో ఆ కారణమువలన [వకృతివలన గరిగిన గుణములను, అనగా సుఖముఖాదులను అనుఖవి౦చుచున్నాడు. ఈ జీవునికి గుణములలో గల ఆస≛్తియైనది గొక్పదైనట్టిదియు, తక్కువైనట్టిదియు నైన జనృములలో జని౦చుటకు కారణముగనునృది.

(శంకరులు) సంసారిగనుండుట యనునది, పురుపుడు సుఖదుఃఖముల ననుభవించు వాడగుట అని యేది చెప్పబడెనో, ఆది వాటి ననుభవించుట వానికి దేనివలన సంభవించుచున్న దని చెప్పెదము. అనుభవించెడి పురుషుడు దేహేంద్రియాకారముగ మార్పుచెందియున్న అవిద్య యనెడి (పకృతిలో నిలబడువాడు. (పకృతిని (దేహేంద్రదియముల చేరికను) ఆత్మగ కొన్నవాడు. కావున సుఖాకారముగను దుఃఖాకారముగను మోహాకారముగను (పకృతినుండి వెలువడిన గుణము లను "నేను సుఖముగలవాడను, దుఃఖముగలవాడను, మైకముగలవాడను, జ్ఞానముగలవాడను" అను నీ విధముగ ననుభవించుచున్నాడు, ఆనగా తలంచుచున్నాడని తాత్పర్యము. అవిద్య జన్మ మునకు కారణముగనున్నను అనుభవింపబడు సుఖదుఃఖమోహములనెడి గుణములమీద ఆస్త్రక్తి యనువది, అనగా తాను అనుతలంపు ఏది గలదో అది యీ పురుమనిజన్మకు ముఖ్య కారణమగును. "స యథా కామో భవతి తత్క్రతుర్భవతి = అతడు దేనిని కోరువాడుగనుండునో దానిని అనగా దానికైన యుపాయమును వెతుకవలెననుకొనుచున్న వాడగుచున్నాడు" అనెడి (బృహదారణ్యకోప నిషత్తు 4-4-5) (శుతిచే చూడుడు. అనుభవించువానికి గుణములమీదగల ఆభిమానము మంచి జన్మలలోను చెడ్డజన్మలలోను జనించు విషయమున గుణములమీదనున్న ఆసక్తి ఇతని సంసారము నకు గారణమగును, కావున సంసారమనెడి పదమును అనువృత్తి చేసికొనుడు. మంచిజన్మలు దేవ తలు మొదలగు ఉన్మములు. చెడ్డవి పశువు మొదలగు ఉన్మలు. మంచియు చెడ్డవియునైన మనుష్య జన్మములుగూడ విరుద్ధములుకావని కనుగొనుడు. ఇది చెప్పబడినదగుచున్న ది:— మకృతిలో నిలబడియుండు స్వభావము ఆవిద్య. గుణములలో నాస్త్రక్తి కామము. ఇవి రెండున్ను సంసార మునకు కారణమనియే. అవిద్య ఉపాదాన కారణము. కామము నిమిత్తకారణము.

(రామానుజులు) పూర్వజస్మ కర్మవలన జీవుడు దేవమనుష్యాది దేహములలోనున్న వాడై ఆ దేహములద్వారా సత్వాదిగుణములవలన గలుగు సుఖదుఃఖాదులలో అస్త్రిగలిగి దేహములను సుఖదుఃఖాదులలో అస్త్రిగలిగి దేహములను సుఖదుఃఖాదులను అనుభవించుటకు కారణమైన పుణ్యపాపములను జేయుటలో ప్రవర్తించి యున్నాడు, దానీవలన ఉత్తమాధమ జన్మములనుపొంది ఆయాజన్మములలో సుఖదుఃఖముల ననుభవించుటయేగాక మరల కర్మలను జేయుచున్నాడు. ఆకర్మకు తగినట్లు దేహమున్ను సుఖ దుఃఖాద్యనుభవమున్ను అతవికి మరల మరల వచ్చుచునేయున్నది. అమానిత్వాది గుణములను పొందివనేగాని జననము నివర్తింపదు.

(రాఘవేంద్రులు) దేహమువలన గలుగు సుఖదుఃఖాదులను జీవుడు అనుభవించు చున్నాడనునది మిథ్యకాదను దానిని తెలుపుటకై "హి" ఆనుశబ్దము మ్రామాగింపబడియున్నది. గుణసంగః = సత్త్వాదిగుణ సంబంధము. శ్లో။ ఉప్బదష్టాఽనుమంతా చళరాై ఖోకాై మహేశ్వరః। పరమాత్మేతి బాహ్యకోై దేహేఽస్మ్మ్ పురుషః పరః॥

23

పర॥ ఉప్పదష్టా - అనుమంతా - చ - భర్తా - భోక్తా - మహేశ్వర:। పరమాతా, - ఇతి - చ - అపి - ఉక్త: - దేహే - ఆస్మికా - పురుష: - పర:॥

| မည့္သ          | -64                  | అనుమంతా చ    | అనుమరించువాడు                |
|----------------|----------------------|--------------|------------------------------|
| దేహే           | <b>దేహములోనున్న</b>  | భరా          | ధరించెడివాడు                 |
| <b>పర</b> ః    | మేలైన                | ఖోక          | అనుళవించెడివాడు              |
| <b>పు</b> రుషః | వురుమడు              | మహేశ్వరః అపి | మేలెవ ఈశ్వరుడు               |
| ఉప్పదష్టా      | సమీపమున నుండి చూచెడి | భరమాత్మేతి చ | వరమాత్మయనియు<br>పరమాత్మయనియు |
|                | వాడు                 | dr Št        | చెప్పబడియున్నాడు.            |

తాజ ఈ దేహముననున్న మేలైనవాడగు నీ పురుషుడు దేహేంద్రియ ముల వ్యాపారములను దగ్గఅనిలబడి చూచెడివాడు, అనుమతించువాడు, ధరించువాడు, అనుభవించువాడు, గౌప్పవాడగు ఈశ్వరుడు, పరమాత్మ యనియు చెప్పబడియున్నాడు.

(శంకరులు) మునుపుజెప్పినదానినే మఅలను గుర్తింపజేసి బోధించుచున్నాడు. ముక్తి నిచ్చునట్టిదిగ (పకృతము చెప్పబడుచున్న జ్ఞానమును నేరుగ తెలియబరచులకై ఈ క్లోకము మొదలు పెట్టబడుచున్నది. ఈప(దష్టా = సమీపమున నిలబడి తాను బ్యాపారములో (పప్రతింపకయే చూచుకొని యుండువాడు (సన్ని ధిమాత్రముచే సాడ్రిగనుండువాడు). ఇచ్చట చూచుట యనగా చూచుటయను వ్యాపారముగాదు. వ్యాపారములేని సన్ని ధిమాత్రమే. ఋత్విక్కులున్ను యజమాను డున్ను యజ్ఞకర్మలను జేయుచుండగా యాగవిద్యలో మిక్కిలి నెర్పరియైన పొదువైన మఱియొకడు వాటిలో (పవేశింపకయే (వాటినుండి వేరైనవాడై) వారల వ్యావారముయొక్క గుణమును దోషమును ఏ విధముగ చూచుచున్నాడో, ఆ విధముగనే దేహము ఇందియములు మొదలగువాటి వ్యాపార ములలో పూనుకొనకమే వాటికంటె వేరైనవాడై ఆ వ్యాపారములను దగ్గరనిలబడి చూచెడివాడు. లేక శరీరము కండ్లు మనస్సు బుద్ధి ఇవి చూచెడివస్తువులు. వాటిలో బయటనున్న చూచెడివస్తువు శరీరమున్ను అచ్చటనుండి మిక్కిలి లోపలనున్న దియు, మిక్కిలి సమీపమునుండి చూచునట్టిదియు అత్మ. ఏలనగా మిక్కిలి లోపలనున్న చూచెడివస్తువు దానికంటె వేరొక్కటిలేదు. లేక యాగములో పైగా చూచువానివలె ఈ యాత్మ, జ్ఞానమాథాకారమై అన్నిటిని పైపచాపు చూచుటవలన ఈప (దష్టయనుడు.

అను మోదించుటయనగా ఇకరులు వ్యాపారములను జేయునప్పుడు వారి వ్యాపార ములలో సంతోపించుట, లేక ఆశ్మయగు పురుసుడు దేహేంద్రియముల వ్యాపారములలో తాను స్రవేశించనివాడైనను (పవ రైంచిన వానిపలె వాటికనుకూలముగ కనబడుచున్నాడు. కావున అనుమతించువాడనుడు. లేక తమ తమ వ్యాపారములలో (పవ రైంచి యున్నవారలకు సాడ్షిగ నున్న అతడు వారల నడ్డగించుటలేదు. కావున అనుమతించువాడనుడు. భర్తా = ధరించువాడు. చైతన్యముయొక్క వికారములై (దృశ్యములై) ఒకటిగా జేరియున్న దేహేంద్రియ మనోబుద్ధి మొదల గునవి. చేతనమైన ఆశ్మయను యథార్థవస్తువు కారణముగ తమ యాకారములను ధరించుచుండుట యేదిగలదో అది చేతనమైన ఆశ్మవలనవైనది. కావున ఆశ్మయను పురుఘడు దరించువాడనబడు చున్నాడు. (చైతన్యము = జ్ఞానవస్తువు. త్రాడు అను కారణములేనిచో (తాడుయొక్క దృశ్యమగు పామునకు స్థిలియులేదు. కావున పామును ధరించునట్టిది (తాడు అనుదానివలె) భోక్తా = సుఖ దుఃఖ మోహాకారములుగ విషయములన్నిటి న్యారయించినమైన బుద్రియొక్క స్పర్శములు కలుగు నవ్వుడు చేతనమైన ఆత్మచే (మింగబడినవివలె కనబడి, అగ్నియొక్క ఉష్ణమువలె ఎల్లప్పడు జ్ఞానాకారమైన ఆత్మచే వెప్పేరుగ సృష్టముగ కనబడుచున్నది. కావున ఆత్మభోక్త యనబడు చున్నాడు. మాహేశ్వరః = అన్నిటియొక్క ఆత్మఅయి స్వతంత్రముగ నుండుటవలన అతడు మేలైన ఈశ్వరుడనుడు. అజ్ఞానమువలన లోపలనున్న ఆత్మగ కల్పితములై శరీరము మొదలుగా అవ్యక్తమువఱకు గల వాటికి ఆతడు దగ్గఱనిలబడి చూచుట మొదలగు లక్షణములుగల మేలైన ఆత్మ కావున పరమాత్మయనుడు. (శుతులలోగూడ ఇతడు పరమాత్మయను శబ్దముచే చెప్పబడసిన వాడు. ఆతడు ఎచ్చట మన్నాడనగా అవ్యక్తమునుదాటి నిలబడువాడై ఈ శరీరములోనున్నాడు. "ఉత్తమః పురుషః" అని ముందురాబోవు 15-వ అర్భాయము, 17-వ శ్లోకమును చూడుడు.

(శ్రీధరులు) అనుమంతా = సన్నిధాన మాత్రముచేత జరుగుచున్న కార్యము జరుగుటకు సమ్మ రించినవానివలె నున్నవాడు. భర్తా = ఈశ్వరరూపముచేత జగత్తును భరించువాడు. భోక్తా = పాలించువాడు. పరమాత్మా = అంతర్యామి, పరః = గుణసంబంధములేనివాడు.

(రామానుజులు) ఉప్పద్దప్టా = దేహ్యపప్ప త్రి కనుగుణమైన సంకల్పాది రూపముచేశ చూచుచుండువాడు. అనుమంతా = దేహాదులవలన చేయబడు కార్యములను ఆమోదించువాడు. ఫో క్లా = దేహేంద్రిదియాదులయొక్క ప్రపృత్తివలన గలుగు సుఖదుఃఖాదులను అనుభవించువాడు. మహేశ్వరః = దేహమును (పేరేపించుట, ధరించుట, దేహమునకు శేషిగనుండుట, వీటివలన దేహేంద్రియ మనస్సులు మొదలగువాట్లకు యజమానుడుగ నున్నవాడు. పరమాత్మా = ఈ దేహేంద్రిదియాదులకు పరమాత్మయగుచున్నాడు అనగా దేహేంద్రియ సంబంధముగ చూచినచో వాటికంటె అన్యుడైన పురుమడుగను, వాటికి మహేశుడుగను, వాటికి పరమాత్మగనునున్నాడు.

(రాఘవేంద్రులు) ఉప్పదష్టా = అన్ని లికంటె మైగా సర్వో త్రముడుగనుండి చూచెడి వాడు. అనుమంతా = చేయవలసిన పనులలో ఆలోచన చెప్పువాడు. లేక బుద్ధి పూర్వకముగ అనుకూలముగ నుండువాడు. భోక్తా = సర్వకర్మఫల సారములను గ్రహించువాడు. పరమాత్మా = గొప్ప చేశనుడు. పరః = దేహికంటె అన్యుడు. పురుషః = ఉప్పదష్టగనుండుల మొదలగు హేతు ఫులచే పరమాత్మ పురుముడని చెప్పబడుచున్నాడు.

శ్లో \* య\*పివం వేత్తి పురుషం (పక్పశిం చ గుణైనృహ । నర్వథా వర్తమానోఽపి న న భూయోంఒఖిశాయతే \*

పద॥ యః - ఏవం - వే త్త్రి = పురుషం - (పకృతిం - చ - గుణైః - సహ। సర్వధా - వర్తమానః - ఆపి - న - సః - భూయః - అభిజాయతే ॥

యః ఏవం పురుషం మకృతిం చ గుత్రెన్సహ పేక్త ఎవ్వడీవిధముగా ప్రక్షుత్తిని గుణములతోగూడ ఎరుంగున్

| ను నర్వతా వర్తమానోపి కూయు నారిశాయతే

ఆకడు
అన్ని విధములచేకను ఉండినప్పటికిన్ని మఱలను కెనింఘికు లేదు 24

తా॥ ఎవ్వడు పురుషుని ¦వకృత్ని గుణములతోగూడ ఈ విధముగా, అనగా మునుపుజెప్పిన విధముగ నెరుంగునో అత డేవిధముగనుండినను,అనగా విధ్యుక్రముగ నడచినను విధిని అత్మికమించి నడచినను ముఱల బుట్టుట**ేదు.** 

- ఏవంఆనుదానికి ఏతం ఆనియు పారము.గలదు. (రామానుజులు)

(శంకరులు) ''য়৾ (తజ్ఞుని, నేనని యెరుంగుము'' అని మునుపుజెప్పబడిన విషయము విస్తారముగజెప్పి ముగించబడినది. అట్ల మునుపుజెప్పిన లక్షణములుగల ఈ యాత్మయనెడి పురుషుని ఎప్పడు, జీపుడు ఈశ్వరుడు మొదలగు కల్పనలను తీర్చుటకు ఆధారముగ (కిందజెప్పి నట్లు ''ఇదిగో ఉన్నాడు'' అన్నట్లు (పత్యక్షముగ నెరుంగునో, ఆ విధముగనే మునుపుజెప్పినట్టి దైన ఆదిలేని ఇట్టిదని జెప్పటకశక్యమైన సకల అనిర్థములకును మూలకారణమైన అవిద్యయనెడి (పక్ష'తిని, దాని మారుబాటులను ఎరుంగునో, అనగా అది జ్ఞానముచే నివర్తింపబడినదిగ లేక పోయెనని ఎరుంగునో అతమి ఏవిధముగనున్నను అనగా విద్యుక్ష (పకారము నడచినను నిపిద్ధము లను జేసినను మఱలను జనింపడు. జ్ఞానియొక్క ఈ శరీరము నశించినపిదప వేరొకశరీరము నెత్తుటలేదు అని తాత్పర్యము. అపి శబ్దము స్రత్సవ రైనముగలవాడు మఱల జనింపడని చెప్ప వలేనా అనుతాతృర్యము నిచ్చనట్టిది.

జ్ఞానము గర్గినపిదప జన్మాంతరములేదని చెప్పబడినది. ఐతే జ్ఞానముగలుగుటకు మునుపు చేయబడిన కర్మలున్ను అది కలిగిన పిదపచేయబడియున్న కర్మలున్ను వాటిఫలముల నిప్పకయే నకించిపోవుల రగునా? తగదు. ఏలనిన, చేసినవి నకించుటతగదు. కావున ఈ మూడు విధములైన కర్మలున్ను ఈ మూడు జన్మములను కలుగజేయపలైను. లేక అన్నియు చేరియైనగాని ఒక జన్మమును కలుగజేయపలైను. ఇట్లుకానిచో చేసినవి ్రపమోజనములేక నకించునవగును. శాస్త్రముగూడ వ్యర్థమనును. అని చెప్పుసీవిధమైన ఆక్టేపణకు ''ఓ్రయన్రేచాస్య కర్మాణి'' మొదలగు ననేక ్రపతులచేతను, ఇచ్చట గీతలోను ''జ్ఞానాగ్ని: సర్వకర్మాణి భన్మసాత్కురుతేలర్లున'' మొదలగు క్లోకములచేతను జ్ఞానముచే కర్మ దహించిపోవుట దృధముగ జెప్పబడియుండుటయే చాలీనంత సమాధానమగును.

అవిద్యయు దానినెబట్టి ''నేను నేను'' అని కలుగు నహంకారమును, నాకిది కావలెనను కామము మొదలగు దోషములున్ను సకల అనర్జములకు విత్తనములై వాటివలన గలుగు మంచి చెడ్డలు (పుణ్యపాపములు) జ్ఞానికి జన్మను గలుగజేయుచున్నవి. ఆ దోషములనెడి విత్తనములన్నియు జ్ఞానముచే కాల్పబడియుండును. జ్ఞానియొక్క కర్మలనగా చూపుకు మాత్రము రూపముగలవేగాని ఆవి శరీరము మొదలగువాటిని కలుగజేయు శక్తిలేనివి. మండిపోయిన వస్త్రము వస్త్రరూపముగల దైనను కట్టుకొనుటకు పనికరానట్లును, అగ్నిచే కాల్పబడిన విత్తనము మఱల మొలవకయుండు నట్లును జ్ఞానముచే కాల్పబడిన కర్మలచే మఱల దేహము గలుగజాలదు.

ఇక ఫలమునివ్వచూని ఇప్పడున్న జన్మమును కలిగించిన ప్రపారబ్ధకర్మలనగా జ్ఞానము గలిగినపిదపగూడ ఫలమునిచ్చియే తీరును. ఎట్లనగా ప్రయోగించిన బాణమువలె ఫలమునివ్వ తలబెట్టియున్నందున ననుడు. ఒక లక్ష్యమును రంద్రపరచుట్రై ధనుస్సునుండి వీడిచిన బాణము లక్ష్యమును రంద్రపరచిన తిరువాతగూడ మొదలుబెట్టిన వేగము తొలగినగాని ఎట్లువిరమించుట లేదో ఆ విధముగనే శరీరమునుగలుగజేసిన కర్మశరీరముండుట యొక్క ప్రయోజనము తొలగినను ఆ కర్మవాసనాబలముయొక్క వేగము (కంగువఱకు మునుపువలె పోవుచునే యుండును. ఐతే

పవిధముగ అదే బాణము ధనుస్సులో సంధానముజేయబడినరైనను పోవుటకు కారణమైన వేగ ముతో ఉపయోగింపబడకయుండగా లక్ష్యమును గుర్తించి విడువబడనిదై ధనస్సునుండి వేరుగ నెత్తబడుచున్నదో ఆవిధముగనే ఫలము నివ్వబూనని కర్మలు, తమచోటనిలబడియే అనగా చైతన్య (పశిభానముగల అంతఃకరణమునుండియే తత్త్వజ్ఞానముచే మొలయు శక్తిలేక పోవుచున్నవి. కావుననే జ్ఞానియొక్క ఈ శరీరము నశించినపిదప అతడు మఱలను బుట్టుటలేదని చెప్పినది తగియున్నది.

(రామానుజులు) మునుపుచెప్పిన స్వభావముతోగూడిన ఈ పురుషుని ఇక జెప్పబోవు స్వభావములుగల సత్త్వాదిగుణములతోగూడిన (పకృతిని ఎవ్వడు వినేకమువలన నెరుంగునో, ఆతడు దేవాదిశరీరములలో మిక్కిలి యభిమానముతోనున్నను మరల బంధమును పొందుటలేదు. అనగా ఈ దేహము పోయినతోడనే పూర్ణజ్ఞానము గలిగినట్టియు సకల కర్మలులేనట్టియు (పకృతి విముక్తాత్మ స్వరూపమును పొందుచున్నాడపునదే.

(మధ్వులు) మునుపుచెప్పినట్లు ఎవ్వడు పరమాత్మను ప్రపత్వక్షముగ నెరుంగునో ఆఠడు జనించుట లేదనుదానికి, ఎవ్వడు తానే బ్రబ్యుమని ఎరుంగునో ఆతడు జనించుటలేదని కొందలు ఆర్థము జేసియుండుట సరియైనదిగాదు. పురుపుడే నేనని చెప్పగూడరు జనమేజయ మహారాజు నకును వైశంపాయనునికిని జరిగిన ఉత్తర్వపత్వుత్తరములగు మహాభారతము మోక్షగర్మమందలి క్రిందకనబరచిన వాక్యములను చూడుడు:—

> " బహవు పురుషా బ్రహ్మ క ఉతామో ఏక ఏవ ఈ। కోహ్యత పురుష శృష్టస్తం భవాన్వక్తుమ రైసీ॥ వైతదిచ్చ సై పురుషమేకం కురుకులోదృవ। బహూనాం పురుషాణాం హీ యధైకా యోనిరుచ్యతే! తం తధా పురుషం విశ్వమాఖ్యన్యామి గుణాధికం॥"

దీనికి మధ్వసిద్ధాంతానుసారముగ తాత్పర్యము:—

ఓ బ్రాహ్మణో త్రమా! పురుము లనేకులా? లేక ఒక్కడా? అనేకులైనదో వార్లలో [శేమ్మడెవ్వడు? అతనిని మీరు నాకు చెప్పవలెను.

పురుములెల్లరు ఒక్కటనుమతమును జ్ఞానులొప్పకొనుటలేదు. అనేకులైన పురుములలో సమస్తమునకు కారణుడై ఒక్కడే చెప్పబడుచున్నాడు. అట్లు సమస్తమునకును కారణుడుగ అనేక గుణములతో గూడియున్న పురుషుని జ్ఞానులంగీకరించునట్లు నేను నీకు చెప్పెదను వినుము.

(రాఘవేం(దులు) జీవుడు పరుడు అను నీవిధముగ రెండు విధములైన పురుమలను జడము, అజడము (చిక్ అచిక్) అను నీరెండు (పకృశులను వారి వారి గుణములతోగూడ (పత్యక్షముగ నెవ్వడెరుంగునో, అతిడు అజ్మాగ్రశవలన (కమముదప్పి నడచినను మఱల జన్మించుటలేదు.

(స్వకీయము) ప్రకృతి పురుమలయొక్క స్వభాపగుణముల నెరుంగుటచే పునర్ధననము తొలగిపోవునట్లు ఈ క్లోకమునుండి అర్హమగుచున్నది. ఐతే దీనిని మునుపటి క్లోకముతోచేర్చి యర్థ పరచినచో పురుపుడు సకల వ్యవహారములకంటె అన్ముడనియు. సకల వ్యవహారములున్ను ప్రకృతి యొక్క గుణమనియు తెలిసికొనుట మాత్రముగాదు, ఆవిధముగ దెలిసి తాను సకలమునుండియు నివృత్తిచెంది అనుహోగిగ నుందవలెనని గ్రహింపవలెను. ళ్లో॥ ధ్యానేనాత్మని మశ్య మై కేబిదాలాµనమాత్మనా। అనేg సా౦ఖ్యేన యోగేన కర్మయోగేన బాపరే॥

25

పదा। ధ్యానేన – ఆత్మని - పశ్యనై – కేచిత్ – ఆత్మానం – ఆత్మనా। అన్యే – సాంఖ్యేన – యోగేన – కర్మయోగేన – చ – ఆపరే॥

అన్యే కేచిత్ కొందఱు మఱికొందలు ధ్యానేన ధ్యానముచేశ పాంఖ్యేన యోగేన సాంఖ్యయోగముచేశను అత్మానం ఆత్మను అపరేచ మజీకొందఱు బుద్దిలోపల ఆశ్మని ಕರ್ಶ್ರಮಾಗೆನ ಕರ್ಶ್ರಮಾಗಮುವೆಕನು చూచుచున్నారు. పశ్య బై ఆక్మనా ఆంతఃకరణముచే పశ్య సై చూచుచున్నారు

తాు కొందలు ధ్యానముచే ఖాగుపడిన అంతఃకరణముచేత బుద్ధిలో ఆశ్మను జూచుచున్నారు. ఇతరులు కొందరు సాంఖ్యయోగముచేశను, మంటి కొందలు కర్మయోగముచేతను ఆత్మను అంతఃకరణముచే చూచుచున్నారు.

(శంకరులు) ఇక ఆత్మను జూచుటకు ధ్యానము మొదలగు ననేకమార్గములనుచెప్పి భ గవంతుడను గ్రహించుచున్నాడు. ధ్యానమనగా శబ్దము మొదలగు విషయములనుండి చెవి మొదలగు నింద్రియ విషయములను ఒకేదృష్టిగా మనస్సుననీడ్చి ్రపవేశ పెట్టి మనస్సును లోపలనున్న జ్ఞానవస్తువునందు (పవేశపెట్టి (ఆ వస్తువునే) చింతించుట యేది గలదో ఆది. ఆ విధముగనే"ధ్వాయతీవ బకః, ధ్యాయతీవ పృథివీ, ధ్యాయతీవ పర్వతాః" కొంగ ధ్యానించుటవలెను, భూమి ధ్యానించుటపలెను, కొండలు ధ్యానించుటపలెను అని (ఛాందోగ్యము 7-6-1-) లో ఉపమానము జెక్ఫుబడియున్నది. తైల ధారవలె ఆవిచ్ఛిన్నమైన యెడతెగని తలంపు ధ్యానమన బడును. యోగులనగా ఉత్తమాధికారులు. ఆ ధ్యానముచేక తమయంతర్జానముచేక, అనగా ర్యానముచేతనే బాగుపడిన అంతఃకరణముచేత బుడ్డిలోనున్న యాత్మను, ఆనగా లోపలనున్న జ్ఞాన వస్తువును బ్రహ్మముగ జూచుచున్నారు. సాంఖ్యమనగా - ''ఇవి (యంత్రియు) సత్త్వము, రజస్సు, తమస్సు అనుగుణములు, ఆత్మ వాటి వ్యాపారములకు సాక్షియై నిత్యమై గుణములకంటె వేరుగ నున్నది యని చింతించుట. ఇది సాంఖ్యమనెడియోగము. సాంఖ్యమనగా విమర్శించుటవలన కల్గెడి జ్ఞానము. ఇది యోగము నిచ్చుటవలన యోగమనబడుచున్నది. కొందఱు మధ్యమాధికారులు ఆ సాంఖ్యయోగమువే ఆక్కను అంతఃకరణమువే చూచుచున్నారు అని అనువర్తించును. కర్మ మనునదే యోగము. ఈశ్వరార్భణబుద్ధితో ననుష్టింపబడు కర్మ, యోగమునకుపయు క్షమగుటవలన ఉపచారవాదమును గైకొని యోగమనబడుచున్నది. కొందఱు మందాధికారులు ఆ కర్మయోగముచే మనస్సు బాగుపడి జ్ఞానముగలుగుట మూలముగా ఆత్మను జూచుచున్నారు.

(రామానుజులు) యోగనిస్తును జెందిన కొందఱు శరీరములోనున్న ఆశ్వను (జీవుని) మసస్సుచే ధ్యానించి యొరుంగుచున్నారు. యోగనిస్తలో సిద్ధిపొంచనివారలైన కొందఱు జ్ఞానయోగ ముచే మనస్సును యోగ్యముగచేసికొని పిదకు ధ్యానయోగమున ై ట్రసుత్నించి ఆత్మనెరుంగు చున్నారు. జ్ఞానయోగములో నధికారముగలవారలున్ను లేనివారలున్ను సులభమైన యుపాయమును వెదకువారలై జ్ఞానమును సంపాదించుకొని ఆజ్ఞానముచే ఆత్మ నెరుంగుచున్నారు. (మధ్వులు) కర్మయోగికి కర్మయోగము సాంఖ్యయోగము ధ్యానయోగము ఇవి మూడున్ను ఆత్యావశ్యకములు. సాంఖ్యయోగి వేదమున జెప్పబడిన ఈశ్వరస్వరూపమును వినియు చూచియు చింతించియు ధ్యానించియు ఎరుంగవలెను.

(రాఘవేంద్రులు) కొందరు (శవణమననములతో గూడినవారలై ధ్యానముచేతను, బుద్ధి చేతను భగవంతుని తమదేహమున చూచుచున్నారు. కొందఱు వేదోక్షమైన భగవత్స్వరూపాపరోక్ష జ్ఞానముచేతను (నేరుగ జూచుటచేతను) ధ్యానముచేతను చూచుచున్నారు. సాధుకర్మమువలన గలుగునట్టిది భగవ్రత్పసాదము ఆ భగవ్రత్పసాదమువలన గలుగు (శవణమనన ధ్యానములచే పరమాత్మ నెరుంగుచున్నారు. ధ్యానమున కశక్తులైన మఱికొందలు సాంఖ్యసంపాదనముచేత ధ్యానమును సంపాదించుకొని చూచుచున్నారు. ఇందులోను ఆశక్తులైనవారలు కర్మోపాయముచే (శవణాదులను సంపాదించి దానిచే పరమాత్మను జూచుచున్నారు.

(స్వకియము) ఈ శ్లోకముచేత ఉపాసకులయొక్క తారతమ్యము చెప్పబడినది. (శివ పురాణము వాయుసంహేత 26-వ ఆధ్యాయమున యోగవిషయము విస్తరించి చెప్పబడియున్నది.)

శా లో అన్యే తేవ్వమజాన నృ: [శుర్వాఒన్యేభ్య ఉపానతే। తేఒపి బాతికర నైయమ మృత్యం [శుత్వరాయణా: "

26

పద॥ అన్యే - తు - ఏపం - అజాన న్హ: - (శుత్వా - ఆన్యేభ్య: - ఉపాసతే। తే - అపి - చ - అఠితర సై - ఏప - మృత్యం - (శుతిపరాయణా: (1)॥

| అస్యేతు<br>వీవం | మరిఇతరులైన కొందఱు<br>-ఈవిధముగా | (ဆံမိသငာတ်အား | విన్నదానినే మేలైనగతియను |
|-----------------|--------------------------------|---------------|-------------------------|
| <b>అ</b> బానంతః | ಎರುಂಗನಿವ <u>ಾ</u> ರತ           | ์<br>ฮิ่มิส   | కొన్న<br>వారలుగూడ       |
| అన్యేఖ్యః       | ఇకరులనుండి                     | మృత్యం        | <b>మ</b> రణమును         |
| ్రాత్యా         | విని                           | ಅ8ಿಕರ ನ       | దాటనే దాటుదున్నారు.     |
| ఉపానతే          | ఉపాసించుచున్నారు               |               | œ.                      |

తా॥ ఈ విధముగ (ఆక్మ ఉప్పదష్టృక్వము మొదలగు స్వభావము గలవాడని) ఎరుంగనివారలైన మఱి ఇకరులు కొందఱు గురుపుమొదలగువారి ఉపదేశమునుపొంది ఉపాసించుచున్నారు. అట్లు వినిన దానినే మేలైనగతి యని కలంబిన వారలుగూడ గురూపదేశము నా|శయించుచు మరణమును దాబినవారలే యగుచున్నారు.

(1) [శుతిపరాయణా: - శాస్త్ర్యార్థో పదేశమును బడయుటయే మోక్షమునకు ముఖ్యసాధనమని నమ్మియున్నవారలు (శంకరులు). అనేక కాలము [శవణము జేయుచుండి (రాఘవేం(దులు).

(శంకరులు) ఈ వీధములైన వాట్లలో ఏదైన నొక దానిచేతను మునుపు చెప్పినట్లు అక్మ నెరుంగ జాలని మిగత కొందఱు, అనగా మిక్కెలి మందాధికారులు ఇతరులవద్ద నుండి అనగా ఆచార్యునివద్ద నుండి విని ''దీనిని ఈ వీధముగ ధ్యానించుము'' అని యుపదేశింపబడిన వారలై యుపాసించుచున్నారు. అనగా (శర్ధతో చింతించుచున్నారు. అట్టివారైన వారలుగూడ మరణమును అనగా మరణముతోనే ఏర్పరచిన సంసారమును దాటుచున్నారు. '(శుతిపరాయణా:' వినిన దానినే

27

మోక్షమార్గమునబోవుటకు మేలైన సాధనమనుకొన్నవారలు. అనగా కేవలము ఇతరుల ఉపదేశ మునే (పమాణముగగల, అనగా స్వయముగ విమర్శించి యెరుంగు సామర్థ్యము లేనివారలు అని తాత్పర్యము. ఐతే (పమాణవిషయమున స్వతం[శులై అనగా (పమాణములను తామే యూహించి యెరుంగువారలై విమర్శనాశ క్తిగలవారలు మృత్యవును దాటిన వారలగుచున్నారని చెప్పవలెనా?

(రామానుజులు) పైగా జెప్పిన సాంఖ్య కర్మ యోగములలో అధికారము లేనివారలైన కొందఱు జ్ఞానులచే ఉపదేశముబడసి కర్మయోగాదులవలన ఆత్మనుపాసించుచున్నారు. (శుతి మొద లగువాటిని విని యెరింగియు కర్మయోగాదుల ననుష్టించియు దానిచే పాపమును బోగొట్టుకొని సాంఖ్యాది యోగములచేత మృత్యువు నత్మిక మించుచున్నారు.

ళ్లో။ యావత్సంజాయతేకించిత్ నత్త్వం స్థావరజంగమమ్।

మేతమే[తజ్ఞనంయోగా <u>త</u>ద్విద్ధి భరతర్ష భ ॥

పడा। యావత్ - సంజాయతే - కించిత్ - సత్త్వం - స్థావరజంగమమ్। క్షేతక్షేతజ్ఞనంయోగాత్ - తత్ - విద్ధి - భరతర్హభ ॥

తాంగి ఓ భరతులలో [శేమ్థడవైన అర్జునా! స్థావరము జుంద్రముమైన ప్రియొక వస్తువు కలుగుచున్నదో ఆదియంతయు మే.[తమ్ము మే.[తజ్ఞుడు మీరల నుంబంధమువలన కలుగుచున్నదని తెలిసికొనుము.

(శంకరులు) '' $\frac{1}{8}$  బ్రజ్జుని నేననియు నెరుంగుము'' అని క్షే. రజ్జుడున్ను (ఆర్మయు) ఈశ్వరుడున్ను ఒక్కటనుదానినిగూర్చిన జ్ఞానము ము క్షికిసాధనమని చెప్పబడినది. అది యే కార ణము వలన ఆ విధముగనున్న రను దానిని స్పష్టపరచుట్లైకే ఈ శ్లోకము మొదలు పెట్టబడుచున్నది. ప్రస్తువులు స్థాపరము జఙ్గమము ఆను వేరుబాటుతో పుట్టుచున్నవని చెప్పబడుచున్నవి. ఈ క్షేత్ క్షేత్రజ్ఞులయొక్క సంబంధమెట్టిది? (తాడుతో కుండకుగల సంబంధముపంటి సంబంధమని జెప్ప గూడరు. ఏలనగా క్షేత్రజ్ఞుడైన యాత్మకు ఆకాశముపలే అపయిపములు లేకుండుటవలన. లేక మాలు, వృము, వీటికివలే సమవాయము అనగా ఎల్లప్పడు సంబంధము విడుపకయుండుట యను నది లేదు. ఏలనగా క్షేత్రక్షేత్రజ్ఞులకు కార్యకారణభాపము అంగీక రింపరాదు. మఱియేవిధమైన దనగా (తాడు, సీసము, మొదలగువాటికి, విభజించి యెరుంగనందున, ఆరోపితమైనపాము, వెండి, మొదలగువాటి సంబంధమువలే వెప్పేరు స్వభాపముగల విషయ విషయులైన క్షేత్రక్షేత్రజ్ఞు స్వరూప వివేక ములేనందున గలుగునట్టి అధ్యారోపము, అనగా ఒకదానిలో మఱియొకదానిని దాని ప్వభాప ములను ఎక్కించుటయను సంయుక్షమే. ఈ విధముగ క్షేత్ క్షేత్రజ్ఞులకు ఆరోపితమైన యీ సంబంధము మిధ్యాజ్ఞానమువలన మన్నది. శాస్త్రానుసారముగ క్షేత క్షేత్రజ్ఞుల లక్షణములను భేద ములను ఎరుంగుటతోబాటు వాటిని ముంజయనెడి గడ్డినుండి మధ్యభాగమును విడదీయుటవలె వివదిసి, "నసత్తన్నైసువువృశో' అనుటవలన ఉపాధిభేదమన్నియులేని ఎరుంగవలసిన గైబహు

్అధ్యా. 18

28

మును ఎవ్వడు స్వరూపముతో జూచునో అనగా అనుభవించి యెరుంగునో, మఱియు ఇండ్రజాలము వలన సృష్టింపబడిన ఏనుగు, భవనము, మొదలగునవి వలెను, స్వప్నమున జూచిన జస్తువువలెను, ''లేనిదేయైన క్షేతమున్న దీవలె కనబడుచున్నది'' అను నీ విధముగ నిశ్చితవిజ్ఞానముగలవాడై ఎవ్వ డుండునో అతనికి మిథ్యాజ్ఞానము మునుపుజెప్పిన యథార్థజ్ఞానముయొక్క విరోధముచే తొలగిపోవు చున్నది. ఆతనికి జనించుటకు కారణము తొలగినందున ''జ్ఞాని మఱలను బుట్టుటలేదని'' "ఎవ్వడీ విధముగ నెరుంగునో" అని చెప్పబడినది పరియైనదే యనుడు.

(శ్రీధరులు) అవివేకముచే దేహాదులలో ఆత్మబుద్ధియే క్షే.త్రక్షే.త్రజ్ఞుల సంబంధమని చెప్పబడుచున్నది. సకలజగత్తు చిత్పకృతి (లక్ష్మీ) పరమాత్మ వీరల సంబంధమువలననే కలుగు చున్నది. ముఖ్యకారణము పరమాత్మయని కాత్పర్యము.

## \*\*\*\*

క్లో॥ నమం నరే≲్ష భాతేషు తిష్వం వరమేశ<్వరం। మినశ్యకృక్షినశ్యవం య∷ వశ్యతి న వశ్యతి ॥ ముం — నరే≲్షమ — భాతేషు — తిష్వం — పరమేశ<్వరం।

నమం — నర్వమ — భూతమ — తిష్టన్తం – పరమెశ్వరం। వినశ్యత్సు — అవినశ్యన్తం — యః — పశ్యతి — నః — పశ్యతి ॥

నర్వేషు మాంతేషు నకలభూతములలోనున్ను పరమేశ్వరం పరమేశ్వరుని నమం న మముగ ಯಃ ఎవ్వడు **జి**షనం 春 న్నావాడున్ను **ಪ**ತ್ಯಾಶಿ **చూచు**నో వినశ్యత్సు నశించువాటిలో నః పశ్యతి అకడు చూచుచున్నాడు. అవినశ్య నం నశించనివాడునెన

కా॥ అన్నివస్తువులలో వలనున్న నమముగనున్నవాడుగను నశించెడి వస్తువులలోనున్న నశించనివాడునైన పరమేశ్వరుని ఎవ్వడుచూచునో ఆతడే నేరుగ జాచుచున్నాడు.

(శంకరులు) "న స భూయోభిజాయతే" అని సమ్యగ్దర్శనముయొక్క ఫలము, అవిద్య మొదలగు సంసారబీజనిప్పత్తి మూలముగ జననములేకుండుట యనునది చెప్పబడినది. జననము నకు కారణమై అవిద్యపలననగు క్షే. అక్షే. అక్షా సంబంధమున్ను జెప్పబడినది. కావున అట్టి యవి ద్యమ బోగొట్టగల తడ్హుక్డానము జెప్పబడినదైనను మఱల వేరుమాటలచే చెప్పబడుచున్న ది బ్రహ్మ మొదలుగా స్టాపరముపఱకుగల ప్రాణులలో భేదములేక స్థితిబడయు పరమేశ్వరుని చూచెడివాడు యథార్థజ్ఞానము గలవాడు. పరమేశ్వరుడు శరీరము, ఇంద్రియములు, మనస్సు, బుద్ధి, అప్యక్తము, (కారణశరీరము) జీవుడు వీటికుటె మేలైనవాడు, ఏలెడి స్వభాపము గలవాడు అతడు అన్ని (పాణులలోను ఒక్కటేవిధముగ నిలబడుచున్నాడు. (పాణులకును పరమేశ్వరునికిని మిక్కిల్ భేదముచూపుటై ఆ పరమేశ్వరుని నకించనివాడని విశేషించుచున్నాడు. అన్ని బావవికారములకును జననమనెడి భావ ఏకారము మూలకారణము. నాశమును ముగింపుగగల మఱిముతరములైన భాపవికారములన్ని యు జనించినపిదకు గలుగునట్టివి. నాశమునకు పిదకు వేరొక భావవికారములేదు. ఏలనగా పస్తువేలేక పోవుట పలనవముడు. కావుననే కడపటిదైన భావవికారము లేదనినందున దానికి పూర్వమున్న భావవికారము లచ్చి యులేవని చెప్పినదగుచున్నవి, కావున కరమేశ్వరు డన్ని (పాణులకంటే అన్ని విధముల భేదము

గలవాడనియు, భావవికారము లేనివాడనియు, ఒక్కడుగనే యున్నవాడనియు చెప్పట సరియైనది. ఎవ్వడీవిధముగ పరమేశ్వరునిజూచునో అతడు నేరుగ జూచుచున్నాడు. ఐన మిగతవారలు జూచుట లేదా? అనిన, తిమిరముచే చూపుకగ్గినవాడు అనేక చంద్రులను జూచుచున్నాడు. అతని నుద్దేశించి ఒకేచందుని జూచెడివానిని "అతడే చూచుచున్నాడు" అని విశేషించి చెప్పటవలె ఇచటను వేరు వేరుగ లేని మునుపుచెప్పిన ఒకటేయాత్మను ఎవడుజూచునో ఆతడు అనేకాత్మలను పారబాటుగ జూచెడి వారలక ంటె "అతడే చూచుచున్నాడు" అని విశేషించి చెప్పబడుచున్నాడు. మిగత వారలు గూడ చూచెడివారలైనను ఉన్నట్లు చూచెడివారలుకారు. అనేక చంద్రులను జూచెడివానివలె పొర బాటుగా జూచుటవలన ననుడు.

(రామానుజులు) ప్రకృతి పురుమలవలన గలిగియున్న దేవమనుష్య మృగప్ష& మొదలగు దేహములలోని జీవాత్మలు వారలు దేనితో సంబంధము గలిగియున్నారో అట్టి యవిద్యను తొలగించి చూచినయెడల వ్యత్యాసములేక జ్ఞానాకారముచే సమానులుగనున్నారు దేహేంంద్రియ మనోబుద్ధుల కంటె అన్యులుగను వాటికి యజమానులుగను నున్నందున పరమేశ్వరులుగనున్నారు. అట్టివాడైన తమ్మ దేహదులు పలువిధముగనున్నట్లు ఆత్మగూడ వ్యత్యాసమునలవాడని యెరుంగువాడు బాగుగ నెరింగినవాడు. దేహాదులు నశించుటవలె ఆత్మనశించునట్టిదని యెరుంగువాడు బాగుగ నెరింగిన వాడుకాడు. కావున అతడు సంసారబంధమునకు,తగినవాడుగ నున్నాడు.

(రాఘవేంద్రులు) ఉత్కృష్టనికృష్టములైన సకల ప్రాణులలోనున్న ఆచింత్యశక్తిగల పరమాత్మను అంతట నొకేవిధముగ నున్నవాడుగను జననమరణ దుఃఖదోషములతోగూడిన ప్రాణు లలోనుండు పరమాత్మకు ప్రాణులయొక్క దోషములలో సంబంధములేదనియు ఎవ్వడెరుంగునో అతడే వాస్త్రవమైన జ్ఞానిగనున్నాడు.

ళ్లో⊪ నమం వశ్య≡ హీ నర్వృత నమవస్థితమీశ్వరం। న హినస్తాృశ్మనాఽ౽కాృనం తతో యాతి వరాంగతిం \* ౻ 29 పద⊪ నమం - పశ్య≡ - హీ - నర్వృత - నమవస్థితం - ఈశ్వరం। న - హినస్తి - ఆత్మనా - ఆతాృనం - తఈ: - యాతి - పరాం - గతిం॥

ఆత్మనా ఆత్మానం తనచే తన్ను పేలనగా ఆన్న్మిపాణులలోను న హిన సి హింసింపడు నర్వత న మముగ నిలబడిన దానివలన నమవసితం **-4**44\_500 ಮೆಶನಗತಿನಿ -ఈశ్వరుని పరాంగతిం పొందుచున్నాడు. నమంపశ్య౯ నమముగ జాకెడివాడు యాతి

తా॥ ప్రలనగా అన్ని పాణులయందును నమానముగా నిలబడిన ఈశ్వరుని నమముగ జూచెడివాడు తన్ను తనచే హింసించుకొనుటలేదు. దానివలన మోక్ష మనెడి [శేష్టగరిని పొందుచున్నాడు.

(శంకరులు) మునుపుచెప్పిన యథార్థజ్ఞానమును ఫలమునుజెప్పి పొగడపలెనని ఈ శ్లోకము మొదలు పెట్టబడుచున్నది. అన్ని ప్రాణంఖలోను సమానముగనిలబడు నీశ్వరుని, అనగా మునుపట్లి శ్లోక్షమున లక్ష్మణము జెప్పబడ్డిస్టినవానివి సమముగ అనగా, ఒకే ఆకారముగలవానిగ F-67

చూచి యెరుంగువాడు దేనిని జేయుటలేదు? తన్ను తానే హింసించుటలేదు. చంపుటలేదు. ఆత్మను హింసింపకున్నందున మోక్షమనిపేరుగల మేలైనగతిని పొందుచున్నాడు. అనగా ఆత్మయొక్క వా స్తవస్వభావమును కప్పుచున్నట్టి అజ్ఞానతెఱయు ఆయథార్థజ్ఞాన తెరయు నకించినతోడనే అన్నిటి కంటె గొప్పగతియైనట్టి (శేష్టమైన పురుపార్థమగు పరమానందమును జ్ఞాని యనుభవించుచున్నా డనునది తాత్పర్యము. అట్టైన ఏ (పాణిగూడ తనయాత్మను హింసించుటలేదు. ''అగ్నిని (పతిష్ట జేయుట నేలమీదగూడదు, ఆకాశమునగూడదు, స్పర్గమునగూడదు'' అనునది మొదలైనదివలె హింసించుటలేదను మాటను ఎట్లు చెప్పచున్నాడనగా ఎల్లరికి బాగుగ తెలిసియున్నట్టోయు, నేరుగ ్రపత్యక్షముగనున్న యాత్మను అజ్ఞానులెల్లరు అలక్ష్యముచేసి ఆత్మకాని శరీరము మొదలగువాటిని ఆత్మయనుకొని పుణ్యపాపకర్మమజేసి తనదనుకొని ఆ యాత్మను (శరీరము మొదలగువాటిని) చంపి మతియొక మాతనమైన యాత్మమ తనదిగ జేసికొనుచున్నాడు. దానినిగూడజంపి మతియొకదానిని తసదిచేసికొనుచున్నాడు. ఆని యీ విధముగ వెదకివెదకి తనకుతనకని సంపాదించుకొని ఆ యాక్మను చంపుచున్నారు. కాపుననే అజ్ఞానులెల్లరు ఆత్మను చంపెడివారలనుడు. మఱి వాస్త్రవ మైన ఆశ్మయేదిగలదో అదిగూడ ఎల్లప్పడు నవిద్యచే చంపబడినదివలెనగును. నిత్యముగనున్న బ్రహ్మానందము ననుభవించకయున్నందున ననుడు. కావున అజ్ఞానులెల్లరు ఆత్మనుజంపెడివారలే. ఐకే మునుపుచెప్పిన ఆక్మనుజూచెడివాడైన మఱియొక డెవ్వడో అకడు రెండు విధములుగాను తన్ను తానే చంపుటలేదు. దానిచే శ్రేషమైనగతిని పొందుచున్నాడు. మునుపుజెప్పిన ఫలము ఆతనికి గలదని తాత్పర్యము.

(శ్రీధరులు) ఎవ్వడీవిధముగ నెరుంగునో ఆతడు సచ్చిదానంద స్వరూపియైన తన్ను చెరుచుకొనుటలేదు. అబ్లెరుంగనివాడు దేహమే ఆత్మయని యెరింగినవాడైనందున అతడు దేహ మునువలె అత్మనుగూడ చెడుపుకొనుచున్నాడు.

(రామానుజులు) న హినస్తే = రక్షించుకొనుచున్నాడు. అనగా బంధమునుండి విడి పించుకొనుచున్నాడు. తతః = తన స్వరూపము నీ విధముగ నెరుంగుటవలన, పరాం = బంధము నుండి విము క్రిచెందిన, గతిం = కాను పొందదగిన స్వరూపమును, యాతి  $_{7}$  పొందుచున్నాడు. ఇల్లెరుంగనివాడు తన్ను సంసారమున ముంచుకొనుచున్నాడు.

(రాఘవేంద్రులు) పరమాత్మను సమముగ జాచెడివాడు తన్ను, నహినస్తే  $\sim$  నరకమున బడునట్లు చేసికొనుటలేదు.

🛊 ఈ క్లోకమును కూర్మపురాణము ఉత్తరభాగము అధ్యాయము యెనిమిదిలో చూడుడు.

ನಃ ಶಕ್ಕ

ఆకరారం (వశ్శతి) ఆకర్రగ చూచుచున్నాడో

/ అతరు చూచుచున్నారు.

ৰু । [বাধ) ৰূপে ধ ধ চালুলো [కియమాణాబ్ నర్వశ: । యం వశ్యతి \* శధాఽఽక్మానమకర్తారం న వశ్యతి " 30 పద॥ (పక్ళత్యా - ఏప - చ - కర్మాణి - క్రియమాణాని - నర్వశః॥ యు - పశ్యతి - తథా - ఆత్మానం - అకర్హారం - సు - పశ్యతి॥ ಯಃ ఎవ్వరు ` ಏಕ್ಶ ಶಿ చూచుచున్నా డో ಕರ್ನಾಣಿ కర్మలమ ĕ# ఆవిధముగనే నర**్శ** క **అ**న్నివిధముల అక్నానం 🖊 ఆత్మను [න්රුුමුන් සි (ಏ೯) ಕಿಡೆಕನೆ

బేయలడుచున్నవిగ

క్రియమాతాని

తా≋ ఎవ్వడు కర్మలన్నియు, దేహేం≀దియాది న్వరూపముగనున్న [ವಕೃಠಿವೆಕನೆ ವೆಯೂಚುಕುನ್ನು ವನಿಯು, $\checkmark$  ಆ ವಿಧಮುಗನೆ ಆಕ್ಟ್, ಕರ್ಬಲಕು ಕ $\Sigma$ ్ కాడనియు ఎరుంగునో అతడే వాన్తవమును జూచుచున్నాడు.

(శంకరులు) (పాణులమ్మిటిలోనున్న ఈ శ్వరుని సమముగ జాచెడివాడు తన్ను తనచే చంపుకొనుటలేదు. ఆని చెప్పబడినది. తమ గుణము వ్యాపారము వీటిభేదములవలన వెవ్వేరుగ వేరుబడిన ఆనేక ఆత్మలున్నవి. కావున సమముగ జూచుటయనునది తగదని శంకించి ఈ క్లోకము జెప్పబడుచున్న ది.

[పక్పతియనగా భగవంతునిమాయ. త్రిగుణాకారముగలది "మాయాంతు[పక్పతిం విద్యాత్" మాయను ్రపకృతిగనెరుంగవలయునని మంగ్రతపర్ణమువలనననుడు. ప్రవకృతియే, అనగా ఈశ్వరునిశ క్తియే, వాక్కు మనస్సు శరీరము ఏటివలన జేయబడు వ్యాపారములసుజేసి పూ.ర్హిజేయు చున్నది, మరొక్కటి కాదు అనియు. క్షేతజ్ఞుడైన ఆత్మ అక్త్ర, ఉపాధులన్నియు లేనివాడు అనియు ఎవ్వడెరుంగునో అతడు యథార్థవస్తువునుజూచి యెరింగినవాడని **కాత్పర్యము. ఆకాళ** మునకు భేదములేనట్లు నిర్దుణమై అక ర్హయై భేదములేని వస్తువునకు భేదముగలదనుటలో బ్రమాణము లేదనునది తాత్పర్యము.

ఆత్మకు కర్ప్రవ్వము దేహాభిమానముచేతనేగాని స్వభావమున కర్తృత్వములేదు.

''కార్యకారణ కర్పైత్వే హేతు: ప్రకృతి రుచ్యతే'' (ఈ అధ్యాయము 21 వ క్లోకము) ఆనునట్లు సకలకార్యములను జేయునట్టిది (పకృతియేగాని తానుకాదనియు, తాను జ్ఞాన స్వరూపి యనియు తనకు (పకృతి సంబంధమున్ను (శరీరిగ(పకృతియెడనుండుట) దానిమూలముగ సుఖ దుఃఖాద్యను భవమున్ను కర్మరూపమైన అజ్ఞానమువలన గలిగియున్నవనియు ఎరింగెడివాడు ఎరుంగవలసిన తనయాత్మను ఉన్నటైరెంగినవాడు.

[పకృత్వైవ చ = [పకృత్యా = ఏపచ ఈశ్వరేణ = తానుజేయుచున్న సకలకర్మలు తన పూర్వకర్మానుసారముగనే ఈశ్వరుడు జేయించుచున్నాడనియు. ఆ ఈశ్వరునికి కర్త (యజమానుడు) వేరెవ్వరులేరనియు ఎప్పడెరుంగునో అతడు ఈశ్వరుని జూచుచున్నాడు. ఈశ్వరుడు జేవుని పూర్వకర్మ ననుసరించి ఆయాకర్మానుసారముగ కర్మలను జేయించుటవలన ఈశ్వరుని యెడ వైషమ్యము (పక్షపాతము) లేదు. లేక [పకృత్యా = చి[త్పకృతిచేతను, చ = ఈశ్వరుని చేతను, కర్మలు చేయింపబడుచున్న వనియు, జీవుడు తాను స్వతం తుడుకాడనియు ఎవ్వడుజూచునో అతడు వాస్తవమైన దానిని జూచినవాడు.

'తదా' అనియు పాఠము. అప్పడు అనియర్థము.

శ్లో॥ యవా భూశపృథగ్భావ మేకస్థమనుపశ్యతి। తత ఏవ చ విస్తారం బహ్మ సంవద్యతే తదా ।

31

పదకి. యదా - భూతపృథగ్భావం - ఏకస్టం - అనుపశ్యతి ! తత: - ఏవ - చ - విస్తారం - బ్రహ్మ - సంపద్యతే - తదా ॥

యదా ఎప్పడు భూతపృశాగ్భావం బ్రాణుల వెవ్వేరైన వ్యభావమును వీకన్థం ఒక దానిలోనున్నట్లు బిస్సారం చ వి సరించునట్లుగను

అనువశ్యతి చూదునో [బహ్మ బ్రహ్మముగనే కథా అవ్వడు నంపద్యతే అగుచున్నాడు

తా∎ ఎప్పడు (ఒకడు) బాణులయొక్క నానావిధమైన బ్రత్యేకించిన స్వభావమును ఒకటైన ఆశ్మలోనున్నట్లుజూచునో, ఆ యొకదానిన.ండియే (అశ్మనుండియే) ఇవన్నియుకలిగి విన్వరించునట్లును జూచునో, అప్పడశడు బహ్మముగనే యగచున్నాడు.

(శంకరులు) అట్టి యథార్థజ్ఞానమునే మఱల వివరించి చెప్పుచున్నాడు. [పకృశియు దాని వికారములన్ను పురుమనికి చెలక్షణముగనే యున్నవను సాంఖ్యల సిద్ధాంతమును నిషే ధించటకై ఈ క్లోకము చెప్పబడుచున్నది. ఒకడు శాష్ట్రము ఆచార్యుడు వీరల ఉపదేశమును అనుస రించి భూతముల విభేదము విభాగము ఒకటేయాత్మయెడనున్నదని ఏకాలమున జాచుచున్నాడో, కర్పితములుగనున్నవన్నియు దాని కాధారముగ నుండుటకంటే దూరముగనుండుటలేదని ఎరింగి "అడ్మైక ఇదం సర్వం = ఇదంతయు ఆత్మయే" అని ఆత్మను (పత్యక్షముగజాచునో మజీయు "అత్మశః ప్రాణ, ఆత్మత ఆశా, ఆత్మత: స్మర, ఆత్మత ఆకాశం, అత్మత్సేజం, ఆత్మత ఆకం, ఆత్మత అకాశం, అత్మత్సేజం, ఆత్మత ఆకం, ఆత్మత అవిర్భావతిరోభావౌ, ఆత్మతో భూరాత్మతో న్నమాత్మతో బలమాత్మతో విజ్ఞానమాత్మతో ధ్యానమాత్మతో ప్రాణము, ఆత్మతో మాదూ, ఆత్మతో మండ్రాం, ఆత్మత కర్మాడ్యాత్మత ఏ వేదం సర్వం = ఆత్మనుండి (పాణము, దిక్కులు, ఇచ్చ, ఆకాశము, (పకాశము, జలము, ఉత్పత్తి, నాశములు. భూమి, అన్నము, బలము, వివేకము, ధ్యానము, పరక్కము, సంకల్పము, మనస్సు, వాక్కు, పేరు, మండ్రములు, కర్మలు మఱి సకల పస్తువులున్ను ఉన్నవి." అని (ఛాందోగ్యము, 7.26-1.) ఈ విధముగ భూతములు ఆ యాత్మ నుండియే ఆజ్ఞానముచేత గలిగి విస్తరించుచున్నవని ఏకాలమున జూచుచున్నాడో అప్పడతడు బుప్మామేయగుచున్నాడు. అనగా నంతట నిండినవాడగుచున్నాడని లాతృర్యము.

(శ్రీధరులు) ఒకడు స్థాపరజంగమములయొక్క భేదభాపము, ఏకర్థం = ఒక టిగనేయున్న ఈశ్వరశక్తి రూపముగ (పకృతిలో (పళయకాలమున లయించియున్నట్లును ఆ (పకృఠివద్ద నుండియే భూతములయొక్క విస్తారము సృష్టి కాలమున గలుగునట్లును ఆలోచించుచున్నాడో, అనగా జూచుచున్నాడో అప్పడు (పకృతిమాత్రముచేతనే భూతభేదములని, ఆభేదమును పరిపూర్ణ ముగ జూచుచు ఆబ్రహ్మమును పొందుచున్నాడు అశగా (బహ్మమే యగుచున్నాడు.

(రామానుజులు) ప్రకృతి పురుసులలో ప్రకృతియొక్కటే దేవమనుష్యాది రూపములుగ నున్నదనియు, ఆయాదేహములలోని దేవత్వము మనుష్యత్వము షెరుగుట, తగ్గుట, మొదలగు ధర్మములు దేహమునాధారపడినవేకాని ఆత్మనాధారపడినవి కావనియు, ప్రకృతిరూపములైన దేహములనుండియే పుత్రపౌత్రాది రూపములుగ ప్రపంచము వి స్తరించుచున్నదనియు, ఎప్పడతడు ఎరుంగునో, అప్పడతడు పురిపూర్ణజ్ఞానప్రకాశముతోగూడిన ప్రకృతి విముక్తమైన తన నిజ స్వరాపమును పొందుచున్నాడు.

(రాఘవేం(రులు) నానావిధ భేదములుగల (పపంచము ఒక్కడుగనున్న విష్ణువును ఆశ్రాయించియున్న ట్రిదనియు, ఆవిష్ణువువద్దనుండియే మరలగలుగునట్టిదనియు, ఒక డెప్పడు జీవేశ్వరభేదమును జీవులలో పరన్పరభేదమును తారతమ్యముగజూచునో అప్పడు బ్రహ్మమే యగు చున్నాడు. ङ्गिं అనాదిత్వాన్నిర్గుణత్వాకృరమాతా ౖౖౖ∠యమవృయః। శరీరస్తోఽపీ కొంతేయ న కరోత్ న లివ⁄ైతే ॥

32

పదు ఆనాదిత్వాత్ - నిర్మణత్వాత్ - పరమాత్మా - అయం - అవ్యయః! శరీరమ్జు - ఆపి - కౌంతేయ - న - కరోతి - న - లిష్యతే॥

ఓ కుంకివు[కా ! హే కొకేయ! ఆవ్యయణ నాశ నములేనివాడు ళరీరములోనున్న వాడైన**ను රර්**රබ්ර -61 ఆయం పరమాత్మ నక రోతి ದೆನಿನಿ ස්ಯುటలేదు **పరమా**శ్మా (కర్మవలముచే) పట్టుండుం అనాదిత్వాత్ అనాదియొనందునను నలిప్వతే నిర్ధుణుడైనందునను నిర్గణక్వాత్

తాం ఓకుంతీపు[కా! ఈ పరమార్మ అనాదియైనందునను, నిర్గుణుడై నందునను నాళములేనివాడు. ఈ పరమార్మ దేహములోనున్నను ఏ వ్యాపార మును జేయుటలేదు. ఏ కర్మఫలముచేతను పట్టుకొన బడుటలేదు.

(శంక రులు). ఒకేయాత్మ అన్ని దేహములలోని అత్మయైనచో ఆ దేహములోని దోషము లతో ఆత్మకు సంబంధమేర్పడవలెను. అనగా వాటిచే ఆత్మ ఆక్ర మింపబడవలెనుగదా? అను నీ శంక నివ రైంచుట్లైకై ఈ శ్లోక మును భగవంతుడు చెప్పచున్నాడు. అది యనగా కారణము. దేనికి ఆది లేదో అది అనాది. దేనికి కారణముగలదో అది తానుగనే నశించుచున్నది. ఇదియన్న నే కార జములేని పస్తువైనందున అవయవములు లేనిది, కావుననే నశించునట్టిదిగాదు. గుణముగలవస్తువు ఆ గుణము తగ్గుటవలన నశించుచున్నది. ఇదియనగా నిర్గుణమైనందునను నశించుటలేదు. ఈ విధ ముగ ఈ పరమాత్మ నాశములేనిది. ఇట్లుండుటవలన ఈ యాత్మ దేహములలో నున్నదైనను అనగా ఆత్మ శరీరములలోనే కనబడుచున్న దన్నందున శరీరములలోనున్నట్లు చెప్పబడుచున్న దైనను ఏ వ్యాపారమునుగాని జేయుటలేదు. కర్మను జేయకుండుట వలననే దానిఫలముచే ఆ్మశ్రయింప బడుటలేదు. ఎవ్వడు తాను కర్తయని తలంచునో అతడు కర్మఫలముచే కట్టబడుచున్నాడు, ముట్టడింపబడుచున్నాడు. ఈ యాత్మ యనగా అకర్త, కావుననే ఫలముచే పట్టబడుటలేదని తాతృర్యము.

ఐతే దేహములలో అన్ని కర్మలను జేయువాడును వాటి ఫలములచే పట్టబడువాడును ఎవ్వడు? అతడు పరమాత్మకంటె వేరైన ఒక దేహి (జీవాత్మ) యనిన, అప్పడు "క్షే[తజ్ఞుచాటిమాం విద్ధి = క్షే[తజ్ఞుని నేననియు ఎరుంగుము" అను దానివలన క్షే[తజ్ఞుడున్ను ఈశ్వరుడున్ను ఒక్కటే యని చెప్పియుండుటకు తగియుండదు. ఈశ్వరునికంటె వేరైన ఒకదేహి, అనగా జీవుడు లేనందున ఈశ్వరుడే చేయుచున్నా డనవలెను. అప్పడుచే సెడి స్వభావమున్ను అనుభవించు స్వభావమున్ను ఈశ్వరునికున్న చో ఆతడు గూడ జీవునివంటివాడేగాని ఈశ్వరుడు గాజాలడు. ఈశ్వరుడు కాడనీ యే యగును. కావున భగవంతుడు చెప్పినవైన ఉపనిపత్తుల సిద్ధాంతము ఆన్మి విధముల ఎరుంగుట కుమ చెప్పటకును వీలులేనిదని వైశేషికులచేతను, సాంఖ్యలచేతను, అర్హ తులచేతను, బౌద్ధులచేతను చెప్పబడుటవలె ల్రోసివేయవలసినదేనా? యనిన,

ఆ విషయమున భగవంతుడు "స్వభావస్తు్రపవర్తతే = స్వభావమే (పవర్తించుడున్నది. స్ట్రకృత్వైవచ్ కర్మాణి (క్రియమాతాని సర్వశా:" (18-వ అధ్యా 30-వ శ్లోకి) అనుదానిలో దీని పరిహారముమ అనగా సమాధానమును కానే యనుగ్రహించియున్నాడు. బ్యాపారము అనుభవము

అధ్యా. 18

మొదలగు వ్యవహారములు అవిద్యచే అత్మయెడ నారోపింపబడుచున్నది. మఱి యవి పరమాత్మ యొడ వాస్తవముగనే లేవు. కావుననే ఈ యథార్థజ్ఞానమున నిలకడజెంది జ్ఞానమున దృధముగ నిలబడువారలై అవిద్యను, దాని వ్యవహారములను తిరస్కరించియున్న పరమహాంస పరి్రవాజకులకు కర్మలో అధికారములేదని అచ్చటచ్చట భగవంతునిచే ఉపదిష్టమైయున్నది.

(రామానుజులు) ఈ పరమాత్మ, ఆనగా (పకృతి విము క్రమైన ఆత్మ (జీవుడు) నిర్గుణ త్వాత్ = సత్త్వాదిగుణములు లేనందున, నలిపృతే = దేహధర్మములలో నంటుటలేదు.

(రాఘవేంద్రులు) అవ్వయణ = నాశములేని, అయం పరమాత్మా = ఈ విష్ణువు, శరీర స్టోప్ = దేహమున సంబంధించియున్నను, అనాదిత్వాత్ = అనాదియైనందునను, నిర్గుణత్వాత్ = సత్వాదిగుణములులేనివాడైనందునను, న కరోతి = లోక ములోనివారివలె జేయుటలేదు, న లిప్యతే = చింత మొదలగు దుణుములను పొందుటలేదు. ''నర్వంఖల్విదం ట్రహ్ము, పురుష ఏవేదం సర్వం'' మొదలగు (శుతివాక్యములచే బ్రహ్మమునకును ట్రపంచమునకును అభేదము తోచుచున్న దేయనిన, ఆ శ్రుతులలోని అర్థమును బాగుగ నెరుంగనందున అభేదము తోచుచున్న దని భగవంతునిచే బైట బెట్టబడుచున్నది. ఎట్లనగా, అవ్యయణ = నాశములేని, అయం పరమాత్మా = ఈ విష్ణవు, అనాది త్వాత్ = దేహముతో జేరుటలోగాని దానిని విడచిపెట్టుటలోగాని కారణములేనివాడై నందునను, నిర్గుణత్వాత్ = సత్వాది గుణములు లేనివాడైనందునను, శరీరస్టోపిన = జీవుడుగగూడకాజాలడు. అట్లుండగా జడముకాగలడని ఎట్లు చెప్పుదము? కరోతి = చేసెడివాడగుచున్నాడు. నలిప్యతే = కర్మతో నంబంధపడుకులేదు, ఆయం = జీవుడనగా, నావ్యయణ = దేహనాశముచే నాశముగలవాడు, శరీరస్ట్ = ఈ శరీరమును బడసినవాడు, న అనాదిత్వాత్ = దేహనంబంధము విభాగము పీటికి కారణముగలవాడైనందునను, ననిర్ధుణత్వాత్ = సత్వాదిగుణములు గలవాడైనందునను, న పరమాత్మా, పరమాత్మగాడు, నకరోత్యపి = స్వతం[తుడు కానందున జేయుటలేదైనను, లిప్యతే = కర్మఫలములో అనక్తిని బొందుచున్నాడు. అనగా బంధమును జెందుచున్నాడు.

ద్దా రామ్థా నర్వగత౦ సాజ్మ్యాబాకాశ౦ నోవలివ్యతే। సర్వ[కావస్థితో దేహ్ తథాఽఒతాృ నోవలివ్యతే॥ కికి కుదు యథా - సర్వగత౦ - సాజ్మ్యత్ - ఆకాశ౦ - న - ఉపలిప్యతే। సర్వత్ర - అవాస్థిత: - దేహ్ - తధా - ఆతాృ - న - ఉపలిప్యతే॥

**వర్వగశ**ం అన్నిటిలోనున్న ঠক্র ఆ విధముగనే OF40 ఆకాశము సర్వతదేహే నకల దేహములలోను કે**્કા**ક నూ క్ష్మముగ నుండుటవలన అవస్థితః ఉన్నట్లి **dóp ലോ**ു ఎటు దేనిచేశను అంటబడుటలేదో నోవలిప్వతే నో పలిప్మ కే (దేనిచేశను) అందుబడుటలేదు

తా॥ (మరద మొదలగు) నకల బోట్లలోను వ్యాపించియున్న ఆకాశము నూక్షముగ నుండుటవలన ఎట్లు (ఆ మరద మొదలగు వాటిలో) అంటబడుట రేదో, ఆవిధముగనే నకలదేహములలోనున్న ఆశ్మ అంటబడుటలేదు. (ఆ దేహా దులయొక్క గుణములలో, రేక విషయములలో ఆశ్మకు ఆస**్తి**లేదని శాశ్చర్యము).

84

(రామానుజులు) సర్వత్ర = దేవమనుష్యపశుపడ్డి మొదలగు, దేహేఅవస్థిత: = దేహ ములలో నున్నవాడైనను, ఆత్మా = జీవాత్మ, నోపలిష్యతే = అంటుకొనుటలేదు. అనగా ఆయా దేహన్వభాపము ఆత్మనంటుటలేదు.

(స్వకీయము) ఆత్మ సకల వస్తువులలోనున్నవాడైనను ఆ పస్తువులకును ఆత్మకును సంబంధములేకయు ఆ పస్తువులకంటె అన్యుడుగను ఆత్మ యెట్లున్నాడనునది ఆశాశధృష్టాంతముచే చూపబడినది.

ရှို့။ တောကာ ု<mark>ဆခားရိတာခ်ီးနွေး ဧျခ</mark>ြွေ၂၀ ච<sup>9</sup> ဧသီးသာ**ဝ ပ**သီး၊ နွေးချစ်ဝ နွေးချိန် ခဏ ဧရူချိဉ္စပ<sup>ု</sup>ဆခာရိတာခါ ဘားပီခ ။

పద∥ యథా - (పకాశయతి - ఏకః - కృశ్స్నం - లోకం - ఇమం - రమిః!

క్షేతం - క్షేత్ - తధా - కృత్స్నం - మ్రహాశయతి - భారత॥

హి ఖారత ! ఓ భరకవంశమున బ్రహకాయశి బ్రహకాంత జేయుడున్నాడో నుదయించినవాడా ! తథా అవిధముగవే పికః రవిః ఒక సూర్యుడు ష్మేతజ్ఞడైనవాడు ఇమంకృత్స్నంలోకం ఈ అన్నిలోకములను కృత్స్నం ష్టేత సకలమైన శరీరమును యథా ఎట్లు బ్రహకాతయశి బ్రహకాంపణేయుడున్నాడు.

తా॥ ఓ భరతవంశమున నుదయించిన అర్జునా! ఒకడే నూర్యుడు ఈ లోకము లన్నిటిని ఎట్లు మకాశింప జేయుమన్నాడో, ఆవిధముగనే షే. తము గలవాడైన షే. త్రజ్ఞుడు ఒకడుగనే యున్నవాడై అన్ని షే. తములను (దేహ ములను) మకాశింప జేయుమన్నాడు. అనగా తెలియునట్లు జేయుచున్నాడు,

(శంకరులు) మఱియు తెలియబరచునట్టి పస్తువైన ఆత్మ తెలియబరచుబడు పస్తువుల స్వభావములచే ఆక్రమింపబడదు అనుదానికి దృష్టాంతము జెప్పుచున్నాడు. ఒకే సూర్యుడు ఈ లోక మునంతయు ప్రకాకింపజేయుచున్నాడు. దానివలె (18-వ అధ్యా 5-6-క్లోలో) మునుపుజెప్ప బడిన అవ్య క్రము మొదలుగు స్థావరమువఱకైన మహాభూతములు మొదలు ధృతివఱకుగల జే.త్ర ములను, జే.త్రీ = జే.(తముగలవాడు పరమాత్మ ఒక్కడుగనేయున్న వాడై తెలియబరచుచున్నాడు. సూర్య దృష్టాంతము ఇచ్చట నాత్మకు రెండువిధములచేతను తగినదగుచున్నది. మొదటిది, సూర్యుని పలె ఆత్మ అన్ని జే.(తములలోను ఒక్కటిగనేయున్నది అనునది. రెండవది సూర్యునివలె ఆత్మ గూడ ఒకదానియందును అంటనిది యనునది యనుడు.

(రామానుజులు) ఒకేసూర్యుడు సకలలోకమును మారింపజేయుటవలె ఆత్మ తల మొదలు కాలువఱకున్న తనదేహమును తనయొక్క జ్ఞానముదే లోపలను బయటను ప్రకాశింప జేయుచున్నాడు. ఇందువలన సూర్యప్రకాశముచే ప్రకాశించుచున్న వస్త్రవులకంటే సూర్యుడెట్లు అన్యుడో ఆ విధముగనే దేహముకంటే దేహమును ప్రకాశింపజేయుచున్న ఆత్మ (జీవుడు) వేరేయని సృష్టమగుచున్నదని తాతృర్యము.

క్లో။ మే క్షేకమైతమ్మాయా దేవమ నైరం జ్ఞానచక్షపా । భూశ మకృతిమోక్టం చ యే విడర్మా నై తే వరం ॥

పద⊪ జే.త్రక్షేతజ్ఞయా: - ఏపం - అన్హరం - జ్ఞానచక్రుషా। భాత్మపకృతిమోక్షం - చ - యే - విదు: - యాన్తి - తే - పరం॥

ह्यां इह्यां इह्या है। వివం <u>ಹೈಕಕ್ಷಿಕ್ರಹ</u>ಿಯಾ: -ಈವಿಧಮುಗ బేదమును విదుః ఎరింగెదరో 🕶 నరం పాణుల్మకృతి నివర్రించు రూత్రవకృతి र्ड వారలు **పర**వనువును మోగ్లం చ టను **పర**ం ్ పొందచున్నారు ఎవఁరు యా న్రి ක් <u>జ్ఞానన్మే</u>కముచేక డానచ క్రషా

తా ఎవ్వడు మే క్రేమ్ క్ష్మాలయొక్క భేదమును ప్రాణులయొక్క (అవిద్యయగు అవ్యక్తమనెడి) ప్రకృతి నివర్తించుటను, అనగా లేకపోవుటను జ్ఞాననే కముబేక మునుపుచెప్పిన విధముగ నెరింగెదరో వారలు వరమాశ్మ కక్షమైన బ్రహ్మమను పొందుచున్నారు.

(శంకరులు) అధ్యాయమంతయు ఉపదేశించిన విషయమును ముగించుట ై ఈ శ్లోకము మొదలు పెట్టబడుచున్నది. మునుపు వి స్తరించి చెప్పబడిన క్షేత్ క్షేత్రజ్ఞులకు పరస్పరముగల భేద మును జ్ఞాననేత్రముచేత, అనగా శాస్త్రము, ఆచార్యుడు, వీరల ఉపదేశమువలన గలిగినదై ఆత్మను తెలియబరచు జ్ఞానమనెడి నేత్రముచే ఎప్పరు కింద కనబరచునట్లు ఎరింగెదరో, ప్రాణుల అవిద్య యుగు అప్ప క్షమనెడి ప్రకృతి లేకపోవుటను ఎరుంగుదురో వారలు పరమాశ్మత త్ర్వమైన బ్రబ్మా మును పొందుచున్నారు. అనగా మరల శరీరమునెత్తుటలేదు. జనించుటలేదని తాత్పర్వము.

(రామానుజులు) కే...(త కే...(తజ్ఞుల వివేకజ్ఞానముచే వారల స్వరూపము నెరింగి భూత స్వరూపముగనున్న ప్రకృతి బంధమును విడిపించుకొనుటకు ఉపాయములైన అమానిత్వాదులను ఎవ్వరనుష్టించుచున్నారో వారలు బంధమును పోగొట్టుకొని పూర్ణజ్ఞానాకారమైన స్వరూపమును పొందుచున్నారు.

(రాఘవేంద్రులు) భూతములనుండియు (పకృతినుండియు విడిపించుకొనుటకై ఆమా నిత్వాది ఉపాయజ్ఞానముచే, లేక భూతానాం = జీవులకు, (పకృతి = అచేతన (పకృతినుండి, మోక్షం = మోక్షము నెవ్వరెరింగెదరో.

ఓంకక్పదిళి శ్రీమదృగవద్గీకానూపనిషక్పు బ్రాహ్మవిద్యాయాం యోగశాస్త్రే శ్రీకృష్ణార్జున నంవాదే జే.[క జే.[కజ్ఞవిఖాగయోగో నామ [క యోద శోడర్యా యం..

శ్రీమధ్పగవద్దీతలుగ, ఉపనిషత్తులుగ, బ్రహ్మవిద్యగ, యోగశాస్త్రముగ నున్న శ్రీ కృష్ణార్జున సంవాదమున జ్యేతక్రేతక్ష్మత్ర్ఞ విభాగయోగమను పదమూడప ఉధ్యాయము ముగి సెన్కా

~~~~~

## ခွီ႘ည္ చకుర్గశాధ్యయ ∣పార౦ఖ ః

# పదునాల్లవ ఆధ్యాయము (గుణ్మతయ విఖాగయోగము)

n/ada

**ಶ**ಗವಾನುವಾದ :---

ళ్లో။ వరం భూయం: మ్వజ్యామ్ జ్ఞానానాం జ్ఞానము త్రమమ్: యద్ జ్ఞాత్వా మునయనృర్వే వరాం సిడ్డిమితో గతాంగ

పద॥ పరం - భూయః - బ్రవక్ష్యామి - జ్ఞానానాం - జ్ఞానం (1) - ఉత్తమం। యత్ - జ్ఞాత్వా - మునయః - సర్వే - పరాం - సిద్ధిం - ఇతః - గతాః॥

త్రీళగవానువాద త్రీళగవంతుడు డెప్పినది గరాం సొందిరో మునయు నర్వే మునుత్వారు (తక్) జ్ఞానానాం దానిని జ్ఞానములలో యక్ జ్ఞార్వా దేనినెరింగి వరం ఉత్తమం జ్ఞానం మేలైన గొప్పడ్డానమును ఇతం పరాం సిద్ధిం దీనినుండియుత్తమమైన సిద్ధిని భూయం భవశ్యామి ముజల జెప్పొదను త్రీళగవంతుడు చెప్పినది:—

తా జ మునులెల్లరు దేనిని, అనగా ఏ జ్ఞానమును బడసి డినినుండి, అనగా ఈ దేహబంధమునుండి విము క్రి బెందుట యనుమేలైన సిద్ధినిపొందిరో దానిని అనగా జ్ఞానములలో మేలైన అట్టి యు క్రమజ్ఞానమును మంజలను నేను బెప్పెదను.

#### (1) జ్ఞానం = $\{ బహ్మా పదేశమును (శ్రీధరులు) \}$

(శంకరభాష్యము) ఉత్పత్తిగల వస్తువులన్నియు క్షే(తక్ష్మితజ్ఞులయొక్క సంబంధము వలన గలుగుచున్నవని చెప్పబడినది. అది యెల్లనుదానిని సృష్ట్ట పరచుటకై ఈ యధ్యాయము మొదలు పెట్టబడుచున్నది. లేక ''క్ష్ తక్ష్మిత్జులు ఈశ్వరుని కధీనులుగ నిలబడియే, ప్రపంచము నకు కారణముగుదురు. ఐతే సాంఖ్యల సిద్ధాంతమువలె స్వతంత్రముగ నిలబడియే అవి ప్రపంచ మునకు కారణములు కావు'' అను విషయమును చూపుటకై ప్రకృతిలో నివసించుటయు, తాను ఆస్తకృతియేయని మైకమొందుటయు, గుణములయెడ నా సక్తియు, అనగా శబ్దము మొదలగు విషయములమీద అత్యాసక్తియు సంసారమునకు కారణమని మునుపు చెప్పబడినది. (18 అధ్యా-21 క్లో) ఏ గుణమున ఎట్లు ఆ పక్తి? గుణములనగా నేవి? ఏ విధముగ నవి చూపుచున్నవి? గుణములనుండి విడివడుట యెట్లు? ఆ విధముగ విడువబడినవాని లక్షణమెట్టిది? అనువిషయ ములను భగవంతుడు ఇందులోచెప్పి యనుగ్రహించుచున్నా డనియు గ్రహింపదగును.

'పరం' అనుదానిని 'జ్ఞానం' అనుపదముతో చేర్చుకొనుడు. జ్ఞానము మునుపటి అధ్యాయములలో పలుమోద చెప్పువిడినదైనను చానిని నేను మరలజౌబ్బరను, పరవస్తువును

గురించినదైనందున అది మేలైనది. ఆది ఎట్టిది? జ్ఞానమసునది ్రేష్టమైన ఫలముబడసినదైనందున అది జ్ఞానములన్నిటిలో గొప్పది. జ్ఞానానాం ఆనునది 18 వ ఆధ్యాయము 7-10- శ్లోకములలో జెప్పబడిన అమానిత్వము మొదలగునవికావు. మఱియేవనగా యజ్ఞము మొదలగు ఎరుంగవలసిన విషయములనుగూర్చిన జ్ఞానములను గుర్తించునట్టిదని (గహింపవలెను. ఇది మోక్షమున కుప యోగించునట్టిది. ఐతే ఆదియనగా మోక్షమునకగునట్టిదికాదు. కావున వినువారల మనస్సున రుచి గలుగజేయుటకై ఈ పరం ఉత్తమం అనుపదములచే పొగడుచున్నాడు. ఆ జ్ఞానముబడసి సన్న్యాసులై చింతించెడి స్వభావముగలవారెల్లరు ఈ దేహబంధమునుండి విడువబడుటయను పేరు గల మేలైన సిద్ధినిపొందియున్నవారు.

సంయోగముగల (పకృతిపురుసులయొక్క స్వరూపనిశ్చయము నెరింగి భగవద్భక్తితో గూడిన అమానిత్వాదులచే బంధమును పోగొట్టుకొనవలెననియు ''కారణం గుణనంగోఒస్య సద సర్యోనిజన్మను'' (అధ్యాయము 13, శ్లో - 22-) అన్నందున జీవునికి బంధహేతువు పూర్వకర్నాను సారముగ సత్వాది గుణమయమైన సుఖదు:ఖసంబంధమనియు చెప్పబడినది. ఈ యధ్యాయమున ఈ విధముగ గుణసంబంధము ఆత్మకు బంధ హేతుపనియు, అట్టి గుణసంబంధము ఈ విధముగ మోగొట్టుకొనవలెననియు, మునుపుచెప్పినవాటికంటె వేరైనట్టియు (పకృతి పురుషులలోనున్నట్టియు నత్వాదిగుణములవిషయమైన జ్ఞానమున్ను జెప్పబడుచున్నది. మునుపు చెప్పియున్న స్రకృతి పురుమల విషయములైన సకల జ్ఞానములలోను ఇది ఉత్తమమైనది.

బంధమును నివర్తింపజేసికొనవలెననిన ఆబంధమువచ్చిన మార్గము నెరుంగవలసి యున్నందున ఆ బంధము సత్త్వాది గుణములవలన కలుగుచున్నదనియు దాని నివృత్తికైన యుపాయమున్ను చెప్పబడుచున్నది. "జ్ఞానానాంజ్ఞానముత్తమం" అనగా ఎరుంగపలసినవాటిలో ్ శేష్టమైనదానిని జెప్పనట్లు తాత్పర్యము.

> క్లో॥ ఇద౦ జ్ఞానముపార్శికృ మమ సాధరృృమాగరాः। ನರ್ಗಿಷ್ ನ್ವಕಾಯ <u>ನೈ</u> ಪ್ರಯ ನ ವೃಥ್ತು ಬ

2

పద॥ ఇదం - జ్ఞానం - ఉపా ${}_{[}$ శిత్య - మమ - సాధర్మ్యం  ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}$   ${}_{[}]}$ నరై - ఆంపి - న - ఈపజాయనై - (పళయో - న - వృథసై - చ॥

ఈ క్షానమును ఇదం క్షానం ಸಕ సృష్టికాలమున న్ వావంజాయనే **ત્રું કેઇ** జననమొందుటలేదు మ<del>మసా</del>ధర్మ్యం నా వ్యరూపన్వభావమును ప్రభయేపి చ బ్రాఖ్ యమునందును అగతాః పొందినవారలు నవ్యథ నై చలించుటలేదు.

తాగా ఈ జ్ఞానోపాయము ననుష్టించి నాయొక్క న్వరూపమును పొందిన వారలు సృష్టి కాలమున జనించుటలేదు. ్రవళయకాలమునందును చలనమొందుట లేదు. అనగా వారలకు జననమరణములులేవని తాశ్వర్యము.

(1) సాధర్మ్యం - సమత్యమును నాతోసమానమైన రూపాదులను (రామానుజులు). సారూప్య ము కైని (మధ్యులు).

(శంకరులు) ఆ నిద్ధి, తప్పక ముక్తినిచ్చునని ఇందులో జెప్పబడుచున్నది. వారలు మునుపుచెప్పిన ఈ జ్ఞానసునుపొంది. అనగా జ్ఞానసాధనముల ననుష్టించి పరమేశ్వరుడనైన

నా స్వరూపమగుటను బడసియున్నారు. సాధర్మ్యం = అనగా సమానధర్మము కాదు. రెండువస్తు పులలో పరస్పరము భేదముండి, అయితే కొన్ని ధర్మములు రెంటికి పొదువుగనున్నప్పడు సామ్యము కుదురును. భేదమేలేనప్పడు రెండు ఒక టేయనుడు. క్షేతజ్ఞునికిని ఈశ్వరునికిని గీతాశాష్ట్రపకారము భేదములేనందున సాధర్మ్యం అనుదానికి నా స్వరూపము అని తాత్ఫర్యము ఈ ఫలవాడము జ్ఞాన మును పొగడుటకొఱమై యనుడు. వారలు సృష్టికాలమునందును పుట్టుటలేదు. ప్రతియము నందును, బ్రహ్మనశించుకాలమునందుగూడ చలనమొందుటలేదు. స్థితిదప్పటలేదు.

## శ్లో॥ మమ యోనిర్మహ<sub>్</sub>దృహ్మ కస్మిన్గరృం దధామ్యహమ్। సంభవనృర్వభూతానాం శతో భవతి ఖారశ॥

పద∥ మమ - యోని: - మహత్ - బ్రహ్మ - తస్మి౯ - గర్భం - దధామి - అహమ్ శ సంభవ: - సర్వభూతానాం - తత: - భవతి - భారత∥

ేూ భారత ! ఓ భారతా ! అవాందధామి నేను ఉంచురున్నాను మమయోనికి నాయొక్క గర్భాశయము నర్వళూతానాం అన్ని [పాణుల మహత్ బ్రహ్మ మహక్తైన బహ్మము నంభవకి ఉత్పత్తి (మకృఠి) తశక భవతి దానినుండి గలుగుచున్నది. శస్మిన్గర్భం దానిలో గర్భమును

తా॥ ఓ భరతవంశ మున నుదయించిన అర్జునా! నాయొక్క గరృము నుంచుటకు స్థానము మహత్తైన బ్రాహ్మము, అనగా త్రిగుణాకారమైన నాయొక్క మ్రకృతియే. దానిలో నేను నా గరృమునుంచుచున్నాను. త్రాణులన్నిటికిని జనించుట దానివలననే యగుచున్నది.

(శంకరులు) క్షే.(తక్షి.(తక్షాల యొక్క ఇట్టిసంయోగము, వస్తువులన్నియు గలుగుటకు కారణమని భగవంతుడను(గహించుచున్నాడు. మమయోని:=నాయొక్క మాయయగు గుణ్రతయా కారమైన (పక్ళతియే వస్తువులన్నిటికి కారణము. కారణమైన ఆ (పక్ళతి తనకార్యము లన్నిటి కంటె పెద్దదైనందున మహత్తనియు, తన వికారమునకు కారణమైనందువను దానినిబాగుగ వృద్ధి పరచునట్టిదైనందునను (బహ్మ అనియు, యోనియే విశేషింపబడుచున్నది. క్షే.(తము క్షే.(తజ్ఞుడని రెండు(పక్ళకులనెడి శక్తులను బడసిన ఈశ్వరుడైన నేను అట్టి గొప్పుబహ్మమనెడియోనిలో, గర్భ స్థానమున గర్భమును, అనగా హీరణ్యగర్భుడు గలుగుటకైన విత్తనమును వస్తువులన్నియు గలుగుటకు కారణమైన విత్తనమునుంచుచున్నాను. అవివ్య, కామము, కర్మమనెడి ఉపాధులయొక్క ఆకారముల ననుసరించి అనగా వాటి వాసనలతో గూడిన క్షే.(తజ్ఞుని క్షే.(తముతో జేర్పుచున్నానని, తేలిన కాతృర్యము.

ఓ భారత! అట్టిగర్భాధానమునుండి హిరణ్యగర్భుడు జనించుట మూలముగా వస్తువు లన్నియు గలుగుట ఏర్పడుచున్నది.

(మధుసూదన సరస్వతి) వాసనలతోగూడి పడ్లు మొదలగు నాకారరూపమై తనలో నిమిడియున్న కుమారునిదేహముతో జేర్చి పెట్టుటకై తల్లియొక్క గర్భకోశమున తండ్రి రేతస్సును విడుచుట మూలముగా గర్భమునుంచుచున్నాడు, గర్భముగలిగి పిండమగుట మొదలగు స్థితులు ఏర్పడగా ఆ గర్భాధానమునుండి పు్రకులు జనించుచన్నారు. దానివలె అవిద్యమొదలగు వాటి యొక్క వాసనలకోగూడి (పళయకాలమున నాయెడ, లయించియున్న డే.[తజ్ఞుని సృష్టి సమయ మున అతడనుభవించవలసిన శరీరముతో జేర్చి పెట్టుటకై (పక్ళతిలో చిదాభాసుడనెడి రేతస్సును విడుచుట మూలముగా మాయావృత్తియగు గర్భమును నేనుంచుచున్నాను. అట్లు ఆకాశము వాయువు తేజస్సు మొదలగునవి గలుగుటయను స్థితివిర్పడగా ఆ గర్భాధానమునుండి హిరణ్య గర్భుడు మొదలగువస్తువులు గలుగుచున్నవి.

(శ్రీధరులు) సకల బ్రపంచోక్పత్తికి కారణమైనందున బ్రబ్యామనుపేరుగల బ్రక్మతి. గర్భస్థానముగనున్నది. అవిద్యకామము కర్మలు వీటితో సంబంధించి బ్రక్తయకాలమున నాయెడ నిమిడియున్న చిదాభాసుడనెడి డ్వేతజ్ఞుని సృష్టి సమయమున ఆతనికి భోగ్యమగు బ్రక్మతిరూప మైన డ్వేతమున (దేహమున) చేర్పించుచున్నాను.

(రామానుజులు) "భామిరాపోనలోవాయు!" (అధ్యా-7-శ్లో 4) అనుదోట జెప్పబడి యున్న యెనిమిది విధములైన ప్రకృతియైనది మహదహంకారములకు కారణమైనందున మహ త్తనియు "తస్మా దేతద్ప్రహ్మనామరూపమన్నంచ జాయతే" అన్ముశుతిలో ఈ ప్రకృతిని బ్రహ్మ ముగనే జెప్పియున్నందున బ్రహ్మమనియు చెప్పబడుచున్నది. అనగా "అపరేయమిత స్వన్యాం (7 అధ్యా-శ్లో 5) అనుచోట జెప్పినట్లు చేతన సమూహమైన పర్మకృతి ప్రాణులన్ని టికిని విత్తన ముగనున్నందున ఈ పర్మకృతి యనెడి అచేతన ప్రకృతితో చేర్చి పెట్టుచున్నా ననునది తాత్పర్యము. నా నంక లృమువలన గలిగిన రెండువిధములైన ప్రకృతియొక్క చేరిక చే బ్రహ్మమైదలు స్తంబము (స్తులుము = గడ్డి, లేక మిక్కిలి చిన్నడైన ఒక పురుగు) వఱకుగల సకలభూతములు గలుగు చున్నవి.

(మధ్యులు) మహత్తు బ్రహ్మమనెడి పదములు చిత్రృకృతిని గుర్తించుచున్నవి. చిత్రు కృతి యనగా శ్రీదేవి, భూదేవి దుర్గ, వీరతే. వారలయెడ నేను గర్భమును కలుగజేయు చున్నాను. వారలవలన సకల బ్రపంచములు గలుగుచున్నవి.

(రాఘవేండ్రులు) మహక్తుబ్రహ్మమనెడి చి్రత్పకృతియగు నాయొక్క భార్యయెడ 24 తత్త్వములతో గూడియున్నట్టియు నాయుధరమునందున్నట్టియు జీవులను రేతస్సు రూపముగ చిర్రృకృతియొక్క గర్భమునందుంచుచున్నాను. ఆమెనుండి సకల్పపుంచములు గలుగుచున్నవి.

(స్వకీయము) నాయొక్క అధీనమగు మాయ, నకల భూతములకు కారణము. అది కార్యరూపమైన బ్రపంచముకంటె గొప్పదైనందున మహ త్తనియు కార్యపుద్ధికి హేతువైనందున బ్రహ్మామనియు జెప్పబడుచున్నది. ఇందులో సకలభూతసృష్టికి కాఠణమైన హిరణ్యగర్పునియొక్క ఉక్పత్తికి కారణమైన విత్తనమును వెద్దుల్లుమన్నాను. అదియే గర్భమునుంచుచున్నాననుట. క్షేత కేట్ తజ్ఞలనెడి రెండు శక్తులు బడసిన ఈశ్వరుడగు నేమ అవిద్య, కామము, కర్మ, వీటిలోనంటి యున్న కే. తజ్ఞుని, కే. (తముతో చేర్పించుచున్నాను. అట్టి హిరణ్యగర్భుని మూలముగ సకల పాణులయొక్క యుత్పత్తి సంభవిల్లుచున్నది.

సర్వయోనిషు కొంతేయ మూర్తయన్నంళవ సైయా: 1 తాసాం |బహ్మ మహదోయినరహం మీజ|వడ: పీతా # పదు సర్వయోనిషు - కొంతేయ - మూర్తయ: - సంభవ సై - యా: 1 తాసాం - బహ్మ (1) + మహత్ - యెాని: - అహం - బిజ(పడ: - పీతా # హే కొంకేయ ! ఓ కుంతీవు[కా ! కాసాం వానికి నర్వయోనిమ అన్ని గర్భాశయములలోను మహ్మద్పహ్మయోని: గొప్ప బ్రహ్మము గర్భా యా: మూర్తయ: ఏ రూవములు శయము నంథవని కలుగచచన్నవో అహం ఏజ్మచద:ఏకా నేను విత్తనమిచ్చెడి కం[తీని

తాంగ నకల గర్భాశ్యములలోను ఎట్టి రూపములు గలుగుచున్నవో వాచికి గరృష్థానము మహతైన బ్రహ్మము. అనగా |వకృశికిశ్వరుడైన నేను విత్తనము నిబె1్డి, అనగా గర్భాధానము జేయుత౦డిని.

## (1) బ్రహ్మ - మహాలక్ష్మి (రాఘవేంద్రులు)

(శంకరులు) దేవ పితృమనుష్య పశుపడ్డి మొదలగు సకల యోనులలోను పెద్ద చిన్న యవయవములతో నేర్పడియున్న శరీరాకారమైన రూపములు ఏవేవిగలవో ఆయారూపములకు అన్ని స్థితులలోనున్నట్టి మహత్తైన బ్రహ్మము, అనగా ప్రకృతి, యోని, అనగా కారణము. ఈశ్వరు డగు నేను గర్భాధానముజేనెడి తండిని - కర్తను.

(శ్రీధరులు) సకల ఉక్పల్లెకిని కారణుడను. మొదట సంభవించు ఉక్పల్లెకి మాత్రము కాదు, [పతి యుక్పల్లెకి కారణమని తాత్పర్యము. (అధ్యా-7-శ్లో-10 చూడుడు,)

(రామానుజులు)గర్భాధానమునకు స్థానమైన జడ్మకృతిలో బీజమైన (విత్తనమైన) చేతన ప్రకృతిని దానియొక్క కర్మానుసారముగ చేర్పించుచున్నాను. కావున ప్రకృతి తల్లి, నేను తండిని.

శ్లో॥ న\_త్వ్యం రజన్డమ ఇతి గుణా: ప్రకృతినంఖవా:। నిబధ్న న్రి మహాఖాహో దేహే దేహినమవ్యయమ్।

5

పద॥ సత్త్వం - రజు - తము - ఇతి - గుణాः - (పకృతిసంభవాः। నిబర్ను నై - మహాబాహో - దేహే - దేహినం - అవ్వయమ్॥

హే మహాబాహో! ఓ గొప్ప భుజములను బ్రహ్మక్తినంళవాక బ్రహ్మక్తి వృద్ధిల్లుగ గరిగినవి బడసినవాడా! అవ్యయం దేహినం నాళములేని దేహిని న త్వం రజ న్రమ ఇతి న త్వ్యము రజన్ను, శమన్స్ట్ర దేహినిబధ్న సై దేహమున గట్టిగ కట్టుకున్నవి. గుణాక నెడి గుణములు

తాంఖ ఓగొవ్పళుజములను బడసినవాడా! [వకృతినుండి గలిగియున్న నక్వరజన్మెాగుణములు దేహమున తాను తనదిఅను నఖిమానముతోగూడి యుండి నాళములేనివాడైన (దేహముగలవాడైన) ఆత్మను కట్టుచున్నవి. (తమయొక్క కార్యములైన నుఖడు:ఖమోహాచాడులతో చేర్చుచున్నవి.)

(శంక రులు) గుణములనగా వేవి? అవియెట్లు కట్టి పెట్టుచున్న వనునది ఇందులో జెప్పబడు చున్నది. గుణములు స్త్రేక్షము, రజస్సు, తమస్సు, అను పేరుగలవి. "గుణములు" అనుపదము పరిభాషచే వచ్చినది. అవి రూపము మొదలగునవివలె (దవ్యమును, అనగా ఒక వస్తువును ఆశ్ర యించియున్న ధర్మములుగావు. గుణములనునవి (ప్రకృతియొక్క ఆకారమేయైనందున అన్ని జికి నాధారముగనున్న ట్రివి. ఇచ్చట జెప్పదలంచినది గుణగుణులభేదముగాదు. అనగా గుణము వేరుగ

6

నున్నట్టిది. గుణముగల గుణి వేరుగనున్నట్టిది అనికాదు. కావున ధర్మములు (దవ్యముల కథీన ముగ నున్నట్లు గుణములు అవిద్యయొక్క ఆకారముగలవైనందున క్షే. తజ్జుని కెల్లప్పుడు నధీనమైనవి, కావున అవి గుణములనబడుచున్నవి. అవి క్షే. తజ్జుని కట్టి పెట్టుచున్న వివలె అనగా వాని నాధార ముగగొని తమ్ము నిలబెట్టుకొనుచున్నవి. కావున కట్టి పెట్టుచున్న వనబడుచున్నది. అవి నాశములేని దేహిని-దేహముగలవానిని – అనగా శరీరమే ఆశ్మయనుకొన్న వానిని దేహమును గట్టిగ కట్టుచున్నవి పలె మన్నవి. మహాబాహువు = మోకాలువరకు పొడవైన బలముగల గొప్ప చేతులుగలవాడు. ''అనాదిత్యాన్ని ర్లుణత్యాక్''అని (అధ్యా 13-క్లో -31 చెప్పబడినది. దేహియైనవాడు గుణసంబంధము లేనివాడని అచ్చటజెప్పు ఇచ్చటగుణములు డేహినికట్టి పెట్టుచున్నవని చెప్పటదగునా? యనిన అందుకొఱకే 'కట్టిబెట్టునట్టిదివలెఅని' ''ఇశి" అనుశబ్దము ప్రయోగింపబడియున్నది.

(మధుసూదనసరస్వతి) ఒక పాత్రమందలి నీరు తనకుగలుగుచలనమనెడి వికారమును (పరిలింబ మోహమువే ఆకాశమందలి సూర్యునికి సంభవించునట్లు చూపుచున్నది. అనగా కదలు నట్టి జలము సూర్యుని కదలువానివలె చూపుచున్నది. ఆ విధముగ గుణములు తమకుగలుగు వికార ములను ఆశ్వకు గలుగునట్లు చూపుచున్నవి.

(రాఘవేం(దుఆ) స్త్వక్రజక్తమోగుణములకు పరుసగా నభిమాని దేవతలైనలఓ్మి, భూదేవి, దుర్డ, వీరలున్ను జడ్మక్ఫతివలన గలిగిన సత్త్వాదిగుణములున్ను జీవసమూహములను సుఖదుణ మోహాదులచే కట్టుచున్నారు, అనగా సత్త్వాభిమానియైన లఓ్మి దేవతలను, రజోభిమానియైన భూదేవి మనుమ్యలను, తమోభిమానియైన దుర్గ దైత్యులను, బంధించుచున్నది.

#### \*\*\*\*\*\*\*\*

## శోజ్ శక్త న<u>త్</u>పం నిర్మలత్వ్క్రప్రాశకమనామయమ్। సుఖనంగేన ఖధ్నాతి జాహైననంగేన బానఘ॥

పద။ త్వత - న త్వం - నిర్మ లత్వాత్ - బ్రహిశకం - అనామయమ్ ! సుఖసంగేన - బధ్నాతి - జ్ఞానసంగేన - చ - అనఘ ။

ఓ పాపములేనివాడా ! హే అనఘ ! ఉప్పదవమును గలుగజేయనిది ఆనామయం వాటిలో న త్వగుణము క[క నక్వం సుఖసంగేన సుఖాన కిబేతను ముజికిలేనిదైనందున జ్ఞానసంగేన చ నిర్మలత్వాత్ ట్రానాన క్రివేతను ಪಕ್ಕಾಕ ಕಂ పాశ మెనది కట్టుచున్నది. ಬಧ್ಸ್ ತಿ

రాంఖ ఆ గుణములలో స $\underline{\mathfrak{G}}$ ్టగుణము నిర్మలమైనదై నందున స్పటికమువలె ప్రకాశముగలది. దుంఖము గలుగజేయనిది. (అదియాశ్మమ) సుఖాన $\underline{\mathfrak{g}}$  చేశను క్షానాస $\underline{\mathfrak{g}}$ చేశను క్ష్ముమన్నది. (బంధించుచున్నది.)

(శంకరులు) సత్త్వము మొదలగు వాటిలో మొదట సత్త్వగుణమునకే ఇచ్చట లక్షణము చెప్పబడుచున్నది. సత్త్వగుణము స్పటికమువలె ప్వచ్ఛమైనది కావున ప్రకాశముగ నున్నట్టిది. ఉప (దవమునుగలుగ జేయనట్టిది. సత్త్వము స్వచ్ఛమైనది. మూయువాటినినివర్తింప జేయునట్టిది. కావున ప్రకాశమైనది. జ్ఞానవస్తువును ప్రకటింపజేయునట్టిది. తొందరలేనట్టిది. స్వచ్ఛముగ నిలబడి సుఖమును బయటబెట్టునది. ఆదియాత్మను కట్టుచున్నది. ఎట్లనగా ''నేను సుఖముగలవాతమ''అను సుఖాసత్తివే విషయమైన సుఖమును విషయియైన ఆత్మయెడ నంటనట్లుచేయుట వలనననుడు. "నాకే సుఖము గలిగి యున్నది." అని సుఖముచే ఆన క్రిగొనుట మైకమే గావున ఇది అవిద్యయే. విషయముయొక్క స్వభావము విషయికిరాదుగదా? మతీయు ఆశమొదలు దృఢమైన స్వభావము వఱకుగల వన్నియు క్షేతమేయైన విషయముయొక్క స్వభావము. కావుననే స్త్ర్యగుణము ఆత్మను అత్మయొక్క స్వభావమువంటిదైన విషయ విషయులను విభజించి యెరుంగమియనెడి అవిద్యచేతనే తాను కాని, అనగా ఆత్మ కానట్టి సుఖమున ఆస క్రిగలుగునట్లు చేయుచున్న దీవలె ఆస క్రిలేని దానిని ఆస క్రిగలిగిన దానివలె చేముచున్నది. సుఖములేనిదానిని సుఖముగలిగినదానివలె జేయుచున్నది. అవిధముగవే జ్ఞానాన క్రి చేతను ఆత్మను సత్త్వగుణము కట్టుచున్నది. జ్ఞానముననది ఇచ్చట సుఖముతోజేర్పి జెప్పబడినందున క్రేతమేయైన విషయమనెడి యంతఃక రణముయొక్క స్వభావమే. ఆత్మయొక్క స్వభావముగాదు. ఆత్మయొక్కదైనచో ఆస క్రిసంబంధములు దగవు. సుఖమున ఆస క్రి గలుగుటవలె జ్ఞానము నంపద మొదలగు వాటిలోను అస క్రి గలుగుటను జాచుకొనుడు. ఇచ్చట చెప్పబడిన సుఖ మున్ను జ్ఞానమున్ను పృత్తి సుఖము పృత్తిజ్ఞానమేగాని స్వరూపానందము స్వరూపజ్ఞానముగాదని (గహింపుడు.

(రామానుజులు) సత్త్వరజస్త్రమో గుణములలో సత్త్వగుణము పరిశుభ్రత వలన ఆత్మకు సుఖమును జ్ఞానమును ప్రకాశింపజేయుచున్నది. అనగా వస్తువుల స్వరూపములను తెలిసికొనునట్లు చేయుచున్నది. అనామయం = రోగములనడ్డగించుచున్నది. ఇట్టి సత్త్వగుణము ఆత్మను సుఖ సంబంధము చేతను జ్ఞానసంబంధముచేతను బంధించుచున్నది. అనగా సుఖము జ్ఞానము వీటిని సంపాదించుట్రకై వైదిక లౌకిక కార్యములను చేయించి దానివలన సుఖము జ్ఞానము వీటిని గలుగ జేయుచున్నది. అట్టి కర్మానుసారముగ ఫలములను జెందుటకు మరల జననము నిచ్చుచున్నది. దీని వలననే బంధించునట్టిదిగ జెప్పబడెను.

(రాఘవేంద్రులు) సత్వాభిమానియైన లఓ్మి, సత్త్వగుణముతో సుఖము జ్ఞానము వీటి వలన దేవతలను బంధించుచన్నదని తాత్పర్యము.

(స్వకీయము) సుఖము క్షే. తసంబంధమైనది. ఆత్మకు సంబంధములేదు. అట్లుండగా ఆత్మను సుఖము తనదివలె భమింపజేయుచున్నది. జ్ఞానముగూడ ఆ విధముగనే. ఈ జ్ఞానము ఆత్మస్వరూప జ్ఞానముగాదు. పృత్తిజ్ఞానము (ఆత్మస్వరూపజ్ఞానము కానట్టి ఇతర లోకవిషయమైన జ్ఞానమేవృత్తి జ్ఞానము).

శ్లో॥ రజో రాగాత్మకం విద్ధి కృష్ణానంగనముదృవమ్। తబ్బబధ్నాతి కొంతేయ కర్మనంగేన దేహినమ్॥

పద။ రజు – రాగాత్మకం – విద్ధి – తృష్టానంగసముద్భవం ! తత్ – నిజధ్నాతి – కౌంతేయ – కర్మనంగేన – దేహినమ్ ॥

హె కొంకేయ ! ఓ కుంకీవుణా ! చిద్ది ఎఱుంగుము రజ: రజోగుణము తక్ ఆ రజోగుణము రాగాత్మకం రాగవ్వరూపమైనదిగను కర్మనంగేవ కర్మనంబుధముచేత శృష్టానంగనముద్భవం ఆశకును ఆత కైకిని పట్టిల్లు దేహినం నిబధ్నాతి దేహిని కట్టుడున్నది. తా∎ ఓకుంతీపు[తా! రజోగుణము ఆశ (కామ) స్వరూచముగను ఆశను అఖిమానమును గలుగజేయునదిగను నెఱుంగుము. అది కర్మనంబంధము బేత దేహిని (ఆశ్మను) బంధించుచున్నది. (అనగా ఇహామరసాధనములైన కర్మలలో ఆశృకు ఆస≛్తిని గలుగజేయుచున్నది.)

(శంకరులు) రజోగుణము రాగమనెడి, అనగా కామమనెడి న్వరూపముగలది. కావీ రాయి, వృష్ణమునకు రంగునిచ్చుటపలె రజస్సు ఆత్మకు రంగునిచ్చుటపలెన, అనగా అనాత్మవిషయ ములలో ఆశను గలుగజేయుటపలన అది రాగమనబడుచున్నది. రాగము అనగా కామము అని యర్థము, ఆశ యనునది కాదు. వస్తువుమీద అది లభింపవలెనను ఆశ ఆస్త్రక్రియనబడుచున్నది. లభించిన పస్తువుమీద మనస్సుకున్నట్టి ఒక విధమైన [పీతి, ఆభిమానమను సంబంధము కర్మబం ధము ఇహలోకపరలోకములకైన కర్మలలో ఆస్త్రక్తిగానుట, అనగా వాటిలో మునిగి యుండుట. దానివలన రజోగుణము దేహిని అనగా శరీరముతో నిలబడునాత్మను కట్టుచున్నది.

(రామానుజులు) రాగః = స్త్రీపురుమలలోని పరస్పర ఆశ, తృష్ణా = పస్తువులలోని ఆశ, సంగః = పుత్రమిత్రకళ్ళాదులలోని ఆశ, కర్మసంగేన = కర్మజేయవలెనను ఆశచే, అనగా ఆశ చేత తాను, (ఆత్మ) చేసెడి పుణ్యపాపకర్మలు వాటిఫలము ననుభవింపజేయుటకై జన్మలను గలుగ జేయుచున్నవి. ఈ రజోగుణము రాగ, తృష్ణా, సంగ, కర్మసంగమనెడి ఈ నాలుగు విధములైన ఆశకును హేతువైనదని ఎఱుంగుము.

(రాఘవేం(దులు) రజోభిమానియైన భూదేవి రజోగుణము**కో మ**నుష్యులను కర్మమున కట్టుబడునట్లు చేయుచున్నది.

> శ్లో। తమ<u>న్</u>పజ్ఞానజం విద్ధి మొహనం నర్వదేహ్నాం। మ్మాదాలన్య ని(దాఖిన్నిన్నివధ్నా ఈ ఖారత ।

8

పద॥ తమ: - తు - అజ్ఞానజం - విద్ధి - మోహనం - సర్వదేహినాం। త్రమాదాలస్యని(దాభి: - తత్ - నిబధ్నాశి - భారత॥

హే ఖారత ! ఓ భారతా ! **శెలిసికొను**ము కమను (హే భారత !) **తమోగుణమై** కే ಓ ಶಾರಶಾ ! •జానజం అక్షానమునుండి పుట్టినదిగ -ఆ క మోగుణము నర్వదేహినాం అందరు దేహులను మ్రాదాలన్య అడ్కాగత సోమరితనము, మోహనం మోహముబే మైకము చెందిం **බැය** එනීඩ් ನ್ನಿದಾಶಿಃ చునదిగ నిబధ్నాతి **దేహిని** కట్టుచున్నది.

రాంజకు ఖారరాం! రమాగుణము అజ్ఞానమునుండి కలుగునదనియు, దేహులందధిని మోహములచే మైకము చెందించునదనియు ఎఱుంగుము. అ రమాగుణము అందాగ్రత్త సోమరిశనము నిద్ద ప్రిచిచే దేహిని బంధించుచున్నది. (అనగా) ఆర్మకు అంజాగ్రత్త మొవలగు వాంటిని కలుగజేయుచున్నది.

(శంక రులు) మూడపదైన తమోగుణము ఆవరణశ క్రియగు అజ్ఞానమునుండి పుట్టి దేవాు లండఱిని మోహింప జేయునట్టిది, వివేక ము భేకుండుటను గలుగజేయు నట్టిది. (రాఘవేంద్రులు) తమోగుణాభిమానియైన దుర్గ, తమోగుణముతో దైత్యులను కట్టు చన్నది.

శ్లో॥ న<u>త్</u>వం సుఖే నంజయతి రజః కర్మణి ఖారత। జ్ఞానమావృత్య ఈ తమః |పమాదే నంజయత్యత॥

పద॥ పత్త్వం - సుఖే - సంజయతి - రజః - కర్మణి - భారత ! జ్ఞానం - ఆపృత్య - తు - తమః - బ్రమాదే - సంజయతి - ఉత ॥

హే భారత ! ఓ అర్జునా ! శమను కమస్పే కే వక్వం నుఖే న త్వము నుఖమునందును <u>జా</u>నం అవృత్య *జ్ఞానమును కప్పిపు*ల్పి **ಿ**ಶ್ಮಗತಯಂದನು రజన్ను కర్మయందును వ్రమాదే ఉత రజు కర్మణి చేర్చుచున్నది. చేర్చించుచున్న ది సంజయతి పంకయతి

రాంగ్ ఓ అర్జునా! నక్వాగుణము సుఖమునందును, రజోగుణము కర్మ యుందును ఆనక్తిగలుగునట్లు జేయుచున్నవి. తమోగుణమనగా వీటికి విరుద్ధ ముగ జ్ఞానమును కప్పవుబ్బి అజా[గతలో చేర్చుచున్నది.

(శంకరులు) గుణముల వ్యాపారము మఱల సంగ్రహించి చెప్పబడుచున్నది, తమో గుణము తన ఆవరణ స్వరూపముచే, అనగా కప్పిపుచ్చెడి స్వభావముచే స్త్ర్వుగుణమువలననైన వివేకమును కప్పిపుచ్చి అజాగ్రతలో నా సక్తిని గలిగించుచున్నది. అజాగ్రత=చేయవలసినవాటిని చేయవలసినప్పడు చేయకుండుట.

> శ్లో జరజన్మనాృఖియాయ న<u>త్</u>వం భవతి ఖారత। రజన<u>ృ త</u>్వం శమశైృవ తమన<u>ృ త్వం</u> రజన్మాథా ॥ 10

పద॥ రజు - తము - చ - ఆభిభూయ - సత్త్వం - భవరి - భారత । రజు - సత్త్వం - తము - చ - ఏప - తము - సత్త్వం - రజు - తథా ॥

(ఆరిభూయ భవశి) అణగ్రదొక్కి (కాను) వృద్ధి ఓ ఆర్జునా ! హే బారత ! పాందుచువు ది భ శ్వగుణము \* న క్యం 🕶 విధముగనే र्क क రజోగుణమును ŏet. **క** మోగుణము **క**మః **క మోగుణము**ను **తమశ్భ** భ త్వగుణమును శక్కువవరది (కాను) వృద్ధి నక్త్యం అభిభూయభవతి రజక్పైవ రజోగుణమును పొందుచున్నది •జగ్రదొక్కి (అవిహాయ) రశోగుణము Cu: వ క్ర్వ క మోగుణములను కాను వృద్ధిపొందుచున్నది. (భవతి) నత్వం తమక్ప

తా∎ ఓ భారశా! న క్రామం రజస్పును కమస్పును ఆణగ్రదొక్కి వృద్ధి పొందుచున్నది. రజన్పు న క్రామును కమస్పును ఆణగ్రదొక్కి వృద్ధి పొందు చున్నది. ఆ విధముగనే క్రమన్పు చక్కమును రజస్పును ఆణగ్రదొక్కి వృద్ధి పొందుచున్నది. (శంకరులు) గుణములు మునుపుచెప్పిన వ్యాపారములను ఎప్పుడు జేయుచున్నవను దానిని జెప్పెరము. గుణములు తమ తమ వ్యాపారములను ఒక టేకాలమునజేరి చేయుచున్నవా? తక వెప్పేరు కాలముల వేరువేరుగ జేయుచున్నవా? ఒక టే కాలమునందుగాని ఒక డాని కొక టి విరుద్ధముగ జేయుచున్నవా, లేక ఐక మత్యములో జేయుచున్నవా? అనుదానికి ఉత్తరము. అవి తమ తమ వ్యాపారములను వెప్పేరుకాలముల మారి మారి చేయుచున్నవి (అనందగిరి). ఎప్పుడు. సత్త్వగుణము రజోగుణతమోగుణముల రెంటిని అణగద్రొక్కి పర్టిల్లుచున్నదో అప్పుడే జ్ఞానము స్థుబలమై సుఖము మొదలగు తన వ్యాపారమును జేయుచున్నది. ఆ విధముగనే ఎప్పుడు రజోగుణము సత్వగుణతమోగుణముల రెంటిని అణగద్రొక్కి పర్టిల్లుచున్నదో అప్పుడు తనకార్యమైన కృషి మొదలగు వ్యాపారమును జేయుచున్నది. ఆ విధముగనే ఎప్పుడు తమస్పు అనుగుణము సత్వగుణ రజోగుణముల రెంటిని ఆణగద్రొక్కి కాను పర్టిల్లుచున్నదో అప్పుడు జ్ఞానమును కప్పి పుచ్చుట మొదలగు తన వ్యాపారమును జేయుచున్నది.

(శ్రీధరులు) ఈ క్లోకమును మునుపటి క్లోకముతోజేర్చి అర్థముచేయవలెను. బ్రతి (పాణి యందును సత్త్వరజప్రమోగుణములు మూడున్ను గలవు. వాటిలో ఏగుణము ఏకాలమున పై బడుచున్నదో అప్పడాగుణము తక్కిన రెండుగుణములను అణగ్వదొక్కి తనకార్యములనే పెక్కుగ జేయించును. ఎట్లనగా సత్త్వగుణముపైబడిన సుఖమును జ్ఞానమును గలుగజేయును. రజోగుణము పైబడిన కర్మయందే పెక్కుగా బ్రవృత్తినిగలుగజేయును. తమోగుణము పైబడిన అజాగ్రత్త సోమధితనము నిద్ర వీటిని పెక్కుగ గలుగజేయును.

(రామానుజులు) పూర్వకర్మానుసారముగను ఆహారాది భేదముచేతను ఈ గుణములలో సౌక్కటి మైబరుచున్నది.

(రాఘవేంద్రులు) పైబడుట గుణములకేగాని దేహులు దానితో సంబంధించుట లేదని గ్రామంపుడు.

క్టోంజ నర్వద్వారేషు దేహేంబస్మికా మకాశ ఉపజాయతే! జ్ఞానం యదా శ్వా విద్యాద్వివృద్ధం న<u>త్</u>వమిత్యుత జ

11

పద॥ సర్వద్వారేమ – దోహే – అస్మిక్ – స్రహళ: – ఉపజాయతే। జ్ఞానం – యదా – తదా – విద్యాత్ – వివృద్ధం – నత్వం – ఇతి – ఉత ॥

•స్మిన్లేహే ఈ దేహమువ ఉపకాయకే **కలుగుచున్న**దో నర్వద్వా రేవు చెవి మొదలగు వకల డ్వార కథా •వ్యుడు ములలోను నక్వం 'న త్వగుణము ద్దావం బ్రహక్క ఉత క్రావహ్యరూభమైన బ్రహక చివృద్ధమితి పెండియున్నదని ముమ్మ మంచున్న విద్యాత్ ఎరుంగవలను, ఎప్పడు රාරු

కాం ఈ దేహమునందరి చెబి మొదలగు సకలద్వారములలోను జ్ఞాన న్వరూవమైన వ్రకాశమున్ను సుఖమున్ను ఎప్పుడు గలుగుచున్న హో అమృడు న త్వగణము ఆభివృద్ధిచెందియున్న దవి యెరుంగవలయును. (శంకరులు) ఎప్పడేగుణముమైబడియున్న దో అప్పడు దానిలక్షణమిట్టిదని చెప్పెదము. చెవి మొదలగు ఇంద్రియములన్నియు ఆత్మకు ఎరింగెడి మార్గములు. అట్టి మార్గము లన్ని టీలో నుమ్మ అంతః కరణమునిండుగ బ్రవేశించుట, అనగా బుద్ధివృత్తి వ్యాపించుట ప్రహళము. అనగా శెలియుట. అదియే జ్ఞానమనబడుచున్నది. ఈ విధముగ నెప్పడు జ్ఞానమనెడి ప్రహళము ఈ శరీర మున ఇంద్రియములన్ని టిలోను కలుగుచున్నదో అప్పడు జ్ఞాన(ప్రకాశమనెడి గుర్తుచే సత్త్వగుణము వృద్ధిపొందియున్నదని శెలిసికొనుడు.

(రామానుజులు) ఈ దేహమున ఇంద్రియములచే వస్తువుల స్వరూపనిశ్చయజ్ఞానము ఎప్పుడు గల్లునో అప్పుడు నత్త్వగుణము అభివృద్ధియైయున్నదని ఎరుంగవలెను.

(స్వకీయము) "ఉత" ఈ పదమునుగొని సుఖమనునర్థమును శ్రీధరులు చేసియున్నారు. ఐతే ఆ పదము అట్టి యర్థమును ఇవ్వకున్నను 'ఉత' అనునది చేరిక అను అర్థమును ఇచ్చునది గావున మునుపు తొమ్మిదవ శ్లోకమున జెప్పినసుఖముగూడ ఇందులో జేర్చబడియున్నది.

## శ్లో. లోళ: మ్మ త్రించారంథ: కర్మణాచుళచు: న్ఫృహా: రజేన్యకాబ్ జాయ నే వివృద్ధే భరతరైథ :

12

పద⊪ లోళ: – స్రాపృత్తి: – ఆరంభ: – కర్మణాం – అశమ: – స్పృహా I రజనీ – ఏతాని – జాయన్తే – వివృద్ధే – భరతర్హళ ⊪

క భరత (శేమ్మడా ! కర్మడాం ఆరంభ : కర్మలను మొదలు పెట్టుట రజనివివృద్ధ్ (నతి) రజోగుణ మరిపృద్ధమైనటో అశమ: విశ్రాంతి లేకుండుట లోళ: లోళము న్నృహా ఆశ (వవృత్తి: కార్యములో బ్రయత్నము వీశాని జాయ నే ఇవి కలుగుచున్నవి.

లా∎ ఓ భరత[శేష్ఠుడా! రజోగుణము అఖివృద్ధిచెందినటో అధ్ధాశ, కార్య ములో [వయత్నము, కర్మలను మొదలు పెట్టుట, బి\_త్తనమాధానములేకుండుట, ఇచ్ఛ, ఇవి కలుగుచున్నవి.

(శంకరులు) లోభః = ఇతరుల వస్తువులను ఆపహరింపగోరుట, (పవృత్తిః = పొదువైన (పయత్నమునుజేయుట, వేటిననగా కార్యములను, కర్మణాం ఆరంభః = ఏదైన నొక కార్యమును జేయమొదలు పెట్టుచునుండుట. ఆశమః = సంతోషము ఆస్త్రి మొదలగువాట్లలో (పవేశించి పోవుట, స్పృహా = సామాన్యములైన వస్తువులన్ని టినిగూర్చిన ఆశ. రజోగుణముపైబడియుండగా ఇవి గుర్తులని కనుగొనుడు.

(శ్రీధరులు) లోభ: = అత్యాశ, కర్మణాం ఆరంభ: = ఏదైనపనిచేయ నారంభించు చుండుట, స్పృహా = చూచినవస్తువులన్నియి. ఉత్తమములైనను అధమములైనను అవి తనకు కావలెనను కోరిక.

(రామానుజులు) లోభ: = తనయొక్క వస్తువును బొత్తిగ సెలవుచేయకుండుట యను కృపణత్వము. (పవృత్తి: = (పయోజనములేకయే ఏవైన ఒకపనిని చేయుచుండుట, కర్మణాం ఆరంభ: = ఫలాపేక్షతో కర్మలనుజేయుట, ఆశమ: = ఇంద్రియములను ఆణచకుండుట, స్పృహా = విషయములలో నిచ్చ. (రాఘవేంద్రులు) రామానుజునివలె అన్ని పదములకును అర్థము జేసియ్మన్నారు. ఐతే స్పృహా అనుదానికి మాత్రము లభించని వస్తువులో ఇచ్చయని అన్వయము చేసియున్నారు.

**~~~~** 

క్టో। అమ్రకాశో<mark>ఒ[వవృత్తిశ్భ | వమాదో మోహ వీవ</mark> చ। కమాస్మేతాని జాయ<u>న్తే</u> వివృద్ధే కురునందన ॥

18

పద# ఆ(పకాళ: (1) – ఆ(పప్పత్తి: (2) – చ – ప్రమాద: (3) – మోహ: – ఏప – చ  $\iota$ తమసి – ఏతాని – జాయిన్లే – వివృద్ధే – కురునందన II

హి కురునందన ! ఓ అర్దునా ! మమాద : అద్వాగత కమనిచినృద్ధే (చకి) కమాగుణము వృద్ధిపొందినబో మూహ ఏవ చ మోహము అదాశ : అనివేకము ఏకాగి జాయనే ఇవి గలుగుదున్నవి.

తాజ ఓ అర్జునా ! తమోగుణము అఖివృద్ధిపొందినదో అవివేకము, కార్య మున[వయత్నములేకుండుట, అజా[గ శ్ర (ఒకదానిని మఱియొకటిగ నెరింగెడి) వివరీశజ్ఞానము, మోహము ఇవి కలుగుచున్నవి.

- (1) ఆర్రపకాశః అవివేకము (శంకరులు). జ్ఞానమే కలుగకయుండుట (రామానుజులు). చెవి మొదలగు నింద్రిదియములకుగల జ్ఞానములేకుండుట (రాఘవేంద్రులు)
- (2) ఆప్రవృత్తిక్క బౌత్తిగ (పయత్నము లేనితనము (శంకరులు). మందగించి యుండుట (రామానుజులు). ఏకార్యమునందును (పయత్నములేకుండుట (రాఘవేందులు).
- (3) బ్రహూదః చేయదగని కార్యములనుగూడ చేయదలంచునట్టి అజా(గత్త (రామానుజులు).

క్టో జ యుదా న క్రై ప్రవృద్ధే కు ప్రభయం యారి దేహాళృక్। కదో క్రమవిదాం లోకానమలాక ప్రచిచద్యతే ॥

14

పడ‼ యదా - నత్తే - స్త్రమృద్ధే - తు - ప్రభయం - యాశి - దేహభృత్ । తదా - ఉత్తమవిదాం - లోకా౯ - అమలా౯ - ప్రతిపద్యతే ॥

`దేవార్స్ దేవామును ధరిందియున్న బ్రాహారయం యాతి మరణమును పొందునో (జీవుడు) శదా అప్పడు

యాడా ఎహ్హడు ఉక్తమవిదాం ఉత్తమము నెరింగినవారల ఇత్తేక్ష్ణు ప్రక్షాగుణము అమలాకా లోకాకా దోషములేని లోకములను మృద్ధిపొందియుండునవ్వుడే (పరివర్మకే పొందుచున్నాడు.

తాం ఎవ్పుడు న క్రైగుణము వృద్ధిపొందియున్నదో అవ్పడు మరణించెడి జీవుడు ఉ క్రమజ్ఞానులు పొందదగిన పరిశుభములైన లోశములను పొందు చున్నాడు. (శంకరులు) మరణమొందినపిదకు జీవుడేఫలమునుపొందునో అదంతయు గుణమువలన వైనదే యని తెలియబరచుట్రై చెప్పబడుచున్నది. జీవుడు స్త్వగుణమునుపొందినచో మరణ మొందినపిదకు మహాజ్ఞానులు పొందెడి లోకములను చెందును. దేహా = ఆశ్మ. ఉత్తమ = మహాత్తు మొదలగు తత్వములను, ఆమలా $\mathbf{r}$  లో  $\mathbf{r}$  = శు $(\mathbf{r}$  ములైన లోకములను అనగా - (ఆనందగిరి) రజస్సు, శమస్సు, గలుగుటలేనట్టి బ్రహ్మలోకము మొదలగువాటిని.

(శ్రీధరులు) హిరణ్యగర్భుని ఉపాసించువారలు పొందదగినట్టియు, మ్రకాళమయమై శట్టియు, సుఖానుభవమునకు యోగ్యమైనట్టియు లోకములను పొందుచున్నారు.

(రామానుజులు) ఆత్మస్వరూపమెరింగిన వారల పరిశుద్ధమైన గుంపులో చేరుచున్నాడు. అనగా మరణమునకు పిదప బ్రహ్మజ్ఞానుల కులమునబుట్టి ఆత్మజ్ఞానమొందదగిన పుణ్యకర్మలను జేయ నధికారముగలవాడగుచున్నాడు.

(రాఘవేం(దులు) విష్ణుజ్ఞానులు పొందదగిన నిర్దోషమైన దేహమును పొందుచున్నాడు. అనగా ఉత్తములకులమున దేహమును పొందుచున్నాడు.

శ్లో ఆ రజన్ బ్రహారాయం గత్వా కర్మనంగ్ష్మ్ జాయంతే। కథా బ్రహీన న్రామన్ మూఢయోన్ష్మ్ జాయంతే॥

15

పద॥ రజసి - బ్రక్తయం - గత్వా - కర్మసంగిమ (1) - జాయతే కి తథా - బ్రలీను - తమసి - మూథయోనిమ (2) - జాయతే కి

ఆ విధముగనే రజోగుణము శరా రజన అఖివృద్ధిచెందిన నమయమున తమసి **శమోగుణము** (మ్రవృద్ధేనతి) (బ్రవృద్ధేనశి) పృద్ధిపొందిన సమయమున పళ యం మరణమును **ຼ**ສຽສ: Kers మరణమొందినవాడు పొంది మాధయోనిష జ్ఞానములేని పశువుమొదలగు కర్మలో ఆస్త్రకిగల మనుష్య కర్మనంగిమ జన్మలలో వర్గమున వుట్టుచున్నాడు. వుట్టుచున్నాడు జాయకే ೯ಯಕ

తా॥ రజోగుణము అఖివృద్ధిచెందియున్న కాలమున మరణమొందినటో కర్మయందాన క్తిగల మనుష్యవర్గమున బుట్టుచున్నాడు. ఆ విధముగనే శమోగుణ మఖివృద్ధిచెందిన కాలమున మరణమొందినవారు వశు మొదలగు జాశులలో బుట్టుచున్నారు.

- (1) కర్మసంగిమ ఫలాపేక్షతో కర్మలను చేయువారల కులమునబుట్టి ఫలాపేక్షతో కర్మలను జేయుచున్నాడు. (రామానుజులు) కామ్యకర్మలను జేయువారలకులమున బుట్టుచున్నాడు. (రాఘవేంద్రులు).
- (2) మూథయోనిసు కుక్క, పంద్ మొదలగు జాతులలో, అనగా ధర్మార్థ కామమోక్ష ములనెడి పురుషార్థములకు యోగ్యుడు కానివాడగుడున్నాడని తాత్పర్యము. (రామామజులు) వైద్యుల కులమున (రాఘవేం(దులు).

శ్లో" కర్మణస్పుకృతస్యాహు: సా\_త్వికం నిర్మలం ఫలమ్। రజనస్తు ఫలం దు:ఖమజ్ఞానం తమన: ఫలమ్ ॥

16

పడి! కర్మణ: - సుకృతన్య - ఆహు: - సా త్ర్వెకం - నిర్మలం (1) - ఫలమ్ ! రజన: - తు - ఫలం - దుఃఖం (2) - ఆజ్ఞానం - తమన: - ఫలమ్ !!

సూక్తికర్మణు స్వేత్తిక కర్మమనకు దుఖం వలం దుఖమను ఫలముగను సాక్తికం సత్వగణమువలన గరిగిన రమను కామనగణమువలన కరిగినకర్మకు సాక్తిక్రమేయైన నిర్మలు ఫలం పరిశుభమైన నుఖమును ఫలముగను ఫలం ఫలముగను రజనను రజోగుణమువలననైనకర్మకు అహుు చెప్పుమన్నారు.

తా™ సా\_త్వికముగనున్న కర్మకు నత్విగుణమువలన గరిగిన వరిశు భ మైన నుఖమునున్ను, రజోగుణమువలన గలుగు కర్మకు దుఃఖమును, తమా గుణమువలన గరిగిన కర్మకు అజ్ఞానమునున్ను ఫలముగ (విద్వాంనులు) బెవ్పుచున్నారు.

- (1) నిర్మలం ట్రహాధిక్యముగల సుఖమును (శ్రీధరులు).
- (2) దుఃఖం సుఖమి(శమమైన దుఃఖమును (అనగా సుఖదుఃఖములు కలేసియుండుట).

(శంకరులు) సాత్వికకర్మకు సాత్వికమేయైన, అనగా సత్వగణమువలననైన, అనగా రజస్తమస్సుల సంబంధములేనిఫలమని చెప్పాచున్నారు. రజస్సు అనుదానికి రాజసకర్మయని అర్థము. ఈ యధ్యాయము కత్మను బట్టినదైనందున రాజసకర్మ యొక్క ఫలముగూడ దుఃఖమే. అది రాజస మగు రజోగుణమువలన నైనట్టిదే, తమసః = తామసకర్మయైన అధర్మమునకు.

## ਵੂੰ । স্ট্রেষ্ঠু ) কেতে অভিট জুকে ধৰ্ম গৈ এবি ব । ্বিসামৰ ফ্রিকেন কিন্তু কি

17

పద॥ సత్త్వాత్ - సంజాయతే - జ్ఞానం (1) - రజనః - లోభః (2) - ఏవ - చ। మ్రామాదమోహౌ - తమనః - భవతః - అజ్ఞానం - ఏవ - చ॥

న త్వగుణమునుండి స*క్వా*క్ శమన: త మోగుణమునుండి క్షానం **జ్ఞా**నమున్ను బ్రాపూద మ్రోహా ఆగ్రాగతయు వివరీశజ్ఞాన రజనః రభోగుణమునుండి లోళవ్వద ఎంత దొఱకినను ఇకను కావలె భవశ: కలుగుచున్నవి. నను ఇచ్చయున్ను అజ్ఞానమేవ చ •జ్ఞానమున్ను కలుగుచున్నది ಪಂಕ್ರಾಯಕ కలుగుచున్నది. (భవశి)

ా ఈ నత్వ్యాంగుణమునుండి జ్ఞానమున్ను, రజోగుణమునుండి ఆశయు,తమో డేణమునుండి ఆజాగ్రత వివరీశజ్ఞానము అజ్ఞానము ఇవియు కలుగుచున్నవి.

🗱) జ్ఞానం - పరమాత్మ విషయమైన జ్ఞానము, (రాఘవేందులు).

## (2) లోభ ఏవచ - స్పర్గాది విషయమైన ఆస్పక్తి (రాఘవేం/దులు)

(రామానుజులు) అభివృద్ధిచెందినదైన స్త్వగ్రణమునుండి ప్రకృతివిముక్తాత్మదర్శన మున్ను అభివృద్ధిచెందిన రజోగుణమునుండి స్వర్గాదిలోకములలో నాశయు అభివృద్ధినిచెందిన తమోగుణమునుండి ఆలస్యమున్ను దానిచే నకార్యమున ప్రవృత్తియు విపరీతజ్ఞానమున్ను తరువాత అజ్ఞానమున్ను కలుగుచున్నవి.

## శ్లో။ ఊర్ధ్యం గచ్చనై న<u>క్</u>వహ్హా మధ్యే తిష్టనై రాజనాం:। జమన్యగుణవృత్తిస్థా అధో గచ్చనై తామసాం:॥

18

పద॥ ఉర్ద్యం - గచ్చనై - సత్త్వస్థా: - మధ్యే - తిష్టనై - రాజసా: । జఘన్యగుణవృత్తిస్థా: - అధ: - గచ్చనై - తామసా: ॥

న త్ర్వస్థాణ న త్ర్వగుణములోనున్నవారలు జఘన్యగుణవృత్తిస్తాం నికృష్ణగుఖాబారములోనున్న ఉర్ధ్యం గచ్చని ప్రేకిపోవుడున్నారు కామసాణ కమోగుణముగలవారలు రాజసాణ రజోగుణముగలవారలు అధక క్రిందకు మధ్యే శిశ్వన్తి మధ్యనిలబడుచున్నారు గచ్చన్తి పోవుచున్నారు.

ಕ್ ಸ ಕ್ಷ್ಯಗಣಮುಗಲವಾರಲು  $\mathbf{\tilde{z}}$  ಲೇಕಮುನು, ರಕ್ ಗಣಮುಗಲವಾರಲ ಮನುಷ್ಯಲೇಕಮುನು, ಕಮಾಗುಣಮು ಗಲವಾರಲು  $\mathbf{\tilde{z}}$ ರಿಂದಿ ಲೇಕಮುನು ಪಾಂಡ ಮನ್ನಾರು.

\* ఈ శ్లో కమును కూర్మపురాణమున మొదటి భాగము రెండవ అధ్యాయమునందును భవిష్యపురాణమున 2-1-21-లోను చూడుడు.

(శంకరులు) సత్త్వగుణాచారములోనున్న వారలు దేవలోకము మొదలగు వాటిలో బుట్టుచున్నారు. రాజసులు, అనగా రజోగుణ నడవడికగలవారలు మనుమ్యులలో బుట్టుచున్నారు. నీచగుణమైన తమోగుణముయొక్క నడవడికలైన నిద్ద సోమరితశము మొదలగువాటిలోనున్న మూథులైన్: కామసులు పశుపజ్వుదులలో బుట్టుచున్నారు.

(శ్రీధరులు) సత్త్వగుణము అభివృద్ధి పొందియున్నప్పుడు మరణమొందినవారలు ఒక దానికంటె ఒకటి నూరింతలు అధికమైన ఆసందముగల సత్యలోకమువఱకుగల పైలోకములోను (వారివారి సత్త్వాభివృద్ధికి తగినట్లు) పొందగలరు. రజోగుణాభివృద్ధి పొందినవారలు మమష్య లోకమున మఱలమఱల జననమును పొందుచు ఉందుడు. తమోగుణాభివృద్ధి పొందినవారలు (అభివృద్ధికి తగినట్లు) పై పైగా నరకమును పొందెదరు.

(రామానుజులు) సత్త్వగుణాభివృద్ధి చెందినవారలు క్రమముగ సంసారబంధమునుండి మోక్షమొందుచున్నారు. రజోగుణాభివృద్ధి చెందినవారలు రజోగుణములకు ఫలమైన స్వర్ధమును పొందుటకై కర్మననుష్టించి స్వర్ధమును పొందుటయు మఱల భూలోకమున జనించుటయు గలిగి యున్నారు. తమోగుణాభివృద్ధిచెందిన వాఠలు మొదట తక్కువజాతియందును పిదప మృగాది జాశులలోను పిదప పురుగు మొదలగు జంతువులలోను తరువాత వృక్షము తీగె, రాయి, మట్టి, గడ్డి, మొదలగు వాటిలోను జననమొందుచున్నారు.

(రాఘవేం(దులు) సక్త్వాదిగుణాభివృద్ధి పొందిన వారలు వరుసగా (స్వర్గమునకు పైబడిన) జనోలోకము వఱకుగల పైలోకములను స్వర్గాదిమధ్య (భూలోకమువఱకుగల) లోక ములను నఱకాది క్రిందలోకములను పొందుచున్నారు.

(స్వకీయము) ఉర్హవం-మధ్యే-ఆధః=పైగా-మధ్యగా-ౖకిందిగా గచ్చప్తి=పోవుచున్నారు అనగా భాష్యకారులు చెప్పియున్నట్లు ఆయాలోకములలో దేహములను పొందుచున్నారని తాత్ప ర్యము. ఈ శరీరములు పదునాల్గువిధములైనవి. వాటిలో ఎనిమిదివిధములు మొదటివరున. అవి పైగా పోగల దేహములు అవియేవనగా—

- (1) బ్రహ్మమొదలైన శ్రేమలైనదేవతలు
- (8) పిశాచులు
- (2) మనుస్యులు ఉత్పత్తికి కారణమైన (పజాపతులు (9) మనుస్యులు

- (కి) చం్రదుడు మొదలగుదేవతలు
- (10) పక్వాది (11) మృగాది
- (4) ఇందుడు మొదలగు తక్కువైన దేవతలు (5) గంధర్వులు

(6) రాక్షసులు

(12) పక్ష్మారి

(7) యక్షులు

(13) మాకొడిజంతువులైన మత్స్యాదులు (14) చెట్టుతీగెగడ్డి మొదలగునవి

కపిలుని సాంఖ్య ్రపవచనము 3 వ అధ్యాయము 42 వ స్కూతమును వారి శిమ్యలైన ఈశ్వరకృష్ణులయొక్క సాంఖ్యకారిక 53 వ శ్లోకమును చూడుడు.

#### wwwww

శ్లో॥ నాఒన్యం గుణేళ్యః కర్తారం యదా ద్రష్టాఒనువశ్యతి। ಗುಣೆಕ್ಕ್ರಾಕ್ಟ್ ವರಂವೆ\_ತ್ತಿ ಮದ್ಬಾವಂ ನೇ೭ಥಿಗಟ್ಟುತಿ.

19

పద॥ న - అన్యం - గుణేభ్యః - కర్తారం - యదా - ద్రష్టా - అనుపశ్యతి। గుణేభ్య: - చ - పరం - వేత్తి - మద్భావం - సః - అధిగచ్ఛతి 🛙 .

| యదా (కశ్చిత్)<br>[దష్టా న≡ా<br>గుణ్యేళ్య:<br>అన్యం<br>వానువశ్యతి<br>చ | ఎప్పడు ఒకడు<br>బివేక ముతో గూడినవాడై<br>గుణములకండు<br>వేరైన క ర్వను<br>చూమిటలేదో<br>మటియు | ಗಣಿಕ್ಕಳ್ಳ<br>ವರಂ<br>ವೆತ್ತಿ<br>ಕರ್<br>ನಃ | గుణముత్తుతేపే<br>అస్యునిగ<br>ఎరుంగునో<br>అప్పడు<br>అ వివేకియైనవాడు |
|-----------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| చ<br>(అక్మానం)                                                        |                                                                                          | న≀<br>మద్భావం<br>. ∤ధిగచ్చ౭             | ఆ వివేకియైనవాడు<br>నాయొక్క న్వరూపమును<br>పొందుచున్నాడు.            |
|                                                                       | -Sa                                                                                      | -                                       | ol.                                                                |

తా။ వివేకియైనవాడు బుద్ధ్యాద్యాకారముగ వరిణమించియున్న గుణముల కంపై వేరొక్కని కర్తగ నెప్పడు ఎరుంగుటలేదో గుణములకంపై అన్యుడుగ నాక్మనెరుంగునో అప్పడు నాన్వరూపము నెరుంగుచున్నాడు.

(శంకరులు) సకలకార్యములకును క ర్తగుణములేకాని ఆత్మకాదని ఎరుంగువాడు వాసు దేవత్వమును పొందుచున్నాడు. అనగా సకలము వాసుదేవ రూపమని చూచెడివాడుగనుండి వాసు దేవవుయమగుచున్నాడని తాత్పర్యము.

(శ్రీధరులు) గుణముల వ్యాపారమునకు కాను కారణమున్ను క ర్తయుగాదు. గుణములే క ర్త. తాను కేవలము సాడ్లిమా(తముగ నున్నల్టివాడు, గుణములకంటె అన్యుడని యెరుంగువాడు బ్రహ్మమగుచున్నాడు.

(రామానుజులు) (దష్టా = సా త్ర్వైకాహారముచేసి ఫలాపేక్ష లేక సకల కర్మలను భగవదా రాధనరూపముగనేచేసి దానిచే శుద్ధముగను అభివృద్ధి చెందియున్ను సత్తుగుణముగల వివేకియైనే వాడు. వేత్తి = పరిశుద్ధుడైన ఆత్మకు అనాదియైన కర్మసంబంధమువలన గరిగిన గుణములచే క ర్వృత్వము గరిగియున్నది, ఈ గుణసంబంధమే బంధము. ఇట్టి బంధమును నివృత్తిచేసుకొన్న శుద్ధాత్మయైనవాడు కర్తకాడు. ఆతడు పూర్ణమైన జ్ఞానస్వరూపియని ఎవ్వడు తన్నెరుంగునో, సంక్షలతడు, మద్భావం = నాయొక్క ధర్మమగు దుఖములేనితనమును, అధిగచ్చతి = పొందుచున్నాడు.

(రాఘవేంద్రులు) మునుపుజెప్పిన వాటివలన గుణములే సర్వక ర్తయనితోచును. కావున దానిని నిరాకరించి గుణములు పరిణామిక ర్తయనియు స్వతం తక ర్త ఈశ్వరుడనియు దీనివే చెప్ప బడుచున్నది. దుదా = ఎప్పడు, (దష్టానా = చూచెడి పురుపుడైన జీవుడు, గుణేభ్య: = గుణముల కంటె, అన్యంకర్తారం = అన్యుడైన ఈశ్వరుని కర్తగ, అనుపశ్యతి = చూచునో, యు: = ఎప్పడు గుణేభ్యశ్స్త = గుణములకంటె, పరం = స్వతం(కుడైన పరమాత్మమ, వేత్తి = ఎరుంగునో, ను: = అతడు, మద్భావం = నాయెడనుండుటను, అధిగచ్ఛతి = పొందుచున్నాడు. లేక, యదా = ఎప్పడు, (దష్టా = జీవుడు, గుణేభ్య: = గుణములకంటె. అన్యంకర్తారం = అన్యుడైన పరిణామి కర్తను, నానుపశ్యతి = చూచుటలేదో (మిగతవాటికి మునుపటి అర్థమే).

(మధ్వులు) గుణములు పరిణామి కర్తయనియు ఈశ్వరుడు స్వతం(తకర్తయేగాని పరిణామి కర్తకాడనియు ఎరింగెడివాడు నన్ను పొందుచున్నాడు. ''యదా పశ్యక పశ్యతే రుక్మవర్ణం కర్తారం" అను(శుతిలో ఈశ్వరుడు కర్తయని చెప్పబడియున్నది, కావున ఈశ్వరుడు కర్తకాడని చెప్పగూడదు. ఐతే ఈశ్వరుడు పరిణామికర్తకాడు.

అనేకములైన ఆభరణములుగ వికారమునొందియున్న బంగారము పరిణామిక ర్త. ఆ బంగారమునుగొని ఆభరణములనుజేసెడి కంసాలి స్వతం[తక ర్త. దీనివలె గుణములు పరిణామి కర్త. ఆ గుణములను గొని సృష్టి కార్యములను జేసెడి భగవంతురు స్వతం[తక ర్త.

క్లో॥ గుణా నేశానతీళ్య త్రీజా దేహీ దేహనముదృవాజా। ఇన్మమృత్యజరాదు:ఖై ర్విముక్తోఒమృళ మళ్ళుతే॥ 20

పది। గుణాకా - ఏతాకా అతీత్య (1) - త్రీకా - దేహి - దేహనముద్భవాకా కె జన్మమృత్యుజరాదు:బై: (2) విము క్ష: - అమృతం (3) - అశ్సుతే॥

దేహీ దేహముబడసిన అక్క విము క్షణ విడువబడినవాడె డ్రేహనముద్భవాణ దేహమునకు కారణమైన అమృతం బ్రహ్మానందమును (మరణము వీఠాజా తీజాగు జాజా ఈ మూడు గుణములను లేనిళ నమును •63° මෙැරිකාංඩ (සැනී) పొంచుచున్నాడు. യത്ു **ತೆ** జన్మమృత్యుజరా జననమరణ వృద్ధాప్యడు.ఖ ములబే X:E:

రాంఖ దేహాముబడనిన ఆశ్మ, దేహమును గలుగజేసిన ఈ గుణ్మతయ మును అత్మికమించి జననము మరణము వార్ధకము ఈ దు:ఖములచే విడువ ఐడినవాడై బ్రహ్మానందమును పొందుచున్నాడు.

- (1) ఆతీత్య = గుణములకంటె అన్యముగను జ్ఞానస్వరూపముగనున్న ఆత్మ నెరింగి (రామానుజులు)
- (2) జన్మమృత్యు జరాదు:ఖై: = దీనిని 13-వ అధ్యాయమున 9-వ క్లోకమున చూడుడు.
- (3) అమృతం = నాయొక్క స్వరూపముగనుండుటను (శంకరుడు) ఆత్మానుభవమును ఇది యే తద్భావమనంబడును. (రామానుజులు) పర్యబహ్మమును. (రాఘవేంద్రులు).

(శంకరులు) జ్ఞానియైన దేహిమాయయనెడి ఉపాధుల ఆకార్గములై శరీరముగలుగుటకు విత్తనములైన క్రిందకనబరచిన ఈ మూడుగుణములను బ్రతికియున్నప్పుడేదాటి జననమరణవార్ధక మనెడి దుణములచే బ్రతికియున్నప్పుడే విడువబడినవాడై మరణింపకుండుటను బడయుచున్నాడు. ఈ విధముగ బ్రహ్మమయొక్క స్థితియైన బ్రహ్మానందమును బడయుచున్నాడు.

అర్జున ఉవాచ:—

క్ట్రోజ కైర్మిడ్స్ మ్యాణానేకా నతీకో భవరి బ్రహ్మ్ కిమాబారు: కథం బై కాంస్ట్రీమ్యణానతివర్తి క

21

పరు॥ हु: - లెజై: - (లీకా - గుణాకా - ఏశాకా - అత్త: - భవతె - (పభో। కమాచార: - కథం (1) - చ - ఏశాకా - (లీకా - గుణాకా - ఆత్వర్తाే॥

**అర్జునఉవా**చ అర్జునుడు జెప్పినది కూడిన వాడగుచున్నాడు భవతి హే మ్రభ్ ! ఓ మైబ్ ! ఎటువంటి అదారముగలవాడు కమాభారః వీశాజ్ జ్రీజ్ గుణాజ్ -ఈ మూడుగుణములను కథం చ ఎట్లు apa: అశ్మికమించినవాడు (దాటి వీఠాజా బ్రీజా ఈ మూడు నిలబడువాడు గుణా గుణములను వీ లక్ష్ణములతో (గుర్తులతో) ఆశ్రీవరతే ಚಿತ್ರವೀ ఆర్మికమించుచున్నాడు.

రాఖ అర్జునుడు చెప్పినది:— ఓ వ్రభావా! ఈ మూడుగణముల నర్మిక మించినవాడు ప్రత్యణములు గరిగియుండును? ఎట్టి యాచారములుగలవాడు? ఎట్లు గుణ్మతయము నర్మికమించుచున్నాడు?

## (1) కథం చ - ఏ ఉపాయముచేత (రాఘవేం(దులు.)

(శంకరులు) అర్జునుడు అడిగినదేమన – బ్రాతికియుండగనే గుణముల నిత్వికమించి మరణింపకుండుటను ఎట్లు పొందును? గుణముల దాటినవాని గుర్తులెవ్వి? గుణములను దాటిన వానికి మార్గమేమి? దీనికి భగవంతుడు అర్జునుడు మొదటనడిగిన ప్రశ్నయగు గుణములను దాటినవాడు. ఎట్టి గుర్తులు గలవాడుగనున్నాడు అనుదానికి మొదట జెప్పుచున్నాడు.

22

23

24

25

గను

ళగవానువాచ:---

శ్లో∎ |వకాశం చ |పవృ\_త్తిం చ మోహమేవ చ పాండవ న ద్వేష్లీ సంబ్రవృత్తాని న నివృత్తాని కాంక్షతి 🛚

శో ఉదాసీనవదాసీనో గుణైర్వో న విచాల মিল র <u>ধুর</u> অক্টুর অদে এ এর বিষ্ঠুর ।

శేణ్లి సమడు:ఖసుఖస్ప్వన్థ స్పమలోష్టాశ్మకాంచన:। తుల్య్మవియ్మావియో ధీర స్తుల్యనిందాత్మసంస్తుతి: #

శ్లో " మానావమానయోస్తుల్య స్తుల్యా మిక్రకారిపక్షయా: । నర్వారంభవరిక్యాగ్ గుణాత్రీకన్న ఉచ్యతే 🛚

పద $\|$  (పకాశం -  $\lambda$ చ - (ప్రష్పత్తిం - చ - మోహం - ఏప - చ - పాండవ $\|$ న - ద్వేష్ట్తి (1) సం(పవృత్తాని - న - నివృత్తాని - కాంశ్రతి (2) ॥

పద॥ ఉదాసినవత్ (3) - ఆసీన: (4) - గుణై: (5) - య: - న - విచాల్వతే (6) । గుణా: (7) - వర్తన్తే - ఇతి - ఏవ - యః - ఆవతిషతి - న - ఇంగతే (8)

పద။ సమదు:ఖసుఖ: (9) – స్వస్థ: (10) – సమలో ప్లాశ్మ కాంచన: (11) !తుల్య్మమ్యాపియః - ధీరః (12) - తుల్యనిందాత్మ సంస్థుతిః (13)  $\parallel$ 

పద॥ మానావమానయో: - తుల్య: (14) - తుల్య: - మీ[తారిపక్షయో:। సర్వారంభపరిత్యాగీ (15) - గుణాతీత: - స: - ఉచ్చతే గ

్భడముగ నిలబడునో త్రీకృష్ణపరమాత్మ బెప్పినది అవ తిషతి **్రీ ళగవానువా**చ ఓ పాండుకుమారుడా! హే పాండవ ! స్వరూపనిష్ఠనుండి చలించుట ఎవ్వడు సంభ్రవృత్తాని తనయిచ్చగాగలిగిన (స్వభా ఎవ్వడు ಯಃ వముచే గలిగిన) నమదు:ఖనుఖు నుఖదుఃఖములలో నమాను **్రపకాశ ము**ను బ్రహాశ్ం చ స్వరూపనిష్టలో నంశుమ్మడుగ [పవృత్తిం చ ్రభవృత్తిని వ్వస్థః హెహామేవ చ మోహమును నున్న వాడుగను మట్టి పెళ్ల, రాయి, న్యర్థము న**మలోషాశ్మ**కాం న ద్వేష్టి ద్వేషించుటలేదో ನಿವೃತ್ತಮುತ್ತ ನ ವಾಲಿನಿ వీకలో నమానుడుగను నివృక్తాని తుల్య బ్రైమేయా ప్రస్తానిష్టములలో నమానుడు న కాంక్షతి ఆ పేక్షి ంచుటలేదో ఎవ్వడు ఉదాసీనవత్ (పక్షపాశములేని) సాక్షివరె <u>చైర్యముగలవాడుగను</u> ఆసీనః తుల్మనించాత్మనం (శస్స్) నింది.చినను సుతిం ఉన్నవాడై ಗುಣಃ గుణములచే నుఖాదులచే చినను సమానుదుగను చలింపజేయబడుటలేదో మానావ మానయో: మానావమానములలో న విదాల్మితే గుణావీవ గుణములే **నమానుడుగ**ను కార్యములో ఈ విధముగనే మరనే **ఇ**8 మిశ్రారి పక్షయో: మిక్ర శ్వతపక్షములలో | పవ రించియున్న వని తుల్యః సమానుడుగస్త

నర్వారంభవరిత్యాగీ అన్నివిధములైన బ్రవయత్న నః ములను విడవినవాడుగను గుణాతీఈ నుండునో ఉచ్యతే అశడు గుణాతీశుడుగ చెప్పబడుచున్నాడు.

తాక త్రీకృష్ణవరమాత్మ జెప్పినది:— ఓపాండుకుమారా! ఎవ్వడు న్యకావమువలన గరిగినవైన నక్షగణకార్యములైన బ్రకాశము మొదలగు మాటిని, రజోగుణవికారములైన బ్రవృత్తి మొదలగువాటిని, తమోగుణ కార్యము లైన మోహము మొదలగువాటిని ద్వేషించుటలేదో, నివర్తించి పోయినవాటిని (మఱలను) అపేషించుటలేదో, ఎవ్వడు సాష్టివలెనున్నవాడై గుణకార్యము లైన సుఖాదులవలన చరించబేయబడుటలేదో, గుణములు (తమతమ కార్య ములలో) తామే బ్రవర్తించియున్నవని ఎవ్వడెరింగియుండునో, ఎవ్వడు స్వరూవనిష్ఠనుండి చరించుటలేదో, సుఖదుఃఖములలో నమా నుడుగను, న్వరూవనిష్ఠలో నున్నవాడుగను, మట్టిగడ్డ, రాయి, న్వర్ణము పిటిని నమముగ దలంచెడివాడుగను, ఇష్టానిష్టములలో నమానుడుగను, మైర్యముగలవాడుగను, తన్ను నిందించినను స్తుతించినను అందు నమానుడుగను, మానావమానములలో నమానుడుగను, శ్రతుప్రతమక్ష ములలో నమానుడుగను, నకల విధములైన బ్రవుకుండున్నాడు.

మఱియొక పాఠము "యో న రిష్ఠతి"

- (1) నద్వేష్టి ద్వేషించుటలేదు. ఆనగా తమోగుణకార్యమైన మోహముచే మోహముందితిననియు, అజ్ఞానముచే నవివేకము చెందితిననియు, రజోగుణకార్యమైన కర్మ స్రవృత్తిచే స్వరూప నిష్టకు బాధగలుగునట్లు కర్మలను జేయుచున్నా ననియు, సత్త్వగుణకార్యమైన స్రవాశము మొదలగు వాటిచే స్వరూపనిష్టకు బాధకముగ విషయనుఖమున నాస క్తిగలుగుటచే అదియు బంధస్వరూపముగ మన్నదనియు కలంచి వాటిని ద్వేషించుట లేదో (శంకరుడు).
- (2) నకాంక్షత్ పైకనిన గుణములయొక్క కార్యములు తన్నువిడచి కొలగియుండగా అవి మఱల రావలెనని కోరుటలేదో (శంకరులు)
- (3) ఆసీనః గుణములను నివర్తించు (పయత్నమున మన్నవాడుగను (శంకరులు)
- (క) ఉదాసీనవర్ ఆశ్మకంటె అన్యమైన విషయములలో ఆస్త్రలేనివాడుగను (రామానుజులు) విష్ణుసంబంధములైన కర్మలుదప్ప మిగతవాటిలో ఉదాసీనుడుగనున్నవాడుగను (రాఘవేం(దులు).
- (5) గుడైక సక్త్వాదిగుణములవలన గలిగిన వికారములను పొందుటలేదు. (రాఘవేం(దులు)
- (6) నవిచాల్యతే ఇందలి 6 వ అధ్యా-9 వ శ్లోకము చూడుడు.
- (7) గుణా: సత్త్వాది గుణములు స్వతం(తముగ గాక పరమేశ్వరుని ఇచ్చచేతనే (రాఘవేం(దులు) శి వ అధ్యా-28- క్లో-చూడుడు.
- (8) నేస్ట్ గుణములయొక్క కార్యముగనుసరించి నడచుటలేదో (రామానుజులు)

**ಸ**ಃ

26

- (9) సమదు:ఖసుఖ: దు:ఖముతో సమానమైన విషయ సుఖమును గలవాడుగను అవగా దు:ఖము నందువలె సుఖమునందును అభిలాషలేనివాడు (రాఘవేం(దులు) (స్వ) అధ్యా 12-క్లో-18 చూడుడు.
- (10) స్వస్థః ఆత్మనిష్టలో నున్నవాడు అనగా పు్రకమిత్రాది జనన మరణవిషయములలో సమ ముగ నున్నవాడుగను (రామానుజులు) వికారము లేనివాడుగను (రాఘవేందులు)
- (11) సమలోష్టాళ్ళ కాంచనః స్వర్ణమును, మట్టి పెళ్ళ రాయి వీటితో సమానముగ తలంచువాడు గను (రాఘవేం(దులు) (స్వ) అధ్యా-6-క్లో-8 చూడుడు.
- (12) ధీర: (పకృతి ఇట్టిది. ఆత్మ ఇట్టివాడను వివేకముగలవాడుగను (రామానుజులు)
- (18) తుల్వనిందాత్మసంస్తుతి: = నిందాస్తుతులు ఆత్మమ జేరినవిగావు. దేహమును చేరినవేయని ఎరింగెడివాడుగను. మిగత మానావమానములు మొదలగువాటినిగూడ ఈ యర్థమున (గహింపదగినది. (రామానుజులు) ఆత్మస్తుతిని నిందతో సమానముగనే ఎంచెడివాడు గను (రాఘవేందులు) (స్వ) అధ్యా-12-క్లో-19-చూడుడు.
- (14) తుల్య: విష్ణుభ క్తిని విడువనివాడుగను (రాఘవేంద్రులు)

ෂෙර්රා

(15) సర్వారంభపరిత్యాగీ - దేహవిషయమైన సకల కార్యములను విడచినవాడు (రామానుజులు) వైష్ణవకర్మదప్ప మిగత కర్మలను జేయనివాడు (రాఘవేంద్రులు) (స్వ) అధ్యా 12-క్లో-19 చూడుడు. సర్వారంభ = కనబడునట్టియు కనబడనట్టియు విషయములకై కర్మలను చేసెడివాడుకాడు. అనగా ఆహారాదులకు కావలసిన దానికంటె ఇతరమైనవి.

## ళ్లో။ మాం ద యోఒవ్యఖిబారేణ భ క్తియోగేన సేవతే! న గుణాంజా నమశీతై్యతాంజా బ్రాహ్మాభూయాయు కల్పతే! పద‼ మాం - చ - యః - అవ్యభిచారేణ - భ క్తియోగేన - సేవతే! నః - గుణాంజా - నమశీశ్య - ఏశాంజా - బ్రహ్మభూయాయు - కల్పతే!!

රරාද ఎవ్వడు వీతాజా చలించకున్న మాడుగుజములను అవ్యభివారేణ గుణాకా సమకీత్య భ కియోగముచేత **ಶ** ಕಿಯಾಗೆನ అశ్మిక మించి బ్రహ్మభాయాయ బ్రహ్మమగుట్ కె ননী మాం చ సేవక ఉపాసిందునో యోగ్యుడగుచున్నాడు. Seg 3

తాజ ఎవ్వడు వరమేశ్వరుడైన నన్నే చరించకున్న భక్తియోగముచే ఉపాసించునో ఆశడీ మూడు గుణములను ఆర్మికమించి బ్రహ్మమగుటకు యోగ్యుడగుచున్నాడు.

(శంకథులు) ఏ యతి లేక కర్మియైనవాడు నకల భూతములయొక్క హృదయవాసియైన ఈశ్వరుడు నారాయణుడువైన నమ్మ ఒకప్పుతున్ను వేరు విషయములలో (ప్రవృత్తిలేక భజించుట యనెడి యోగముచే, అనగా వివేకవిజ్ఞానమనెడి యోగముచే (ఐక్యానుసంధానముచే) ఉపాసించనో ఆతరు భగవదను(గహమునకు పాత్రుడై గుణములు అధికమై బ్రహ్ముభావనమనెడి మోక్షమును పొందుటకు యోగ్యుడగుచున్నాడు.

(రామానుజులు) "నాన్యంగుణేభ్యః కర్తారం" (అధ్యా 14-గ్లో-19) అనుదానివలన చెప్ప బడిన (పకృతి ఆత్మ వీటివివేకానుసంధానముచే మాత్రము గుణముల నత్మికమింపజాలడు. ఏలనగా (పకృతి వాననయైనది బహుకాలముగ వెంబడించి వచ్చియున్నందున దానిని దాటుట మిక్కిల్ అరుదు. కావున భక్తవాత్సల్యము కృప మొదలగు గుణములతోగూడిన నన్ను ఎప్పడు ఆశ్రయించునో అతడు గుణముల నత్మికమించి నావలెనగుటకు యోగ్యడగుచున్నాడు.

(మధ్యులు) బ్రహ్మభూయాయకల్పతే = చి[త్పకృఠివలె నగుటకు యోగ్యుడగుచున్నాడు. అనగా చి[త్పకృఠి ఎట్లు విష్ణువునకు (పియురాలో ఆ విధముగ ఈ భక్తుడుగూడ ్రపియమైన వాడగుచున్నాడు. లేక చి[త్పకృఠిని పొందుచున్నాడు.

శ్లో ॥ బ్రహ్మణో హి మ్రతిష్ఠాలహ మమృతస్యావ్యయన్య ద । శాశ్వతన్య ద ధర్మన్య సుఖమ్మైకాంతికన్య ద ॥

27

పద్మ (బహ్మణ: - హి - బ్రతిష్టా - అహం - అమృతస్య - అవ్యయస్య - చ $\mathbf{r}$ శ్వతస్య - చ - ధర్మస్య - సుఖస్య - ఐకాంతికస్య - చ ॥

ŝ వీలనగా థర్మన్య చ **థర్మమునకున్ను** నేమ బకాంతికన్య అహం **ళ**ప్పనిదైన నాళ ములేనిదై అవ్యయస్వ నుఖన్య చ సుఖమునకున్ను అమృతస్య చ **≎ವಿಕ್**ರಿಯ **ప**ర్మబహ్మ మునకున్ను బ్రహ్మణః కాశ్వశన్య శాశ్వశ మైన [ಏರಿನ್ಡ್ **ఉండు**చోటు

తా⊪ (గుణముల నత్మకమించ నన్ను పాసించచలెను.) ఏలనగా నేన వరమాతృకు [పతిమింబము. నాళములేని మో‱కమునకున్ను, శాశ్వతమైన ధరృమునకున్ను, అఖండమైన సుఖమునకున్ను ఆభ్యుడను.

(శంకరులు) అవ్యయస్య = వికారములేనిదియు, అమృతస్య = నాశములేనిదియు, శాశ్వ తస్య = నిత్యమైనదియు, ధర్మన్య = జ్ఞానయోగమనెడి ధర్మమువలన పొందరగినట్టియు, సుఖస్య = అనందస్వరూపమైనట్టియు, ఐకాంరికన్య = మారని స్వభావము గలిగిన, బ్రహ్మణు = పర్మబహ్మము యొక్క, ట్రహ్మణు = స్వరూపము, అహం = నేనే. ఏ శక్తిచే భక్తానుగ్రహార్థమై బ్రహ్మము ట్రపు రైంచియున్నదో, ఆ శక్తియే బ్రహ్మము. అట్టి బ్రహ్మమే నేను. శక్తిగలవానికిని శక్తికిని భేదము లేసిందున ఇట్లు జెప్పబడినది.

(శ్రీధరులు) నన్నుపాసించెడివాడు బ్రహ్మముగ నెట్లు కాగలడనగా, దానికి హేతువు జెప్పబడుచున్నడి. (పకాశములయొక్క సమూహము సూర్యమండలముగ నెట్లు కనబడుచున్నదో అట్లే నేను బ్రహ్మమువకు (పతిమగనున్నాను. అనగా బ్రహ్మమే నేవనునది కాత్సర్యము. (సక్-చిక్-ఆనండములనెడి స్రహ్మహహములు జేరిన ఒకరూపముగ అవతరించియున్నానవి కాత్సర్యము) (రామానుజులు) అవ్యయస్య = వికారములేనట్టియు, అమృతన్య = నాశములేనట్టియు, బ్రహ్మణః = పర్యబ్యూమునకు, అహం = నేను, బ్రతిష్ఠా = స్వరూపముగనున్నాను, శాశ్వతస్య ధర్మస్య = పూర్లమైన ఐశ్వర్యమునకున్ను, ఐకాంతికస్య = "వాసుదేవస్సర్యమితి" అనుచోట జెప్పిన జ్ఞానివలన పొందదగిన, సుఖస్య = సుఖమునకున్ను, బ్రతిష్ఠా = ఆత్రయముగనున్నాను. "దైవీ హ్యేషాగుణమయీ మమ మాయా దురత్వయా! మామేవయే బ్రపద్యన్లే మాయామేతాం తర న్రితే॥" (అధ్యా-7-క్లో-14) మొదలగువాటిచే గుణముల నత్మకమించుటకును అక్షరైశ్వర్యమునకును భగ వంతుని పొందుటకును బ్రహ్మమునలే నగుటకును ముఖ్యకారణమని  $\mathbb R$ ప్పబడి యున్నది, ఆదియే బ్రహ్మమువలే నగుటకును ముఖ్యకారణమని  $\mathbb R$ రహించువలెను.

(రాఘవేందులు) గుణాతీతుడు నన్ను పొందుచున్నా డనియే చెప్పవలెను. లక్ష్మినిపొందు టను ఏల చెప్పవలెను? అనగా లక్ష్మి యెల్లప్పడు నా పద్దనుండునది. గాపున ఆమెను పొందినచో నన్ను పొందినదిగనే యగుననునది దీనిచే జెప్పబడుచున్నది. అహం = నేను, బ్రహ్మణ: = చిత్రు కృతియైన లక్ష్మికిని, అవ్యయస్య అమృతస్య = ముక్తులయొక్క సమూహములకున్ను, శాశ్వతస్య ధర్మస్య = అక్షయమైన ఫలముగలుగచే నెడి ధర్మమునకును, ఐకాంతికస్య సుఖస్య = మోక్షసుఖ మునకును, బ్రక్రిషా = ఆధారముగ నున్నాను.

#### \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

ఓంతక్పదితి శ్రీమాదృగవద్గీకానూపనిషత్సు బ్రహ్మువిద్యాయాం యోగశాస్త్రే శ్రీకృష్ణార్జున నంవాదే గుణ్మతయవిఖాగయోగో నామ చకుర్దశో ఒధ్యా రుం : .

శ్రీమదృగవద్దీతలుగ, ఉపనిషత్తులుగ, బ్రహ్మవిద్యగ, యోగశాస్త్రముగ మన్న శ్రీ కృష్ణార్జున సంవాదమున గుణ్మతయ విభాగయోగమనెడి పదునాల్గవ అధ్యాయము ముగి సెను.

500000000000

# పదునైదవ ఆధ్యాయము (ఖరుషోత్తమ (పాష్తియోగము)

### **త్రీళగవానువాచ:**—

శ్యే။ ఊర్డ్వమూలమధశా,ఖమశ్వత్థం మాహురవృయమ్। భందాంని యనృ వర్హాని యన్తం వేద న వేదవిత్ ॥

పద॥ ఈర్ధ్వమూలం - అధశ్మాఖం - అశ్వత్థం - (పాహు: - అవ్యయమ్ l ఛందాంసి - యస్య - పర్హాని - యః - తం - వేద - సః - వేదవిక్ ॥

| <b>లీళగవానువా</b> చ | త్రీకృష్ణపరమాత్మ చెప్పినది | బ్రాహంః    | (వేదములు) చెప్పుడున్నవి   |
|---------------------|----------------------------|------------|---------------------------|
| <b>ఊ</b> ర్థ్వమూలం  | మేలైన పురుష్క్రముడైన       | భందాంసి    | వేదములు                   |
| -                   | నారాయణుని మూలముగ           | యస్య       | వీ సంసారవృక్ష మునకు       |
|                     | గలిగినదియు -               | వర్దాని    | <b>ම</b> ණව <sup>ල්</sup> |
| <b>∞</b> ధశ్శాఖం    | క్రిందకొమ్మలు గరిగినదియు   | కం         | ఆ వృక్షమును               |
|                     | _ నైన                      | ಯ:         | ఎవ్వడు                    |
| <del>ౚ</del> ౺ఀౢఀఀ౿ | స్థిరముకాని సంసారమనెడి     | పేద        | ఎరుంగునో                  |
|                     | అశ్వత్థ వృక్షమును          | <b>న</b> ః | ఆశడు                      |
| అవ్యయం              | నాళ ములేనిదిగ              | వేదవిత్    | వేదార్థము నెరింగినవాడు.   |
| •                   |                            |            | ₩                         |

కా॥ శ్రీకృష్ణవరమాక్మ అర్జనునిగూర్చి జెప్పినది:— గొప్ప పురుమో క్రమ డైన నారాయణుని మూలము (వేరు)గను ్రిందివారలైన బ్రహ్మాదులను కామ్మలుగను గలిగియున్న స్థిరముకాని సంసారవృష్ణమును (వ్రవాహరావ ముచే) నాళములేనిదిగ వేదములు జెప్పచున్నవి. వేదములు ఏవృష్ణమునకు ఆకులో అట్టి వృష్ణము నెవ్వడెరుంగునో అతడు వేదార్థము నెరింగినవాడు.

\* (స్వకీయము) ప్రవాహరూపముచే నాశములేనిది అనగా నదులలో ప్రవహించెడి స్రహహజలము చూచుటకెల్లప్పడునున్నట్లు కనబడినను ఒకనిమిషమునకు మునుపు జూచిన జలము ఇప్పడచ్చట లేకున్నను నదిలోజలము ఎల్లప్పడునున్నట్లుగనే చెప్పబడుచున్నది. రాకపోక గలిగి యున్నను నిన్నటి దినము జూచినజలము ఈ దినములేదేగాని నీటిపరంపర ఎట్లు నాశము లేనిదో అట్టే నిన్నయుండిన నంసారము ఈ దినములేకపోయినను ఒకటిపోయి మఱియొకటి వచ్చుటవలన ఈ విధముగనే పరంపరగనుండుట వలన స్రహహరూపముగ నాశములేనిదని చెప్పబడినది.

(శ్రీధరులు) మాంచ యోఒవ్యభిచారేణ (ఆధ్యా 14 - శ్లో 27 - ) అను క్లోకముచే ఏకాంత భక్తిలో ఈశ్వరుని భజించువాడు జ్ఞానమువలన బ్రహ్మభావమును పొందునట్లు జెప్పబడి యున్నది. అట్టి భ్రక్తి జ్ఞానములు సంసారమున వైరాగ్యము చెందనివానికి కలుగజాలవు. కావున నట్టి వైరాగ్యమును అర్జనుని కుపదేశించుటకై రెండున్నర శ్లోకములచే సంసారమును వృక్షరూప ముగ పర్టించి భగవంతుడు జెప్పుచున్నాడు. అశ్వత్థం = రేపటి కుండునట్టిదిగాదు. అనగా, అ = కాదు, శ్యs = 5పు (పై నిమిషమునకుగూడ యని చెప్పవచ్చును,) థ్రం = ఉన్నట్టిది, "ఊర్ధ్య మూలో హ్యవాక్మాఖ ఏషోఒశ్వత్థన్ననాతను" (కరోపనిషత్తు అధ్యాll 2, పల్లీ 6, వాక్యము 1) ఇది మొదలైన (శుతివాక్యములలో సంసారము అశ్వత్థవృక్షముగ పర్టింపబడియున్నందున '(పాహుకి అను పదమునకు నేదములు చెప్పుచున్నట్లు అర్థము చెప్పలడినది.

(శంకరులు) కర్మానుష్టానము గలవార్లకును జ్ఞామలకును వారి వారి కనుష్టానమువలన గలి గెడి ఫలము తన యధీనమైనదనియు. భక్తియోగమున తన్ను భజించెడివాడు తనయొక్క ప్రసాద ముచే క్రమ్మకమముగ బ్రహ్మజ్ఞానమును చెంది గుణాతీతుడై మోడ్షమును పొందుచున్నాడనియు మునుపటి అధ్యాయమున భగవంతుడు చెప్పెను. అర్జునుడు అడుగక యున్నను తన నిజస్వరూప మును అర్జునునికి తెలియబరచ తలంచి సంసారమున విర క్తి చెందినవాడే బ్రహ్మజ్ఞానమునకు అధి కారిగ నున్నాడు గావున సంసారమున విర**్తి** గలుగచేయుట**ై అట్టి** సంసారస్వరూపమును వృ<u>శ</u> రూపముగ వర్ణించి వక్కాణించుచున్నాడు. ఉర్ద్వమూలం = కాలముచే సూక్ష్మముగను లేక కాల మునకంటె సూక్ష్మముగను నిత్యముగను సకలమునకు కారణముగను అవ్యక్తమనెడి మాయను శక్తిగ బడసినదిగ నున్నట్టి బ్రహ్మము ఉంర్ధ్వము. ఆట్టి బ్రహ్మమును మూలముగ గలిగిన సంసార వృక్షము, అధశ్మాఖం = మహత్తత్వము, అహంకారత త్వము, పంచభూతములు, శబ్దాది విషయ ములు వీటిని కొమ్మలుగ గలది. ఇట్టి సంసారమాయాస్వరూపము, అవ్వయం = వాశము లేనిది-ఎట్టవగా మాయ్ అనాదియైనందున అట్టి మాయామయమైన సంసారముగూడ ఆద్యంతములులేని ఆనుసరణము గలది, యస్య = ఏ సంసారవృక్షమునకు, ఛందాంసి పర్టాని – వేదములు ఆకులు వలె నున్నవో, ఎల్లనగా వృక్షమును ఆకులు ఎట్లు ఎండ మొదలగువాటినుండి కాపాడుచున్నవో ఆట్లే వేదములు ధర్మాధర్మములను బయటబెట్టి సుఖమును పొందుటకును దుఃఖమును నివర్తించు టకును మార్గదర్శిగ సున్నందున ఆకులుగ జెప్పబడినవి. ఇటువంటి సమూలమైన సంసారవృక్ష. మెవ్వడెరుంగునో ఆశడు వేదార్థమును పూర్ణముగ నెరింగినవాడు. అనగా బ్రహ్మమనెడి మూల మును. దానికంటె అన్యమగు ్రపపంచమును ఎరింగిన సర్వజ్ఞుడగును. మిగత వృశ్రములను గుర్తిం పక ఆశ్వత్థవృక్షమును జెప్పినదేలయనిన, ఆశ్వత్థం అనిన పై నిమిషమునం దుండునట్టిది కాదను నర్థము నిచ్చునట్టిది కావునను సంసారముగూడ అట్టి స్వభావముగలది కావునను ఆశ్వత్థమని పర్ణించి చెప్పబడినది. సంసారమునకును ఆశ్వత్థప్పక్షమునకును అనేకసామ్యములుగలపని ్రకింద కనబరచిన (శుతివాక్యములచేతను. పురాణక్లోకములచేతను సృష్టమగుచున్నది. (శుతివాక్యము పూర్వము శ్రీధరులు గుర్తించినదే. పురాణవచన మెట్టిదనిన ---

> "అవ్య క్రమూల్ పభవ స్టైస్టైనాను (గహోచ్ప్రిత: l బుద్ధిస్కంధమయక్పైవ ఇంద్రియాంతరకోటర: ll మహాభాత విశాఖశ్చ విషమై: ప్రతాఖనాకా ! ధర్మాధర్మ సుప్రుప్పశ్చ నుఖదుణ ఫలోదయ: ll

ఆజీవ్యస్పర్వభూతానాం బ్రహ్మ వృక్షన్సనాతన: I ఏతద్ప్రహ్మ వనంచైవ బ్రహ్మవృక్షన్య తస్య తత్ II ((బహ్మాచరతి నిత్యశ: అని కలకత్తా పాఠము) ఏతచ్చిత్వా సభిత్వా చజ్ఞానేన పరమాసినా I తతశ్రాత్మరతిం (పాప్య యస్మాన్నావ ర్తతే పున: II

బహ్మమనెడి వేరునుండి గలిగినట్టియు, దాని యోగ్యతచే పెరిగినట్టియు, బుద్ధీ యనెడి కొమ్మలు కలిగెడి బోలైన స్కంధము గలిగినట్టియు, ఇంట్రదియములనెడి బొతీయ గలిగినట్టియు, మహాభూత ములను మొద్దుగ గలిగినట్టియు, శక్షాది విషయములను కొమ్మలుగను ఆకులుగను గలిగినట్టియు, ధర్మాధర్మములను పండ్లుగ గలిగినట్టియు, సఖరు:ఖములను పండ్లుగ గలిగినట్టియు, సకల భూతములను పండ్లుగ గలిగినట్టియు, సకల భూతములన్ను జీవించియుండుట కాదారముగను బ్రహ్మమునకు వాసస్థానముగ మన్నట్టియు, అనాదిగ నున్నట్టి ఈ సంసారవృక్షముయొక్క సమూహమును జ్ఞానమనెడి క త్తిచే నతికి చీల్పి దేనివలన తిరిగి (సంసారమునకు) రాతో ఆట్టి యానందమును పొందుచున్నాడు.

(రామానుజులు) క్షే. త్రక్షే. త్రజ్ఞులనుగూర్చి చెప్పిన ఇందలి 18 వ అధ్యాయమున (పకృతి పురుసుల స్వరూపమును విచారించి పరిశుద్ధుడును పరిపూర్ణజ్ఞానా కారుడునునైన జీవునికి (పకృతి సంబంధము గల గుణ్రతయములయొక్క పరంపరా సంబంధమువలన గలిగిన దేవమనుష్కాది శరీర రూపముగ నున్న (పకృతి సంబంధము ఆనాది అని చెప్పబడినది. 14 వ అధ్యాయమున ఆ జీవునికి కార్య కారణరూపముగ గలిగిన గుణ సంబంధ మూలముగ భగవంతునిచే చేయబడినదనియు. [పకృతి సంబంధము అట్టి గుణసంబంధము ఇట్టిదని వివరించి చెప్పి అట్టి గుణ నివృత్తివలన ఆత్మ నిజస్వరూపమును పొందుటకు భగవర్పక్తి ముఖ్యమైనదనియు చెప్పబడినది.

ఈ యర్యాయమునందనగా క్షరుడనెడి బంధమొందిన జీవుడు (సంసారి) అక్షరుడనెడి ముక్తజీవుడు వీరలు భగవంతుని విభూతిరూపములనియు, ఈ ఇరువురికంటె విలక్షణుడుగ నున్న భగవంతుడు నిర్దోషిగను పరిపూర్ణ కల్యాఇగుణములతో గూడినవాడుగను సర్వోత్తముడుగ నున్నా డనియు చెప్పబడుచున్నది.

ఈ క్లోకముచే అసంగమనెడి క త్తిచే సలుకబడిన, బంధమును పోగొట్టకొన్న ఆశ్వరుడనెడి విభూతిని జెప్పుటకై ఛేదించుకొనవలసియున్నట్టియు ప్రకృతి సంబంధరూపముగను, బంధరూపము గను శ్రరునికి సంబంధపడినట్టి సంసారమును అశ్వత్థపృక్షరూపముగ వర్ణించుచున్నాడు.

ైపె 7 లోకములలో (శేషమైన సత్యలోకమునందున్న చతుర్ముఖబ్రహ్మపే ఈ బ్రపంచము సృష్టింపబడినందున ఈ బ్రపంచమునకు చతుర్ముఖబ్రహ్మ. ఈర్వ్యం = మైగా నున్న, మూలం = కారణముగ నున్నాడు. ఆ ఏడు లోకములకు (కింద నున్న భూలోకముందలి మనుమ్మడు పశువు పడి పురుగుస్థావరము మొదలగునవన్నియు, అధశ్శాఖం=(కిందుగానున్న కొమ్తలు, జ్ఞానోదయము గలుగు పఱకు సంసారము ఆనుసరించి యున్నందున బ్రహహరాలముచే, అవ్యయం = నాశము లేనిది, ఛందాంసి = "వాయవ్యం శ్వేతమాలభేత భూతి కాము!" "బంద్రాగ్న మేకాదశకపాలం నిర్వ పేతృశా కాము!" మొదలగు వేదములు, యస్యపర్ధాని =ఏ వృశ్యమువకు ఆకులో, అనగా ఆకులు వృశ్యముల నెట్లు వృద్ధిపరచుచున్నవో అట్టే కామ్యకర్మలను మెప్పడి వేదములు సంసారమనెడి పృశ్యమును పృద్ధిపరచుచున్నవి. కావున అట్టి వేతములు ఆకులుగ వర్ణింశబడినవి. ఇట్టి వృశ్యము నెఱింగినవా డిప్పడ్ ఆతరు పేరము నెఱింగినవాడు. ఆనగా ఈ వృశ్రమను మొదలు నెటింగి ఆ పిదవ వృశ్ర

వెదుకవలెను. సంసారమనెడి కృక్షము తెలిసినచో దానిని నివర్తించెడి ఆయుధమునుజెప్పు వేదము నెఱింగినవాడగునని తాత్పర్వము.

(మధ్వులు) సంసారస్వరూపమున్ను దాని నివర్తించుటకు గల సాధనములున్ను వాటి జ్ఞానమున్ను ఈ యధ్యాయమున జెప్పబడుచున్నవి. ఈర్ద్వమూలం = సర్వో క్రముడైన విష్ణవును మూలముగ గలది. అధ్యాఖం = విష్ణువునకు క్రిందివైన సకల క్రపంచములను కొమ్మలుగగలది. అశ్వత్తం = ఒక టెవిధముగ రేపున్నట్టిది కానిది. అవ్యయం = ప్రవాహరూపముగ నాశములేనిది. అనగా మునుపటి బ్రహ్మకల్పము నందుండిన క్రపంచమే తరువాత కల్పమునందుగూడ కలుగుచు ప్రతిస్పష్టి యందును ఉన్నందున నాశములేనిదిగ జెప్పబడినది. ఛందాంసి చుస్యపర్ధాని = వేద ములు ఆకులు, అనగా ఆకులు కలిగిన పిదపనే కాయ మొదలగు ఫలములు గలుగుచున్నవి. ఆ విధముగనే వేదములవలన సుకృతదుష్కృత ఫలములు (పుణ్యపాపములు) కలుగుచున్నవని తాత్పర్యము.

(రాఘవేంద్రులు) ఊర్ద్వం = ఉత్తమమైన వారలున్ను మేలైనవారలునగు విష్ణువును చిదచిత్పకృతులును, మూలం = మూలకారణముగ గలది. వీరలకు (కిందివైన పంచమహాభాత ములు మహాత్రత్వము. అహంకారత త్ర్వము, లుద్ది, వీటినిన్ని వీటికళిమాని దేవతలనున్ను కొమ్ము లుగ గలది. ఒక టేరూపముగ నున్నట్టిదిగాడు. లేక చంచలముగ నున్నందున ఆశ్వత్థమని పేరు బడసినది. (పవాహరూపముగ నిత్యమైవందునను పూర్వకల్పము నందున్నట్లు ఈ కల్పమునందు గూడ నున్నందునను అవ్యయం = నాశములేనిది, చందాంసియస్య పర్ణాని = వేదములను వేదాభి మాని దేవతలను ఆకులుగ గలది. ఇట్టి సంసారప్పక్షమునకు భూమి యెట్ల మూలమగునో అల్లే జగద్వృక్షమునకు వీట్లువు (పత్యేకమైన మూలము. సత్త్వాది గుణ్మతయమైన అచ్చిత్పకృతికి భూమి వలె పరిణామమూలము, చిత్రకృక్తి అచ్చిత్పకృతికి అధిష్టాత (అనగా నియామకత్వముగలది.) అని యెజుంగవలెను.

శ్లో ఆధశ్చోర్థ్యం ప్రస్పతాన్తన్న శాఖా గుణ్రవృద్ధా విషయ్యవవాఖా: 1 అధశ్చ మూలాన్యనునంతతాని కర్మానుబంధీని మనుష్యలోకే 1

పది! అధి: - చ - ఊర్ద్వం - బ్రస్పతా: - తస్య - శాఖా: ! గుణబ్రప్పద్దా: - విషయ్యపవాళా: !! అధి: - చ - మూలాని - అనుసంతతాని! కర్మానుబంధీని - మనుష్యలోకే!!

| ఆ నంసారవృక్ష ముయొక్క     | విషయ్యపవాళా:                                                        | శ్వాది విషయములను ఇగుళ్ళుగ                                                                                  |
|--------------------------|---------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| కొమ్మలు                  | ŧ                                                                   | గలవి                                                                                                       |
| ్రకిందిలోక ములలోను       | <b>మ</b> నుష్మలో కే                                                 | <b>చునుష్యలోకము</b> న                                                                                      |
| పై లోక ములలోను           | కర్మానుబంధీని                                                       | ಕರ್ನಮ ಗಳಾಗ ಪೆಯುಸವಿ (ಶೆಕ)                                                                                   |
| <b>వ్యాపించి</b> యున్నవి |                                                                     | కలుగతేయున్నవే                                                                                              |
| หรัฐนิทตรมอสี ฮาทัศ      | అనుసంత కాని                                                         | వరుసగ వ్యాపింతియున్నవి.                                                                                    |
|                          | కొమ్మలు<br>క్రిందిలోక ములలోను<br>పై లోక ములలోను<br>వ్యాపించియున్నవి | కొమ్మలు<br>క్రిందిలోక ములలోను<br>పై లోక ములలోను<br>వ్యాపించియున్నవి<br>నర్వ్యాపిగుణములచే బాగుగ అనునంత కాని |

తాజ నత్వాది గణములచే వృద్ధిపొందియు, శ ద్దాది విషయములను ఇగు ట్లోగాలదియునైన ఆ నంసార వృక్షముయొక్క కొమ్మలు క్రిందిలోకములోను పై లోకములలోను వ్యాపించియున్నవి. క్రింది పై లోకములలో ననుభవించి మగిలియున్న కర్మవిశేషమున్ను, భూలోకమున తమ యిష్టానుసారముగ కర్మలను నడిపించినట్టివియునైన వేట్ల, పైకి కిందికి వ్యాపించియున్నవి.

(శంకరభాష్యము) జ్ఞాన కర్మ ఫలములే వ్యాపించియున్న కొమ్మలు ఆ ఫలములలో జేరినదే దేహము. ఆ దేహముకూడ కొమ్మలలో జేరినదే. ఆ దేహముచే వృద్ధియగు విషయములే ఇగుళ్ళు. (మిగతవి శ్రీధరుని యర్థమే.)

(శ్రీధరులు) చతుర్ముఖ బ్రహ్మయు అతనికంటె తక్కువైన సకల జీవకోట్లున్ను సంసార పృక్షమునకు కొమ్మలుగ జెప్పబడినవి. ఆ జీవకోట్లలో పాపముజేసినవారలు క్రింది (భూ) లోకమున దేవత మెదలగు జన్మలుపొంది వ్యాపించియున్నారు. ప్రజ్యము జేసినవారలు పైలోకమున దేవత మొదలగు జన్మలనుపొంది వ్యాపించియున్నారు. ఇట్లు కిందుగను పైగను వ్యాపించియున్నవారలే ఈ సంసారపృక్షమునకు పైగను కిందుగనున్న కొమ్మలు. ఈ కొమ్మలు సత్త్వాది గుణముల వలన పృద్ధిపొందియున్నవి. చెట్టుయొక్క కొమ్మలు నీరుచే పృద్ధిపొందుటవలె ఈ జీవులనెడి సంసారపృక్షముయొక్క కొమ్మలు గుణములవలన పృద్ధిపొందియున్నవి. అట్టి కొమ్మలకు విషయములనెడి శబ్దాదులు ఇగుళ్ళు. ఆ పృక్షముయొక్క వేళ్ళ శబ్దముచే కింది పైలోకములలో వ్యాపించియున్నవి. వాట్లలో ముఖ్యమైన తల్లివేరు ఈశ్వరుడు. మిగత (పక్కవేళ్ళనగా జీవ కోటులు. కింది పైలోకములలో ననుభవింపగా మిగిలినది కర్మవాసనయే. అట్టి కర్మవాసన తన యొక్క పట్టుతో భూలోకమున జననమును గలుగజేసి తన స్వభావమునకు తగినట్లు కర్మలను కల్మలను కల్మలను మంగలేకమునలన్నవి. కర్మానుష్టానము భూలోకమునదప్ప మిగత యెచ్చోటను గలుగదు. కావున ఈ భూలోకమున కర్మలను జేయించునదిగ జెప్పబడినది.

(రామానుజులు) మనుష్య పశుపక్ష్యాదులను కొమ్మలుగ గల్గినదగు సంసారప్పక్షమునకు మండికొన్ని కొమ్మలుగలవు. అట్టి కొమ్మలేవనగా మనుష్యులవలన జేయబడిన కర్మ లచే మాటిమాటికి గలుగునట్టియు, (కింద వ్యాపించియున్నట్టియు మనుష్య పశుపక్ష్యాది రూపములే. ైపన వ్యాపించియున్న కొమ్మలేవనగా దేవగంధర్వ యక్ష్మకిన్న రాది రూపములే. ఇట్టి కొమ్మలే గుణముల పలన పృద్ధిపొందిన విషయములను జగుళ్ళుగగలవి. (బహ్మను మూలముగను మనుష్యప్యాదులను కొమ్మలుగ గలిగిన సంసార పృక్షముయొక్క వేళ్లు (కింది ైపెలోకములలో వ్యాపించియున్నవి. పురుషునికి బంధమును గలుగజే నెడి కర్మలే మూలమనెడిచేర్లు. మనుష్యలోక మన వ్యాపించి యున్న వేళ్ళు ఏవనగా మునుపు మనుష్యుడుగ నుండగా జేసినకర్మలవలన వెనుకయు తనకు గలుగు మనుష్యాది రూపములే. ైపలోకమును వ్యాపించియున్న చేళ్ళు ఏవనగా మునుపు మనుష్యుడుగు వ్యాపించియున్న చేళ్ళు ఏవనగా మునుపు మనుష్యుడుగునుండగా జేసినకర్మలవలన తనకు గలిగిన ధేవగంఛర్వాది రూపములే.

(మధ్యులు) కొమ్మలగు పంచమహాభాతములు, ఊర్ద్యంచ = మునుపటి కారణ్మపకృత అతో సూక్ష్మముగను, అతః = వెనుకటి దేహాదికార్య[పకృతిలో స్థూలముగను వ్యాపించియున్న వి. భూతములేగుణములవలన ఆభివృద్ధిచెందియున్న వి. చూచిన మాత్రమున సుఖముగ కనబడునందున విషయాములు జేగుళ్ళుగ జెప్పబడినవి. పైదెన మూలమనెడి వేరు విష్ణురూపములు. కర్మాను బంధీని = జీవుడుచే పెడి కర్మలననుసరించి ఫలమిచ్చునవి.

(రాఘవేం(దులు) ఈ జగర్ఫ్ఫక్షమునకు కొమ్మలయొక్క స్థానమున చిదచి(దూపములైన మహదాది యెనిమిది పదార్థములు సత్త్వాదిగుణములవలన నభివృద్ధిచెందియు సూక్షు రూపముచే అవ్యక్షమునందును స్థూలరూపముచే దేహాదులలోను వ్యాపించియున్నవి. కాక్కాలిక సుఖ హేతువున సామ్యమున్నందున శబ్దాదివిషయములు ఇగుళ్ళని చెప్పబడియున్నవి. విష్ణుదూపములున్ను చిదచి(త్పకృతులున్ను సత్త్వాదిగుణములున్ను జగద్ఫృక్షమునకు (కింది భాగమైన మమష్య లోకమున కర్మానుసారముగ ఫలమిచ్చునవిగ మహదహంకారాది సకల పదార్థములలోను వ్యాపించియున్నవి.

శ్లో । న రూవమాస్యేహ కథోవలభ్యతే నాన్తో న బాదిర్న చ నం[వతిష్ఠా। అశ్వశ్థమేనం సుబిరూఢమూల మనంగశ స్ప్రేణ దృథేన భిక్త్వా॥

క్ట్ తకః వదం తక్పరిమార్గికవ్యం యస్మిన్గకా న నివ రై నై భూయుః। తమేవదాద్యం పురుషం | వవద్యే యకః [వవృత్తిః | వనృతా పురాణిః

పద॥ న - రూపం - అస్య - ఇహ - తథా - ఉపలభ్యతే న - ఆ న్య: - న - చ - ఆది: - న - చ - సం(పతిష్ఠా ! అశ్వక్థం - ఏనం - సువిరూఢమూలం (1) అసంగశ్రేషణ (2) - దృధేన (3) - ఛిత్వా (కి)॥

,, తత: - పదం (5) - తత్ - పరిమార్ధితవ్వం యస్మికా - గతాః - న - నివర్తన్తి - భూయః ! తం - ఏవ - చ - ఆద్యం - పురుషం - ప్రపద్యే యతః - (పవృత్తిః - (వసృతా - పురాణీ ॥

ఈ నంసారవృక్షముయొక్క చిక్వా అన్య పై చెప్పినవిధముగనున్న 581 र्क क యస్మిస్థకాః రూవము రూపం రూయః ఇచ్చట ననివ రస్త న్రావలక్వ కే క్రమబడ్ల లేదు ముగింపును కనబడుటలేదు ఆంతః న తళ్ వదం යෙයිయා දකුත්තවේරා ఆదిః చ న స్థికియు కనబడుటలేదు **ప**రిమార్థిక వ్యం ನ**್ಮ**ಪಕಿಕ್ಷಾಗಿ ವನ పురాణ్ బాగుగ వేరునాటుకొన్న సువిరూతమూలం వీ ఆశ్వశ్ఞవృక్షమనును వీనం **ఆశ్వత్రం** ধ্যক্তির ভারতার টুঞ্জ ধ্যক্তির ভারতার ইটেরের ్రవవృత్తి: గాడ0చే య¥ ෑ

బీర్చి శరువాళ పి స్థానమును కెందినవారలు మఱలను శిరిగి (నంసారమునకు)

వస్సులలేదో ఆ స్థానము బెటక కగివది, లేక వెటక వలెను

(నంసారవృక్షము) దాలకాల మంగ మొదలుశెట్టి వచ్చుకు

మొదలుబెట్టి వచ్చుట ఎవనిచద్దమండి డ్రవృకా కలిగెనో బ్రవద్యే (ఇకి) శరణాగతి పొందుచున్నానని తం అద్యం వురుషం అట్టి మొదటివాడైన పురుషునే (వరిమాగ్గికవ్యం) (వెతుకవలెను.)

తాంగి సంసారమందలి జనులచే ఈ సంసారవృక్షముయొక్క పైజెప్పిన విధముగనున్న స్వరూచము ఎరుంగబడుటలేదు. (దాని) ఆదిమధ్యావసాన ములు ఎరుంగబడుటలేదు. గట్టివైనపేట్లగల ఈ యశ్వత్థవృక్షమును దృఢ మైన ఆసక్తిలేమి యనెడి ఆయుధముచే నతికి దానివెనుక ఏ స్థానమును చెందిన వారలు మఱలను సంసారమునకు వచ్చుటలేదో అట్టి స్థానమును వెతుకవలెను. ఏ పురుషునినుండి దాలకాలముగ వెంబడించివచ్చియున్న సంసార్మవృత్తి యైనది వ్యాపించియున్నదో అట్టి పురుషునే శరణమొందుచున్నా నని వెతుకవలెను.

- (1) సువిరూథమూలం విష్ణువు మొదలగువార్లను మూలముగగల (రాఘవేం(దులు)
- (3) ఆసంగశ్స్త్రేణ పుత్రమిత్రద్వ్యాదులలోని అభిమానమును విడచుట వైరాగ్యము. ఇట్టి వైరాగ్యమనెడి ఆయుధముచే (శంకరులు) మమకార అహంకారములను విడచుట యనెడి ఆయుధముచే (శ్రీధరులు) సంగమును విడచిపెట్టుటతోగూడిన జ్ఞానమనెడి ఆయుధముచే (మధ్యులు)
- (3) దృఢేన పరమాత్మనే గట్టిగనమ్మి ఆట్టి దృఢత్యముతో వివేకాభ్యాసమనెడి సానరాఠిలో సాన బెట్టబడియున్న (శంకరులు)
- (4) ఛిత్త్వా సంసారవృక్షమును విత్తనముతో నాశముజేసి (శంకరులు) సంసారమును నకింపజేసి (మధ్యులు)
- (5) తతఃపరం అనిపాఠము. పరాపరతత్త్వ విషయ విచారణమైనతరువాత, అనియర్థము. (మధ్యులు - రాఘవేంగ్రులు)

(రామానుజులు) చతుర్ముఖ (బహ్మను ఆడిగగలబైనందున వానిని పైవేధుగను, చతుర్ముఖబ్రహ్మయొక్క పుత్రపోతపరంపరనుగల మనుష్యాదులను కొందుగనున్న కొమ్మలుగను, మనుష్యజన్మలో జేసినకర్మలనెడి మూలములపలనగలిగిన దేవప్పూదిచేహములను కిందుగను పైగను వ్యాపించిన కొమ్మలుగను గతిగి యున్మట్టిదైన ఈ సంసారపృక్షముయొక్క స్వరూపము పైగా నేవిధముగ జెప్పబడెనో అదేవిధముగ ఈ భూలోక మందున్న సంసారులవలన నెఱుంగ బడుటలేదు. అనగా నేనతని పుత్రుడను ఇతనికి అతడు తండి, ఇదినాయొక్కది, అది వానిది అనిమాత్రము (సంసారులు) ఎరుంగుదురేకాని సంసారపృక్షముయొక్క స్వరూపమును తెలిసి కొనుట లేదని తాత్పర్యము. పంసారపృక్షముయొక్క ముగింపునుగూడ నెఱుంగుటలేదనగా త్రిగుణాత్మకమైన విషయభోగములలో నా స్క్రిని విడుచుటచే ముగింపు నెరుంగుపచ్చినని తెలియుటలేదు. సంసారపృక్షమునకు ఆదియనునది గుణసంబంధముచేతనే యనియు నెరుంగుటలేదు. ఇట్టి వేరు పాతుకొనియున్న అశ్వత్థపృక్షమనేడి సంసారమును వివేక జ్ఞానమువలన గలిగినట్టియు దృడ మైనవియునైన విషయాభిమానము లేకుండుటయను ఆయుధముచేనఱికి విషయాస్క్షినీ విడచిన పిస్థానమును జెందినవారలు తిరిగివచ్చుటలేదో అట్టిస్థానమును వెతుకపలెను.

ఆనాదిగ నమనరించి వచ్చిన (తిగుణమయములైన వస్తువులలో భోగశ క్తియు దాని వలన గలిగిన చిఫరీతజ్ఞానమున్ను ఎట్లు నివృత్తికాగలదనునది (నాలుగవ క్లోకముయొక్క ఉత్త రార్ధమున) జెప్పజడియున్నది. పురాణీ = జీవుని చాలకాలముగ వెంబడించి వచ్చిన, స్రష్ప్  $\frac{1}{2}$ క = గుణమయమైన భోగ స్రష్ప్  $\frac{1}{2}$ యనునది, యకs = ఎప్పనివద్దనుండి, స్రష్ట్  $\frac{1}{2}$ క కొలిగియున్నదో. కమేవచాద్యం పురుషం = అట్టి ఆది పరమ పురుషునే అజ్ఞాననివృత్తి కొఱకు స్రపర్యే = శరణమొందవలెను. "స్రపద్యేయకs" అని కొన్ని పాఠములుగలవు. దానీ యర్థమేమనగా, ఆద్యం = ఆదియైన, తం పురుషం = ఆపురుషునే, స్రపర్య = శరణమొంది ఇయకs = అజ్ఞానము నివృత్తి మొదలగువాటి కన్ని టికిని (కారణమైన) పురాణీస్రప్పత్తిs = స్రామీనులయొక్క సాధనానుష్మానమైనది, స్రపర్య = స్రవర్నంచియున్నది.

(మధ్వులు) అస్య = ఈ సంసారవృక్షమునకు, ఆది: = ఎవ్వడుత్పత్తి కారణుడో, సంప్రతిషా = ఎవ్వడు స్థితికారణుడగునో, అంత: = ఎవ్వడు నాశకారణుడగునో సంసారవృక్షమున అనుబ్రవేశించియున్న ఆ విష్ణవుయొక్కరూపం = రూపము, నోపలభ్యతే = ఎరుంగబడుటలేదు.

> క్లో బిర్మానమోహా జితనంగదోషా అధ్యాత్మనిత్యా బినివృత్తకామా: ద్వన్వైర్విముక్తాస్పుఖదు:ఖనంజ్ఞై: గచ్చ న్యమూఢా: పదమవ్యయం తత్ బ

> పది! నిర్మానమోహా: - జితసంగదోషా: అధ్యాత్మనిత్యా: - వినిప్ప త్త కామా: ! ద్వన్వై: - విముక్తా: - మఖదు:ఖ సంజ్ఞై: గచ్చ నై - అమూథా: - పదం - అవ్వయం - తత్!!

నిర్మాన మోహా: అహంకారము మోహాము పీటిని ద్వస్థాన్హి ద్వన్ద్వములచే నివ రించినవార లే విడువబడినవార లైయున్న జితనంగ దోషా: ఆన కియనుదోషమును జయించిన అమాధా: విముక్తాః మోహములేని క్షానులు ವಾರ ಶ 85 (మునుపుజెప్పిన) అట్టి •భ్యాత్మ నిత్యాణ అత్మయెడ నెల్లప్పుడునున్నట్టి అవ్యయం నాళ ములేని ವಾರತ పదం సౌనమును వినివృత్త కామా: బాగుగ కామముతొలగినవారలై గచ్చన్ర సుఖముఖనంజై: సుఖదుుఖములను పేరుగల

తాక అహంకారము, దురఖమానము ఇవి లేనట్టియు పుత్రమ్మితాఖమాన దోషములేనట్టియు బ్రహ్మహ్హననిష్ఠ గలిగినట్టియు ఆశనుండి నివృత్తివెంది నట్టియు నుఖదు:ఖములనెడి పేరుగల ద్వన్ద్వములనుండి విడువబడినట్టియు అవిద్యను నివర్తించుకొన్నట్టియు (మోహములేని) జ్ఞానులు మునుపుజెప్పిన నాశములేని స్థానమును పొండుచున్నారు.

(రామానుజులు) ఈ విధముగ నన్ను శరణమొంది అనాత్మయైన దేహాదులలో ఆశ్మాభి మానమనెడి మోహమును విడచినవార్జుగను గుణమయములగు వస్తువులలో ఖోగాస క్రియనెడి దోష మును జయించినవార్లుగను ఆత్మజ్ఞానపరులుగను ఆత్మదప్ప ఇతరవస్తువులలోని ఆస**్త**ిని విడచిన వార్లుగను ఆత్మానాత్మ వివేక స్వరూపజ్ఞానమునుబడసిన వారలుగనునున్నవారలు పూర్ణమైన జ్ఞానా కారముగనున్న స్వరూపమును చెందుచున్నారు.

శోజు న కద్భానయతే నూరోg న శశా౦కో న పావకః। యుద్గత్వా న నివర్తనే కథ్భామ వరమ౦ మమమ॥

6

పది। న - తత్ - భానయతే - సూర్య: - న - శశాంక: - న - పావక:।

యత్ - గత్వా - న - నివర్ణమే - తత్ (1) - ధామ (2) - పరమం (3) - మమ (3)  ${\mathfrak l}$ 

మునువుజెప్పిన ఆస్టానమును | యశ్ వీ స్థానమును 85 సూర్యాడు గత్వా సూర్వః పొంది ్రవకాశింపజేయుటలేదు. నభానయకే న నివరం కే మఱల తిరిగివచ్చుటలేదో **बॅ ह**े ह చం్రదుడు કર્ક -🗢 స్థానము మమ ్ బ్రహ**ింప కే**యుటలేదు. న ನ್ಯಾಯಾಕ್ಡ ოჩე పావకః పరమం ఈ కమమెన వకాశింపజేయుటలేదు న ధామ వదము (న్వరూచము)

తాం။ మునుపుజెప్పిన ఆస్థానమును సూర్యుడు, చంద్రుడు, అగ్ని, మీరలు మకాశింపజేయుటలేదు. ప్ స్థానమునుపొంది మఱల తిరిగివచ్చుట లేదో ఆస్థానము నాయొక్క ఉత్తమమైన వదము. (న్వరూవము.)

(1-2-8-4) తేజోరూపమైనదియు ఉత్తమమైనదియువైన విష్ణువగు నాయొక్క స్థానము (శంకరులు) (స్ప) ఇందలి యధ్యా-8ళ్లో-21 చూడుడు.

(స్వకీయము) ఈ శ్లోకమువంటిదైన కఠోపనిషత్తు 2 వ అధ్యా-ర్ ప వల్లీ-15 వదియు, ముండకోపనిషత్తు 2 వ అధ్యా - 2 వ ఖండము 11 వదియునగు వాక్యము క్రింద కనబరచబడు చున్నది.

"న త్వత సూర్యోభాతి న చంద్రకారకం నేమా విద్యుతో భాన్తికుతోయమగ్ని! తమేపభాన్త మనుభాన్తి సర్వం తస్య భాసా సర్వమిదం విభాతి ॥"

బ్రహ్మమును సూర్యుడు (పకాశ పెట్టజాలడు. చంద్రనక్ష (తములు (పకాశింపజేయనేరవు. మెరుపు లున్ను (పకాశింపజేయవు. ఈ అగ్ని ఎట్ల (పకాశింపజేయగలడు. తానుగా (పకాశించుచున్న అతనిని ((బ్రహ్మమును) బట్టి సకలము (పకాశించుచున్నది, ఇవన్నియు వాని కాంతిచే (పకాశించు చున్నవి.

త్లో బమ్మెవాంశో జీవలోకే జీవభూతన్ననాతను। మనష్షప్రాసింద్రియాణి [పకృతిస్థాని కర్ష జె ॥ పదు! మమ - ఏప్ప - అంశ: - జీవలోకే - జీవభూత: - సనాతన:। మనష్టమ్మాని - ఇంద్రియాణి - ప్రకృతిస్థాని - కర్షతి ॥

| మమైన అంశ ః          | నాయొక్కడేయైన అంశము     | <b>్రవకృతిస్థా</b> ని | ్రవక్పతిలో నిలబడియున్న (శవు |
|---------------------|------------------------|-----------------------|-----------------------------|
| <b>జీ</b> వలో కే    | జీవులయొక్క లోకమున      |                       | కమ స్థానములోనున్న)          |
| జీవరూత:             | <b>జీ</b> వుడై         | <b>ಇ</b> ಂದಿಯಾಣಿ      | ఇంబ్రియములను                |
| న <del>నాక</del> నః | ఎల్లవృడునున్నట్టిది.   | కర్త తి               | (ఆ జీవుడు) ఈడ్పుచున్నాడు.   |
| మనష్షష్టాని         | మనన్నును ఆర్తవదిగ గలవై | ~                     |                             |

రాంగ నాయొక్క అంశమునకు అనాదిగనున్న జీవుడు, మాయలో నిమిడి యున్నవియు మనస్సును ఆరవదిగ గలెగినవియునైన ఇంద్రియములను సంసారమున ఖోగార్డమై ఈడ్బుచున్నాడు.

(శంకరులు) పరమాత్రయగు నాయొక్క అంశమైన జీవుడు, నాయొక్కదైన ఒక భాగ ముగనున్నాడు. నాకంటె ఆతడన్యుడుకాడు. ఐతే అతడు అవిద్యయను నుపాధిచే సంసారమున తాను కర్త, తాను భో క్రయని చాలకాలముగ ప్రసిద్ధిచెందియున్నాడు. అట్టి జీవుడు అఖండాకారము గను ఒక టేవస్తువుగనున్న నాయొక్క అంశముగను అన్యుడుగాకను ఎట్లుండదగుననగా, చానికి కారణము ఒక్కడేఅయిన సూర్యుడు నీటిలో కనబడుచున్నాడు. అట్లు జలమున కనబడు సూర్యుడు ఆకాశమార్గమున గనబడు సూర్యుని ప్రతిబింబమేకాని అన్యుడుకాడు. ఐతే జలమనెడి యుపాధిచే భిన్న మైనదివలె కనబడుచున్నది. అట్టి యుపాధియైన నీరులేనియెడల సూర్య(పతిబింబము కాన రాదు. ఏ జలమున కనబడినదో ఆ జలమును నివర్తించి చూచిన ఒకడే సూర్యుడుగాని ఆకాశమునం దొకటి జలమునందొక్కటి యని రెండుకావు. ఆ విధముగనే ఒక పాత్రమందలి యాకాశమున్ను, సర్వవ్యాపకమైన మహాకాశమున్ను ఒక్కలైనను పాత్రమనెడి యుపాధిచే ఘటాకాశము మహాకాశ మునకంటె వేరైనదని తోచుచున్నది. ఘటము పగిలినచో మహాకాశమునకంటె అన్యమైన ఘటాకాశమనునదేలేదు. దీనివలై బ్రహ్మముయొక్క అంశమై, బ్రహ్మమునగంటె అన్యముకానిదైన జీవుడు, మాయాకార్యమైన ఆవిద్యయను మపాధిచే దేహాదులలో వేరుగ గనబడినను ఉపాధినిప్పత్తి పొందినచో ఆ జీవుడు దేనియొక్క అంశమో అట్టి యంశమైన బ్రబహ్మమేను. అంశము అంశిని పొందినచో తిరిగివచ్చుటయనునదిలేదు. జీవుడు ఈశ్వరుని కంటె అన్యుడు. అతడు కర్త - భోక్త -జనన మరణ ములనొందువాడు అను నిట్టి దృశ్యములన్నియు అవిద్యాస్వరూపమైన అజ్ఞానమువలన గలిగినవే. ఆవిద్యనివ రైంచినచో నిలకడచెందియున్నట్టిది బ్రహ్మస్వరూపమొక్కటే, రెండవదిలేదు

(శ్రీధరులు) [పకృతిబంధమును నివర్తించుకొనినవారలు కర్మశేషములతో [పళయ కాలము నందును (సుపుప్తి) నిద్రకాలమునందును [పకృతితోగూడిన ఈశ్వరునియెడ (సగుణ్మబ్తా మునెడ) ఇమిడియుండి పిదప సృష్టి కాలమున తిరుగుచున్నా రేగాని కర్మబంధమును నశింపజేసికొని శుద్ధబ్రహ్మమును జెందినవారలు మరల జననమును పొందుటలేదు.

(రామానుజులు) అనాదిగను నాయొక్క అంశముగనునున్న ఒక జీవుడు ఆనాదికర్మ రూపమైన అవిద్యచే చుట్టుకొనబడి జ్ఞానైశ్వర్యములు తగ్గి జీవుడను నామముబడిని జీవులు నివ సించు లోకములలో నున్నవాడై పూర్వకర్మానుసారముగ (పకృతివలనగలిగిన దేవమనుష్యాది రేహములలోనున్న మనస్సుతోగూడిన ఆరు ఇంద్రదియములను విషయముల ననుభవించులకై ఈడ్చుకొనుచున్నాడు. మతియొక జీవుడు పై జెప్పిన అవిద్యను నివర్తించుకొని స్వరూపముతో నున్నాడు. (అనగా (పకృతి విముక్తాత్మ స్వరూపమును పొందుచున్నాడు.) (రాఘవేండ్రులు) జగద్భృక్షచ్చేరముజేయు విషయమున బ్రహ్మముదలగువార్లను ఆశ్ర యింపవచ్చును గదా! యనిన వారలను ఆశ్రయించుటవలన సాధ్యము కాజాలదనియు భగవంతునే ఆశ్రయించుకువలన సాధ్యము కాజాలదనియు భగవంతునే ఆశ్రయించవలేననియు చెప్పబడుచున్నది. బ్రహ్మాది దేహములలోని జీవులు నాయొక్క అంశ భూతులే, వారలు నాకంటే అన్యులుగనున్నను సూర్యునికి మిణుగురుపురుగువలే (సూర్యుడైన నాకు జీవులైన ఆభాసాంశములు మిణుగురుపురుగుతో సమావమైనవారలు) నాయొక్క అంశాభాసులు. ఆభాసాంశులు కావున వారలకు క్రర్బత్వము లేదాయనిన మనస్పుతోగూడిన, ఇండియములను విషయములలో నీడ్బుకొనువిషయమున మాత్రము కర్తృత్వముగలదు. ఈడ్బుకొనుచున్న దనగా విషయములలో గ్రపు క్రింపజేయుచున్న దని తాత్ఫర్యము.

శ్లో။ శరీరం యదవాప్నాతి యహ్చాప్యుక్రాం, మతీశ్వరః । గృహీత్వేకాని సంయాతి వాయుర్గంధానివాశయాత్ ။ 8

పద⊪ శరీరం - యత్ - అవాప్నేత్ - యత్ - చ - ఆపి - ఉ(తా)్రమత్ - ఈశ్వరః! గృహిత్వా - ఏతాని - సంయాత్ - వాయుః - గంధాకా - ఇవ - ఆశయాత్॥

-ఈశ్వర: దేహేంద్రియములకు యజమాను ఆశయాత్ నుగంధమునకు స్థానమైన డైన ఓవుడు **వ**ప్పమునుండి యంత్ శరీరం వీ శరీరమును ವాಯುಃ గాలియనునది ಅವಾಜ್ರ್ ಶಿ పొందుచున్నాడో గంధానివ వానననువలె యబ్బాపి వీ శరీరమునుండి వెలువడు వీతాని ైపై జెప్పిన ఇండ్రియములను చున్నాడో (ఆ శరీరమునుండి) గృహీక్వా ఉక్కామకి ఈడ్చుకాని ్గంయాత పోవుచున్నాడు.

రాణ ఇంట్రియములకు యజమానుడైన మీవుడు ప్ శరీరమును పొందినను ప్ శరీరమునుండి వెలువడినను వాననయుండుబోటైన పుష్పమునుండి గాలి వాననను (గ్రహించుకొనిపోవుట) వలె పై జెప్పిన ఇంట్రియములను గ్రహించు కొని పోవుచున్నాడు.

(శంకరులు) జీవుడు ఇంద్రియములను గ్రహించుకొని పోవునట్లు మునుపు జెప్పబడినది. అట్లు గ్రహించుకొని పోవుకాలమిట్టిదని చెప్పబడుచున్నది.

(రామానుజులు) ఇంద్రదియములను (గహించుకొని పోవుచున్నాడను దానికి ఇంద్రియ ములను భాతసూక్ష్మములతో (గహించుకొని పోవుచున్నాడని తాత్పర్యము.

(మధ్యులు) జీవుడు ఎప్పడొక శరీరమును విడచి మంతియొక శరీరమును పొందునో అప్పడు ఈశ్వరుడు అకనితోడనే ఇంద్రియముల నీడ్పుకొని ప్రోవుచున్నాడు. ఏలనగా కర్మలకు ఫలముల నిచ్చువాడు ఈశ్వరుడు కావున కర్మఫలము ఎనుతమింప జేయుట ై ఆ జీవునికిచ్చిన క్రొత్తదేహముచే ననుభవింప దగిన కర్మఫలమును అనుభవించుటకు అనుకూలమైయుండునట్లు ఇంద్రియములనున్ను ఈశ్వరుడు (గహించుకొని పోవుచున్నాడు. జీవునికి (గహించుకొని పోవుటకు స్వాతంత్రముతేదు. సర్వస్వతం(తుడు ఈశ్వరుడే. (రాఘవేం(దులు) (మైకనిన అర్థమేగాక) ఈశ్వరుడు, ఒక దేహమున బ్రవేశించునప్పు డును ఒక దేహమును విడుచునప్పడున్ను జీవునిన్ని వానిజేరిన ఇంగ్రదియాది సూ<u>శ్ర్మములనున్ను</u> గ్రహించుకొని పోవుచున్నాడు.

శ్లో॥ శ్రోతం చక్షు: స్పర్శనం చ రననం భూణ మేవ చ। అధిష్టాయ మనశ్చాయం విషయానుపసేవతే॥

పదు! (శోత్రం - చక్రు: - స్పర్మనం - చ - రసనం - భూణం - ఏవ - చ! ఆధిమ్లాయ - మనః - చ - అయం - విషయాకా - ఉపసేవతే!!

 ఆయం
 ఇకడు ( కీవుడనువాతు )
 మాణమేద ద
 ముక్కుమ

 శ్రోతం
 చెవిని
 మనన్పును
 మనన్పును

 దమ్మణ
 కన్నును
 అరిష్టాయ ఏవ
 ఆశ్రయంబియే

 న్నర్శనం చ
 త్వక్కును
 విషయాజా
 విషయములను

 రభనం
 నాలుకను
 ఉదేవేత
 అనుభవించుడున్నాడు.

తా॥ ఈ జీవుడు చెబ్, కన్ను, ర్వక్కు, నాలుక, ముక్కు, మనస్సు పీటి నాశ్రయించి విషయముల ననుళవించుచున్నాడు. అనగా ఇంద్రియములు లేకయే విషయములను జీవుడనుళవింప హేతుపులేదు. కర్మానుగుణముగ విష యానుళవమునకయ్యే దేహము వచ్చియున్నది. అట్టి విషయ ళోగార్థమయ్యే ఇంద్రియములను గ్రహించుకొని పోవునట్లు మునుపు జెప్పబడినది.

(రాఘవేం(దులు) ఇం(దియములను విషయములలో (పవర్తించునట్లుజేసి రానివలన గలుగు ఫలమును ఈశ్వరుతనుభవించుచున్నాడు.

శ్లో # ఈ తా<sub>డ్ర</sub>్రమ<u>నం</u> స్థితం వా పి ఖ్యాహనం వా గుణాన్వితం : విమాహా నానువశ్శనై పశ్శనై జ్ఞానచక్షుష : #

10

్ పదిశ ఉత్క్రామన్లం - స్థితం - వా - అపి - భుజ్ఞానం - వా - గుణాన్వితం శి విమూఢా: - న - అనుపశ్య నై - పశ్య నై - జ్ఞానచమ్రప: శ

ఉ్రక్కామన్నం శరీరమునుండి వెడలువాడున్ను బిమాడాం ఆహ్హానులు
 స్థితం వాపి దేహమునందే నిలబడినవాడున్ను నానుపళ్ళన్ని హామటలేదు
 ఖహ్హానం వా విషయముల ననుళవించువాడున్ను జ్ఞానభ ప్రష జ్ఞాన నేత్రము గంవారలు
 గుణాన్వితం గుణములతో గూడినవాడునైన వశ్యన్ని హూచుమున్నారు.

శా॥ (జీవుని) దేహమునందున్నవృడున్ను, మతియొక వేహమును పొందునవృడున్ను,విషయముల ననుళవించునవృడున్ను,ఇం[దియములతో జేరి యుండు నవృడున్ను అజ్ఞానులు చూచుటలేదు. జ్ఞాశనే(శముగలవారలు జూచు చున్నారు. (జ్ఞానులుదవృ ఇతరులకు జీవుడు ఏదశ యుండును కనబడుటలేడు.) (శంకరులు) గుణాన్వితం = సుఖదు:ఖ మోహాదులతోగూడిన, ఇందులో జెప్పబడిన దశలన్నిటిలోను జూడదగినవాడుగనున్న జీవుని, విమూథా: = కనబడునది వినబడునది మొదలగు వస్తువులలో మవస్సును వ్యాపించునట్లు విడిచెడివారలు ఎరుంగుటలేదు.

(రామానుజులు) గుణములవలన చుట్టుకొనబడిన దేహమునుగల జీవునిగాని ఆ దేహ మును విడచిపోవు వానినిగాని, ఆ దేహమునందుండు వానినిగాని, గుణమయమైన విషయముల ననుభవించు వానినిగాని దేహమే ఆత్మయను జ్ఞానముగల మూఢులు<sub>ని</sub>దేహమునకంటె అన్యుడున్ను జ్ఞానాకారుడునైన జీవుని ఒక ప్పడున్ను చూచుటలేదు. దేహాత్మ వివేకజ్ఞానముగలవారలు చూచు చన్నారు.

(రాఘవేంద్రులు) దేహమును విడచిపోవువాడుగను, దేహములోనున్న వాడుగను, శుభ ఫలముననుభవించు వాడుగను, అనేక గుణములతోగూడిన వాడుగనునున్న ఈశ్వరుని అజ్ఞానులు చూచుటలేదు. జ్ఞానులు చూచుచున్నారు.

శ్లో। యతన్లో యోగినశైృనం వశ్యన్యాత్మన్యవస్థితం। యతన్లో ఒప్యకృతాతామైనో నైనం పశ్యన్యపేతన: ।

11

పద॥ యతన్ల: - యోగెన: - చ - ఏనం - పశ్యనై - ఆత్మని - ఆవస్థితం। యతన్ల: - అపి - అకృఠాత్మాన: - న - ఏనం - పశ్యనై - అచేతను

ధ్యానాదులవలన బ్రభయత్నించు అకృతాత్మానః 👰 చిత్తశుడ్డిలేనివార లైన యశ ను ఆవేశనః కి అల్పజ్జానులు యతన్నోపి చ (శాస్త్రాహ్యసాదులచే) బ్రవయ చున్న అచేతనః యోగినః యోగులు **తన** బుధిలోనున్న అత్మని ఆవస్థితం త్నము జేయుచుండినను వినం (ఇకనిని) ఈ జీవాక్మను వినం -ఈ ఓీవాత్మను పశ్య స్త్రి న వశ్యన్తి చూచుచున్నారు. చూచుకు లేదు.

ອາກ ధ్యానాడులవలన బ్రవయత్నించు వారలైన జ్ఞానులు దేహములోని జీవాత్మను చూచుచున్నారు. చిత్తశుద్ధిలేని స్వల్పజ్ఞానులు శాస్త్రాఖ్యాసాదుల వలన వ్రయత్నము జేయుచున్నను ఆశ్మను జూచుటలేదు.

(శంక రులు) ప్రయత్నించెడి మనస్సమాధానముగల వారలైన కొందఱు, బుద్ధిలో తోచు చున్న అక్కను ఇకడేనేనని యెరుంగుచున్నారు. తపస్సు మొదలగువాటిని జేయుచున్నను కామ క్రోధములను అణచకయు నిషిద్ధాచారములను విడువకయునున్న అశుద్ధమైన బుద్ధితోగూడిన అవివేకులు ఆక్మమ జాచుటలేదు.

(రామానుజులు) నాయొక్క శరణాగతి పూర్వకముగ కర్మయోగాదులలో ప్రయత్నము జేయుచున్న చిత్తశుద్ధిగల యోగులు యోగమను నే(తముచే శరీరముకంటె అన్యుడుగను స్వస్వరూప ముతో గూడుకొన్నవాడుగను శరీరమునందున్న జీవుని చూచుచున్నారు. నన్ను శరణమొందకయు ఆశుద్ధమనస్సుగలిగ్గియు ఆత్మనుజాడగల మనస్సులేనివారలుగనున్న అవివేకులు ప్రయత్నించినను జాచుటలేదు.

(రాఘవేంద్రులు) జ్ఞానులు పరమాత్మను జూచుచున్నారు. అజ్ఞానులు పరమాత్మను జూచుటలేరు.

\*\*\*\*\*

12

శ్లో। యదాదిత్యగతం తేజో జగద్భానయతేఽఖ్లం। యచ్చం[దమంని యబ్బాగ్నా త త్తేజో విద్ది మామకం॥

పద⊪ యత్ - ఆదిత్యగతం - తేజః - జగత్ - భాసయతే - అఖిలం జ యత్ - చం(దమనీ - యత్ - చ ఆగెైై - తత్ - తేజః - - విద్ది - మామకం జ

యక్ చండ్రమని వీ కేజన్సు చండ్రునియొడనున్నదో యక్ వ తేజన్ను ਰੋਂ ਛ యుక్ అగ్నా చ వీ కేజన్ను అగ్నియెడనున్నదో ఆదిత్యగతం నూ**ర్యునాధారపడి నిలచి** 48 **క**జస్పును ಎಕ್ರಿಎಂ సమసమెన ಕೆಜಃ జగత్ జగతును మామకం నా సంబంధ మైనదిగ బ్రహిశింపజేయుచున్నదో భానయకే ఎరుంగుము. విద్ది

తాంజ ప్ యే తేజన్ను నకల లోకమును బ్రహాశీంప జేయుచున్నదో ఆట్టి నూర్యుని యొడనున్నట్టియు, చంబ్రసియొడ నున్నట్టియు, ఆగ్నియొడ నున్నట్టి డైన తేజన్పు నాయొక్కడని ఎరుంగుము.

(శంకరులు) "తద్దామ పరమం మమ'' అనుదానిచే ఎట్టి భగవత్స్వరూపము చెప్పబడెనో అది సర్వాత్మకత్వము సర్వవ్యాపకత్వము ఇవి బడసినదని ఇది మొదలు నాలుగు శ్లోకములచే చెప్ప బడుచున్నది.

సూర్యుడు చందుడు అగ్ని వీటిలోనున్నట్టియు, లోకమును బ్రహిశింప జేయునట్టిదైన తేజస్సు నాయొక్కదని ఎరుంగుము. లేక మార్యచందాగ్ను లయెడనున్న చైతన్యము (ఆత్మ స్వరూ పము) ఏదిగలదో అదియే సకలలోకమును బ్రహిశింప జేయుచున్నది. ఆట్టి చైతన్యస్వరూపము నేనని యెరుంగుము. సూర్యుడు చందుడు అగ్ని వీరలు దప్పు మిగత వాటిలో చైతన్యస్వరూపము లేదా యనిన సకల వస్తువులలోను నాయొక్క చైతన్యప్రహాశమధిక ముగగల సూర్యచందాగ్నులలో నా చైతన్యప్రహాశమధిక మైనదని యెఱుంగదగినది. అదియెట్లనగా వృక్షము గోడ మొదలగు వాటిలో ముఖము తెలియకున్నను అద్దములో దాని కారతమ్యము ననున రించి ముఖము దెలియటవలె.

(శ్రీధరులు) పరమాత్మ స్వరూపము విచి(తశ క్రితో గూడినదనునది ఇది మొదలు నాలుగు శ్లోకములచే చెప్పబడుచున్నది.

(రామానుజులు) ఇంటియములు విషయములలో బ్రవర్తించుటకు బాధకముగనున్న అంధకారమును (చీకటిని) పోగొట్టి ఇంటియములను విషయములలో బ్రవర్తించునట్లు చేయు నవియు, మిక్కిలి బ్రకాశముతో గూడినవియునైన సూర్యుడు, చెంటుడు, అగ్ని, వీటిని బ్రకాశింప చేయునట్టి జ్ఞానమనుజ్యోతిస్వరూపుడుగను బ్రక్ఫతి విముక్తుడు (బ్రక్ఫతినుండి విడువబడినవాడు)గ నున్న ఆత్మయు, బ్రక్ఫతి సంబంధమునమన్న ఆత్మయు భగవంతుని విభూతులని "తద్దామ పరమం మమ" "మమైవాంఈ" మొదలగు క్లోకములచే చెప్పబడినవి. ఇప్పడు బ్రక్ఫతినుండి గలిగిన పంచమహాభూతములలో జేరిన సూర్యుడు, చెంటుడు. అగ్ని, మొదలగు వాటిలోని జ్యోతిస్సుగూడ తనయొక్క విభూతిమని చెప్పబసుచున్నది. సకలలోకమును బ్రకాశ్ పెట్టుడున్న సూర్యచంద్రాదులలోని ప్రకాశము ఆ సూర్య చంద్రాదులచే నేను ఆరాధింపబడి వారలకు నాచే ఇవ్వబడినదనియు ఆ ప్రకాశము నాయొక్క విభూతియనియు నెఱుంగుము.

(రాఘవేంద్రులు) సూర్యుడు మొదలగువాటి తేజస్సు నా కధీనమైనదని యెఱుంగుము. (స్వకీయము) ఈ శ్లో కార్థమునే చెప్పెడి కఠవల్యుపనిషత్తు 2-5-15 వాక్యము క్రింద కనబరచబడుచున్నది —

"న త్వత సూర్యో భాతి న చంద్రతారకం నేమా విద్యుతోభా న్రైకుతోయమగ్ని: తమేవ భా న్రమనుభాతి సర్వం తస్వభాసా సర్వమిదం విభాతి ॥"

సూర్యుడుగాని, చంద్రుడుగాని, నక్ష్మతములుగాని, మెఱుపులుగాని, ఆ పరమాత్మను ప్రకాశ పెట్ట జాలవు. ఈ యగ్ని ఎట్లు ప్రకాశింపజేయగలదు? ఆ పరమాత్మయొక్క ప్రకాశముననుసరించి (పొంది) సూర్యుడు మొదలగు వారలు ప్రకాశించుచున్నారు. ఈ జగత్తంతయు పరమాత్మయొక్క ప్రకాశముచేతనే ప్రకాశించుచున్నది.

శ్లో॥ గామావిశ్య భ భూతాని ధారయామ్యహమోజనా। పృష్టామి చౌషధీస్సర్వాస్పోమో భూత్వా రసాశ్మశ:॥ 18

သံင $\mathbb R$  ကဝ - မသိ $\mathbb R_{\mathfrak p}$  - ဒ - ဘုံးစားဂိ - ဝှာငတာာသိ - မဘဝ - ఓజက်  $\mathbb R_{\mathfrak p}$  - သုံးသွားသိ - ဒ - ఓသန်း - ဂုံာဘ္မ - ဂုံာသား - ဘုံးဆား - ဘုံးစားဌ - ဝဂဲာခ်န္မ  $\mathbb R_{\mathfrak p}$  (1)  $\mathbb R_{\mathfrak p}$ 

అహం నేను ರ<del>ನ</del>ಾಕ್ಶ್ರಕ రసాకారమెన భూమిని TO సోమః చం్రదుడుగ **≉&**\$ ్రవవేశింది ఉన్నవాడనె فعك బలముచేత సర్వా సమసములె న హకాని పాణులను ఓషధీః పైర్జను ధరించుచున్నాను. ధారయామి చ పుష్టామి పోషించుచున్నాను లేక ಕ మతీయు ెపంతమన్నాను.

తాజ నేను బలముచే భూమిని (భూమిలో) మ్రవేశించి ప్రాణులను ధరించుచున్నాను. రసస్వరూవమైన చంద్రముగనుండి అన్ని పైరులను పోషించుచున్నాను.

(1) రసాత్మక: - అమృతరస స్వరూపియైన (రామానుజులు.)

(శంకరులు) ప్రాణులను ధరించుచున్నాననగా ప్రాణులు నివసించెడి భూమిని సముద్ర మున మునిగి పోకయు పగిలిపోకను ధరించుచున్నాననియు చంద్రకిరణములవలన పైర్లు వృద్ధి పొందుటవలన చంద్రస్వరూపముగనుండి నేను వృద్ధిచేయుచున్నాననియు గ్రహింపవలెను.

శ్లో ఆ అహం వైశ్వానరో భూత్వా | పాణినాం దేహమా శ్రీక : | పాణాపాననమాయు క్రిక్ వబామ్యన్నం చతుర్విధమ్ కి 14 పది! ఆహం - వైశ్వానర: - భూత్వా - (పాణినాం - దేహం - : ్లు: ! (పాణాపాననమాయు క్రికి - పచామి - అన్నం (1) - చతుర్విధమ్ (2) !!

ప్రాణాపాన సమా (అగ్నిని జ్వరింపజేయు)బ్రాణా నేను ఆహం పానవాయువులకోగూడి యు క ః వైశ్వానరః వైశ్వానరాగ్నిగా చతుర్విధం నాలుగు విధములెన రూత్వా e con ည်းအီလာဝ [ವಾಣುಲಯಿತ್ತು ఆహారమును ఆన్నం జీర్తింపజేయుచున్నాను. దేహమును దేహం పబామి ಆಕ್ಷ್ ಯುಂದಿನವ್ಪಾತ್ರ, ಶೆಕ್ಷ್ ಪ್ರವೆಕಿಂದಿ a 192 :

తా॥ నేను పాణుల దేహము నాళ్ళ యించి అగ్నిగనుండి అగ్నివిజ్వరించ జేయునట్టి పాణాపానవాయువులతోగూడినవాడనై నాలుగువిధములైన అన్న మును వక్వవరచుచున్నాను. (జీర్ణింవ జేయుచున్నాను.)

(1-3) అన్నంచతుర్విధం = (1) భక్యం - ఖాద్యం = పండ్లచే కొఱికి తినదగినవస్తువులు (కాయలు గడ్డలు మొదలగునవి) (2) భోజ్యం = కోష్యం = పండ్లచే కొఱక దగినవి కానివై, నాలు కచే నమిలి (మింగదగిన వస్తువులు. (అన్నము మొదలగునవి.) (3) లేహ్యం = నాలు కచే స్పృశించి, లేక నాకి (మింగదగిన వస్తువులు (పచ్చడి మొదలగునవి.) (4) కోష్యం = పేయం = నోటిచే పీల్చి తినదగిన వస్తువులు (పండురసము) మొదలగునవి) (శంకరులు మొదలగువారి వ్యాఖ్యానములు.)

(స్వకీయము) "ఆయమగ్ని రైవ్రావ్షనరో యోయదన్న: పురుశే యే నేదమన్నం పచ్యతే యది దమద్యతే త్రైస్త్వేష భూషాభవతి యమేతత్కర్ణావపిధాయ శృణోతి సయదోత్ర్మమిష్య భవతి వైనంభూషం శృణోతి = పురుమని దేహములలోనుండి భుజించు వస్తువులను అన్నమును పక్వము జేసెడి వాడెవడో అతడే పరమాత్మయగు ోనీ వైశ్వానరాగ్ని, చెవులలో చేతినుంచి మూసుకొనినచో కలిగెడి శబ్దము వానియొక్కదే. ఆ పరమాత్మ దేహమునుండి బయటబడగా ఇట్టి శబ్దము గలుగుట లేదు" బృహదారణ్యకోపనిషత్తు. 7 - 9

శ్లో జునర్వన్య బాహం హృద్ నన్నివిష్టో మక్తన్న్మృతిర్జ్ఞాన మపోహనం చ। మేడైశృ నరైవ్రహమేవ వేద్యో మేదాంశకృదేవ్రదవిడేవ బాహమ్ ॥

15

పది సర్వస్య - చ - ఆహం - హృది - సన్నివిష్టః ే మత్తః - స్పృతిః - జ్ఞానం - అపోహనం - చ ! వేదైః - చ - సరైవ్ఘః - అహం - ఏవ - వేద్యః వేదాంతకృత్ (1) - వేదవిత్ - ఏవ - చ - అహం ॥

అహం నర్వన్య చ హృది నేమ శకల బ్రాణులయొక్క హృదయమునందును, లేక బుద్ధి

న**న్నివిష్ట** 

(అంతర్యామి రూపముగనున్నాను) లేక నిలబడియున్నాను.

మక్తు నావద్దనుండి న్మృత్తి: కలువున్ను

16

| జ్ఞానం         | జ్ఞానమున్ను     | వేద్యః                            | ఎరుంగద గినవాడు              |
|----------------|-----------------|-----------------------------------|-----------------------------|
| అపోహానం చ      | వాటి చెరుపున్ను | అహమేవ                             | నేనే                        |
| (భవంతి)        | వచ్చుచున్న బ    | వేదాంత కృత్<br><del>చ</del> ేగంగా | వేదాంశమును జేసినవాడున్ను    |
| র <u>ব্</u> রঃ | నమన్త్రములైన    | వేదవిచ్చ                          | వేదార్థముల నెఱింగినవాడున్ను |
| ইন¥্           | వేద్రములబేశను   | అహమేవ                             | నేనే                        |

తాగా నకల బ్రాణులయొక్కయు హృదయమున నేను అంతర్యామిగా నున్నాను. నాబేతనే (ఆ బ్రాణులకు) నృరణము, జ్ఞానము, జ్ఞాప్తితప్పట, ఇవి గలుగుచున్నవి. నకలమైన పేదములబేతను ఎఱుంగదగెనవాడు నేనే. పేదార్థ ముల నెఱింగెనవాడును పేదాంతసం[పదాయము నేర్పరచిన గురువున్ను నేనే.

(1) వేదాంతకృత్ - వేదవ్యాన రూపముతోనుండి బ్రహ్మసూత్రములను జేసినవాడున్ను (రాఘ వేంద్రులు)

(శంకరులు) నకల్పపాణులయొక్క, హృది=బుద్ధిలో, ఆహర్ = నేను ఆత్మగ, నన్ని విష్టః=ఉన్నాను.

(రామానుజులు) మునుపటి క్లోకమునజెప్పిన సూర్యచండ్రాగ్ను లయొక్కయు సక ల ప్రాణులయొక్కయు హృదయమున, సన్ని విష్ట్య = నియామకుడుగనున్నాను. ఈ యర్థము "అంతిం క్రవిష్ట్య కాస్తా జనానాం" మొదలగు (శుతి వాక్యములచేతను "కాస్తా విష్ణరశేషస్య" మొదలగు స్మృతివాక్యములచేతను చెప్పబడుచున్నది. కావున నేను స్మరణము, జ్ఞానము, మరచిపోవుట, వీటిని గలుగజేయుచున్నాను. మునుపు అనుభవించినవాటిని జ్ఞప్తికితెచ్చుకొనుట స్మరణము, వస్తువుల స్వరూపమును యథార్థముగ నెఱుంగుట జ్ఞానము. కొంతకాలమునకు మునుపు తేలిసికొనబడిన విషయమున జ్ఞాపక ములేకుండుట విస్మృతి. వేదములచే యెఱుంగదగినవాడనగా వేదములచే చెప్ప బడు వాయువు, అగ్ని, చందుడు, సూర్యడు, ఇందుడు మొదలగు దేవతలు నా శరీరముగను, వారలకునేను శరీరిగనున్నందున నన్నే వేదములు చెప్పచున్నవని తాత్పర్యము. వేదాంతకృత్ = వేదోక్తక ర్మలను జేయువారలకు ఫలమిచ్చెడివాడు అహం = నేనే. ఈ యర్థము "యోయో యాంయాం" మొదలుగా "లభతే చ తత: కామాకా" వఱకు గల క్లోకములలో జెప్పబడియున్నది. పైగా జెప్పబడియున్నట్లు వేదార్థములు ఎఱింగినవాడు నేనే.

> శ్లో॥ ద్వాబ్మా ఫురుషా లోకే క్రశాృక్ర ప్వ చ। క్రనృర్వాణి భాంశాని కూరుస్థా-క్ర ఉంద్యతే \* ॥

పడा  $\overline{G}_3^*$  - ఇమౌ - పురుషా - లోకే (1) - క్షర్ (2) - చ - అక్షర - ఏప - చ (2) - చ - అక్షర - పర్వణి - భూతాని - కూటస్ట - అక్షర - ఉచ్యతే (2)

| 514               | లోకమున                 | నర్వాణి భూతాని    | ఆన్నివస్తువులున్ను       |
|-------------------|------------------------|-------------------|--------------------------|
| Karj              | <b>美的各名</b> 如          | ≰δ:               | క్షరమన్ జెప్పబడుచున్నవి. |
| <b>అ</b> ≰ర వీవ చ | అక్షరుడనియు            | <b>కూట</b> స్ట్లు | చేశనుడు, కూటన్నుడు       |
| ద్వౌ ఇమా వురుషా   | ౌండు విధములైన వురుషులు | aKQ!              | <ul><li>X びばれ</li></ul>  |
|                   | గోలకు                  | <b>ం</b> చ్యతే    | చెప్పబడుదున్నాడు.        |

తా॥ లోకములలో క్షరుడు అక్షరుడను ఇద్దరు పురుషులుగలరు. బ్రాహ్మాబి దేహము మొదలుగాగల నకల అచేశనములున్ను (జడపదార్థములున్ను) క్షర మనియు, చేశనుడు అక్షరుడనియు చెప్పబడుచున్నారు.

- 🛊 ఈ శ్లోకమును స్కాందపురాణము సైయాద్రి ఖండము 2-10 లో చూడుడు.
- (1) లోకే సంసారమున (శంకరులు.)
- (2) క్షరశ్చ నాశమొందరగిన (శంకరులు) బ్రహ్మతి సంబంధములోనున్న ఆముక్త జీవురు (రామానుజులు) బ్రహ్మాది జీవకోట్లు (మధ్య, రాఘవేంద్రులు.)

(శంకరులు) "యదాదిత్యగతం తేజు" (దీని 12-వ శ్లోకము) మొదలు ఉపాధివలన గలిగిన ఈశ్వరుడగు నారాయణుని మహిమయొక్క సంగ్రహము జెప్పబడినది. ఇప్పడు క్షరా క్షరోపాధులనుండి వేరై నిరుపాధికుడుగను కేవలుడుగనునున్న వాని తత్త్వనిశ్చయమునకై మొదలు పెట్టబడుచున్నది. దీనికి ముందును వెనుకనునున్న అధ్యాయములలో సముదాయార్థమును మూడు పక్షములుగ విభజించి వాటిలో రెండు పక్షములు ఇచ్చట చెప్పబడుచున్నవి. లోకే = సంసారమున, క్షరః = నశింపదగిన పక్షమనియు, అక్షరః = భగవన్మాయాశక్తియగు నశింపని పక్షమనియు, రెండు విధములు. అట్టి భగవన్మాయాశక్తి ఎట్టిదనగా క్షరపురుమని యుత్పత్తికి విత్తనముగను అనేక సంసారులైన బ్రాణులయొక్క కామ్యకర్మలు మొదలగువాటి వాసనలకు (కర్మశేషమునకు) ఆశ్రయముగను నున్నట్టిదే.

అట్టి పురుషులిట్టివారనుదానిని భగవంతుడు చెప్పచున్నాడు. వికారమొందదగిన భూతములన్నియు క్షరమని చెప్పబడుచున్నవి. కూటస్టం = కూట: = రాశి (కుప్ప) వలె, స్ట్లు:  $\frac{1}{2}$ స్టేత:  $\frac{1}{2$ 

(శ్రీధరులు) కూటస్టుడైన జీవునే అక్షరుడని చెప్పియున్నది. ఎట్లనగా, కూట: = రాళ్ళ యొక్క రాసులిమిడియున్న కొండవలె, స్ట్లు = ఉన్నవాడు. అనగా దేహము నశించినను ఇతడు కదలక కొండవలె నుండువాడని తాత్పర్యము.

(రామానుజులు) (పకృతి సంబంధమున నున్నవాడు అముక్తజీవుడు. అతడు క్షరుడని చెప్పబడుచున్నాడు. (పకృతి సంబంధమునుండి విడుపబడిన విముక్తజీవుడను కూటస్థుడు అక్షరు డని చెప్పబడుచున్నాడు.

(మధ్వులు) బ్రహ్మాదులైన జీవులు క్షరములు. ఏలనగా దేహము నశించుటవలన లఓ్మి ఆక్షరమైనది. ఈమె వికారము లేకుండుటవలనను పురుషునివలె శక్తిగలదైనందునను కూటస్టుడను పుంలింగపదముచే చెప్పబడెను.

క్ట్ ఉత్తమ: పురుష <u>న్</u>షన్య: వరమాత్మేత్యదాహృత:। యో లోక త్రయమావిశ్య విభ <u>ర</u>్యవ్యయ ఈశ్వర: ॥ 17

పదగ ఉత్తమ: - పురుష: - ఈ - అన్య: (1) - పరమాత్మా - ఇతి - ఉదాహృత: 1 య: - లోక (తయం (2) - ఆవిశ్య (3) - బిభ  $\frac{1}{2}$  (4) - ఆవ్యయ: - ఈశ్వర: (5)  $\frac{1}{2}$ 

| ණ රාාෘ    | మణి వీ                 | (నః)        | ఆ -ఈశ్వరుడు              |
|-----------|------------------------|-------------|--------------------------|
| ఆవ్వయః    | నిర్వికారి <u></u> యైన | అవ్యః       | క్షరాక్షరములకంపె అన్యు   |
| -इस्र (४: | -ఈశ్వరుడు              |             | డుగను                    |
| లోకృశయం   | మూడులోకములను           | ఉతమః పురుషః | మేలైన <b>వు</b> రుమడుగను |
| 2,600     | ్రవవేశించి             | పరమా కృతి   | పరమాత్మయనియు             |
| නර ව      | భరించుచున్నాడో         | ఉదాహ్పతః    | చెప్పబడుచున్నాడు.        |

తాజ మంజి ఎట్టి నిర్వికారియైన -ఈశ్వరుడు (మూడు స్వర్గ, మర్తృ పాతాళ) లోకములను [వవేశించి ధరించుచున్నా డో అట్టి వరమవురుషుడు క్షరా క్షరములకం అన్యుడుగను వరమాశ్మగను వేదములచే చెప్పబడియున్నాడు.

- (1) అన్య: క్షరుడను బద్ధజీవునికంటెను అక్షరుడను ముక్తజీవునికంటెను అన్యుడుగను (రామాను జులు) క్షరాక్షరోపాధుల సంబంధములేని నిశ్యశుద్ధబుద్ధముక్త స్వభావము గలవాడు (శంకరులు.)
- (2) లోక్స్ తయం భూలోక భువర్లోక స్వర్లోకములలో (శంకరరాఘవేంద్రులు) అచేతనము (జడము) దానితో జేరియున్న బద్ధజీవుడు ముక్తజీవుడు ఈ మువ్వరిని (రామానుజులు)
- (3) ఆవిశ్య తనయొక్క బలశక్తులచే (పవేశించి (శంకరులు.)
- (4) బిభ ర్థి ధరించుచున్నాడో (శంకరులు.)
- (5) ఈశ్వరః సర్వజ్ఞుడైన నారాయణుడని పేరుగల నియామకుడైన (శంకరులు) నియామకత్వము గలవాడు (రామానుజులు.)

శ్లో। యస్మాత్ క్రమతీతోఽహమక్షరాదపి బో\_త్తమః। అతోఒస్మీలోకే వేదే చ [వథిఈ: పురుషో త్తమః। 18

పద(4) ఆ తా - అప్ప - మ్రం(1) - అతీత(2) - అహం - అమ్రాత్ (3) - ఆపి - చ - ఉత్తమ(4) ! ఆత(5) - లోకే (5) - బేదే - చ - (5) లేకి (5) - బేదే - (5) లేకి (5) - బేదే - (5) లేకి (5) - బేదే - (5) లేకి (5) (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5) - (5)

నేమ అహం -ఈ కారణమువలన 564 యస్నాక్ లోకమునందును వీ కారణమువలన వేదేచ ≰రమును X.So వేదమునందును ∍త్మికమించినవాడనో (దాటిన పురుషోత్తమః apa: వురుషో తముడని නැයින්) [සමුණා [పసిద్ధిచెందినవాడనై అక్షరమునకంెట అస్మి **ంగ్ల**ర్జ్ చేసి ఉన్నాను. ఉ శమశ్చ ఈ తముడుగనున్నానో

తా⊪ నేను ఏ కారణమువలన క్షరమును (ఆచేకనమును) అత్మికమించిన వాడనుగను (ఆచేకనమునకం మె అన్యుడుగను) చేకనము (అక్షరమున) కం ెట ఉత్తముడుగనునున్నానో ఆకారణమువలన బ్రవంచమునందును వేదమునందును పురుషోత్తముడనని బ్రసిద్ధిచెందినచాడనుగ నున్నాను.

(1) క్షరం - అశ్వత్తమని మునుపుచెప్పబడియున్న సంసార మాయావృక్షమును (శంకరులు.)

19

- (2) అతీత: క్షరాక్షరముల నత్మికమించినవాడుగను (రాఘవేంద్రులు)
- (3-4-) అక్షరాదపి, ఉత్తమశ్భ = సంసారవృక్షమునకు మూలముగనున్న మాయకంటె మైగా యున్నవాడు (శంకరులు)
- (5) లోకే స్థపంచమున జనులచేతను, కావ్యాదులలో కవులచేతను (శంకరులు) స్మృతిలోను (రాఘవేంద్ర (రామానుజులు)

~~~~

శ్లో॥ యో మామేవమనమ్మూఢో జానాతి పురుషో త్రమమ్। న నర్వవిడ్పజితి మాం నర్వభావేన భారత ॥

పద యు: - మాం - ఏమం - అసమ్మూథు: (1) - జానారి - పురుషో క్రమమ్ ! స: - సర్వవిత్ - భజతి - మాం - సర్వభావేన (2) - భారత ॥

హే ఖారత ! ఓ భరశవంశమున నువయిం | ఆశరు చినవాడా ! **అన్ని బినెతింగినవాడె** నర్వవి**త్** ఎవ్వడు నన్ను රණ మాం హ రిమనస్పు**లో (అన్నివిధముల**) ప్రథమేశమం మాం ప్రథమేశ్రముడైన నన్ను నర్వభావేన అనమ్మూథ: మోహములేనివాడె ఆరాధించుచున్నాడు (కథించు K#8 మునువుజెప్పినట్లు సేవం చున్నాడు.) ఎఱుంగునో బొనాతి

తా ఓ భరశవంశ్ మున నుదయించినవాడా! ఎవ్వడు పురుషో క్రము డైన నన్ను మోహములేనివాడై మునుపుజెప్పినట్లు ఎఱుంగునో ఆశడు నర్వజ్ఞుడై (అన్నిటి నెఱింగినవాడై) నన్ను, నిండుమనస్పుతో (అన్ని విధ ములచేశను) ఆరాధించుచున్నాడు. భకించుచున్నాడు.

- (1) అసమ్మూ ఢః సర్వో త్తమత్వము మిధ్య (అబద్ధము) యను మోహములేనివాడు (రాఘవేంగ్రమలు)
- (2) సర్వభావేన ఇందరి 18 వ అధ్యాయము 62 వ క్లోకము చూడుడు. (స్వకీయము)

(శంకరులు) ఎవ్వడు మునుపుజెప్పిన విధముగ నన్ను పురుషో త్తముడని, అసమ్మూఢ:= మోహమును విడచినవాడై, జానాతి = నన్నే తాననియెఱుంగునో అతడు సర్వజ్ఞుడు. అతడు నన్ను, సర్వభావేన = సకలమున కాత్మగ, భజతి = ధ్యానించుచున్నాడు,

(రామానుజులు) జానాతి = నన్ను పురుపో త్తముడనియు నాశములేనివాడనియు క్షరా క్షరములకంటే ఆన్యుడనియు ప్రపంచమున వ్యాపించియున్న వాడనియు దానిని ధరించువాడనియు ఈశ్వరుడనియు ఎవడెఱుంగునో అతడు, సర్వవిక్ = సర్వము నెఱింగినవాడు. అనగా నన్ను పొందుటకు సకల ఉపాయముల నెఱింగినవాడు. సర్వభావేన భజతి = నన్నుపొందుటకు ఏ యే విధముగ భజింపవలెనో ఆ యావిధముగ భజించుచున్నాడు. ఈ విధముగ నెఱుంగుటవలనను ఎఱింగినట్లు భజించుటవలనను నాకు కలుగు రెండువిధములైన ట్రీతికిని ఆతడు పాత్రుడగు చున్నాడు. క్లో\* ఇత్ గాహ్యతమం శా.డ్రమొదము క్రం మయాఽనఘ ః మీకదృద్ధ్వా ముడ్డిమా\*౯ స్యాత్ కృతకృత్యశృ ఖారత ః

20

పద# ఇతి - గుహ్యతమం - శాస్త్రం - ఇదం - ఉక్తం - మయా - అనఘ Iఏశత్ - బుద్ద్వా - బుద్ధిమాr (1) - స్యాత్ - కృతకృత్యః (2) - చ - భారత I

హీ అవమ I ఓ పాపములేనివాడా ! (88)2) ఒకడు 20 -ఈవిధముగ 242 -ఈ శా్చ్ర్మమును గుహ్మకమం అ8రహస్యమెన ಖಜ್ಞಾ ఎటింగి ¤దంశాన్రం **अ र**ुकुळा బుద్దిమాకా మంచిట్రానముగల వాడుగను నాబేక చేయవలసిన వాటినన్ని ఓని మయా కృతకృత్యశ్చ 450 చెప్పబడినది చేసినవాడుగను హే కారత ! స్యాత్ ఓ భారతా ! ఆగును.

కాంగ ఓపావములేనివాడా! ఈ విధముగ అతిరహన్యమైన ఈ గీకా కా.డ్రము నాబే బెప్పబడినది. ఓఖారకా! ఇట్టి నంపూర్ణశా.డ్రము నెఱింగిన వాడు మంచి జ్ఞానముగలవాడుగను మొక్కమునకై బేయవలసిన వాబినన్నిబిని బేసుకొన్న వాడుగ నగును. (అనగా సీపు అట్టి యోగ్యతగలవాడు కాగలవను దానిని బెప్పనక్కరలేదని కాతృర్యము.

- (1) బుద్ధిమా౯ ఆపరోక్ష జ్ఞానిగను (రాఘవేంద్రులు)
- (2) కృతకృత్య: ముక్తుడుగను (రాఘవేం(దులు)

(శంకరులు) ఇదంశాష్ట్రం = ఈ యధ్యాయము. ఇందులో "య స్టంవేద సవేదవిత్" "వేదైశ్చస్రైర్లమామేవవేద్య?" ఈ క్లోకములచే సకలవేదశాస్ర్రార్థములన్ను చెప్పబడియున్నందున ఈ యధ్యాయమే శాష్ట్రమని ఉపచార వాదముచే చెప్పబడినది. అనఘ = పాపము లేనివాడా! ఈ శాష్ట్రము నెతింగినవాడు జ్ఞానియగును. వేరొక దానిచేతను కాజాలడు, కృతకృత్యశ్భ = (బాహ్మణ కులమున ఉత్తముడుగ బుట్టినవానిచే. చేసుకొనవలసినదన్నియు చేసుకొన్నవాడుగను, స్యాత్ = అగును. మతియేవిధముచేతను కాడు. ఈ యర్థము "పర్యం కర్మాఖిల్లం పార్థ" అను క్లోకముచే చెప్పబడియున్నది. దీని నెతింగినవాని జన్మమే (శేష్ఠమని "ఎతద్ది జన్మ సాముగ్యం (జన్మ సాఫల్యం అనియు పారముగలదు) బాహ్మణస్య విశేషతః! (పామ్యైతత్కృతకృత్య హిద్విజోభవతి నాన్యథా" అనుక్లోకమున (మనుస్మృతి అధ్యా 12 - క్లో 98) మనువుగూడ జెప్పియున్నారు. నీవు వీటి నిన్నిటిని నా వలన తెలుసుకొనినందున కృతకృత్యడుగ నున్నావు (అనగా చేయవలసినదానిని చేసుకొన్నవాడుగ నున్నావు.)

(రామామజులు) ఈ విధముగ నేను (కృష్ణపరమాత్మ) పురుష్: త్రముడని చెప్పుటయు రహన్యము లన్మిటిలోను ఆతిరహన్యమైవదైన ఈ కాస్త్రము నీవు పాపములేనియోగ్యుడని తెలిసి నాచే నీకు చెప్పబడినది. దీనీనెఱింగినవాడు జ్ఞానియగును. అనగా నన్ను పొందవలెనను కోరిక గలవాడు ఆవిధముగ పొందుటకు కావలసిన సకలకాస్త్రములవలన గలిగిన జ్ఞానమును పొందిన వాడగుచున్నాడు. కృతకృత్యక్తు = చేసుకొనపలసీనదన్ని యు చేసుకొన్న వాడగుచున్నాడు. ఓంశత్పదిళి త్రీమదృగవద్గీకానూపనిషత్పు బ్రహ్మవిద్యాయాం యోగశాస్త్రే త్రీకృష్ణార్జున నంవాదే పురుషో క్రమ ప్రాప్తియోగో నామ పంచద శో ఒథ్యా రుంకి.

**~~~~~** 

శ్రీమదృగవద్గీతలుగ, ఉపనిపత్తులుగ, బ్రహ్మవిధ్యగ, యోగశాస్త్రముగ మన్న శ్రీ కృష్ణార్జున పంవాదమున పురుపోత్తమ్మపాప్తియోగమనెడి పదువైదవ అధ్యాయము ముగి సెను.

### ဦးပည္ သံုးနဴ ကာက္ွာတ ျခဲ့ာပါဝစံ ေ

# పదునారవ ఆధ్యాయము (జైవామర సంపద్విభాగయోగము)

**ಶ**ಗವಾನುವಾದ:---

శ్లో. అళయం న<u>త్</u>వనంశుద్ధిః జ్ఞానయోగవృవస్థితిః। దానం దమశ్భ యజ్ఞశ్భ స్వాధ్యాయ<u>న</u>త ఆర్జవమ్॥

శ్లో ॥ అహింసా నక్య మ[కోధస్త్యాగ శాృంతిర పైశునమ్। దయా భూతేష్వలోలక్వం మార్ధవం బ్రీహిరబావలం॥

శ్లో॥ తేజు క్షమా ధృతిశౌృచమ[దోహో నాతిమానికా। భవ<u>ని</u> నంపదం దైపీమఖిజాతన్య ఖారత ॥

పది! ఆభయం (1) - సత్వసంశుద్ధి: (2) - జ్ఞానయోగవ్యవస్థితి: (3) ! దానం (4)-దమః (5)-చ-యజ్ఞః (6)-చ-స్వాధ్యాయః-(7) తపః (8)-ఆర్థవం (9)॥

,, ఆహింసా - సత్యం (10) - ఆ(కోధః (11) - క్యాగః (12) - కాంఠిః (13) - ఆమైశునం (14) । దయా (15)-భూతేమ-అలోలత్వం (16)-మార్ధవం (17)-(హీః (18)-అచాపలం (19) ॥

,, తేజు(20)-క్షమా(21)-ధృతి:(22)-శౌచం (23)-అ(దోహ:(24)-న-అరిమానితా(25) ॥ భవ<u>ని</u> - సంపదం - దైవీం - అభిజాతస్య (26) - భారత ။

**త్రిళగవా**నువాచ 💩 భగవంశుడు జెప్పినది అహింసా చెరువు చేయకుండుట ≢భయం **ర**యములేనిక నము నక్యం న క్రైవంశుద్ధికి అంత కరణము పరిశుభ్రముగ ఆ[కోధ: కోపములేనిశనము నుండుట వరిక్మాగము (నన్న్యానము) ర్వాగః డ్జావయోగ వ్యవస్థికి: జ్ఞానము యోగము వీటిలో అంత :క రణో పళ మనము ₹°Q8: దృతముగ నిలబడుట బాడీలు చెప్పకుండుట • పెళునం దానమిచ్చుట ప్రాణులయుడ దానం రూకేమ దమశ్చ వెలువలి ఇ్కదియముల నణచుట్ట్ దయా దయకో నుండుట **001**0800 యజైగ్స యజముజేయుట విషయములలో నాన క్రిలేకుం వేదాధ్యయనముజేయుట dist తపన్ను జేయుట మార్ధవం ్రకౌర్యములేనితనము అర్జనం ఋజాన్వభావము (పరియైన లజ్జ (సిగ్గు)

మార్గమువమండుట

బావల్యములేనికనమ్ము ఇంద్రి మిక్కిలి గర్వములే**నిళనము** అబావలం నాతిమానికా యములు నిష్పలమైన (ఏకాని) విషయ చేష్టలేకుండుట హే ఖారత ! ఓ అర్దునా ! గొప్పకనము, బ్రాగ్ల్యము దైబిం నంపదం ಕ್ಟ దేవసంపదను అరిజాతన్న ∡మా دلكن పొందదగిన యోగ్యకతో **థైర్యము** భృతి: బట్టినవానికి ళరీరమనళ్ళుద్ధి బ్రోహము చేయకుండుట శౌచం కలుగుచున్నవి. భవబ్ద అద్రోహం

తాంగి త్రీ కృష్ణవరమాక్మ అర్జనునిగూర్చి మంజియు జెప్పానది. భరుము లేనికనము, మనోనిర్మలక, ఆక్మజ్ఞానోపాయము, విమర్శించి యోజింగి అనిష్టలోనుండుట, సత్పాతమున దానమిచ్చుట, బాహ్యేంద్రియములను (కర్మేంద్రియములను) అణచుట, దర్శపూర్ణ మాసాది యజ్ఞములుజేయుట, బ్రహ్మయజ్ఞము మొదలగు జవయజ్ఞములుజేయుట, కవస్పుజేయుట, క్రమ్ బ్రవర్తనము, (బుజాక్వము), (ఎల్లప్పడు నకల కార్యములను నరియైన విధ మునజేయుట,) ఇకరులకు చెరుపుచేయకుండుట, అబద్ధములేకుండుట, కోవము లేనికనము దానము (క్యాగము), మనస్పను నిలబెట్టుట, బాడీలుచెప్పకుండుట, పాణులయొడ దయతోనుండుట, విషయములలో నాన క్రిలేనికనము, కూరక లేనికనము, సిగ్గు, బాపల్యములేనికనము, గొప్పకనము, ఓర్పు, డైర్యము, కరీరశుద్ధి, మనకృద్ధి ఇకరులకు ద్రోహముజేయనికనము, గర్వములేనికనము ఇవి, ఓ అర్జనా! దేవకలుపొందదగిన సంపదనుపొందుటకు కగిన యోగ్య కరో బుట్టినవానికి కలుగుచున్నవి.

- (1) అభయం ఇష్టమైనపస్తువు నష్టమగుటకున్ను, అనిష్టముగలుగుటకును హేతువుగనబడగా, కలిగెడిదుఃఖము భయము. ఇవి లేకుండుట (రామానుజులు) తనచేగాని, ఇతరులచే గాని, తనకు భయము గలుగకనుండుట, "యస్మాన్నో ద్విజతేలోక?" 12 వ అధ్యా-15-శ్లోకము చూడుడు. (రాఘవేం(దులు).
- (2) స్పత్వసంశుద్ధి: ప్యవహారములలో పంచన, మోనము, అబద్ధము, ఇవిలేనట్టి మనళ్ళుద్ధి (శంక రులు) రజ్యప్తమా గుణములయొక్క కార్యములను అంతఃకరణము చేర్చకనుండు శుద్ధి. (రామానుజులు).
- (3) జ్ఞానయోగవ్యవస్థితికి శాన్ర్రములచేతను ఆచార్యోపదేశముచేతను ఆత్మ మొదలగు పదార్థముల యొక్క తత్త్వముల నెఱుంగుట జ్ఞానము. అబ్లైతింగిన జ్ఞానమును విషయములనుండి ఈడ్పె ఒకటే ధ్యానమున తనయాత్మను యెఱుంగువిషయమున నుపయోగించుట యోగము. ఈ జ్ఞానము, యోగము వీటిలో స్థిరమైననిష్ఠయే వ్యవస్థితి. ఇదియే దైవ సంపద, ఈ సంపద పొందినవారల స్వభావమే స్వాత్త్విక స్వభావము. (శంకరులు) ప్రకృతి విముక్తాత్మ స్వరూపమునందే నిలకడచెందియుండుట (రామానుజులు) జ్ఞానో పాయమున నిష్టచెందుట (రాఘవేంద్రులు)

- (4) దానం శ\_క్తికితగినట్లు అన్నవస్త్రాదులను దానమిచ్చుట (శంకరులు) (శ్రీధరులు) న్యాయ ముగ సంపాదించిన (దవ్యమును సత్పాత్రముననిచ్చుట (రామానుజులు)
- (5) దమః మనస్సును విషయములనుండి నివర్హింపజేయుట (రామానుజులు) మదోన్మ త్తత లేకుండుట (రాఘవేంగ్రదులు)
- (6) యజ్ఞు వేదములలో జెప్పబడిన అగ్ని హో (తాదులను స్మృతిలో జెప్పబడిన దేవపిత్ప యజ్ఞా దులను జేయుట, (శంకరులు) ఫలాపేక్ష లేక భగవదారాధన రూపముగ యజ్ఞముల జేయుట, (రాఘవేం(దులు)
- (7) స్వాధ్యాయ: ఋగ్వేదాదుల అధ్యయనము (శంకరులు) సకల వేదములున్ను సకల జగత్తును విభూతిగగలిగియున్న భగవంతునియారాధనా మ్రారమును జెప్పనట్టిదిగ తెలుసుకొను టకై వేదాధ్యయనము జేయుట (రామానుజులు) వేదాధ్యయనము (రాఘవేంద్రు**ట**)
- (8) తపః భగవంతునికి [పీశిగలుగజేయగల కృష్ప్రచాం[దాయణ ప్రతములు, ద్వాదశ్యుపవాసము మొదలగువాటి ననుష్టించుట (రామానుజులు) బ్రహ్మ చర్య[ప్రతము మొదలగునవి (రాఘవేం[దులు)
- (9) ఆర్జవం మనోవాగ్దేహములయొక్క వ్యాపారములను ఒక్కటే విధముగ జేసుకొనుట. (రామా నుజ రాఘవేం<sub>(</sub>దులు)
- (10) సత్యం అబద్ధము లేకుండుటయు, ఇతరులకు అబ్రియము కాకుండుటయు (శంకరులు) చూచినది చూచినట్లు హితముగ జెప్ప వాక్యము (రామానుజులు) (స్వకీయము)

ఏపం మిథ్యానకర్త్రవ్యా మృషాపాప (పసూతికా ! నా స్త్రి సత్యాత్పరో ధర్మో నానృతాత్పాతకం పరం ॥ 95 అత: సర్వేమ కార్యేమ సత్యమేప విశిష్యతే ! ఆశ్వమేధ సహ్మసంతు సత్యం చ తులయాధృతం॥ 96 అశ్వమేధ సహ్మసాది సత్యమేప విశిష్యతే ! యోపదేత్సర్వకార్యేమ నత్యం మిథ్యాం పరిత్యజేత్ ॥ 97

ఈ విధముగ నుపదేశించినందున అబద్ధము చెప్పరాదు. అబద్ధము పాపమును గలుగ జేయుచున్నది. సక్యమునకంటె ్రశేస్థ్రమైన ధర్మములేదు. అసత్యమునకంటె పాపము వేరొక్కటి లేదు. కాపున అన్ని కార్యములలోను సత్యమే మేలైనదిగ నున్నది, వెయ్యి అశ్వమేధయాగముల ఫలమును ఒక తట్టలోను, సత్యమును ఒక తట్టలోను ఉంచి కూచి నదో అశ్వమేధ ఫలముకంటె సత్యమే మిక్కిల్ భారముగలిగినదిగ నుండును, అంధరు అన్ని కార్యములలోను సత్యమునే జెప్పవలెను. అసత్యమును త్రోసివేయవలెను. ఈ శ్లోకములను పద్మపురాణము సృష్టిఖండము అధ్యా 45 లో చూడుడు.

'' సత్యమూలం జగత్సర్వం లోకాస్పత్యే మ్రితిపైతా: ا సత్యేన సిద్ధిం బ్రాప్తాహి ఋషయో బ్రహ్మహిదిన: ॥ 44 నత్యేనదీయతే కన్యాసత్యం జల్పస్తి బ్రాహ్మణా: ! సత్యంజయన్లి రాజానస్త్రీణ్యేతాన్య బ్రూపవృతం ॥ 45 సత్యేన గమ్యతే స్వర్గో మోక్షన్పత్యేన చాప్యతే! పత్యేన తపతే సూర్యస్పోమస్ప త్యేన రజ్మతే ॥ " 46

జగత్తునకు సత్యము మూలకారణము, లోకములు సత్యముచేతనే నిలకడ చెందియున్నవి. బ్రహ్మవాదులుగనున్న ఋమలు సత్యముచేతనే సిద్ధిని పొందిరిగదా! సత్యముచేతనే కన్యకాదానము చేయబడుచున్నది. బ్రహ్మణులు సత్యమును పెక్కుగ మాటలాడు చున్నారు, రాజులు సత్యముచే జయమొందుచున్నారు. ఇవి మూడున్ను సత్యమునే బోధించుచున్నవి సత్యముచేతనే స్వర్గము పొందబడుచున్నది. సత్యముచేత మౌక్షము గూడ పొందబడుచున్నది. సత్యముచేతనే స్వర్గము పొందబడుచున్నది. సత్యముచేతనే చందుడు సంతోషింపజేయుచున్నాడు. పరాహపురాణము ఉత్తరభాగము అధ్యా 139 లో చూడుడు, (స్వాభి(పాయము)

- (11) ఆక్రోధః కష్టబెట్టబడుటవలన కలిగెడి కోపము నణచుట (శంకరులు) ఇతరులచే హింసింప బడినను మనస్సు వికారమొందకుండుట, కొట్టబడినను మనస్సు కలతచెందకనుండుట (రామానుజులు) ఇతరులను హింసించుటకై మనస్సులోగలిగెడి ఆతురతను విడచి యుండుట (రాఘవేంద్రులు)
- (12) త్యాగః సన్స్ట్యాసము మునుపే దానమను పదము వచ్చియున్నందున దీనికి సన్స్ట్యాసమని యర్థము జేయబడెను. (శంకరులు) ఆత్మయొక్క సుఖమునకు విరుద్ధములైన వస్తువు లను (గహింపకుండుట (రామానుజులు)
- (18) శాంతి: విషయములలోనున్ను ఇంద్రదియములనీడ్చి స్వాధీనపరచుకొనుట (రామానుజులు) చిత్తనమాధానము (శ్రీధరులు) భగవన్నిష్ట (రాఘవేం[టులు)
- (14) అమైఖనం ఒక్కని గుణదోషములను బైటబెట్టకుండుట (శంకరులు) కనబడనిచోట ఇతరు లను దూపింపకుండుట (శ్రీధరులు) జనులకు అనర్థమును గలుగజేయదగిన మాటలను జెప్పకుండుట (రామానుజులు)
- (15) దయా వ్యననమొందియున్న వానీయెడ దయతోనుండుట (శంకరులు, శ్రీధరులు, రామాను జులు) ఇతరులకు సహాయముజేయుట, లేక ఇతరుల దుఃఖమును సహింపకుండుట. (రాఘవేంద్రులు)
- (16) అలోలక్వం 'అలోలుప్త్వం' అనియు పాఠము. అలోలుపత్వం అని చెప్పవలెను. ఐతే ఋషిచే చెప్పబడినందున 'ప' అను నక్షరములోని ఆకారముతగ్గి అలోలుప్త్వం అని అయినది. (దీని యర్థము అన్వయమున జెప్పినదే) (శ్రీధరులు, రామానుజులు) ఇంద్రి యములు విషయములను నమీపమున గలిగియున్నప్పడుగూడ వికారమొందకుండుట. అనగా మోహమును గలుగజేయు వస్తువులు నమీపముననున్నప్పడును మనస్సు చలింపకనుండుట (శంకరులు)
- (17) మార్ధవం సాధుజన సంగమునకు యోగ్యుడుగనుండుట (రామానుజులు) తన్ను కష్టబెట్టిన వానియందును విరోధములేకుండుట (రాఘవేంద్రులు)
- (18) క్రహి: చేయదగని కార్యమున్ను జేయుటలో లజ్ఞ, లేక సిగ్గు (శ్రీ ధరులు, రామానుజులు, రాఘవేం(దులు)

- (19) అదాపలం బ్రామాజనములేని పనులను జేయకుండుట. (శంకరులు, శ్రీధరులు) ఆశను గలుగజేయు వస్తువు యెదురుగనున్నను దానిలో వాశలేకుండుట. (రామానుజులు) గట్టి తనము (రాఘవేంద్రులు)
- (20) తేజ: అయోగ్యులవలన అవమతింపబడకనుండుట. (రామానుజులు, రాఘవేంగ్రులు)
- (21) క్షమా కొట్టబడినను క ష్టబెట్టబడినను మనస్సున ఆవేశము, లేక వికారము చెందకుండుట. (శంకరులు) ఇతరులచే కష్టబెట్టబడినను మనస్సు చలింపకుండుట. (రామానుజులు) అపకారము జేసినవానియెడ కోపమున్ను ప్రత్యపకారమున్ను చేయకుండుట. (మధ్వులు) అపకారము జేసినవానియెడ కోపములేకుండుటయేగాక ఉపకారమునుగూడ చేయుట (రాఘవేంగ్రదులు)
- (22) ధృతి: దేహేంద్రదియాదులు దౌర్భల్యమును చెందినను దానినిగూర్చిన చింతలేకున్న మనో ధైర్యము (శంకరులు) మహత్తైన ఆపత్కాలమునందును చేయవలసిన దానిని విడువక చేయుట (రామానుజులు) చింతలేకుండుట (రాఘవేంద్రులు)
- (28) శౌచం కామ్మకోధాదులను విడచుట మనళ్ళుద్ధి. నీరు మొదలగు వాటిచే ముఱికిని పోగొట్టు కొనుట దేహశుద్ధి. ఇట్లు శౌచము రెండు విధములు (శంకరులు) ఇంద్రిదుములు మనస్సు వీటిని శాస్త్ర్యే క్రకర్మానుప్లానములకు యోగ్యముగ చేసికొనుట (రామానుజులు) భగవద్ద్యానము మొదలైనది లోపలి శౌచము, మృత్తికాదులచే చేసుకొనునది వెలుపలి శౌచము (రాఘవేంద్రులు) ఈ పదముయొక్క అర్ధమును 13 వ అధ్యాయము 8 వ శ్లోకములో చూడుడు (స్వకీయము)
- (24) అ(దోహ: ఇతరులను చంపతలంపకుండుట (శంకరులు, శ్రీధరులు) ఇతరుల కార్యములకు విరోధము చేయకుండుట (రామానుజులు, రాఘవేంద్రులు)
- (25) న అశిమానికా తమ్మ ఇతరులు పూజించవలయును, గౌరవించవలయును అను తలంపు లేకుండుట (శంకరులు, శ్రీధరులు) ఆహంకారము లేనితనము (రాఘవేం(దులు)
- (36) దైవీంసంపదం అభిజాతస్య భగపదాజ్ఞానుసారముగ నడచువారలైన దేవతల సంపదను పొందుటకై బుట్టినవాడు. (రామానుజులు) దైవసంపదను అనుభవించుటకై బుట్టినవాడు (మధ్యులు)

(శంకరులు) (పాణులస్వభావము దైవము ఆసురము రాక్షసమని మూడువిధములుగ నున్నదని ఇందలి 9-వ అధ్యాయమున గుర్తింపచేయబడినది. వాటినిగూర్చి ఈ యధ్యాయమున విస్తరించి చెప్పబడుచున్నది. దైవసంపదచే బంధనివృత్తి కలుగును. కావున దానిని పొందుటౖ ప్రయత్నింపవలెను. ఆసురరాక్షనసంపదలచే బంధముగలుగును. గాన వాటిని వీడువ యత్నింప వలెను అని కాత్పర్యము.

(రామానుజులు) 13-14-16 అధ్యాయములలో, చేరియు వీడియునున్న ప్రకృతి పురుషుల యొక్క స్వరూపనిశ్చయమున్ను, వారలయొక్క చేరిక కున్ను విడిగానుండుటకున్ను కారణమైన విషయసంబంధమున్ను విషయనిన్న త్రియు వారలు చేరియున్నను విడిగానున్నను వారలు భగవంతుని విభూతియనియు అచేతనముకంటెను చేతనులైన బద్ధము క్రజీవులకంటెను భగవంతునికిగల విశేష మున్ను చెప్పబడినవి. ఇందులో శాస్త్రములచేతనే ఎరుంగదగిన కొన్నియర్థములను దృధపరచుటకై డైవాసుర సంపదయొక్క విభాగమును చెప్పచున్నాడు.

(మధ్వులు) మోక్ష సాధనములకు విరోధియైన దానిని పరిహరింపవలెననునది దీనిచే చెప్ప బడుచున్న ది.

ৰ্লু॥ దంఖో దర్బోఒతిమానశ్భ క్రాక్ పారుష్యమేవ చ 1 అజ్ఞానం బాఖిజాకన్య పార్థ సంవదమానురీం 🛚

పదు దంభ: (1) - దర్శ: (2) - ఆశిమాన: (3) - చ - క్రోధ: (4) - పారుష్యం (5) - ఏవ - చ ! అజ్ఞానం (6) - చ - అభిజాతస్య - పార్థ - సంపదం - ఆసురీం (7) ॥

హే పార్త ! ఓ పార్థా !  $6^{4}$ రం రమున్ను(క పటవేషమున్ను) పారుష్యం దంభః దర్సః అ8మానశృ తన్ను మిక్కిలి గౌరవించుకొను అభివాతప్ప

కఠినకయు బశ్వర్యము విద్యమొదలగు వాటి అజ్జానమేవ ద అజ్జానమన్ను ఇవే వలన మదించియుండుటయు అనురీం సంచదం అనుర సంచదనుగొని జనించినవానికి -కలుగుచున్నది.

తా॥ ఓ పార్దా ! డంభము, ఐశ్వర్యము, విద్య మొదలగువాటివలన మదించి యుండుట, ఆత్మక్లాఘ (తన పొగడ్డ), కోపము, కఠోరత, అజ్ఞానము, ఇవి అనురనంపదగలవానిగ (పొందదగినవానిగ) జనించినవానికి గలుగుచున్నవి.

- (1) దంభ: క్రీరికొఱకై ధర్మముజేయుట (రామానుజులు), తాను అల్పుడుగనుండగా తాను గొప్ప వాడని ఇతరులు తలంపవలెనని తలంచి దానికితగినట్లు చేయుట (రాఘవేం(దులు).
- (2) దర్భ: హితా హితముల నెరింగెడి జ్ఞానమును పోగొట్టగలదై విషయానుభవమువలన గలి గెడి సంతోషము (రామానుజులు).
- (3) అతిమాన: చదువు మొదలగువాటివలన గలుగు అహంకారము (రామానుజులు). ప్రమాణము నత్మిక మించుట (రాఘవేంద్రులు). 'ఆభిమానః' అని పాఠము. అర్థమొక్కటే (శ్రీధరులు).
- (4) క్రోధః ఇతరులను కష్ట్ పెట్టు విషయమున గలిగెడి ధైర్యము (రామానుజులు, రాఘ వేంద్రులు).
- (5) పారుష్యం కఠినవచనము (శ్రీధరులు, శంకరులు) మంచివారికి మనస్పంకటము గలుగ జేయునట్టి స్వభావము (రామానుజులు). ఇతరులకు ద్వేషమును గలుగ జేసెడి స్వభా వము (రాఘవేంద్రులు).
- (6) అజ్జానం తమ్పైన తలంపు (శంకరులు). పరాపరజ్జానముగాని కార్యాకార్య వివేకముగాని లేకుండుట (రామానుజులు).
- (?) ఆసురీంసంపదం ఉపలక్షణముగ రాక్షనసంపదనుగూడ జెప్పినదిగ గ్రామాంపవలెను. (శ్రీధరులు) భగవదాజ్ఞ నత్మికమించి నడిచెడి స్వభావము (రామానుజులు).

శ్లో 🛮 దైవీ సంవద్విమోజయి విబంధాయాసురీ మతా 🖟 మాశుచన్నంవదం డై బీమఖిజాతో ఒసి పాండవ 🛚 మర# డైపీ - సంపత్ (1) - విమోజ్ఞాయ (2) - నిబంధాయ (3) - ఆమరీ (4) - మతా ! మాశుడః - సంపదం - డైపీం - అభిజాతః - అసి - పాండప !!

హీ పొండవ! ఓ పొండువుడా! డై పివంపత్ డె వనంపద అనునది సంసారబంధనిన్న తికొఱకున్ను మాళుచః వ్యసనింపకుము విమోఖయ డైమీం నంపడం డైవనంపడను అఖికాత: పొందుటకె బు అనురీ అనురనంపద యనునది నంసారబంధము కొఱకున్ను పొందుట్లై బుట్టినవానిగ నిబంధాయ ⊕Darĕ: మకా (అని) ఖాబించబడియున్నది అసి ఉన్నావు.

లాం డైవనంపద (సంసార) ఖంధనివృ త్రికిన్ని, ఆసురసంపద (సంసార) ఖంధము కలుగుటకును కారణమని నిశ్భయించబడియున్నది. ఓ పాండువు[రా! వ్యవనించకుము. (సీపు) డైవనంపదను పొందుటకై పుట్టినవాడపుగనున్నావు.

- (1) దైవీ సంపత్ భగపంతుని యాజ్ఞను అనుసరించునట్టి దైవసంపద (రామానుజులు).
- (2) విమోజ్ఞాయ నానావిధమైన మోజ్ఞమునకున్ను (రాఘవేంద్రులు). బంధనిపృత్తికిన్ని (కమ ముగనన్ను పొందుటకున్ను (రామానుజులు).
- (8) నిబంధాయ తక్కువైన స్థానమగు చీకటిలో నివసించుటకున్ను (అంధ తమస్సునకున్ను) (రాఘవేంగ్రులు).
- (4) ఆమరీ ఈశ్వరాజ్ఞను మీరి నడచుటయను అసురసంపదయనునది (రామానుజులు) అసుర రాక్షన సంపదయనునది (శంకరులు).

శో≓ం ద్వా భూశనర్గా లోకే∠స్మ్ఞా దైవ ఆనుర ప్వ చ। దైవో వి<u>న</u>రశ: బ్రోక్ ఆనురం పార్థ మే శృణు ॥

పడा ద్వె - భూతనర్గౌ - లోకే - అస్మిక్ - డైపు - ఆసురు - ఏప - చ। డైపు - విస్తరశు - మోక్తు - ఆసురం - పార్గ - మే - శృణు॥

అస్మి≡్ లో కే -ఈ లోకమున వి నరశ: విసారముగ రూకనర్గా మనుష్యనృష్టులు 180 E: చెప్పబడినది ఓ కుంకివులా ! డెవమనియు ਹੈ ਕੇ ਹੈ। అనుర ఏవ చ ఆనురమనియు ఆసురం **అనురనృష్టి**ని ద్వా డెవః రెండువిధములు あ నావదనుండి దైవనృష్టి శ్నణు వినుము.

తా # ఈ లోకమున డై వమనియు ఆసురమనియు భూత నృష్టులు రెండు విధములుగనున్నవి. డైవ నృష్టియైనది విస్తారముగ జెప్పబడినది. ఓకుంతీ వృతా! అనురనృష్టిని నావద్దనుండి వినుము.

(శంకరులు) సృష్టింపబడిన భూతములలో అసురస్వభావముగలవి, దైవస్వభావము గలవి అని రెండు విధములైన భూతములుగలవు. (అనగా దైవసంపదను పొందదగ్గినవారలుగ కొందలున్ను, అసుర సంపదను పొంచరగినవారుగ కొందరున్ను సృష్టింపబడుచున్నారని తాత్పర్యము.) ఈ లోకమునందు అనగా సంసారముననని తాత్పర్యము. "అభయం సత్వసంగుద్దీః" (ఈ యధ్యాయము 1 ప క్లోకము) మొదలు ఇంతవఱకు దైవసంపద చెప్పబడెము. ఇక నీయధ్యాయము ముగియువఱకు అసురసంపద విస్తారముగ జెప్పబడుచున్నది. ఎందువలన అట్లు విస్తారముగ అసురసంపదను జెప్పవలెననిన, దానినేతింగి నివర్ణించుకొనుటకయ్యే.

(శ్రీధరులు) ఇందలి కొమ్మిదవ అధ్యాయము 12 వ శ్లోకమున అసుర రాక్షస స్వభావ ములనుగూర్చి చెప్పియున్నాడు. ఇచ్చట ఆసుర స్వభావమును మాత్రము జెప్పి రాక్షస స్వభావ మును (మాత్రము) జెప్పలేదు. ఏలనగా రెండుస్వభావములకున్ను ఫలమొక్కటే కాన ఒకదానిని జెప్పిన దానిచేతనే మతియొకటి చెప్పబడినదిగనేయగును కావుననే.

(రామానుజులు) కర్మా (శయమైన ఈ లోకమున కర్ములైన భాతములయొక్క జననము దైవము అనురమని రెండువిధములుగ నున్నది, పూర్వకర్మానుసారముగ భగవదాజ్ఞ్రపకారము నడచువారలు దైవజన్మమనియు, భగవదాజ్ఞను మీరినడచువారలు అనురజన్మమనియు చెప్పబడు చున్నారు. దైవసంబంధమైన జన్మము ఎట్టి ఆదారముననుష్టించుట కగునో అట్టి ఆదారము కర్మ యోగము. జ్ఞానయోగము భ క్తియోగముననునవియే. ఇవి మునుపే విస్తారముగ జెప్పబడియున్నవి. అనురసంపదను పొందినవారలయొక్క ఆచారమును విస్తరించి చెప్పచున్నానని కాత్పర్యము.

పద $\parallel$   $\{$ పవృత్తిం (1) – చ – నివృత్తిం (2) – చ – జనా $\circ$  – న – విద $\circ$  – ఆసురా $\circ$  । న – శాచం (3) – న – అబి – చ – ఆచార $\circ$  (4) – న – సశ్యం – తేసు – విద్యతే  $\circ$ 

అనుర వ్యభావముగల జనులు వవిద్యతే రేదు ఆనురాః జనాః (අරුකාන්) (ක්නු මුඩ ఆదారముగూడ మ్రవృతిం చ ಆಫ್ ರಚಿ లేదు. (అధర్మమునుండి) నివృత్తిని నివృత్తిం చ నక్యంచ న**త్యముగూ**డ న విద్యు ఎఱుంగరు లేదు. శేమ వారలయొడ శుద్ద**క అనునది** శౌచం

తా⊪ అనురన్వభావముగల జనులు ధర్మమున మ్రవృత్తిని, అధర్మము నుండి నివృత్తిని ఎఱుంగకాలడు. వారలయొడ శాద్ధకగాని ఆదారముగాని నక్యముగాని లేదు (ఉండదు.)

- (1) [పవృత్తిం ఏ పురుషార్థమైన కార్యమున (పవ ర్షింపవలెనో దానిని (శంకరులు). అభ్యదయ సాధనమ్ = పరలోక సాఖ్యమునకు అనుకూలమైనది' (రామానుజులు). సత్కార్యమున [పవేశించుటను (రాఘవేం[దులు).
- (2) నివృత్తిం పురుపార్థమునకు బాధకమైనదానిని వివర్తించుటకున్ను (శంకరులు). మోడ్రపాధ నము (రామానుజులు). దుప్కార్యముమండి నివర్తించుటకున్ను (రాఘవేంగ్రదులు).

- (8) శౌచం శాస్త్రానుసారముగనున్న వైదిక కర్మానుష్టానయోగ్యత (రామానుజులు)
- (4) ఆచారః-పంధ్యావందనాదులు "సంధ్యాహీనోఒ శుచిర్ని త్వమనర్హ స్పర్వకర్మ సు" ప్రాతస్పాయం కాలములలో చేయవలసిన సంధ్యావందనములను విడిచి పెట్టినవాడు అశుద్మడు. అతడు ఇతర సకల కర్మలకును అనర్హుడగుచున్నాడు (రామానుజులు).

िళ్లో∎ అనత్యమ[వతిన్నంతే జగదావారబ్ళ్వరం। అవరస్పరనంభూతం కిమన్యత్ కామహైతుకం ≠ ॥

8

పద။ అసత్యం - అబ్రతిష్ఠం - తే - జగత్ - ఆహుః - ఆనీశ్వరం। అపరస్పరసంభూతం - కిం - అన్యత్ - కామమైతుకం॥

అవర నృక సంభాతం 🚴 వురుష సంబంధమువలన జగర్ జగతు వేదాద్మిపమాణములు గలదికాదని అనత్యం ಕರಿಗಿನಜ್ನಯು యు, లేక అనక్నమైనదనియు కామహైతకం కామమునే కారణముగ్రగల అ్రభతిస్తు ధర్మాధర్మములనెడి ఆధారము దనియు లేనిదనియు అన్మత్ కిం వేరేమి కారణమున్నదనియు వీలువానిని బడస్థనది కాదనియు తే వారలు (అనురసంపదగల అనీశ్వరం (ದಿನಿಕಿ ೩४ ಕ ರ ರೆಡನಿಯು) వారలు) చెప్పుచున్నారు.

తా∎ జగత్తనునది వేదాది బ్రామాణములను ఖడసీనది కాదనియు, ధరామై ధర్మములయొక్క వ్యవస్థ గలెగినది కాదనియు, స్త్రీ పురుష నంబంధమువలన గలెగినదనియు, స్త్రీ పురుషులయొక్క కామమే దానికి కారణమనియు, వేరేమి కారణమున్నదనియు, ఆసురస్వఖావముగల జనులు జెప్పుచున్నారు.

🛊 'కామ'హేతుకం' అని పాఠము. అర్థభేదములేదు. (రాష్ట్రానుజులు).

(శంకరులు) నిరీశ్వరవాదులైన చార్వాకమతస్థులు ఈ విధముగ జెప్పచున్నారు.

(రామానుజులు) జగత్తనునది (బహ్మమువలన గలిగినది, (బహ్మమువలన కరీరమైనది, బ్రహ్మముతోగూడినది. కావున అది (బహ్మస్వరూపమైనదని మనము చెప్పటను, అసురజనులు అట్లు చెప్పట వాస్త్రవముకాదనిచెప్పి అక్కేపించుచున్నారు. జగత్తనునది (బహ్మపద్దనుండి, అనగా బ్రహ్మమునే ఆక్రయముగగలదని మనము చెప్పినదానిని నిరాకరించి, అబ్రతిస్టం = బ్రహ్మమువద్ద లేదనుచున్నారు. లేక, జగత్తు ఆదిశేమనిచే ధరింపబడియున్నదని మనము చెప్పినదాని నడ్డగించి, అబ్దతిస్టం = అదిశేమనిచే ధరింపబడియుండలేదనుచున్నారు. ఈశ్వరుడు నియామకుడని మనము చెప్పుటను దూపించి, అసీశ్వరం = నియామకుడుగ ఒక ఈశ్వరుడు లేడనుచున్నారు. మ్రీ పురుమ సంబంధమువలన మనుష్య పశువ్రహ్మాదులు కలుగునట్లు కనబడుచున్న దేగాని చేరొక హేతువుండు నట్లుగ కనబడలేదనియు చెప్పాచున్నారు.

(మధ్వులు) అనత్యం - అ్మపత్మిం=అనీశ్వరం = విష్ణువుచే నృష్టిస్థితి జేయబడుటగాని అతడు నియామకుడుగనుండుటగాని లేదనియు, ఆపరప్పరసంభూతం="అన్నాదృవంతి భూతాని" (అధ్యా శి క్లో 14) అన్నట్లు ఒకరానినుండి ఒకటి గలుగుటయనునది లేదనియు అసురులు చెప్పచున్నారు. (రాఘవేంద్రులు) ముక్కపుచిప్పలో వెండివలె, అసత్యమగు జ్ఞానముచే అసత్యమైనందున ఆడ్రపత్మిమనియు, అవిద్యాపరిణామమైనందున పరస్పర సంభూతముకాదనియు, సత్తుకాదు అసత్తు కాదనియు చెప్పుచున్నారు.

శ్లో॥ ఏతాం దృష్టి<mark>మవష్టళ్య</mark> నష్టాక్మానోఽల్పముద్ధయః। ప్రభవన్త్యుగకర్మాణః క్షయాయ జగతోఽహీతాః॥

పద॥ ఏతాం - దృష్టిం - అవష్టభ్య - నష్టాత్మాను (1) - అల్పబుద్ధయు (2)। [పభవ $\underline{3}$  (3) - ఉగ్గకర్మాణు (4) - క్షయాయ - జగతు - అహితాు (5)

తాజ ఈ బార్వాకమకము నా[శయంచి చెడిన ఆశ్మలుగల న్వల్పటుద్ధులు క్రూరములైన కర్మలుగల వారలై లోకవిరోధులై | ప్రవంచమును చెఱచుట కొఱకు పుట్లుచున్నారు.

- (1) నష్టాత్మానః పరలోక సాధనములైన పనులను జేసికొనని చెడ్డస్వభావము గలవారు (శంక రులు). దేహముకంటె అస్యమైన ఆత్మలేదనువారలు (రామానుజులు).
- (2) అల్పబుద్ధయణ విషయములలోనే బుద్ధిని (ప్రవర్తింప జేయువారలు (శంకరులు). కనబడు వస్తు పులలోమాత్రము బుద్ధిని ఉపయోగించు వారలు (శ్రీధరులు). భాండమువలెనున్న దేహ మున దానికంటె వేరుగ నాత్మ యున్నాడను జ్ఞానములేనివారలు (రామానుజులు).
- (3) ప్రభవంతి కలియుగముయొక్క ప్రారంభ కాలమున గలిగియున్నారు (రాఘవేంద్రులు).
- (4) ఉ(గకర్మాణ: లోకమందలి ప్రాణులకు దుఃఖము కలుగజేయగల కర్మలను జేసెడివారలు (శంకరులు, శ్రీధరులు).
- (ర్) 'ఆశుభాః' అని పారము. అసురమైన పమలనుగూడ జేసెడి వారలని యర్థము (రామానుజులు)

ెళ్లో కామమాత్రిక్య డుఘ్పారం దంభమానమదాన్వికా:। మొహాద్ధృహీక్వాబనద్యాహిక్ బ్రామక్త నైడేల్లు మెట్టిన్లా: । 10

పద్క కామం (1) - ఆశ్రీత్య - దుస్పూరం (2) - దంభమానమదాన్వితా: ! మోహాత్ (3) - గృహీత్యా - అసద్ద్రాహాక్ (4) - మ్రవ రైన్లే (5) - ఆశుచ్చివతా: !!

(ð) అజ్ఞానమువలన (మోహమువలన) మోహ్ వారలు అనద్ద్రాహికా చెడ్డ సిద్దాంత ములను నిండింప వీలులేని దుష్పూరం [గోహింది (ఆవలంవింది) Kjores కామం కామమును 🕶 బిద్ధవాం: అశుద్దములైన చ్రవతములుగలవార లై ක් ද ගාංච algg? లోక మున మైదవరించుచున్నారు, దంభమాన మదా దంభము, గర్వము, మదము మైవర్షనే వీడిక**ి గూడినవార**ై ಬ್ರಕ್ಕಾ

తాజ వారలు నంపూర్ణ ముకాని కామము నాశ్రాయింది దంఖాహంకార గర్వములతో గూడినవారలై అజ్ఞానమువలన చెడ్డ సిద్ధాంశములను అనునరిం చుచు (దురాగ్రాములతో గూడినవారలై) ఆశుద్ధములైన వ్రతములుగల వారలై లోకమున ప్రవర్తించుచున్నారు.

- (1-2) దుష్పూరం కామం తనచే అణగ్(దొక్కదగని, వస్తువుల విషయమైనకోరిక (రామాను జులు). అంతులేని ఆశ (స్వకీయము).
- (కి) మోహాత్ మిధ్యాజ్ఞాన స్వభావమునుచెంది (రాఘవేంద్రులు).
- (4) అసద్యాహాకా అక్రమముగ సంపాదించినవాటిని పొంది (రామానుజులు). దుక్కాన్రములను నేర్చి దానివలన గలిగిన విపరీత జ్ఞానమును పొంది (రాఘవేంద్రులు).
- (5) ప్రపర్తన్తే లోకమున సంచరించుచున్నారు (శంకరులు).
- (6) అశుచ్చివతాః మద్య మాంసములను భుజించెడి (వతములను గలవారలు (శ్రీధరులు). శాస్త్ర నిషిద్ధములైన (వతములను జేయువారలు (రామానుజులు).

శోణ బింతామచరిమేయాం చ **చర్యాన్నాముపా**్శింది: కామోపళోగవరమా ప్రశావదిరి నిశ్చితా: # 11

శ్లో॥ ఆశాపాశశ శైర్బద్ధా: కామ్మకోధవరాయణా:। -ఈహ న్తే కామఖోగార్థమన్యాయేనార్థనంచయా౯ ॥ 12

పద॥ చింతాం - అపరిమేయాం - చ - (పళయాన్తాం (1) - ఉప్పాశితాః కామోపభోగపరమాః - ఏతాపత్ (2) - ఇతి - నిశ్చితాః॥

.. ఆశాపాశశతై: - బద్ధా: - కామ్మకోధపరాయణా: । ఈహ నైే (3) - కామభోగార్థం - అన్యాయేవ - అర్థసంచయా౯ ।

**७** इस्ते व्यक्त ఆశయనెడి పలుక్రాళ్ళచే కొలత బెట్ట పీలులేనట్లియు అపరిమేయాం ಖದ್ದಾಃ కట్టబడినవారుగనునుండి మ్రభయానాం మరణమునేముగించుగగలట్టియు కామ క్రోధ చరా కామ క్రోధములను గావృ ಬಿಂಕಾಂ చింకను యణాః ಆಕ್ರ ಯಮುಗ್ನ ಗ್ರಹಿಂಬಿ ఉప్పాశ్రీకా: పొందినవారలుగరు కామభోగార్థం కామభోగానులకయ్యే కామావభోగవరమా: విషయామభవమునే మేలైన అన్యాయేన అన్యాయమచేత పురుషార్థమనుకొన్నవారుగను అర్ధనంచయాజా డ్రవ్యపు కుప్పలను ఇంతేయని ఈహ నే వెళుక్రవయత్సించు ఇం తేయని వీతావదికి వెతుక[పయక్నించుచున్నారు నిక్పితాశ్చ నిశ్చయించిన వారుగను

రాంజ వారలు కొలకమొట్ట దగనట్టియు, మరణమునే ముగింపుగ గలట్టియు బింతనుపొందిన వారలుగను, విషయానుఖవమే పురుషార్థముగ గొన్నవారలు గను, ఇంతేయను (న్వల్పానందానుఖవమే కడపూడి మయోంజనము, దానికంకు [శేష్మైన మ్యాంజనము లేదు ఆను) నిశ్భయముడు గలవారుగను, ఆశయనెడి అనేక జాళ్ళాచే కట్టబడినవారలుగనునుండి కామ్మకోధములనే గొప్ప ఆశ్రాయ ముగగొని కామము ననుభవించుటకయ్యే అన్యాయముచే (దొంగతనము మొదలగు దుష్కృత్యముల్లచే) [దవ్యముల సమూహములను వెతుకుట్రై ్రవయత్నించుచున్నారు.

- (1) బ్రహాయాన్హాం బ్రాక్బేత బ్రహాయమువరకు, చింతాం చింతను, ఉప్పాశితా: గలిగినవారుగమ (రామానుజులు).
- (2) ఏతావత్ కామభోగముతప్ప వేరుగా స్వర్గాదిభోగములు లేవని (రాఘవేంద్రులు).
- (3) ఈహ న్లే (పయత్నించుచున్నారు (శంకరులు).

### wwww

శ్లో॥ ఇదమద్య మయా లబ్దమిమం ప్రాప్స్యే మనోరథం। ఇదమ స్త్రీదమపి మే భవిష్యతి పునర్ధనం ။ 18 అసా మయా హతశ్బతు: హనిష్యే చాపరానపి। -ఈశ్వరోఒహమహం ఖోగీ సిద్దోహం బలవాన్పుఖీ 🛚 14 ,, ఆధ్యోషిఖిజనవానస్మి కోషన్యోస్తి నదృశో మయా। యాక్ష్మే దాస్యామి మోదిష్య ఇత్యజ్ఞానవిమోహితాక ॥ 15 ್ರ್ಯ అనేకచి త్రవి భాన్హా మోహజాలనమావృతాः। | మనకాం: కామంఖో గేషు వత నై నర కే∠శంచా ∎ 16 పద⊪ ఇదం - అడ్య - మయా - లబ్దం - ఇమం - ౖపాప్స్యే - మనోరథం। ఇదం - ఆ స్త్రి - ఇదం - ఆపి - మే - భవిష్యతి - పునః - ధనం॥ ,, అనౌ - మయా - హతః - శ(తుః - హనిేమ్యే - చ - అపరాకా - ఆపి। ఈశ్వరః - అహం - అహం - భోగీ - సిద్ధః (1) - అహం - బలవా౯ - సుఖీ 🛚 ,, ఆధ్య: - అభిజనవా౯ (2) - అస్మి - క: - అన్య: - అస్తి - సదృశ: - మయా ! యక్ష్యే (3) - దాస్యామి (4) - మోడిస్మే - ఇతి - అజ్ఞానవిమోహితా: 🛚 ,, అనేకచిత్తవి(భాన్తా: - మోహజాలసమావృతా: (5) ! [పసక్తా: - కామభోగేమ - పత్తి - నరకే - ఆశుచా॥

| ఇదం                          | ఈ వనువు       | మే            | నాకు                     |
|------------------------------|---------------|---------------|--------------------------|
| అద్య                         | ఇప్పడు        | ವುನಃ          | మజతను                    |
| మయా                          | ನ್ಷಾಕ         | భవిష్మతే      | <b>వచ్చిచేరు</b> ను      |
| စည္မဝ                        | పొందబడినది    | #रो•¥ (क्रॅंब | ఈ శ్రమప                  |
| ఇమం మనోరథం                   | -ఈ కోరికను    | మయా           | ನ್ ವೆಕ                   |
| ్రపాప్పేక                    | పొందగలను.     | 5-81          | చంపబడెను                 |
| <b>8</b> 40                  | -ఈ ధనము       | •పరానపి       | మిగతవారలను(శ/తువులను)కూడ |
| <b>9</b> ຄື                  | ఉన్నది.       | హానిష్యే చ    | చంపగలను                  |
| అస్తి<br>ఇచ≎ <b>భవ</b> మప్ ' | - ఈ ధనముకూడ - | <b>ພ</b> ລາວັ | <b>నే</b> ను             |

| Not all                                          | ప్రికెడివాతను             | డాస్కారు           | దానము చేయగలను           |
|--------------------------------------------------|---------------------------|--------------------|-------------------------|
| -ఈశ్వర:<br>అహం                                   | నేమ                       | మోది ష్యే          | నం <b>లోషింపగ</b> లను   |
| p <sup>ri</sup> fi                               | భోగమువనుళవించువాడను       | 20 a               | -ఈవిధముగ                |
| అహాం                                             | నేమ                       | ఆట్టానవిమోహితాః    | అజ్ఞానమువలన పలువిధము    |
| స్టిద్దు                                         | (అన్నియు) ఇడవినవాడమ       |                    | లుగ మోహిందినవారుగను     |
| ຄວລາຂາ                                           | బలముగలవాడను               | »នី៩ជំនុងប្រាក្លាះ | వలుతలంపులవలన పలువిధ     |
| మ <b>ీ</b>                                       | ను <del>ఖముగలవాడ</del> ను | 2 - 2              | ములుగ భ్రమచెందిన        |
| <b>#</b> 400 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 | వంచదగలవాడను               |                    | <b>వా</b> రుగను         |
| అభిజనవాకా                                        | గొప్పకులములోనివాడను       | మో <b>హకాల</b> వహా | హొహవువలదే కప్పబడిన      |
|                                                  | అయిడి న్నాను              | వృణాః              | <u>వారుగను</u>          |
| అస్మి<br>మయా                                     | ಪ್ರತೆ                     | కామళో గేమ          | బిషయళో గములయండు         |
| వదృశ:                                            | నమమెన <b>వాడు</b>         | (వనక్తా:           | మునిగియున్న వారుగనుఉన్న |
|                                                  | మరొక్కడు                  | કે ~               | వారలు                   |
| e≾ge<br>Σε                                       | ఎవ్వడు                    | ఆఖచౌ               | <b>⇔శు</b> ద్దమైన       |
| • \$                                             | చ్చా<br>ఉన్నాడు           | <b>నర</b> ోక       | నరకమున                  |
| - 10                                             | యాగము చేయగలను             | పఠ ని              | వడుచున్నారు.            |

తాంక ఈ వస్తువు ఇప్పడు నాబే పొందబడినది. ఈ కోరికను పొందగలను ఈ ధనము నాకున్నది. (అనగా పేరొకనికి లేదు.) ఈ ధనముగుడ నాకు మంటియు గలుగును. ఈ శ్రతువు నాబే చంపబడెను. మిగత శ్రతువులనుకూడ చంపగలను. నేను పీలెడివాడను. నేను ఖోగముననుభవించువాడను, నేను (అన్నియు) కలిగినవాడను బలముగలవాడను నుఖముగలవాడను సంపదగల వాడను ఉన్నతకులములోనివాడను అయియున్నాను. నాతో సమానమైన వాడు పేరెప్పడున్నాడు? యాగము బేయగలను. దానముబేయగలను. నంతో షింపగలను. అవి ఈవిధముగ అజ్ఞానముబేత మోహముందియు, చంచలతతో గూడిన మనస్పుతో భమబెందియు, మోహపువలబే కప్పబడియు, పలువిధము లైన విషయభోగములలో మిక్కిలి ఆశగలవాలై ఉన్నవారు అశుద్ధమైన నరకమునబడుచున్నారు.

- (1) సిద్ధ: పుత్రపౌత్రాది సంపన్నుడు (శంకరులు).
- (2) ఆభిజనవాకా ఏడు తరములనుండి శిష్టాచారములుగల కులమున బుట్టినవాడు (శంక రులు)
- (3) యక్ష్యే నేమ పెక్కుగ యాగములనుజేసి నావలె యాగముజేయని మిగతవారలను ఆవమాన మొందునట్లు చేయగలను (శంకరులు).
- (4) దాస్యామి నమ్మ పాగతు వారలకు ఇచ్చెదను (శంకరులు). మిక్కిలి యధిక ముగ దక్షిణ వివ్వగలను. ఆన్నదానము జేయగలను (రాఘవేందులు).
- (ర్) మోహజాల సమావృతా:-పు[తపౌ] కాదులయెడ ఆభిమానముగలిగియుండుట.(రాఘవేం[దులు) (స్వకీయము) "తేన వినాన తృణమపి చలతి=దానిచేగాక (పరమాత్మవలననేగాక) పుల్లకూడ కదలదు" అనువాక్యమును నమ్మక, తానే సక లమును జేసినదిగను, చేయునదిగను, చేయబోవునదిగను

సకల సామర్థ్యములున్ను తనయెడనున్నట్లును తలంచి, ఈశ్వరుడుగను సకలమునకున్ను కర్తగను ఒక పరమాత్మగలడనుదానిని నమ్మనివాడు నరకమును పొందునని దీనిచే త్రకలపరచబడినది.

శ్లోజ ఆశ్మనంఖావితా: న్రామ్థా ధనమానమదాన్వితా: । యజనై నామయజైస్తే దంఖేనావిధిపూర్వకమ్ జ 17

,, అహంకారం బలం దర్పం కామం క్రోధం చ సంక్రిశా: మామాత్మ చరడేహేషు మ్రిషన్తో ఒక్యనూయకా: # 18

,, తానహం ద్విషత: |కూరా౯ సంసారేషు నరాధమా౯! ఓపామ్యజ|నమశుఖానానురీష్వేవ యోనిషు ∎ 19

వద $\mathbb{I}$  అక్మసంభావితా: - స్రబ్దా: (1) - ధనమానమదాన్వితా: (2)  $\mathbb{I}$  య $\mathbb{I}$  - నామయ $\mathbb{I}$   $\mathbb{I}$  - నామయ $\mathbb{I}$   $\mathbb{I}$  - సామయ $\mathbb{I}$   $\mathbb{I}$  - సామయ $\mathbb{I}$   $\mathbb{I}$  - సామయ $\mathbb{I}$   $\mathbb{I}$   $\mathbb{I}$  - సామయ $\mathbb{I}$   $\mathbb{I}$   $\mathbb{I}$  - సామయ $\mathbb{I}$   $\mathbb{I}$ 

,, అహంకారం - బలం - దర్బం (ర్) - కామం - (కోరం - చ - సంశ్రిణా: ) మాం - ఆత్మపరదేహేమ - (పద్విష స్త్రి: (ర్) - అభ్యనూయకా: (7) !! తాకా - అహం - ద్విషత: - (కూరాకా - సంసారేమ - నరాధమాకా : శ్రీపామి - అజ్వం - అశుభాకా - ఆసురీమ (రి) - ఏవ - యోనిమ (9) !!

(8) వారలు సంక్షకితాః **ఆశ్ర యించినవార**లు ఆత్మనంభావితాః తమచేతనే గౌరవించబడిన ఆశ్మవరదేహేమ తమయొక్కయు ఇశరులయొక్క యు దేహములలో నువు ವ್ರಕ್ಷ నమ్న వినయములేనివార లె మాం ధనమానమదాన్వికా: ధనమువలన గరిగినగర్వము | చ్రద్విష్ణన్త: ద్వేషించువారలు మదము పీటితో గూడిన | అభ్యనూయకాః గిందించువారలు వారలై ద్విషతః ద్వేషముగలవారలుగను విధ్యనుసారముగగాక ఆవిధి పూర్వకం ్రకూరన్వభావముగలవారుగను [ဗာဇာ∎ దంభేన డంబముచేత entre-ఖద్దమైనవారుగను మనుమ్యలలో శక్కువరశము నామయక్షైణ పేరుకుమ్మాతమైన యజ్ఞముల నరాథమాజా వారుగనునున్న యాగము జేయుచున్నారు యణ నే అట్టివార్డను B'E (ð) జననమరణమార్గములలోనే ఫారలు సంసారేషు ఆనురిషుయోని ష్వేవ ఆనురయోమలలోనే ఆహంకారమును అహంకారం ఖలమును ఎల్లప్పడు කුදන ဗဗျည်ဝ నేమ దర్భం గర్వమును అహం పారవేయుచున్నాను. (బ్రో కామం ఆశను <u>೩</u> ಘಾರ್ಯ యుచున్నాను.) ్రకోధం చ £<sup>4</sup>పమును

ాంజ వారలు ఆరృశ్హాఘగలవారలై వినయము లేబ్వారలై ధనమువలన గల్గిన గర్వము మదము విమితోగూడిన వారలై డ౦బమువే, వేదవిధ్యను సారముగ లేక పేరుకుమ్మాశమే యజ్ఞ మగ్మకియలను జేయుచున్నారు. వారలు అహంకారము, బలము, గర్వము, ఆశ, కోవము బీటి న్మాశయించిన వారలు. తమ యొక్కయు ఇశరుల యొక్కయు దేహమున అంతర్యామిగనున్న (వర మాత్మయగ) నన్ను ద్వేషించువారలు (నన్ను) విందించువారలు. ద్వేషము గలవారుగను, అశుద్ధమైన వారలుగను, మను మ్యలలో కడవటివారలుగనునున్న వారలను జననమరణ మార్గములలో అసుర యోనులలోనే ఎల్లవృడు నేను [తోయుచున్నాను. (జనించ జేయుచున్నాను).

- (1) స్ట్రహ్హాణ తమకు ఏ విషయమునందును కొఱతలేదని తలంచువారలుగ (రామానుజులు).
- (2) ధనమాన మదాన్వితా: ధనముచేతను విద్యచేతను గొప్పకులముచేతను కలిగినమదము ఆహం కారము, లేక గర్వముగలవారలు (రామానుజులు).
- (3) నామయక్షైః యజ్ఞముజేసెనని పేరుగలుగుటకై జేసెడి యజ్ఞములచేశ (రామానుజులు).
- (4) దంభేన తాను అందతికంటె శ్రేమ్డుని చూపించుకొనుటచేత (రాఘవేందులు).
- (5) దర్భం నాతోసమానమైనవాడులేదని తలంచుట (రామానుజులు).
- (6) [పద్విష స్తే: తమయొక్క (నన్ను ద్వేషించువారలయొక్క) ఆత్మయ అన్యనియొక్క ఆత్మ యు చిక్స్వరూపమున్ను నేనే గావున తన్ను ద్వేషించినను ఇతరుని ద్వేషించినను వన్నే ద్వేషించిన వారలగుచున్నారు. మఱియు వేదో క్రమైన యజ్ఞమున, పశుహింస దోషము కాకున్నను, వేదవిరుద్ధమైన యజ్ఞమున జేసెడి పశుహింస దోషమే. అట్టి హింస యమనది పశురూపుడైన నన్ను హింసించినదగుచున్నది. కావున అతడు ద్వేషి యగుచున్నాడు. (శ్రీధరులు) సకలవస్తువులలోనున్న నన్ను కుతర్కముజేసి, నేమలేను, సర్వవ్యాపినికాను, నర్వళ క్రేవి గలవాడనుకాను, అని దూషించుచారలు (రామానుజులు). నాయాజ్ఞమ ఉల్లంఘించుటవలన విరోధులగుచున్నారు (శంకరులు). భగవంతు డౌక డుండుటయు అతడు నియామకుడనునదియు వా స్త్రివమైనచో నేను చేయు నీ పనిని ఆడ్డగించుగాక, లేక ఇట్టి కార్యమునుజేయుగాక, యని చెప్పటయే ద్వేషము, (రాఘవేం(దులు).
- (7) అభ్యాహయాకాక అనూయజెందువారలు (శంకరులు, రామానుజులు). సన్మార్గముననున్న పెద్దలయెడ దోషము జెప్పవారలు. (శ్రీధరులు) స్వామియేలేడని వాదించు వాదమనెడి ఆసూయగలవారలు (రాఘవేంద్రులు).
- (8-9) ఆసురీమ యోనిమ (కూరములైన పుబి మొదలగు జన్మలలో (శంకరులు, శ్రీధరులు). నాకు (పఠికూలముగనున్న, అనగా ద్వేషించుచునేయున్న జన్మలలోనే (రామానుజులు).
  - ళ్లో ఆనురీం యోనిమావన్నా మూడా జన్మవి జన్మని: మామృపాహ్మైవ కొంతేయ శతో యా నృధమాం గతిం॥ 20
  - షద# ఆసురీం యోనిం (1) ఆపన్నా: మూఢా: జన్మని జన్మని । మాం - అ్రసార్య - ఏశు (2) - కొంతేయ - తత: - యా స్త్రి- అధమాం గతిం (3) #

| హే కొంతేయ !<br>అనురీం యోగిం | ఓ కుంకీవు[కా !<br>ఆనురజన్మను | మాం అస్తాస్త్రావ<br>కశ: | నమ్మ పొందకయే<br>దానికంపె |
|-----------------------------|------------------------------|-------------------------|--------------------------|
| <b>⇔</b> ສສງະ               | పొందినవారలు                  | అథమాం గళం               | తక్కువైవస్థికిన          |
| <b>ಜನ್ಮನಿಷನ್ನ</b> ನಿ        | ్[పతిజన్మయందును              | యాని                    | పొందుదున్నారు.           |
| మూడాః                       | మెకమొందివవారలే               | _                       | •                        |

జా⊪ ఓ కుంతీపు[కా! ఒకొ}క్క జన్మలోను అనురజన్మను పొందిన మూడులు నన్నుపొందకయే దానికంటె (అనురజన్మకంటె) వీచమైన తక్కు వైన జన్మను పొందుచున్నారు.

- (1) ఆసురీం యోనిం నాకు బ్రతికూలమైన జన్మను (నన్నువిరోధించుజన్మను) (రామానుజులు).
- (2) ఆడ్రాప్యైవ నేనొకడనున్నానను జ్ఞానములేకయే (రామానుజులు).
- (శి) అధమాంగరిం కృమికీటాది జన్మలను (శ్రీధరులు). నికృష్ణమైన జన్మములను (శంకరులు) నిత్యనరకములను (రాఘవేంద్రులు).

### ళ్లో, ౖతివిధం నరకేస్యదం ద్వారం నాశనమాత్మనః। కామః క్రోధ స్థథా లోళ స్థస్మాదేశ త్ర్వయం త్యజేత్ 🛚 21

పది! (తివిధం - నరకస్య - ఇదం - ద్వారం (1) - నాశనం (2) - ఆత్మన: # కామః - (కోధః - తథా - లోభః - తస్మాశ్ - ఏతత్ - (తయం -

| కామః                     | కామము (ఆశ్)            | వరశన్య          | నరకమునకు               |
|--------------------------|------------------------|-----------------|------------------------|
| <b>[ξ<sup>4</sup>φ</b> ε | [కోథము (కోప్ట్లము)     | ద్వారం          | <b>ಪಾ</b> ತಿ <b>ಲಿ</b> |
| <b>४</b> क               | 😑 ลิధముగనే             | అక్మనః          | అక్మను                 |
| లోళ:                     | లోళము (ధనాశ) రేక ఇతరుల | నాళ నం          | చెరువుడున్న <b>ది</b>  |
|                          | సామ్ములోని కోరిక అనెడి | <b>కప్పా</b> త్ | అందువలన                |
| <b>్జివి</b> ధం          | మాడువిధములైన           | పీకత్తయం        | -ఈ మూటిని              |
| කර                       | කුඨි                   | త్యజేత్         | విడిబి పెట్టవలెను      |

తా⊪ ఆశ, కోపము,లో**భము, అ**ని మూడు విధములైన ఇవి నరశ మునకు వాకిలిగను, తనకు నాశమును (చెఱుపును) ఇచ్చుటకు హేతువుగను నున్నవి. కావున ఈ మూటిని విడిబి పెట్టవలెను.

- (1) ద్వారం హేతువుగను (రామానుజులు). సాధనముగను (రాఘవేంద్రులు).
- (2) ఆత్మనః నాశనం ఒక పురుపార్థమునకున్ను యోగ్యము కాకుండ తన ఆత్మను చెరుపునట్టివి గను (శంకరులు). తన స్వరూపమును పొందకుండ జేయుచున్నవి. (రామానుజులు). ఆనర్థమును పొందించుచున్నవి. (రాఘవేంద్రులు).

(శ్రీధరులు). (రాఘవేంద్రులు) ఆసుర స్వభావములోని అనేక దోషములలో ముఖ్యమైన మూడు దోషములు ఆత్మనాశమునకు కారణములుగాన వాటిని తప్పక నివర్ణింపవలెనని దీవిచే (ಬೆಕಟಿಕ್ಕಮನದಿ,

```
శ్లో ॥ మీతైర్విము క్ర: కొంతేయ రమొద్వారై స్రైఖిర్నర:।
ఆచరత్యార్మన శేయనలో యాతి వరాం గతిమ్ ॥
```

22

పద# ఏమై: - విము క్ష: - కొంతేయ - తమోద్వారై: - త్రిభి: - నర: ! ఆచరతి (1) ఆత్మన: - శ్రేయ: (2) - తత: -- యాతి (శి) - పరాం (4) - గతిం (5) #

హే కౌంకేయ! ఓ కుంకిప్పకా ! అక్ననః నరశమునకు ద్వారములైన ్రేయః అదరతి మందిని చేసికొనుడున్నాడు. **క మొద్వా**ై : -ఈ మూటిచేత ನಿತ್ಯಾಕಿರಿ: 88: దానినుండి **పరాంగతిం** ఉన్నక మైనస్థితిని (మో≰మును) విడువబడిన విము కః మనుష్యుడు యాతి పొందచున్నాడు. నరః

తా  $\mathbf{L}$  కుంతీవు[తా! నరకమునకు కారణమైన ఈ (కామ క్రోధలోళ ములు) మూటిచే విడువబడిన మనుష్యుడు తనకు మంచిని చేసికొనుచున్నాడు. దానివలన మొక్కమును పొందుచున్నాడు.

(1-2) ఆచరత్మిశేయః - నా విషయమైన జ్ఞానమును పొంది నన్నారాధించుటలో బ్రప్తు రైంచు చున్నాడు. (రామానుజులు). పురుపార్థసాధనము ననుష్మించుచున్నాడు.(రాఘవేం(దులు)

**~~~~** 

(కి-4-5) యాతి పరాం గతిం - నన్ను పొందుచున్నాడు (రామానుజులు).

శ్లో။ యశ్నా స్త్రవిధిముక్స్పజ్య వర్తతే కామకారత: 1

న న సిద్ధిమవాజ్నీ కి న ముఖం న వరాం గరిమ్ 🗈 21

పద $\mathbb{I}$  య: – శాస్త్రవిధిం (1) – ఉత్సృజ్య – పర్తతే – కామకారత:  $\mathbb{I}$  న – స: – సిద్ధిం (2) – అవాప్మోత్తి – న – సుఖం – (8) – న – పరాం – గతిం (4)  $\mathbb{I}$ 

ಯೇ ఎవ్వడు సిద్దిం సిద్దిని ₹\_న\_విధిం **వేదబదిని** ລາລາລາງ ອ పొందుటలేదు. మఖమును DAD సుఖం 49774 కామమువలన ్రపేరేపింభబడి పొందుటలేదు. కామకారతః మైవ రించునో (నడచునో) మేలైనగతిని (మా≰మును) ವ ಧತೆ **ಬರ್**ಂಗರಿಂ -న:

తాం: ఎవ్వతు శాస్త్రేక్తమైన ధర్మమునువిడిబి స్వేచ్ఛగ బ్రామన్ అంతడు శర్త్వక్షానమునుగాని సుఖమునుగాని మోడ్లమునుగాని పొండుటలేదు.

- (1) శాస్త్రవిధిం శాస్త్రమందలి విధిని ఓ ధమ్మలను, (శంకరులు), వేదరూపమైన నాయాజ్ఞన్లు (శామానుజులు)
- (2) సిద్ధిం పురుపార్థమునకు కావలసిన యోగ్యతను (శంకరులు). స్వర్గాదిఫలమును (రామానుజులు) పురుపార్థమునకు కావలసిన సాధనములను (రాఘవేంద్రదులు)

- (3) సుఖం ఇహలోక సుఖమును (శంకరులు).
- (4) పరాంగతిం స్వర్గమునుగాని మోక్షమునుగాని (శంకరులు).

శ్లో ఆస్మాబ్బాన్త్రం బ్రామాణం తే కార్యాకార్యవ్యవస్థితో జ్ఞాత్వా శాన్త్రవిధానో క్రం కర్మకర్తుమిహార్హనీ జ

24

పద॥ తస్మాత్ - శాష్ట్రం - ట్రమాణం-తే-కార్యాకార్యవ్యపస్థితె । జ్ఞాత్వా - శాష్ట్రవిధానో క్షం - కర్మ - కర్తుం - ఇహ - అర్హ్హస్టీ ॥

శా, శ్రైవిధానో క్రం శా, శ్రైవిధిబే చెప్పబడిన అందువలన కప్మాత్ ಕಾರ್ಗ್ಯಾಕಾರ್ಯ ವ್ಯವಸ್ಥಿತ್ ಬೆಯದಗಿನದಿ ಬೆಯದಗಾಗಿ ಅನು ಕರ್ಶ దగినది చేయదగనుం అంటే వానిని వ్యవస్థజేముటలో జ్ఞాక్వా ఆడాగ్) ఇవా కర్మను ఎటింగి (నిర్ణయి మటలో) -ఈ లోకమున కర్తుం అర్హ్హసీ చేయుటకు యోగ్యడవగనున్నావు. శాన్ర్మము • న్ల ్రభమాణముగనున్నది చ్రమాణం

తాండువలన బేయదగినది బేయదగనిది అనువానిని వ్యవస్థజేయు టలో (శ్రతి న్మృత్తికోన \* పురాణములనెడి) శాడ్ర్మము బ్రమాణముగ నున్నది. శాడ్ర్మముబే విహిశమైయున్న కర్మనెజింగి ఈలోకమున జేయుటకు యోగ్యుడుగనున్నావు. (ఈ భూలోకమున ముముక్షపులు కర్మబేశనే బిత్త శుద్ధిని, దానివలన జ్ఞానమును, దానిబే మోక్షమును పొందవలసిన వారలు కావునను, సీపు కర్మాధికారిగ నుండుటవలనను, శాస్త్రాక్తమైన కర్మను శ్రమ ముగ తేయవలసినదని కాతృర్యము.)

\* ఇశిశాసమనునది మహాభారతము పంటిది.

ఓంత కృషింతి త్రీమదృగ వద్దీకానూ పనిషత్స్టు బహ్మవిద్యాయాం యోగ శాస్త్రే శ్రీ కృష్ణార్జున నంవాడే దైవానుర నంపద్విభాగయోగో నామ షో డశో ఒధ్యాయ ఒ.

> శ్రీమదృగవద్దీతలుగ ఉపనిషత్తులుగ బ్రహ్మవిద్యగ యోగశాడ్ర్రముగ నున్న శ్రీకృష్ణార్జున సంవాదమున దైవాసురసంపద్విభాగయోగమనెడి పదునాజన అధ్యాయము ముగి సెమ.

> > ఓం తత్ సత్.

## పదు నేడవ అధ్యాయము (శ్రాత్రయవిఖాగయోగము)

అర్జున ఉవాచ:—

శ్లో။ యే శా.మైవిధిముక్సృజ్య యజనై (శద్ధయాఽన్విరాం:। తేషాం నిష్ఠా ఈ కా కృష్ణ నత్త్వమాహో రజన్షమ:॥

పర‼ యే - శాస్త్రవిధిం - ఉత్పృజ్య - యజన్హే - శ్రధ్ధయా - అన్వితా: # తేపాం - నిఫ్టా (1) - తు - కా - కృష్ణ - సత్త్వం - ఆహో - రజ: - తమ: #

1

| అర్జునఉవాచ<br>హే కృష్ణ !     | అర్జమడు చెప్పినది                    | <b>కే</b> షాం         | <b>ಪ್</b> ರಲಯುಕ್ಕು       |
|------------------------------|--------------------------------------|-----------------------|--------------------------|
| హే కృష్ణ !                   | ए होते !                             | ನಿಷ್ಠೇ 🍪 ಕ್           | දුම සාසුය ?              |
| ₹.స్త్రవిధిం                 | ఎవ్వరు<br>శా <sub>.</sub> స్త్రబధిని | న <u>క</u> ్వం<br>అహో | న <u>శ్వ</u> మా ?<br>లేక |
| ఉత్పృజ్య<br>క్రాథయా అన్వికాః | విడిది<br>శ్రక్షలోగూడిన వారలై        | రజ:                   | లు<br>రజస్సా ?           |
| యజ నే                        | (భగవంశుని) ఆరాధించు<br>చున్నారో      | <b>కమః</b>            | ళమస్పా ?                 |

తాంగి అర్జునుడు చెప్పునది:— ఓ కృష్ణా ! ఎవ్వరుశా న్రైవిధిని విడిబి [శద్ధ ([వయక్నము లేక ఉళ్ళుహము)తోగూడిన వారలై (భగవంశుని)ఆరాధించు చున్నారో (పూజించుచున్నారో) వారలస్థితి ఎట్టిది? సత్త్వమాం? రజస్సా? లేక తమస్సా?

### (1) Aar - మూడవ ఆధ్యాయము 3 వ క్లో - చూడుడు.

(శంకరులు) శాస్త్రవిధిని తెలిసి యుండియు అట్టివిధిని నిర్వాకరించి నడచువానికి [శద్ధయే గలుగదు. [శద్ధయనగా ఆ ప్రిక్యబుద్ధి (భగవంతుడు కలడను నిశ్చయము, లేక వేదాదులలోనమ్మ కము). శాస్త్రవిధి తెలిసిన వానికి శాస్త్రవిరుద్ధములైన అరాధన మొదలగు వాట్లలో (శద్ధ గలుగనేరదు. కావున శాస్త్రవిధినెతింగినవాని విషయమున ఈ[పశ్న గలిగినదికాదు. ఏలనగా (శద్ధ మూడు విధములైన దనియు, సాత్ర్వికులు దేవతలనున్ను, రాజసులు యక్షరాక్షసులనున్ను, తామసులు పికాచాదుల నున్ను [శద్ధతో పూజించుచున్నా రనియు, ఇకముందు చెప్పబోపు ఉత్తరము శాస్త్రవిధిని నిరాకరిం చినవాని విషయమున కుదరదు. అశక్తిక్తవలనధాని సోమణితనము వలనగాని శాస్త్రములను చూడకయు, లేక శాస్త్రార్థములను తెలిసికొనకయు, వంశపరంపరగ ననుష్టించిపచ్చిన వృద్ధాచార

మును (లేక సత్సహవాసమును) గైకొని (శద్ధతో పూజాదులను జేయువాని విషయముగనే ఈ స్టర్మ్ గలిగియుండవలెను. ఇట్టి వానియొక్క (శద్ధతో గూడినపూజ సాత్త్విక మైనదా, రాజసమైనదా? లేక తామసమైనదా, సాత్విక మనిన ఇతడు జ్ఞానమును పొందుటకు అధికారియగును. "నససిద్ధిమవా ప్యోతి నసుఖంనపరాంగతిం" (అధ్యా 16-క్లో 23 అను దానిచే శాష్ట్రవిధిని విడిచినవాడు జ్ఞానమున కర్హుడుకాడని యేర్పడుచున్నది. రాజసము. లేక తామసము అనిన ఇతడెప్పుడున్ను జ్ఞానాధికారి యగుట లేదు. (శద్ధతో భగవంతుని పూజించువాడు (శాష్ట్రవిధి తెలియని నిమి త్రముచేత) ఎట్టి హిత మును పొందుటకు మార్గములేనిచో ఈ పూజ (పయోజనములేనిదగుచున్నదిగదా! అను సందేహ ముతో అర్హునుడడుగుచున్నాడు.

(శ్రీధరులు) (శద్ధయొక్క స్వరూపము సాత్ర్వికమైనను ఆశక్తి, లేక సోమరితనమువలన శాస్త్రవిధిని తెలిసికొనకయుండుట. దానితో గూడిన (శద్ధ, రాజసతామసములలో జేరునా యను సందేహమువలన మూటినిజేర్చి యడిగినదిగ (గహింపదగినది.

(రామానుజులు) చేవాసుర స్వభావములనుగూర్చి వివరించినందున మనుష్యుడు పొంద పలసిన తత్త్వజ్ఞానమున్ను దానికి కావలసిన ఉపాయమున్ను శాస్త్రముచేతనే ఎఱుంగవలెననునది మునుపటి అధ్యాయమున జెప్పబడినది. ఈ యధ్యాయమున శాస్త్రమిధినివిడిచి చేసెడి యజ్ఞాద్యా రాధనలు నిష్పలమనియు, ఫలమివ్వదగినదియు శాస్త్రవిధి ననుసరించినదియువైన ఆరాధన యను పింపదగినదనియు, శాస్త్రోక్తమైన యజ్ఞాద్యారాధనగూడ గుణములచే మూడు విధములైనదనియు, శాస్త్రవిధి యొక్క లక్షణమున్ను, చెప్పబడుచున్నవి. (ఈ శ్లోకముందలి తాతృర్యమేమనగా) శాస్త్ర విధిని విడచి చేసెడి పూజ నిష్పలమనుదాని నెఱుంగని అర్జునుడు శాస్త్రోక్తము కానట్టియు (శద్ధతో జేయబడునట్టియు యాగాది ఆరాధనలవలన గలుగుఫలము సాత్ర్వికమా, రాజసమా, లేక తామ నమా, యని యడుగుచున్నాడు.

(మధ్యులు, రాఘవేంగ్రులు) 14-వ అధ్యాయమున "నాన్యం గుణేభ్యః కర్తారం" అను ్లోకమువలన చెప్పబడిన గుణము లిట్టివనియు వాటి కార్యమిట్టిదనియు ఈ యధ్యాయమున జెప్ప బడుచున్నది. (ఈ శ్లోకమునకు శంకరుల కాత్పర్యమే వీర్ణయొక్కదియు).

శ్రీభగవానువాచ:—

శ్లో॥ త్రివిధా భవరి శ్రధా దేహినాం సా న్వాఖావజా। సా త్వికి రాజనీ మైవ రామన్ చేతి రాం శృణు॥

పద్మ (తివిధా - భవతి - (శద్దా - దేహినాం - సా - స్వభావజా ! - రాజసీ - చ - ఏవ - తామసీ - చ - ఇతి - తాం - శృణు!

రాజన మనియు త్రీభగవంతుడు జెప్పినది **ಹಿಳಗವಾ**ಸುವಾಬ రాజనీచెవ తామసీ భ **కామన**మనియు దేహముగలవార్లకు దేహినాం స్వకావమువలన (పూర్వకర్మ **28** -ఈ విధముగ వ్వభావజా వాననవలన) కలిగిన [ಕಿಬಧ್ ಕ ವಕ మూడుబిధములుగ నున్నది ෂ (කාන්තුසිද්)න්) (ජ්රු కాం శృణ దానిని వినుము. ते**ृ**बिंद्व పాత్వికమనియు බ වල්

ాంజా భగవంతుడు బెప్పనబ్—ૄపాణులయొక్క పూర్వజన్మ కర్మవానన వలన కలెగిన ఆ ౖశద్ధయనునది సా\_త్వికము, రాజనము, శామనము అబ్మాడు విధములుగ నున్నది. దాబెబ్ వినుము.

(శ్రీధరులు) కాస్త్రవిధినమనరించునట్టిదికానిదై పరంపరాచారమును అనుసరించిన మ్రాడ్ల యనునది మూడు గుణములు గలది. [పాణులయొక్క పూర్వకర్మ వాసనవలన కలిగినది. ఆట్టి స్వభావమును కాస్ర్మక్షానము మార్పగలదు. కాస్ర్మక్షానముతో జేరిన పరమేశ్వరపూజాది విషయమైన ప్రక్షర్ సాత్ర్యకమే. ఆది గుణముచే మూడువిధములైనదికాదు.

(రామామజులు) శాస్త్రవిరుద్ధమైన యాగాదీ విషయమైన శ్రక్షకున్ను అట్టి శ్రద్ధతోజేయు యాగాదులకున్ను ఫలము లేదనుదానిని మనస్సునంకుంచుకొని శాస్త్రోక్తమైనట్టియు శ్రద్ధతోజేయ బడునట్టియు యాగాది కర్మయే గుణములచే మూడువిధములనుదానిని తెలుపుట్ల కై భగవంతుడు చెప్పచున్నాడు.

్రకర్ణయనునది, రుచి, లేక విశ్వాపముతో గూడిన బ్రష్పత్తి. జన్మాంతర సంస్కారము వలన అట్టి శ్రద్ధ దేహము ఇంద్రియములు అంతఃకరణము విషయములు వీటివలన కలుగజేయ బడుచున్నది.

(స్వకీయము) ఎవ్వని పూర్వకర్మ సంస్కారము (కర్మశేషము) ఎట్టిదో ఆట్టిశ్రద్ధ వానికి గలుగుచున్నది. ఎట్లనగా పుణ్యకర్మ శేషమైనచో సాత్త్విక్షశర్ధయు, పాపకర్మ శేషమైనచో తామన శ్రక్షయు, పుణ్యపాప మిశ్రకర్మ శేషమైనచో రాజస శ్రక్షయు నుండును.

శ్లో॥ నక్ష్వనురూపా సర్వన్య శ్రాథవతి ఖారత। శ్రామయోఽయం పురుషో యో డుబ్రాద్మ్ణ న ప్రవ నః॥

పద# నత్త్వానురూపా - నర్వస్య - (శద్ధా - భవతి - భారత।

ဖြံ့ငွာသထား - မထာဝ - ခွာစာဆုံး - ထား - ထာပျချင္ထုံး - လုံး - သိဆ - လုံး ။

హే కారత ! ఓ అర్జునా ! క్రోడ్డామయః క్రోడ్డ అధికముగ గలవాడు క్రోడ్డా క్రోద్ధయనునది యః ఎవ్వడు నర్వన్య అన్ని బెణులయొక్క యబ్చర్ధ: ఎంతటి క్రోడ్డ గూడినవాడ నత్వానురూపాళవతి (వారివారి) అంత కళ్ళణముసు గననే

అమనరించియున్నది నః ఆశడు

ఆయం వురుషణ -ఈ పురుషుడు నవీవ అశ్రక్షకు కగినవాడే

తాజ ఓ అర్జునా! నకల పాణులయొక్క అంత ంకరణము ననునరించి [శ్రధ యున్నది. ఈ (శ్రధ్తి పూజించు నంసారియైన జీవుడు) పురుషుడు [శ్రధ్ధనే న్వరూవముగ గలవాడు. ఎవ్వడు ఏ[శర్ధతో గూడియుండునో అతడు ఆ [శర్ధగలవాడే. (అనగా ఎవ్వడు ఎట్టి పూజలో [శర్ధయుంచునో అతనిని అట్టి [శర్ధగలవానిగ నేఱుంగవలయునని కాత్పర్యము. దీని 4వ శ్లోకము చూడుడు.)

(శ్రీధరులు) శాష్ట్రవిధి ననుసరింపక పూర్వీకుల శిష్టాచారము ననుసరించి మ్రాడ్ధితో పూజించువాని (శ్రద్ధయనునది మూడు గుణములతో గూడినది. ఆ గుణములలో ఏగుణము వృద్ధిపొంది యున్నదో ఆ గుణముగల (శద్దగలవాడు అట్టి (శద్దాళుపని చెప్పబడుచున్నాడు. శాష్ట్రవిధి నెఱింగి ఆ విధముగ (శద్ధతో పూజించువాని (శద్ధ సాత్త్విక మైనదే. రాజసముగగాని, తామసముగగాని ఉండ జాలదు. ఏలనగా అతడు శాష్ట్రజ్ఞానమువలన రాజస తామస (శద్ధలలో ప్రవృత్తిని నివర్తించుకొన గలడు.

(రామానుజులు) సత్త్వానురూపా – సక్వం = అంతఃక రణము, అనురూపా = అనుస రించిన అనగా అంతఃక రణము యొక్క పృత్తి యెట్టిగుణముగలదో అట్టి గుణము ననుసరించు శ్రద్ధ గలుగుచున్నది. ఆ శ్రద్ధ యెట్టిదో దానికి తగిన కార్యములలో స్ర్రవ ర్హించుచున్నాడు. ఆ కార్య ములకు తగిన ఫలము గలుగుచున్నది. అట్లు గలుగు ఫలమెట్టిదో దానిననుభవించు పురుమడున్ను అట్టివాడే.

(స్వకీయము) 'సత్త్వానురూపా' అను పదమునకు మధ్యులు 'చి త్తముననుసరించి' యని అర్థము జేసియున్నారు. అది అంతఃకరణము ననుసరించియని ఇతరులుచేసియున్నట్లే యున్నది. ఐతే రాఘవేంద్రులు జీవస్వరూపము ననుసరించి యని అర్థముజేసియున్నారు. ఈ మత సిద్ధాంతము ననుసరించి ఈ యర్థము సరియైనదే. ఈ మతసిద్ధాంతము తెలిసినగాని వీరి తాత్పర్య మిట్టిదని తెలిసికొనుటకు కొందఱు అన్యమతస్తులకు కష్టముగ నుండును గావున ఈ క్లో కమునకు తగనంత ఈ మతసిద్ధాంతమును నాకు తెలిసినవఱకు సంగ్రహముగ బ్రాయుచున్నాను. దాని వెనుక రాఘవేంద్రులు ఈ క్లో కమునకు జీసియుండు అర్థమును గూడ బ్రాసుద.

జీవస్వరూపములలో సాక్ర్విక జీవస్వరూపము, రాజస జీవస్వరూపము, తామస జీవస్వ రూపమని మూడు విభాగములు గలవు. ఈ యొక్కొక్క విభాగములోను అనేక అంతర్విభాగ ములు గలవు. ఈ యొక్కొక్క విభాగములోను అనేక అంతర్విభాగ ములు గలవు. వాటిని వివరించవలెననిన మిక్కిలి వృద్ధిపొందును. కావున ముఖ్యమైన మూడు విభాగములను గుతించి మాడ్రము చెప్పెదను. ముక్తియోగ్యులైన జీవలయొక్క ప్వరూపమే సాక్త్విక జీవస్వరూపము. వీరలెవ్వరనగా దేవతలు పితరులు ఋమలు రాజులు కొందఱు మనుమ్యో త్రములు వీరలే. ఇటువంటి సాక్త్విక జీవస్వభావముగలవారలు ఆ యాజన్మలలోజేసిన పాపములచే రాజస తామసజన్మలనుపొందియున్నను జీవస్వరూపము సత్త్వగుణములు బడసిన దైనందున సాత్త్వికవృత్తియే హెచ్చుగనుండును. ఐవను "బహూనాం జన్మనామున్తే జ్ఞానవాన్మాం సమధ్యతే" (అధ్యా 7 క్లో 19) అను వాక్యానుసారముగ వీరలు పలుజన్మములనెత్తి (కమ్మకమును జ్ఞానముపొంది కడపట మోక్షమునే పొందెదరు.

నిత్యనరకయోగ్యులైన జీవులయొక్క స్వరూపమే తామసజీవస్వరూపము. వీరలెవ్వరనగా భగవంతునియెడ ద్వేషమున్ను శిష్టులయెడ ఆసూయయు వేదశాస్త్రాదులలో అపనమ్మకము గల వారలై పాపకృత్యములను జేయుచున్న జీవులే. వీరలు అనేకజన్మములలో పాపములను చేసిపచ్చి ఆ పాపములన్ను భగవద్దూపణమున్ను వృడ్డిపొంది కడపట నిత్యనరకమును పొందుచున్నారు, ఇట్లు నిత్యనరకమును పొందినవారలు మఅలవేరు జన్మను పొందులలేదు. ఎల్లప్పడున్ను నరకము నందే యుండదగిన వారలు, పైకనిన రెండువిభాగములలోను చేరనివారలే రాజసస్వభావముగల జీవులు. వీరలు భూలోకమునజేసిన పాపపుణ్యములకు తగినట్లు న్వర్గనరకములకు పోయి ఆయా పాపపుణ్యములకు విధింపబడియున్న కాలమువరకు స్వర్గనరకముల ననుభవించి "ఓణేవుణ్యే మ ర్వల్లలోకం విశ న్లై" అను వాక్యానుసారముగ భూలోకమున జన్మించుచున్నారు. మరలను తాము చేయు పాపపుణ్యములకు తగినట్లు స్వర్గ నరకముల ననుభవించుచున్నారు. మరలను తాము చేయు పాపపుణ్యములకు తగినట్లు స్వర్గ నరకముల వనుభవించుచు తిరిగి తిరిగి పచ్చుచున్నారు. వీరలు మోక్షమొందుటయులేదు, నిత్య సరకమును పొందుటయులేదు. వీరలను నిత్యసంసారులని చెప్పటగలదు.

4

ఈ విధముగ జీవస్వరూపము మూడు విధములుగనున్న దనుధానిని మనస్సునగొని ఈ క్లోకమునకు జేసియున్న అర్థమును విచారింపవలెను. అనగా, సర్వస్య = సకల (పాణులకును,  $\{ \{ \{ \{ \{ \{ \} \} \} \} \} \} \}$  అర్థయనునది, సల్వ్వానురూపా = జీవస్వరూపమెల్టిదో దానికి తగినట్లు. భవతి = కలుగుచున్నది, అయంపురుషు: = ఈ జీవుడు,  $\{ \{ \{ \{ \{ \{ \{ \} \} \} \} \} \} \} \} \}$  స్వరూపముగ గలవాడుగ నున్నాడు. అది యెట్లనగా, యు: = ఏ జీవుడు, యచ్చ్రద్ధ: = ఎట్టి  $\{ \{ \{ \{ \{ \{ \} \} \} \} \} \} \} \}$  సు = అతడు, స్థిపివ-అట్టివాడే.

ම්සී රාසයි බැ ුමු\ු හ ධ්යාස රාදුරකුලබ හසාබා: | ධ්පාලි ජාජරකාලමා ුබ්\$ රාසයි පෙනාබා සබා: ස ස්ක් රාසයි - බාමු\ු හා - ධ්යාස - රාදුරකුලබ - හසාබා: -(ඩ්පාස - ජාජරාශාස - ජ - පනි; - රාසයි - හෙනාබා: - සබා: ස

కామసాః ನ್ ಕ್ರೀಕಾ సార్వికులు కామను లేన ಆನ್ಮೇಷನ್: దేవకలను ಡೆಪ್<u>ಕ್</u> మిగశబనులు పేరాకా ్రే పత ములనున్ను ਹਾਸ਼ਹਾ: రాజనులు భాతగడాంశ్ర భూశగణములనున్ను య⊻ర∑ంసి యక్షులను రాష్ట్రనులను పూకించుచున్నారు. పూకించుచున్నారు. యజ నే ಯ ಕನೆ

కాంజ నక్ష్యాగుణము గలవారలు దేవకలను పూజించుచున్నారు. రజో గుణము గలవారలు యక్ష రాక్షనులను, తమోగుణముగల జనులు ్పేక భూశములను పూజించుచున్నారు. (ఎవరెవ్వరు ప్రిఖాగమును జేరినవారలను పూజించుటలో శ్రధ్గలిగిన వారలుగనున్నారో) వారి వారిని అయా విఖాగ మును జేధినవారలుగ నెఱుంగవలెనని కాతృర్యము.

(రామానుజులు) సత్త్వాదిగుణముగలవారలనగా సత్త్వగుణమును స్థుధానముగగలవార లవియు రజోగుణమును ప్రధానముగగలవారలనియు, తమోగుణమును ప్రధానముగగలవారలనియు తాత్పర్యము. దేవతలను శ్రద్ధతో పూజించువారలు శ్రేష్ఠమైన సుఖమునున్ను, యశ్రరశ్రమ్మలను శ్రద్ధతో పూజించువారలు దు:ఖమునున్ను ఆల్పసుఖమునున్ను, ్రేపితాదులను శ్రక్ధతోపూజించు వారలు మహాదు:ఖమును అత్యల్పమైన సుఖమును పొందెదరు.

(రాఘవేంద్రులు) శాష్ట్రవిధి తెలియక సాత్త్విక శ్రద్ధతో మాత్రము పూజించువారలు అహ్మాది దేవతలయొక్క అంతర్యామిగ నున్న నారాయణుని పూజించుచున్నారు. వారలు మోడ మొందగలరు. రాజస శ్రద్ధతో పూజించువారలు అనుష్టించుయజ్ఞాదులలో యడింపబడినవారలు దేవతలేయైనను వారు ఆ దేవతలకు అంతర్యామియైన నారాయణని గూర్చి యజింపక ఆ దేవతలను గూర్చియే యజించి నందున వారలకు ఆ దేవతలయొక్క పేరువంటి పేరుగల యక్షులు కల్పితమైన స్వర్గాది ఫలమునిచ్చుచున్నారు. కావున ఈ పూజ రాజసమగుచున్నది. తామస శ్రద్ధ గలవారలు శివుని పరిచారకులైన భూతపికాచాదులను పూజించుచున్నారు. వారలనే పొందుచున్నారు.

శ్లో॥ ఆశాన్త్రమిహితం ఘోరం తవ్మనే యే తపో జనాః। దంఖాహంకారనంయుక్తాః కామరాగఖలాన్విశాః॥

5

 $_{,,}$  కర్భయ నైశ్శరీరస్థం భూత $_{[}$ గామమేచేకన $_{:}$  మాం బైవా నై శ్వరీరస్థం తాన్విద్యాసురనిశ్భయా $_{:}$  ။

6

పద॥ ఆశాస్త్రవిహితం - ఘోరం (1) - తప్పన్తే - యే - తపః - జనాః ! దంభాహంకార సంయుక్తాః - కామరాగబలాన్వితాః (2)॥

| ದು ಕನ್:         | వీ జనులు                                  | <b>శ</b> రీ <b>ర</b> స్టం | శ రీరముననున్న             |
|-----------------|-------------------------------------------|---------------------------|---------------------------|
| ఆశా స్త్రవిహితం | శా <sub>.</sub> స్త్రముచే విధింపబడనట్లియు | రూత్రగామం                 | అన్నిభూతముల నమూహ          |
| భూోరం           | <b>కూ</b> ర మైనట్టియు                     |                           | ములనున్ను                 |
| <b>త</b> వః     | <b>క</b> వస్సును                          | అంతశ్వరీరస్థం             | శరీరములో పలమన్న           |
| <b>కప్ప</b> నే  | ವೆಸುದರ್                                   | మాం జైవ                   | నన్ను <b>ను</b>           |
| ಕ               | వారలు                                     | కర్నయన:                   | కృశము (దిక్కిపోవనట్ల)     |
| దంభాహంకార       | దంభాహంకారముల <b>కో గూడి</b> న             |                           | చేయువారలు                 |
| సంయుక్తాః       | వారలు                                     | ਰਾਵ                       | వారలను                    |
| కామరాగబలాన్వి   | కామము, రాగము అనెడి శక్తి                  | అనురనిశ్చయాజా             | అనురమైన నమ్మకము <b>గల</b> |
| g.:             | గలవారలు                                   |                           | వారలుగ                    |
| అచేతన:          | ఆవివేకులు                                 | <b>බ</b> ඩු               | ఎఱుంగుము                  |

తా॥ ఏజనులు శా స్త్రవిహితము కానట్టియు క్రూరమైనట్టియు తపస్ఫును జేసెదరో వారలు ద౦ఖాహ౦కారములతో గూడిన వారలు. కామము రాగ మనెడి శ\_కి బడసినవారలు అవివేకులు, శరీరములోని అన్ని భూతనమూహ ములనున్ను శరీరము లోపలనున్న నన్నున్ను బిక్కిపోవునట్లు బేయువారలు. వారలను ఆనుర నిశ్చయముగలవారలుగ నెఱు౦గుము.

- (1) ఘోరం తమకున్ను ఇతర బ్రాణులకును కష్టముసు కలుగజేయు (శంకరులు). మహా కష్ట రూపమైన (రాఘవేంద్రులు).
- (2) కామరాగబలాన్వితా: కామము రాగము వీటివలన గలిగిన బలముతో గూడినవారు (శంకరులు).
- (శి) కర్మయ స్ట్ 'కర్షయ స్ట్.' అని పాఠము. అర్థమొక్కటే (శ్రీధరులు), మధ్యులు. (రాఘవేం గ్రులు). ఈ పదమును ఇంగ్రియ భూత సమూహములకు ఉపయోగించునప్పడు (కృశీ కుర్వ స్ట్) = చిక్కిపోవునట్లు చేయువారలనియు, భగవంతుని కుపయోగించునప్పడు (అనుశాసనాకరణమేప) = అజ్ఞను నిరాకరించువారలనియు, గ్రహింపపలెను (శంకరులు). కష్ట పెట్టుచున్నారు (రామానుజులు). స్పల్ఫగుణముగలవారుగ తలంచుచున్నారు (రాఘవేంటులు).
- (4) భూత్రగామం ఇంట్రియసమూహములు (శంకరులు). ఇంట్రియాభిమాని దేవతలగు లక్ష్మి మొదలగువారలు (రాఘవేంగ్రదులు).

- (5-6) మాం అంతశ్శరీరస్టం కర్మబుద్ధి వీటికి సా&్షిభూతుడుగనున్న నారాయణుడనగు నన్ను (శంకరులు). నా యొక్క అంశముననున్న జీవుని (రామామజులు). ఆ యభిమాని దేవతలనున్ను, వారలకు నియామకుడుగనున్న నన్నున్ను (రాఘవేంద్రులు).
- (7) ఆసురనిశ్చయాకా నాయొక్క అజ్ఞను నిరాకరించి నడచువారలు (రామానుజులు). (స్వకి యము) అధ్యా - 16 - క్లో - 18 లో చూడుడు.

#### 

శ్లో॥ ఆహార న్వైపీ నర్వన్య జెవివిధో భవతి బ్రీయు:। యజ్ఞ న్వవన్నథా దానం తేషాం ఖేదమ్మమం శృణు ॥

పద॥ ఆహారః - కు - ఆపి - నర్వస్య - (తివిధః - భవతి - (పియః। యజ్ఞః - తపః - తథా - దానం - తేషాం - భేదం - ఇమం - శృణు॥

| నడ్వస్యతు              | ఎల్లఆకికిన్ని        | <b>శ</b> వః | <b>త</b> పన్నున్ను         |
|------------------------|----------------------|-------------|----------------------------|
| ုသံထား                 | ్టియమైన              | దానం        | దానమున్ను                  |
| <b>ಆ</b> ಚ್ <b>ರ</b> ್ | ఆహారమున్ను           | <b>क</b> ंक | 🕶 జే (మాడువిధములుగనున్నది) |
| (ಕಿವಿಧ:                | <b>మూడువి</b> ధములుగ | ಕೆಪೌಂ       | ವಾಖಿಯುಕ್ಕ                  |
| <b>ಥ</b> ವರಿ           | ఉన్నది               | ఇమం భేదం    | -ఈ భేదమును                 |
| <b>ಯ</b> ವಃ            | యజ్ఞమున్ను           | శ్రీణు      | వినుము.                    |

కాంగి ఎల్లరికిని ప్రియమైన ఆహారమున్ను (సా\_త్వికము, రాజనము, కామనమని) మూడువిధములుగ నున్నది. యజ్ఞము తవస్పు దానము ఇవి గాడ ఆవిధముగనే మూడువిధములుగ నున్నవి. వాటియొక్క ఇట్టి భేదమును (బెప్పెదను) వినుము.

(శంకరులు) కాస్త్ర్యేక్తములైన యజ్ఞాదులున్ను గుణముచే భేదముక లవనునది చెప్పబడు తువ్పది. అవగా -

సక్త్వాది గుణమృద్ధికి ఆహారము కారణముగ సున్నది. ఎట్లనగా మనస్సు ఆహారము యొక్క గుణము నమసరించుచున్నది, అన్నము శుద్ధముగ నుండిన మనస్సు శుద్ధముగనే యుండును. మనస్సుశుద్ధమైన సత్త్వగుణము పృద్ధియగును. కావున ఆహారమున్ను గుణముకంటె భిన్నముగ జెప్పబడినది. ప్రాణులయొక్క గుణమునకు తగినట్లు అట్టి యాహారమున ్రపీతిగలుగు చున్నది. యజ్ఞాదులుగూడ అటులనే. "అన్నమయంహిసోమ్యమనః" అను ఛాందోగ్యోపనిషత్తును చూడుడు.

#### >+0404040

ఆయున్న త్వ్ర జలారోగ్య నుఖ[పీతివివర్ధనా: 1 రస్యా: స్నిగ్ధా: స్థిరా హృద్యా !ఆహారస్పా త్వైక [పియా: 11 పడు! ఆయున్నత్వ (1) బలారోగ్యసుఖ (పీతి వివర్ధనా: 1 రస్యా: (2) - స్నిగ్ధా: - స్థిరా: (3) - హృద్యా: (4) - ఆహారా: - సాత్విక (పియా:)! అయున్న శ్వబలా ఆయుష్యమ డైర్యము బలము స్థిరాణ స్థీరముగనున్నవియు రోగ్య నుల్మపీరి ఆరోగ్యము నులము నంతో హృద్యాణ మనస్పునకు మలముగనున్నవి వివర్ధనాణ షము పీటిని వృద్ధిచేయునవియు అహారాణ అహారములు (తమబండారములు) స్మార్థాణ పనలేక తెలముగలవియు స్వాత్విక్యవియాణ స్వాత్విక్యలకు మ్రియమైనవి.

తాగ అయుష్యము, థైర్యము, బలము, ఆరోగ్యము, సుఖము, [పీతి, పిటిని వృద్ధిచేయునట్టియు, రనము గరిగినట్టియు, తైలము గరిగినట్టియు, స్థిరముగనున్నట్టియు, మనస్పునకు సుఖముగ నున్నట్టియు ఆహారములు సా\_త్రైకులకు [పియమైనవి.

- (1) సత్త్వం జ్ఞానము (రామానుజులు). సాధుత్వము లేక చిత్తకుద్ధి (రాఘవేం(దులు) సుఖం = ఒక కాలమున కొద్దిగ తిన్నను దానివలన కలుగునట్టియు చాలకాలముండునట్టియు సుఖము (రాఘవేం(దులు) (పీతి៖=తినునప్పుడే కలుగు సుఖము (రాఘవేం(దులు).
- (2) రస్యా: తీపుగలవి. (రామానుజులు) మామిగిపండ్లు మొదలగునవివలె రసము గలవి (స్వకీయము)
- (3) స్థిరా: దేహమున చాలకాలము నిలకడగ నుండునట్టి సారముగలవి (శంకరులు, శ్రీధరులు, రామానుజులు). గోధుమరవ పంటివి (స్వకీయము). కొంతకాలమయిన తరువాత జీర్ణముకాగలవి (మధ్వులు).
- (4) హృద్యా: మనోహరమైనవి. అనగా ఇంకను కావలెనని ఆశపడదగినవి (రాఘవేంబ్రులు).

శ్లో။ కట్పామ్లలవణాతృష్ణ తీక్షరామ్విదాహినః ၊ ఆహారా రాజనెస్యేష్టా డు:ఖశోకామయ|పదాః ॥

పది! కట్వామ్లలవణాత్యష్ణ తీక్షరూక్షవిదాహిన: ! ఆహారా: – రాజనస్య – ఇష్టా: – దు:ఖ(1)శోకా(2)మయ్మపదా: !!

కట్వామ్లలవణాక్యువ్ల అధికమైన బేదు, పులువు, దుఃఖశోకామయ దుఃఖము, శోకము, రోగము శీజ్ఞరూళ్లుబెదా ఉప్ప, వేడి, కారము, బ్రవాణ వీటినిస్పునవియునైన హి నః కలెలేనికనము లేకడప్పి ఆహారాణ ఆహారములు శాభము వీటిని గలుగ రాజనన్య రాజనునికి జీయునటైనియు ఇష్టాణ ఇష్టములైనవి.

తాగ మిక్కిలి చేడు, వులువు, ఉప్ప, కారము, వేడి, దప్పి, దాహము మీటినిగలిగినవిగను, దు:ఖము శోకము రోగము మీటిని గలుగ జేయునవిగ నునున్న ఆహారములు రాజనన్నభావముగల వానికి ఇష్టములైనవి. ఇట్టి ఆహా రములనే మిక్కిలి ప్రీతితో తినువార్లను రాజనులని యొంఱుంగదగినది. (ఈచేడు మొదలగు వాటిమి ఆధికముగ తినగూడదని శ్రీధర్మలు, శంకరులు, మీరి శాశృర్యము.)

- (1) దుఃఖం తక్కాలమున మనస్సున గలుగు వ్యసనము (శ్రీధరులు) దేహమునకు గలుగు చెరు పనియు చెప్పదగును. (స్వా)
- (2) శోక: దాలకాలము వరకు మనస్సులోగల వ్యసనము (శ్రీధరులు) మనస్పునకుగలుగు దు:ఖ మనియు జెప్పవచ్చును. (స్వా)

శ్లో॥ యాకయాముం గకరనం వూతి వర్యుషీశం చ యంత్। ఉబ్బిడ్లమపి బామేధ్యం ళోజనం కామన(పీయమ్।। 10

పద॥ యాతయామం (1) - గతరనం - పూతి - పర్యుషీతం (2) - చ - యత్ । ఈచ్ఛెస్టం (3) - ఆపి - చ - అమేధ్యం (4) - భోజనం - తామస్మపీయం ॥

యాతయామం నగము పక్పమైనదిగను ఉబ్బిష్ణమపి భుకించి మిగిలినదిగను
 గతరనం సారములేనిదిగను అమేధ్యం చ అపబ్రకముగనునున్న
 పూతి దుర్వానన గలదిగను భోజనం యత్ అహారమెయ్యాదిగలదో
 పర్యషితం చ పాతది (వంటటేని ఒకరాత్రి (తత్) అది
 యుంబినట్టిది)గను కామన ప్రియం కామనునికి ప్రియమైనది.

కా॥ (వంటబేసి) ఒకయామము గడబిన (నగము వక్వమైన) దిగను సారము లేకపోయినదిగను, దుర్వాననగలదిగను, వండి ఒకరా[తి యుంబి పెట్టినదిగను, ఒకడు తిని మిగులఖెట్టినదిగను, అపవి[తముగనునున్న ఆహార మేదిగలదో అది కామనగుణముగల వానికి [పియమైనది. అనగా కామన గుణముగలవాడు ఇట్టి యాహారములలో [పితినుంచునని కాతృర్యము.

- (1) యాతయామం మందపక్వం = బాగుగ ఈడకనిది (శంకరులు). వండి చాలకాలమైనది (రామానుజులు). ఆరిపోయినది (శ్రీధరులు).
- (2) పర్యుషితం చాలకాలముంచినందున దానికిగల స్వభావమైన రుచిచెడి, వేరేరుచి గలిగినది (రామానుజులు).
- (8) ఉచ్చిష్టం గురువు మొదలగు వారికంటె ఇతరులు భుజించి మిగులబెట్టిన ఆహారము (రామానుజులు).
- (4) అమేధ్యం యజ్ఞమునకు యోగ్యము కానట్టిది (శంకరులు). వైశ్వదేవముమొదలగు యజ్ఞ ములు చేయక భుజించుట ఆ పవి తమైనందున ఆట్టి ఆశుద్ధిగలది (రామానుజులు).

#### wwww

శ్లోగి అభలాకాండ్ఫిర్యజ్లో విధిదృష్టో య ఇజ్యతే! యమ్మవ్యమేవేతి మనసృమాధాయ న సా\_త్ర్విక్గాగు 11 పద్గ అఖలాకాండ్ఫిస్ట్ - యజ్ఞం - విధిదృష్ట:(1) - యః - ఇజ్యతే! యష్టవ్యం - ఏవ - ఇశి - మునః(2) - సమాధాయ(3) - నః -- సాత్యిక్గాగ

18

అభలాకాంఓౖభిః భలమునుగోరనివారలచే ఇతి మనః అని మనస్పును నమాధాయ స్టీరపరచుకొని విధిదృష్ట శ్వెస్త్రవిధ్యన<del>ుసా</del>రముగ నెఱుంగబడిన ఇజ్మతే అనుష్టింపబడుదున్నదో పీ యజము ఆది (ఆ యజ్ఞము) ထား ထားဆန నః యక్షవ్య మేవ యజ్ఞము చేయవలసినదే సా ర్విక మెనది. సాత్విక:

తాగి ఫలము నందిచ్చలేనివార్లచే శా.డ్ర్మమువలన నెఱుంగబడిన వీ యజ్ఞము జేయవలసినదే యని మనస్పును స్థిరవరచుకొని యనుష్ఠింపబడు చున్నదో అబ్ది యజ్ఞము సా\_క్వికమైనది.

- (1) విధిదిష్టః అని పాఠము, విధింపబడినదిగనున్న (శ్రీధరులు)
- (2-3) మనస్సమాధాయ = నేను చేయునది భగవదారాధనముగనే ఉపయోగపడపలెనని మనస్సును సమాధానముచేసికొని (రామానుజులు).

శ్లో॥ అఖినంధాయ కు ఫలం ద౦ఖార్థమంపి బైవ యంత్। ఇజ్యతే ఖరక[శేష్థ క౦ యక్షు౦ విద్ది రాజన౦॥

పద $\parallel$  ఆభిసంధాయ – ఈ – ఫలం – దంభార్థం – ఆపి – చ – ఏవ – యశ్ (1)  $\parallel$  ఇజ్వతే – భరక $\parallel$   $\parallel$  – ఈ – యజ్ఞం – విద్ధి – రాజసమ్  $\parallel$ 

హేళరళ [శేష్ణ ! ఓ క ర ర శకుల [శేష్ణా ! యక్ ఇజ్య తే ఏ రుజ్ఞము అనుష్టించబడుడున్న దో ఫలం ఫలమును కం రుజ్ఞు ఆ రుజ్ఞమును అభినంధాయకు అపేష్టించిగాని రాజనం రాజనముగ దంభార్థమపి చైవ దంభముకొ అకె గాని ఎఱుంగుము.

తా∗ ఓ భరశకుల ॄశేమ్థడా! ఫలము నెపే≛ించిగాని, ద౦భమున ైకెగాని, ఏ యజ్ఞ మనుష్ఠించబడునో ఆయజ్ఞమును రాజనమని యెఱు౦గుము.

(1) యః - అని పారము (రామానుజులు).

శ్లో। విధిహ్నమనృష్టాన్నం మంఠ్రహీనమద& అం। శ్రావిరహీకం యజ్ఞం రామనం వర్చక్షతే॥

పద $\|$  విధిహీనం (1) - అస్పష్టాన్నం (2) - మంత్రహీనం (3) - అద $\underline{3}$ ణం (4)  $\|$ 

్రశద్ధావిరహితం - యజ్ఞం - తామసం - పరిచ్వుతే # విధిహీనం విధిలేకయు (శద్ధావిరహితం (శద్ధలేకయు మన్మ జనుపానం జన,గానమలేకయు యజం యజముమ

అనృష్టాన్నం అన్నదానములేకయు యజ్ఞం యజ్ఞమును మంత్రకీగానం మంత్రములేకయు కాషనం కామనముగ అవశ్హీ.అం దశ్హీజలేకయు వరిదశ్హతే చెప్పుమన్నారు.

రాజ విధిని విడచియు, అన్నదానము, మం≀్రము, ద&ణ, ≀్శర్ధ, ఇవి రేశయు జేయుబడు యుజ్ఞమును శామసమని జెక్నుచున్నారు.

- (1) విధిహీనం సదాచారముగల బ్రాహ్మణునిచే యజ్ఞముజేయుమని (పేరేపింపబడినదిగానట్టియు (రామానుజులు).
- (2) అస్పష్టాన్నం-యజ్ఞమునకు కావలసినవిగ విధింపబడ్తియున్న వస్తువులు లేకయు (రామామజులు).
- (8) మండ్రతిహినం స్వరము వర్ణము వీటిని క్రమముగనుచ్చరింపకయు (శంకరులు).
- (4) ఆదక్షిణం ఆ యజ్ఞమునకు ఏర్పడి యున్నంత దక్షిణలేకయు (రామానుజులు).

(స్వకీయము) ఇట్టి యజ్ఞమునకు ఇంతటి దున్న చానము, ఇంతటి దఓ్డిణ, ఈ ఈ పదార్థములచేత హోమముచేయవలెననునది మొదలగు విధులు వేదమునందును స్మృతులలోను ఏర్పడియున్నవి. ఆ విధులలో ఒక దానినిగాని విడచి యజ్ఞముజరిపిన ఆ యజ్ఞము నిష్ప్రయోజన మైనదగుట మాత్రముగారు, దోషముగూడ గలుగగలదు. కావున ఈ విధమైన యజ్ఞము తామసమని చెప్పబడినది.

## ৰ্লু ে বিঠ দুৱা মেচাফু ফুলাল কি কীৰ্ম ক্রান্ত কীৰ্ম ক্রান্ত বিক্রান্ত কি কি బ్రహ్మచర్యమహింసా చ శారీరం తవ ఊచ్యతే 🛚

పద॥ దేవద్విజగురు(పాజ్ఞపూజనం - శౌచం (1) - ఆర్జవమ్ (2)। బ్రహ్మచర్యం (3) - అహింసా - చ - శారీరం - తప: - ఉచ్యతే

డేవకలు బ్రాహ్మణులు గురు బ్రహ్మచర్యం బ్రహ్మచర్యమన్ను పులు జ్ఞానులు వీర్లను అహింసా చ ఇకరులకు చెరువు ස්න්ඨුසන්රා ලබාසු పూజనం **పూ**జించుటయు

**ෘ**ජරාපණ සිරා**නු** ස්රාණංණ

శరీరమువలన జేయదగిన

₹ాచం ఆర్జపం

శారీరం ఋజాన్వభావమున్ను (క్రమ తప: [పవర్షనము] | ఉచ్యకే

**శవ**స్పని చెప్పబడుచున్నది.

లా။ (బ్రహ్మవిష్ణురుబ్రాది) దేవశలు, బ్రాహ్మణులు, గురువులు, జ్ఞానులు వీర్ణను పూజించుటయు, దేహమును తుభముగనుంచుకొనుటయు, ఋజాన్వభా వామును (నన్మార్గమున ఒక బ్రాథముగ నడచుటయు), బ్రహ్మచర్యమున్ను, ఇకరులకు కీడు చేయకుండుటయు, శరీరమువలన చేయదగిన శవస్సని చెప్ప బడుచున్నది.

- (1) శౌచం దేహమునకు స్నానాదులవలన చేసికొనెడి శుద్ధి (రామానుజులు) దేహమున లోపలను వెలుపలనుశుద్ధి (రాఘవేంద్రులు)
- (2) ఆర్జ్హవం మనస్సువంటి శరీరపునడత (రామామజులు).
- (3) బ్రహ్మచర్యం స్ట్రీలయెడ భోగేచ్చగలిగి దానికి తగినచూపు మొదలగునవి లేకుండుట (రామానుజులు).

(స్వకీయము) "స్మరణంకీర్తనం కేరి: ్రేష్మణం గుహ్మభాషణం। సంకల్పోర్యవ సాయశ్చ్మకియానిర్వృతిరేవచ ။ ఏత్తన్నైథునమష్టాడ్గం (పవద స్తివిపశ్చిత: ၊ విపరీతంబ్రహ్మచర్యమేత దష్మానలక్షణం 🛚 (కింద కనబరచిన యెనిమిది పెద్దములైన కార్యములలో నొక్తవానినిగాని చేసిన స్త్రీ భోగము చేసినదిగనే యగునని జ్ఞానులు చెప్పచున్నారు, అవి యెవ్వియన – (1) శ్రీని తలంచుట, (2) ఆమెపేరును నోటితో మచ్చరించుట. (3) శ్రీ వద్ద భోగమున కనుకూల మైన విధమార నాలరాడుల, (4) అట్టిభావముతో నామెనుచూచుల, (5) ఆధమమైనభాధిముకో

ఆమెతో రహస్యముగ మాటలాడుట. (6) దాని విషయమై ఫలానిదిచేయవలెనని యుద్దేశించుట. (7) దానివిషయమై ఒక నిశ్చయముజేయుట. (8) ఆవిషయమున తలంపుగొని కార్యమును నౌర వేర్చుట ఇట్టి యెనిమిదివిధములైన వ్యాపారములులేకుండుటయే బ్రహ్మచర్య(పతమనబడును. ఈ విధమైన శ్లో కములను కలోపనిషత్తునందును, అగ్ని పురాణము 171 అధ్యా - 9-10-11 శ్లో కములలోను చూడుడు,

**~~~~~** 

శ్లో ఆనుద్వేగకరం పాక్యం నత్యం |పియహీతం చ యత్ । స్వాధ్యాయాళ్యననం బైవ పాజ్మయం తవ ఉద్యతే ॥

పద॥ అనుద్వేగకరం(1) - వాక్యం - సత్యం - బ్రపియహితం (2) - చ - యత్ । స్వాధ్యాయాభ్యననం - చ - ఏప - వాజ్మయం - తపః - ఉచ్యతే ॥

ఇకరులమనన్ను నొప్పించ (85) అనుద్వేగకరం స్వాధ్యాయార్యనవం వేదాధ్యయనము నర్యసించు నట్లియు సక్యమైనల్లియు సక్యం వాక్కుచే చేయదగిన వాఙ్మయం <sub>1</sub>పియహితం చ మఖము నిచ్చునబ్దియు హిక మైనట్లియు **తపన్స**ని **క**వ: మాట పిదిగలదో ఉచ్యతే చెప్పబడుచున్నది. వాక్యం యత్

తా॥ ఇకరులమనస్పునకు కష్టము గలుగజేయక, వా నైవమై, సుఖము నివ్వదగి, హికమైనమాటయు, పేదశా స్త్రములయొక్క అఖ్యానమున్ను ఏవి గలవో ఆవి వాకు,ైచే చేయదగ్నకవన్నని చెప్పబడుచున్నవి.

- (1) అనుద్వేగకరం ఇతరులకు చెరుపుజేయనట్టియు (రాఘవేంద్రులు).
- (2) (పియహితం వినుటకు (పియమైనట్టియు (రాఘవేంద్రులు) తరువాత సుఖము నివ్వదగి నట్టియు (శంకరులు, శ్రీధరులు)

అనుద్వేగకరం – సత్యం – ్రపియహితం – వీటిలో ఏదైన ఒకటిలేకున్నను అదివాక్కుచే జేసెడి తపస్సు గానేరదు. (శంకరులు)

> క్లో జ మనః చసాదస్పామ్యత్వం మొనమాత్మవిని[గహః । ఖావనంశుద్ధిరిత్యేత త్రపో మానసముచ్యతే । 16

పద $\|$  మనః[పసాదః (1) – సౌమ్యత్వం (2) – మౌనం (3) – ఆత్మవిని $\|$ గహః( $\pm$ )  $\|$  భావసంశుద్ధిః ( $\pm$ ) – ఇశి – ఏతక్ – తపః – మానసం – ఉచ్యతే  $\|$ 

భావనంశుద్దిః మనన్పుయొక్క న్వచ్చత హృదయవరిశ్భభక మనః చ్రపసాదః మంబిమనస్సు గరిగియుండుట ఇత్యేతత్ అను నిది సామ్యక్యం మనస్పుచే చేయదగివ మానము (భగవంశుని మాననం మౌనం **తప**న్నని ధ్యానించుచుండుకు) కవః చెప్పబడుచున్నది. తన్ను ఆణచుకొనుట ఉచ్చతే **అక్మవిన్సి**గహాః

రాజ మనస్సు మంచివృత్తిలో నిలకడగనుంచుటయు, మంచిమనస్సు గళిగి యుండుటయు, భగవంతుని ధ్యానించుచుండుటయు, తన్ను అణచు కొనుటయు, కవటము లేకుండుటయు, మనస్సుచే చేయదగిన తవస్సు అని చెప్పబడుచున్నవి.

- (1) మనః బ్రహాదః మనన్సును శుద్ధముగా నుంచుచుండుల (శంకరులు), కోపము మొదలగునవి లేకుండుల (రామానుజులు).
- (2) సౌమ్యత్వం ముఖసౌమ్యమువలన తెలుసుకొనదగిన అంతఃక రణపృత్తి, లేక శాంతముగ నుండుట.
- (3) మౌనం మాటలాడకయుండుట. మాటలాడకయుండుట వాక్కు యొక్క వ్యాపారము కావున మనస్సుయొక్క వ్యాపారముగ నెట్లు చెప్పదగుననగా మనస్సుయొక్క (పేరేపణచేతనే వాక్కు మాటలాడుచున్నది. మనస్సు వాక్కును ్పేరేఫింపక యూరకయుండినచో వాక్కుగూడ నిలిచిపోవును. కావున వాక్కును నిలబెట్టుటయనెడి మౌనము మనస్సు యొక్క వ్యాపారముగ జెప్పబడియున్నది. (శంకరులు) మనస్సుచేత వాక్కు నడ్డగిం చుట (రామానుజులు)
- (4) అక్కవిని(గహ: ధ్యానింపదగినవస్తువునందు మనస్సును నిలబెట్టుట (రామానుజులు) పరమాక్కయెడ మనస్సును స్టాపించుట (రాఘవేం(దులు)
- (5) ఖావసంశుద్ధిః ఇతరులతో వ్యవహారములను నడుపుటలో మోసముచేయకుండుట (శంకరులు, శ్రీధరులు), ఆత్మతప్ప ఇతరవిషయములలో చింతలేకుండుట (రామానుజులు)-మనశ్శుద్ధిని గలుగజేసికొనుట. అనగా ఇచ్చలేకుండుట (రాఘవేంగ్రులు).

ammannin

శ్లో॥ [శద్ధయా వరయా శ<u>వం</u> శవ<u>న త్ర</u>ెవిధం న ై:। అవలాకా**ంఓఖి**మ్మకై: సా <u>త్</u>వికం వరిచ**ష**తే ॥

17

పద॥ (శద్దయా - పరయా - తప్పం - తప: - తత్ - (తివిధం - నరై:। అఫలాకాండిభి: - యుకై: (1) - సా త్వైకం - పరిచక్షతే॥

**ఫలమును**గోరని అవలాకాం ఓ ఫి: త పం చేయబడిన ఒక నిలకడ జెందిన క క్ జ్రివిధం ဏၢို း 🕶 మూడువిధములైన 201 శవస్సును మనుష్యలభే తపః [ಕೆಸಮನ పరయా సా క్వికం సా క్విక మైనదని ್ಷ ಪರಿಷ್≪ ತೆ 14 2 8° (పెద్దలు) చెప్పుచున్నారు. శ్రభయా

తా౻ ఫలాపేష లేకయు, (ఇతరవిషయములలో మైవ ర్షించని) ఒకేటే విధమైన మనస్పుతో గూడియునున్న జనులబే ౖశేష్ఠమైన(శర్ధతో జేయబడిన (శారీరము వాబికము మానసికమునను) ఆ మూడువిధములైన తపస్పును సా\_త్ర్వికమైనదని పెద్దలు బెప్పుచున్నారు.

(1) యు. క్రి: - పరమపురుమనియొక్క ఆరాధనమనెడి నిశ్చయముతోగూడిన (రామానుజులు), భగ పత్న్వరూపలక్షణ జ్ఞావయోగముతోగూడిన (రాఘవేంగ్రదులు). (స్వకీయము) ఈ యధ్యాయమున 14-15-16 క్లోకములలో జెప్పబడియున్నట్లు దేహము వాక్కు మనస్సు వీటివలన ఫలాపేక్షలేక పరమాశ్మ యొక్కనియందే నిలబెట్టిన మనస్పుతోను శ్రవ్ధతోను జేయబడు తపస్సు సాత్ర్వికమైనదని ఈ క్లోకముచే వ్యక్తపఱుపబడినది.

ြ။ నత్కారమానపూజార్థం తపో దంఖేన బైవ యత్: |కియతేతదిహ |పోక్తం రాజనంచలమ[ధువం။

18

పద⊪ సత్కారమానపూజార్థం (1) - తమ: - దంభేన (2) - చ - ఏప - యత్ క్ క్రియితే-తత్-ఇహ--బ్రోక్తం - రాజసం-చలం (3) - అయ్రవం (4) ▮

వీ కవన్ను కత్ రాజనం ఆదిరాజనమైనదని యక్ కవః నక్కారమానపూజార్థం ఉపదారము, మతింపు, क्षि, हुं చెప్పబడియున్న ది పూజ. పీటికై చంచలమెనది చలం ఆధువం దంభేన చెవ డంబముచేశనే సిరముకానిది ఈ లోకమున నున్నట్టిది |ತಿಯಕೆ 85 చేయుడుచున్న దో

తా॥ ఏ కవన్ను ఉంపదారము, మంతింపు, పూజు, పిటికై డ**ం**బముబేక బేయుఏడుచున్నదో అది రాజనమైనదని బెప్పఏడియున్నది. చంచలమైనదియు స్థిరము కానిదియునైన ఆకవన్ను ఈ లోకముననున్నట్టిది.

- (1) సత్కారమానపూజార్థం "ఇతడు తపస్వి" అనునది మొదలగు వాటిచే వాక్కుతో స్తుతించుట సత్కారము. చూచినతోడనేలేచి నమస్కారము మొదలగునవి జేయుట, దేహముచే జేసెడి పూజ, మానము, బహుమతిబడయుట, పాదపూజ, మొదలగునవి పూజ (శంకర శ్రీధరులు). మనస్పుచే ఆరాధించుట సత్కారము, వాక్కుచే పాగడుట మానము, శరీ రముచేత నమస్కారాదులను జేయుట పూజ (రామానుజులు, రాఘవేంద్రులు).
- (2) దంభేన మంచి యోగ్యుడైనవాడు తాను జేయునది ఈశ్వర్మపీతి కావలెనను తలంపుతో నెట్లు భయభ క్తి విశ్వాసములతో నడచునో అటువంటి భావనమా(తము చూపుట (ఆనందగిరి).
- (కి) చలం నియమములేని (శ్రీధరులు). స్వర్గాదిఫలము నిచ్చుటపలన నిత్యముకానిది (రామానుజులు),
- (4) ఆ(ధువం ఏదో ఒక కాలమున ఫలమునివ్వదగినది (శంకరులు),

శ్లో । మూఢ్ గాహేణాశ్మనో యత్పీడయా క్రియతే తప: । పరస్యాణ్పాదనార్థంవా తత్తామనముదాహృతం।

19

పద కుమాథ్రగాహేణ (1) - ఆత్మనః (2) - యత్ - పీడయా (3) - ఆక్రియతే - తపః క పరస్య - ఉత్పాదనార్థం - వా - తత్ - తామసం - ఉదాహృతం ॥

మూర్యగాహిణ అనివేక నిశ్భయముదేక క్రియేతే చేయుడుచున్నదో యత్ ఏ వా పరస్య లేక, అన్యునియొక్క తపః తపన్పు ఉక్నాదనార్థం వా నాశముకొఱ్మాగని అత్మనః పీడయా తనదేవామును హింసిందుకొని (క్రియేతే) చేయుడుచున్నదో

🕶 తపన్ను 45 కామనం కామనమని

ఉదాహృకం చెప్పబడియున్నది

లా∎ ఆచివేక నిశ్భయముచే ప్ తవస్పు తన దేహమును హింసించుకొని చేయుఐడుచున్నదో, లేక అన్యునియొక్క నాశముకొఱకై (ఆఖిదారరూవమైన ళాన్యాడులు మూలముగ) చేయబడుచున్నదో అది కామనమని చెప్పబడు చున్నది.

- (1) మూఢ్చగాహేణ అవివేకముతోగూడిన దుర్చాగహముచేత (రాఘవేంద్రులు).
- (2) అక్కవ: పీడయా తన శ క్రికిమించిన పమలను చేయుటవలన గలుగునట్టి తనయొక్క దేహ పిడచేత (రామానుజులు). తన పోషణకై (రాఘవేంద్రులు),

శ్లో, దాకవ్యమితి యద్దానం దీయతేఽనుపకారిణే। 

20

పద⊪ దాతవ్యం (1) – ఇతి – యత్ – దానం – దీయతే – అనుపకారిణే (2) శ దేశే (8) - కాలే (4) - చ - పాత్రే (5) - చ - తత్ - దానం - సా త్వికం - స్మృతం ॥

| దాశవ్యమితి                                          | ఇవ్వవలసినది తనక ర్రవ్యమను<br>తలంపుతో                      |                  | వేదశా,న్రైనంపన్ను డైన యోగ్యుని<br>కొఱకు                                                    |
|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| య్ <b>డ్</b> దానం<br>దేశే చ<br>కారే చ<br>అనువకారిణి | వి దాన్లము<br>పుణ్యదేశ మునందును<br>[గహణాదివుణ్యకాలములలోను | దీయతే<br>తల్చానం | ఇవ్వబడుచున్నటో<br>ఆ దానము<br>పా త్విక మైనదని<br>చెప్పబడియున్నది, లేక స్మరించ<br>బడియున్నది |

కా∎ ఇవ్వవలసినది కర్తవృచ్చను తలంపుతో విదానము పుణ్యదేశము **నందు**ను <sub>[</sub>గహణాది పుణ్యకాలమునందును ్రవత్యపకారము చేయుటకు యోగ్యతలేని వేదశాన్న్రసంవన్ను డైన యోగ్యనికొఱకు ఇవ్వబడుచున్న దో ఆ దానము సాత్ర్మకమైనదని చెప్పబడియున్నది.

- (1) దాతవ్యం భగవదర్పితము గావలెనను నిశ్చయముతో (రామానుజులు). ఆస్త్రిక్యబుద్ధి (రాఘ వేం(దులు).
- (2) ఆసుపకారిణే ప్రత్యుపకారముచేయ నసమర్థుడు, లేక ప్రత్యుపకారము చేయగలిగినవాడైనను ్రపత్యపకారమున ైక నచే ఎదురుచూడబడనివాడు (శంకరులు). మునుపు తన కుప కారము చేసినవానికొఱకు కాక. (స్వకీయము).
- (8) దేశే కురుక్రైతము మొదలగు పుణ్యదేశమున (శంకరులు, శ్రీధరులు).
- (4) కాలే సంకాంతి మొదలగు పుణ్యకాలమున (శంకరులు).

(5) పా[తే - వేదార్థముల నెఱింగిన బ్రహ్మజ్ఞానులు మొదలగువారియెడ (శంకరులు). సత్పా[త మున (రాఘవేం[దులు). రక్షించువానికొఱకు అనగా దానమిచ్చినవానిని ఆపదనుండి నివ ర్తింపజేయువాడనునది తాత్పర్యము (శ్రీధరులు).

శ్లో။ యత్తు | చత్యువకారార్థం భలముద్దిశ్య వా పునః। దీయతే చ వరిక్లిష్టం త|దాజనముదాహృతమ్॥

21

పద⊪ యత్ - ఈ - (పత్యపకారార్థం (1) - ఫలం - ఉద్దిశ్య - వా - పునః! దీయతే - చ - పరిక్షిష్టం (2) - తత్ - రాజనం - ఉదాహృతం॥

యక్తువునః మంటి వీదానము పరిక్షిక్లు భ కష్టముతోగాని [వక్యువకారార్థం [వక్యువకారమునుద్దేశించి దీయితే భ ఇవ్వబడునో గాని కల్ ఆది వలం ఉద్దిశ్యవా (స్వర్గాది)ఫలమునుద్దేశించి రాజనం రాజనమని గాని ఉదాహృశం చెప్పబడియున్నది

తా॥ మత్యవకారము నుద్దేశించిగాని, న్వర్గాదిళలము నుద్దేశించిగాని, మనోదు:ఖముతోగాని, పిదానమివ్వబడునో అది రాజసమైనదని చెప్పబడి యున్నది.

- (1) ప్రత్యుపకారార్థం మునుపు తనకు జేసియున్న ఉపకారమునకు ప్రతి ప్రయోజనముగ (స్వకీయము).
- (2) పరిక్లిష్టం-అమంగళమైన (దవ్యముగల (రామానుజులు). అన్యాయార్జితముగల (రాఘవేం(దులు)

శ్లో ॥ ఆదేశకారే యద్దానమపా<sub>(</sub>తేళ్యశ<sub>)</sub> దీయతే। ఆనక<sub>ర్ప</sub>తమవజ్ఞాత0 శత్తామనముదాహృత0॥

22

పద॥ ఆదేశకాలే (1) – యత్ – దానం – అపాతేభ్య: (2) - చ – దీయతే। అసతృత్తం – అవజ్ఞాతం – తత్ – శామనం – ఉదాహృతం॥

 అదేశ కారే
 అశుద్ధమైనబోటను అ కాలము ) యత్ దానం
 ఏదానము

 నందును
 దీయం
 ఇవ్వబడుచున్నదో

 అప్పాశేశ్యం
 అయోగ్యులకొజుకును
 కత్
 అది

 అవత్స్పతం
 పూజి మొదలగునవి చేయకయు
 కామనం
 కామనమైనదని

 అవజ్ఞాతం చ
 అమర్యాదతోను
 ఉదాహృతం
 చేపుండియున్నది.

తా\* అ వవ్మితమైన దేశమునందును, అకాలమునందును, అయోగ్యుల కొఱకును, పూజ మొదలగునవి చేయకయు, అమర్యాదతోను వీదానమివ్వ బడునో అది తామనమని చెప్పబడుచున్నది.

(శంకరులు, (శ్రీధరులు) దేశము, కాలము, పాత్రము, ఏటికి తగినదిగ లేకుండు నదియు, పూజ మర్యాద ఇవిలేనిదియునగు దానము తామనమగును.

- (1) అదేశకాలే మ్లేచ్ఛులయొక్కయు అశుచి వ్యాపించియున్నట్టియు దేశమున, అకాలే = సంక్ష మణము మొదలగు విశేషములులేని కాలమున (శంకరులు). తాను అశుచిగనుండు కాలమున (శ్రీధరులు).
- (2) అపాణేభ్య: మూర్జులు దొంగలు మొదలగువార్లకొరకు (శంకరులు). నటుడు, విటుడు, పాటగాడు మొదలగు వార్లకై (శ్రీధరులు).

పద॥ ఓం - తత్ - సత్ - ఇతె - నిర్దేశః - బ్రహ్మణః - త్రివిధః - స్మృతః (1)। బ్రాహ్మణాః - తేన - వేదాః - చ - యజాహ్హః - చ - విహితాః - పురా॥

| Lo                        | ٤o                                               | <b>ತೆ</b> న | అ పేర్లమేశ, రేకదానిచే |
|---------------------------|--------------------------------------------------|-------------|-----------------------|
| 88                        | 45                                               | బాహ్మణాః    | బాహ్మణులున్ను         |
| న <b>్</b>                | న <b>్</b>                                       | వేదాశ్స     | <b>వేదములు</b> న్ను   |
| <b>28</b>                 | అనునది                                           | యజ్ఞాళ్ళ    | యజ్ఞములున్ను          |
| బ్రహ్మణః                  | పర్మవ్మామయొక్క                                   | వురా        | ఆదికాలమున             |
| త్రివిధ: నిర్దేశ:<br>మృత: | మూడువిధములైన పేరుగా<br>న్మరింప((గహింప)బడియున్నది | ವಿహಿಕ್:     | <b>నృష్టింపబడి</b> రి |

తాజ 'ఓం, తత్, నత్' అనునవి వర్మహ్మముయొక్క మూడు విధము లైన పేర్లు అని జ్ఞానులవలన బెప్పబడియున్నవి. ఆ పేర్లటే బాహ్మణులున్ను వేదములున్ను యజ్ఞములున్ను ఆదికాలమున సృష్టింపబడింది.

(1) స్మృతః - బ్రహ్మజ్ఞానులవలన వేదాంతములద్వారా నిశ్చయింపబడియున్నది (శంకరులు). శిష్టులవలన చెప్పబడియున్నది. (శ్రీధరులు).

(శ్రీధరులు) ఓం అనునది బ్రహ్మముయొక్క నామమని ఉపనిషత్తున పలుచోట్ల చెప్పబడి యున్నది. జగత్తునకు కారణముగను, జ్ఞానులచే చూడబడినదిగనునున్నందున పర్యబహ్మము తక్ అని చెప్పబడుచున్నది. నాళములేనట్టియు, వాస్త్రవమైనట్టియు, ఉత్తమమైనట్టియు, వస్తుపు ఏదిగలదో ఆది (బ్రహ్మము) సత్తనిచెప్పబడుచున్నది ఈ పేర్లనుగొని బ్రహ్మచే బ్రహ్మణులు, వేదము, యజ్ఞము, వీరలు సృష్టింపబడిరి. లేక పైకనిన మూడు పేర్లు బడసిన బ్రహ్మముమే బ్రహహ్మణాదులు సృష్టింపబడిరి. లేక పరిశుభముగ సృష్టింపబడిరి. కావున బ్రహ్మముయొక్క పేర్లుగ చెప్పబడు చన్నవి.

(రామానుజులు) బ్రహ్మణః = వేదో క్రమైన యజ్ఞాదికర్మకు, ఓం ఈశ్ సత్ అను మూడు విధములైన శబ్దములున్ను, స్మృత,ః = అంటినవిగనున్నవి. ఎట్లనగా ఓం అనుశబ్దమును యజ్ఞాది కర్మలకు అంగముగ మొదట నుచ్చరించునట్లును, ఈశ్ పత్ వీటిని ఆకర్మలకు యోగ్యతను గలుగ జేయుటౖ కర్మకు అంశ్యమున `ఉచ్చరించునట్లును వేదమున విధింపబడియున్నది. కావున ఓం ఈశ్ సశ్ అనునవి వేదో క్రకర్మల నంటినవిగ చెప్పబడినవి. ఇేన అమూడు శబ్ధములచేత, బాహ్మణా $+ = \overline{a}$ దాధికారులైన (బ్రహ్మ క్షత్రియ వైశ్యలనెడి) మూడు వర్ణపువారలున్ను, వేదాళ్ళ $= \overline{a}$ దములున్ను, యజ్ఞాళ్ళ $= \overline{a}$ యజ్ఞములున్ను, పురా $= \overline{a}$ ఆది కాలమున, విహితా $+ \overline{a}$ స్పప్పింపబడిరి.

(రాఘవేం(దులు) ఓం తత్ సత్ ఇవి మూడున్ను, బ్రహ్మణః = బ్రహ్మముయొక్క పేర్లు, ఆపేర్లను ఏల బ్రహ్మమునకు చెప్పవలెననగా సకల జగత్తును ధరించుటవలన ఓం ఆనియు, గుణములవలన వ్యాపించియుండుట లేక జ్ఞానులవలన చూడబడుటవలన తత్ అనియు, నిర్దోష్ట ముగను శుభగుణ పూర్ణముగను నున్నందున పత్ అనియు (శుతులలో జెప్పబడియున్నందుననే. తేన = ఆ బ్రహ్మముచేత బ్రహ్మాణులు వేదములు, యజ్ఞములు, ఇవి యేర్పరచబడినవి.

(స్వకీయము) మనో వాక్కాయములవలన జేయబడు యజ్ఞ దాన తపస్సులనెడి కర్మలలో రాజస తామస కర్మలుగూడ బ్రహ్మమయొక్క నామములైన ఓం తత్ సత్ అనువాటిని ముగింపున ఉచ్చరించినదో సాత్త్వికమగుననియే తాత్పర్యము ఈ తాత్పర్యమును శ్రీధరస్వాములు ఆధరించు చున్నారు. మఱియు వేదము మొదలగునవి సృష్టింపబడినపనిన వేదము అనాదియను వాక్యము నకు విరోధమువచ్చును గదా యనిన విరోధముకాదు. (పతి సృష్టి కాలమునందును వేదాదులు సృష్టి కర్ణమూలముగ వెలువడుచున్నవి. ఇదియే సృష్టియనబడుచున్నది.

•••••

శ్లో । తస్మాదోమిత్యుదాహృత్య యజ్ఞదానతవ:[కియా:। మ్మాచ్రామ్ విధానోక్తా నృతతం బ్రహ్మవాదినామ్ ॥

24

పరి॥ తస్మాత్ - ఓం - ఇతి - ఉదాహృత్య - యజ్ఞదానతపఃత్రియా: ! (పవర్తన్లే - విధానోక్తా: - సతతం - బ్రహ్మవాదినాం ॥

(మ తర్ నర్ ఇవి మూడున్ను రుజ్జదానతపఃక్రియాః రుజ్జదానతపన్పలనెడి క్రియలు కస్మాత్ ವರ್ರಜ್ಞಾಯಾಕ್ಕ್ ನಾಮ ಓಂ ಇತಿ ಕೂ ಆನಿ ఉదాహ్పత్య ఉచ్చరించి ములు) కావున ఎల్లప్పడున్ను నశతం బ్రహ్మవాదినాం వేదమును బాగుగ నెఱింగిన వారలయొక్క బ్రవ రనే మొదలు పెట్టబడుచున్నవి (బ్రవరించుచున్నవి.) ವಿಧಾನ್ ಕಾಃ శాస్ట్రే కములెన

తా∎ ఓం తత్ నత్ ఇవి బహ్మముయొక్క నామములైనందున పేద మును ఖాగుగ నెంటింగిన వారలయొక్క శాస్త్ర్క్రములైన యజ్ఞ దాన తపన్ను లనెడి [కియలు ఓం అని ఉచ్చరించి ఎల్లవృడు నారంఖింపబడుచున్నవి.

(శ్రీధరులు, రాఘవేంద్రులు) యజ్ఞాదికియలను ఆరంభించగా ఓం అనుదానిని ఉచ్చ రించుట వలన ఆ క్రియలలో మంత్రతంత్రాదులయొక్క కొఱతవలన గలుగు దోషములు తొలగి ఆ క్రియలు సాద్ధుణ్య మొందుచున్నవి. (సఫలములగుచున్నవి.)

> శ్లో జ తదిత్యనభినంధాయ వలం యజ్ఞతపః క్రియాణు చానక్రియాశ్భ వివిధాణ క్రియ నే మోడ కాండ్లికి జ

25

పద# తత్ - ఇతి - అనభిసంధాయ - ఫలం - యజ్ఞతపఃక్రియాః (1) దాన(కియా: - చ - వివిధా: - క్రియన్తే - మోడ్రకాండ్రిఫి: 11

Brkrold: ఫలమును గోరక యజ్ఞకపః్రకియా యజ్ఞతపన్నులనెడికర్మలున్ను తత్ ఇతి తత్ అని ఉచ్చరించి వివిధాం దాన్యకియాశ్చ అనేకవిధములైన దానకర్మ క్రియ నే చేయబడుచున్న వి లున్ను

తా≀ మాజాపే≰గలవారలబే యజ్ఞతవన్పులనెడి కర్మలున్ను అనేక విధములైన దానములనెడి క్రియలున్ను భలమును కోరక, ఈ ల్ అని ఉచ్చరించి చేయబడుచున్నవి.

(1) యజ్ఞతప్యకియా: - యజ్ఞ: = అగ్నిహో (తము మొదలైనవి. తప: = శరీరము వాక్కు మనస్సు వీటిచే చేయబడినది. (రాఘవేం(దులు)

> శ్లో≅ నద్బావే సాధుఖావే చ నదిత్యేత≀తృయుజృశే। ্ষিৰ ঠি ছে ছে ছিল প্ৰান্ত কৰিছে কিছে কিছে ছিল কিছ

26

పద‼ సద్భావే (1) - సాధుభావే (2) - చ - నత్ - ఇతి - ఏతత్ - ద్రయుజ్యతే! ్పశాస్త్రే (3) - కర్మణి (4) - తథా - సచ్చబ్ద: - పార్థ - యుజ్యతే 11

హే పార! ا <del>تو د</del>ة ،ا 🕶 విధముగనే న్ ఇత్ పీతత్ నత్ అను -ఈవదము చ్రశేస్తే కర్మణి మంగళకరమైన వివాహావి సద్బావే ఉన్నది అను ఆర్థములోను కార్యమునందును సాథుఖావే చ మంచి వ్వభావము అను అర్థ నచ్చబ్లు ములోను నత్ అను శ్వము [పయోగించబడుచున్నది. ప్రయుజ్య కే

ఉపయోగింహుడుచున్న ది.

తా⊪ ఓ పార్థ! నత్ అను వదము ఉన్నట్టిది అను నర్థములోను, మంచి తనము అను నర్థములోను ఉపయోగింపబడుచున్నది. ఆవిధముగనే మంగళ కరమైన వివాహాద్ కార్యమునందును నత్ అను శబ్దము ్రప్రమోగించబడు చున్నది.

- (1) సద్భావే ఒకనికి లేనివస్తువు కలిగినను. లేక దొరకినను అట్లుగలిగిన, లేక లభించిన వస్తువు సత్తని చెప్పబడుచున్నది. ఎట్లనగా — పు్రతుడులేని వారికి పు్రతుడుగలిగిన ఆ పు్రతుని సత్ అని చెప్పటగలరు. (శంకరులు, శ్రీధరులు, రాఘవేంద్రులు, మధ్వులు.)
- (2) సాధుభావే అయోగ్యుడు యోగ్యుడైనచో అతనిని సత్తనియు చెప్పవచ్చును (శంకరులు), మంచిదను నర్థములోను (రామానుజులు). ఉత్తమమైన వస్తువునందును (మధ్యులు).

(3-4) [పశ్యేకర్మణి - లోకమందలి మంచికార్యములలోను (రామానుజులు)

క్లో బయజ్ఞే తమనీ దానే చ స్థితిన్పదితి బోచ్యతే కర్మమైవ శదర్జీయం నదిక్యేవాఖిధీయతో #

పద్శ యజ్ఞే - తపసి - దానే - చ - స్థిత్: (1) - సశ్ - ఇత్ - చ - ఉచ్యతే (2) ! కర్మ (3) చ - ఏప - తదర్జీయం (4) - సశ్ - ఇత్ - ఏప - అభిధీయణే #

్ కదర్జీయం కర్మబైవ ్రబహ్మోద్దేశమైన - పూజాడు. රාුුු ස් **య్యమునందును** లున్ను వాటికి నహాయము లైన **క**వసి **తప**న్నునందును కర్మలున్ను, లేక వాటి న్యాక దానే చ దానమునందును యించినకర్మయు సితిః నిలక డగనుండుట నత్ అన నత్ ఇతి వర్ అనియే నక్ ఇక్వేవ ఉచ్చకే చెప్పబడుచున్న ది ⇔චර්ණ ම් చెప్పబడుచున్నది.

తా బా యజ్ఞమునందును, శవస్పునందును, దానమునందును, (నిలకడ గను దృధముగను జేయుటయనెడి) నిష్ఠయైనది నక్తని చెప్పబడుచున్నది. బహ్మోద్దేశమైన పూజలున్ను, వాటికి నహాయపడుకర్మలుగూడ సత్ అనియే చెప్పబడుచున్నవి.

- (1) స్థితి: నిష్ఠ, ఆనగా చేయబడు యజ్ఞాదులు భగవదర్భణము కావలయుననుతలంపు (రాఘ వేంద్రులు).
- (2) ఉచ్యతే జ్ఞానులచే చెప్పబడుచున్నది. (శంకరులు).
- (3-4) తదర్థీయం కర్మ యజ్ఞ దాన తపస్సుల కనుకూలమైన ధర్మములు, లేక బ్రహ్మము యొక్క ఆరాధనకనుకూలమైన కర్మలు (శంకరులు, మధ్వులు). మనస్సుచేతను, వాక్కుచేతను జే సెడి పూజాదులేగాక, దేహముచేనమస్కారాదులున్ను, గుడికట్టుల, గుడిలో భగవదుద్దేశముగ పరిచర్యచేయుట మొదలగునవియు, దానికి సహాయమైన గుడినిగట్టుటకు ద్రవ్యము సంపాదించుట, పూజకు పుష్పాదులు దొఱకుట ైక నందవన ముంచుట మొదలగునవియు (శ్రీధరులు). మూడువర్ణముల వార్లకున్ను తగినకర్మ లున్ను (రామానుజులు).

శুংশী అశ్రధ్యా హుతం ద<u>త</u>ం శవ<u>న</u>ప్తం కృతం చ యంత్ । అనటిత్యుచ్యం పార్థ న చ త[తే]త్య నో ఇహ ॥

పదు ఆశ్రద్ధా - హుతం - దత్తం - తప: - తప్తం - కృతం - చ - యత్ ! అనత్ - ఇద్ - ఉచ్యతే - పార్థ - న - చ - తత్ (పేత్య - నో - ఇహ

అన తని ಆಸದಿಕಿ హీ పార్గ ! ೬ ಪೌರ್! ఉచ్యతే **●(\*** ద్దయా **శ్**ద్ధ లేక చెప్పబడుచున్నది చేసిన హోమమున్ను ชอิ๋ హాతం **వరలోకము**నకున్ను ఇచ్చిన దానమున్ను ్రపేత్య ద కం (మ్రాజనము) లేదు చేయబడిన శవన్నున్ను త పం తపః న ఈ లోకమునకున్ను చేయబడిన (మొగతకర్మ) ఇహ చ కృకం నో (బ్రాజనము) లేను. රාජි పేదిగలదో (కర్ చ) ఆదియు

71

కాం ఓ పార్థా! శ్రద్ధలేక చేయుండిన హోమ (హవన) మున్ను, దానమున్ను, కవస్సున్ను, మిగత కర్మ పిదిగలదో ఆదియును అనక్తని చెప్పుండుచున్నది. (అట్టి హోమదానాదికర్మలు) పరలోకమునందును ఈ లోకమునందును ప్రయోజనము లేకపోవుచున్నవి.

(రామానుజులు) ఎందువలన ఆసత్తనగా ఈ లోక మునందుగాని, పరలోక మునందు గాని ఫలమిప్పవందుననే.

ఓంశకృదితి శ్రీమదృగవద్గీకానూపనిషక్పు బ్రహ్మువిద్యాయాం యోగశాస్త్రే శ్రీకృష్ణార్జున నంవాదే శ్రద్ధాత్రయ విఖాగయోగో నామ స్త్రద్ధ శో ఒధ్యా యం:.

> శ్రీమధృగవద్దీతలుగ ఉపనిషత్తులుగ బ్రహ్మవిద్యగ యోగశాస్త్రముగ మన్న శ్రీకృష్ణార్జున సంవాదమున (శద్దాత్రయ విభాగయోగమనెడి పదునేడవ అధ్యాయము ముగి సెను.

> > ఓం తత్ సత్.

**~~~~** 

# పదు నెనిమ్దవ అధ్యాయము (మాక్షగన్న్యాగయు)

అర్జన ఉవాచ:—

శ్లో॥ సన్స్యాసస్య మహాబాహో క క్ర్వమిచ్ఛామి వేదితుం। క్యాగస్య చ హృషీ కేశ వృథక్కేశినిమాదన॥

పద॥ సన్న్యాసస్య (1) - మహాబాహో - ఈ త్త్వం - ఇచ్చామి - వేదితుం। త్యాగస్య (2) - చ - హృషీకేశ - పృథక్ - కేశినిమాదన (8) ॥

అర్జునడువాద అర్జునుడు బెప్పినది కత్త్వం వ్యావమునున్ను హే మహాబాహో! ఓ భుజవరాక్రమముగలవాడా! క్యాగస్య క్యాగమను దానియొక్క హృషీకేశ, కేశినిమా ఇంద్రియములకు నియామకు కత్త్వం చ వ్యావమునున్ను దన డవ్రసు, కేశియను రాష్ట్ర ప్రశక్ డ్రహ్మేకముగా (నవి స్టరముగ) నుని ఉంపినవాడవునైన వేదితుం ఎఱుంగుటకు హృషీకేశా! ఇబ్బామి కోరుతున్నాను. నన్స్వానన్య నన్స్వానమను దానియొక్క

తా॥ అర్జనుడు కృష్ణపరమాత్మనుగూర్చి చెప్పనది. ఓ భుజబలముగల వాడా! ఇంబ్రియములకు నియామకుడవున్ను కేశియను రాష్ట్ర నుని చంపినవా

డవునైన హృషీకేశా! సన్న్యానముయొక్కయు ర్యాగముయొక్కయు తక్త్వ మును (స్వభావమును) బ్రక్యేకించి ఎరుంగగోరుచున్నాను.

(1-2) సన్ఫ్యాసస్య - త్యాగస్య - సన్ఫ్యాసమను పదమునకున్ను, త్యాగమను పదమునకున్ను త త్ర్వం = స్వభావమైన అర్థమును (శంకరులు).

(3) కేశినిస్తూదన - గుఱ్ఱము రూపముళో నోరు తెరచుకొని యుద్ధమునకువచ్చిన కేశియను రాశ్ల సుని శ్రీకృష్ణపరమాత్మ అతని నోట తన చేతనుంచి అచేతిని వృద్ధిపరచి దానిపలనం నతడు నోరుచీలి మరణించునట్లుచేసినందున ఈ పేరువచ్చినది. దానిపలననే గొప్ప భుజములు గలవాడనియు చెప్పబడుచున్నాడు (శ్రీధరులు).

(శంకరులు) సకల వేదార్థమగు గీతార్థమంకటిని సంగ్రహించి ఈ యధ్యాయమున జెప్పచున్నాడు.

(శ్రీధరులు) "సర్వకర్మాణి మనసా సన్స్టుస్యాస్తే సుఖంపశీ" (అథ్యా 5, క్లోజి 13) ఆను దానివలన సకలకర్మలను మనస్సుచే విడిచినవాడు సుఖముగనుండుననియు "సన్స్టానయోగ యుక్తాత్మా విముక్తో మామ్ముపైష్యని" (అధ్యా 9, క్లోజి 28) అనుదానివలన సకలకర్మలను విడిచిన వాడు మోక్ష మొందుచున్నాడనియు 'త్యక్త్వై కర్మ ఫలాపంగం నిత్యత్ప్తప్తో నిరా్రశయః" (అధ్యా-4, శ్లో!! 20) "సర్వకర్మ ఫలత్యాగం తతః కురుయతాత్మవా౯" (అధ్యా - 12, శ్లో!! 11) వీటివలన సకలకర్మలయొక్క ఫలమును త్యాగము చేయవలయుననియు చెప్పబడియున్నది. ఇది పరస్పరము విరుద్ధముగ గనబడుచున్నది. కావున అర్జునుడు సందేహించి యడుగుచున్నాడు.

(రామానుజులు) ఈ యధ్యాయమున మోడ్ సాధనముగ గు ర్హింపబడియున్న సన్న్యానము క్యాగము రెండు నొక్కటేయనియు, క్యాగముయొక్క స్వరూపము సకలకర్మలకును కర్త భగ పంతుడే అనుననుసంధానమున్ను, సత్త్వము, రజస్సు, తమస్సనెడి గుణములను పర్ణించుటపలన సత్త్వము నవశ్యముగ (గహింపవలెననియు, ఆ యా పర్ణములవారికి స్వభావముగనున్న కర్మ నమ్మించుటపలన పరమపురుషుపా ప్రికి అది హేతుపుగనున్న దనియు, సకల గీతాకా శ్రసారమగు భ క్తియోగమున్ను చెప్పబడుచున్నవి. ఈ క్లోకమునందు కింద గనబరచిన క్రతులలో మోడ్ల హేతుపుగ జెప్పబడు సన్న్యానము, క్యాగము రెండు నొక్కటేనా? లేక వెప్పేరైనవా? అని యడుగ బడుచున్నది. "న కర్మడా న ప్రజయా ధనేన క్యాగేనైకే అమృతత్వమానకు?" "వేదాంతవిజ్ఞన సునిశ్చితార్థాస్సన్న్యాన్ యోగాద్యతయశ్వుద్ధసత్వా?! తే బ్రహ్మలోకే కు పరాంతకాలే పరామృతా తృరిముచ్చన్ని సర్యే" (వైవల్యాపనిషత్తను చూడుడు.)

ಶಗವಾನುವಾಬ:---

క్షోఖ కామ్యానాం కర్మణాం న్యానం నన్న్యానం కవయో విదుణ నర్వకర్మఫలత్యాగం ప్రామాస్త్వాగం విచక్షణాణ

పద⊪ కామ్యానాం - కర్మణాం - న్యాసం - సన్స్టాసం - కవయః - విదుః । సర్వకర్మఫలత్యాగం - మాహుః - త్యాగం - విచక్షణాః ॥

**త్రీళగవా**నువాచ **త్రీకృష్ణపరమాత్మ బెప్పిన**ది ఎరుంగుచున్నారు. కామ్యానాం కర్మణాం కామ్య కర్మలయొక్క పరి నర్వకర్మ భలత్వాగం నకల కర్మల్ భలమును క్యాగమును (విడిచిపెట్టు విడిచి పెట్టుటను టస్) క్యాగం క్యాగమని సన్న్యాసం సన్న్యాపమని విచక్షణా: విద్వాంనులు కవయణ పండితులు (జ్ఞానులు) బ్రాహ్య చెప్పచున్నారు.

తా॥ బ్రీకృష్ణపరమాత్మ అర్జునునిగూర్పి బెప్పునది — కామ్మకర్మలయొక్క పరిశ్యాగమును నన్న్యానమని పండితు లెరుంగుచున్నారు. నకల కర్మల ఫల మును త్యజించుటను త్యాగమని విద్వాంనులు బెప్పుచున్నారు.

(శ్రీధరులు) "జ్యోతిష్టోమేన స్వర్గకామోయజేత" స్వర్గమొందవలెనను కోరికగలవాడు జ్యోతిష్టోమమును, "పుత్రకామః పుత్రాష్ట్రాయజేత" పుత్రులను పొందవలెనను కోర్తికగలవాడు పుత్రకామేష్ట్రి యను యాగమును జేయవలెనని వేదమున జెప్పబడియున్నదిగదా? అట్టి ఫలము గల కర్మ, కామ్మకర్మ మనబడుచున్నది. ఇట్టి కామ్మకర్మను చేయకుండుటయే సన్న్యాసమని కొందఱున్ను, వేదోక్షములైన నిక్యనైమిత్తిక కామ్యములవెడి నకలకర్మలను జేసి ఫలమును ఈశ్వరార్పణము జేయుటయే క్యాగమని కొందఱున్ను చెప్పాచున్నారు. నిత్యకర్మలకును కొన్ని నైమిత్తిక కర్మలకును జ్యోతిష్టేమాదులకు ఫలము చెప్పియుండుటవలె వేదమున ఫలము చెప్పబడ లేదుగదా! అట్టు ఫలమేలేని కర్మనుజేసి ఫలమును క్యాగము చేయమని ఎట్లు చెప్పదగుననగా, అట్టి నిత్యనైమిత్తిక కర్మలు విధింపబడియున్న వేదభాగమున ఫలము చెప్పబడకున్నను "సర్వ ఏతే పుణ్యలోకా భవన్ని" "కర్మణా పిత్పలోకః" ఇట్టి వేదవాక్యములవలన విశేషమైన పుణ్యఫల ములు చెప్పబడియున్నందున ఫలముకలదనియే (గహింపవలెను.

ఇట్లు చెప్పినందున కర్మజేయవలసినదావశ్యకమని యేర్పడుచున్నది. "యస్త్వైక్మరతిరేవ స్వాదాత్మతృ ప్రశ్నమానవః (అధ్యా 3. శ్లో॥ 17) అనుదానిచే పరమాత్మయెడ మనస్సునుంచి ఆయాత్మయందే తృప్తిపొంది యున్నవాడు కర్మజేయవలసినది లేదని యగుచున్నదిగదా? ఇది పరస్పర విరుద్ధముకాదా? యనిన, అత్మయెడనే తృప్తిపొంది ఆత్మధ్యాన సమాధిలోనున్నవానిని కర్మ, స్వయముగనే విడిచిపెట్టుచున్నది. అట్టివాడు కర్మ చేయవలెననునదిలేదు,

(శంకరులు) అశ్వమేధాది కామ్యకర్మలు అనుష్టింపవలసినదిగ సంభవించినను అనుష్టిం పక విడుచుటయే సన్ఫ్యాసమని కొందఱున్ను, నిశ్వనైమి త్తికములైన సకలకర్మలను జేసి ఫలమును ఈశ్వరార్పణము జేయుట త్యాగమని కొందఱున్ను చెప్పుచున్నారు. కామ్యకర్మను విడుచుటయని చెప్పినను, కర్మఫలమును విడుచుటయని చెప్పినను ఈ రెండున్ను త్యాగమనెడి ఒకేశబ్దమున కర్మమగుచున్నవి. (ఘటపటశబ్దములవలె విజాతీయములైన అర్థములుకావు.) నిశ్వనైమి త్తికకర్మలకు ఫలమే లేనందున ఫలమును త్యజించుట యెట్లు తగునని కొందఱు చెప్పాచున్నారు. అది సరియైనది గాదు. వాటికి ఫలముగలదనియే భగవంతుని దుభిపాయము. "అనిష్టమిష్టం మిత్తం చ ……… న ఈ సన్ఫ్యాసినాం" (ఈ అధ్యా శ్లో॥ 12) అనుదానిచే పరమార్థ సన్స్టానికి కర్మఫలము అంట జాలదనుదానిని చూపించుచు అట్టి సన్ఫ్యాసికి ఫల్మపా ప్తి కలదనుదానిని చూపించుచున్నాడు.

(రామానుజులు) 'సర్వకర్మఫలత్యాగం' అనగా నిత్యనైమి త్తిక కామ్యకర్మ ఫల త్యాగ మని కొందఱు చెప్పాచున్నారు. (మిగత విషయమున శంకరుని అర్థమును బోలియున్నది.)

(మధ్వులు, రాఘవేంద్రులు) కామ్యానాం కర్మణాం న్యానం సన్స్టానం, ఫలానిచ్చయా అకరణేనవా కామ్యకర్మన్యాసః = ఫలమునం దిచ్చను విడుచుటవలనగాని చేయకయుండుట వలనగాని కామ్యకర్మను విడుచుటయే సన్స్ట్యాసము.

త్యాగస్తు ఫలత్యాగ ఏవ = త్యాగమనగా ఫలత్యాగమే (మధ్వులు). ''సర్వకామ్య కర్మణాం భగవ్రత్స్త్వ్యస్థఫలత్యాగః = భగవ్రత్సీతి విషయముతప్ప మిగతవిషయమున నకల కామ్యకర్మఫలమును విడచుటయే త్యాగము (రాఘవేం(దులు).

నిత్యనైమి తైక కామ్యకర్మలు = స్వర్గాదిఫలము సుద్దేశించినవి గాక చేయబడు సంధ్యా వందనము, ఔపాసనము, అగ్ని హోంకము, జ్యోతిష్టోమము మొదలగు నిత్యకర్మలు.

జాతేష్టి, గ్రహణేష్టి, ఆగ్రయణం, సంకాంతి, క్రాద్ధాదులు ఇవి నైమిత్తికకర్మలు. ఫలోద్దేశముతో చేయబడు పైకనిన నిత్యవైమిత్తిక కర్మలున్ను, పుడ్రతకామేష్టి, న్రతయాగము, మొదలగునవియు కామ్యకర్మలు (స్వకీయము). శ్లో # త్యాజ్యం బోషవదిత్యేకే కర్మ పాహుర్మనీషిణు యజ్ఞదానతమః కర్మ న త్యాజ్యమ్తి బావరే #

3

పద။ త్యాజ్యం - దోషవత్ (1) - ఇతి - ఏకే (2) - కర్మ - (పాహుః - మనీషిణః (8)  $\iota$ యజ్ఞాదానతపఃకర్మ - న - త్యాజ్యం - ఇతి - చ - ఆపరే (4)  $\iota$ 

కర్మ కర్మను అవరే మతీకొందలు పండితులు దోవవత్ దోవముగలది యజ్ఞదాన శవఃకర్మ యజ్ఞము, దానము, శవవృ త్యాజ్యం విడువదగినది మెడువదగినది కాదనియు కొండలు పండితులున్ను నక్యాజ్ఞమితీ చ విడువదగినది కాదనియు (వివేకులైన కొండలు) [పాహుః చెప్పుచున్నారు.

తా॥ వివేకులైన కొండఱు కర్మ దోషమును గలుగజేయునట్టిది కావున విడువచగినదనియు, మఱికొండఱు యజ్ఞదాన శవస్పులనెడి కర్మ విడువదగి నది కాదనియు చెక్పడున్నారు.

- (1) దోషవత్ దోషముగల ధనాశ మొదలగు వాటిని త్రోయవలసియున్నట్లు (శంకరులు).
- (2-3) ఏకేమనీషిణః సాంఖ్యమతస్థులు (పరమార్థ సన్స్యాసులుకాదు.) (శంకరులు, శ్రీధరులు.) కపిల మహర్షియొక్క శిమ్యలున్ను ఆ మతము ననుసరించిన వారలున్ను (రామానుజులు.)
- (4) అపరే కర్మయోగులు (శంకరులు). మీమాంసకమతస్థులు (శ్రీధరులు). కపిలమతము ననుసరించని మిగతవారలు (రామానుజులు).

(శంకరులు) పరమార్థసన్న్యాసులనెడి బ్రహ్మజ్ఞానుల విషయమై ఈ శ్లోకము ప్రవర్తించు నది కాదు. కర్మయోగులు కర్మలు విడిచిపెట్టవలెననుదానిని కొందఱున్ను, విడువగూతదని కొందఱున్ను జెప్పుచున్నారు.

(రాఘవేంద్రులు). కొందఱు జ్ఞానులు బంధకత్వమనెడి దోషముతో గూడినదైనందున కామ్యకర్మవిడువదగినదనియు, లేక నిక్కనైమిత్తిక కర్మలయొక్క ఫలమును త్యాగముజేయవలె వనియు చెప్పచున్నారు.

శ్లో॥ నిశ్భయం శృణు మే త|త తా్యగే భరశనత్తమ। తా్యగో హ్పురుషవాృఖమ |తివిధనృర|చకి రైశం:॥

పద॥ నిశ్చయం - శృణు - మే - త[త - త్యాగే - భరతస**్త్రమ।** త్యాగః - హి - పురుషవ్యా(ఘ - త్రివిధః (1) - సం[పకీ ర్తిఈঃ॥

లా ఓ భరతకుల శ్రేమ్థడా! ఆ క్యాగమునుగూచ్చి నా యొక్క నిశ్చయ మును వినుము. ఓ పురుష్శేష్టుడా! క్యాగము మూడు విధములుగనే చెప్ప బడియున్నది.

(1) ట్రెవిధః = సత్త్వరజస్త్రమోగుణ భేదములవలన మూడువిధములు. (శ్రీధరులు). ఫలక్యాగము, అభిమానత్యాగము, కర్పైత్వత్యాగమనిమూడువిధములు. "మయి సర్వాణి కర్మాణి" (అధ్యా 3-క్లో-30) చూరుడు (రామానుజులు). పైజెప్పిన అర్థమేగాక గుణమువలన మూడు విధములని కొందఱు చెప్పచున్నారు (రాఘవేం(దులు).

(శంకరులు) త(త = త్యాగము, సన్స్టానము అను ఈ విషయమున, త్యాగోహి = త్యాగ సన్న్యాసశబ్దముల ఆర్థమొక్కటే. కర్మాధికారులకు సత్వాది గుణభేదమువలన మూడు విధ ములుగ జెప్పబడియున్న దేగాని బ్రహ్మజ్ఞాని విషయముగ జెప్పినదిగారు. ఈ యర్థము సాధారణ ముగ గ్రామాలు కళక్యమైనందున దాని విషయమైన నాయొక్క నిశ్చయమును వినుము అని తాత్పర్యము.

శू 🕯 ಕ್ಷಾಪ್ತಾನಕಏಃಕರೃನ ಕ್ಯಾಪ್ಶಾಂ ಕಾರೃಮಿವ ಕಕ್ । యజ్ఞో దానం తపశైృవ పావనాని మనీషిణామ్ 🛚

5

పద॥ యజ్ఞదానతపఃకర్మ - న - త్యాజ్యం - కార్యం - ఏప - తత్ । యజ్ఞు (1) - దానం (2) - తమ - చ - ఏవ - పావనాని - మనీషిణాం (3) #

యజ్ఞదాన శవః కర్మ ಯಜ್ಞಮ್ಯ ದಾನಮ್ಯ ಕವನ್ನು ಯಜ್ಞಾ నెడికర్మ దానం దానమున్ను తపశై ృవ శవన్నున్ను న త్యాజ్యం విడువదగ్గినదికాదు. వివేకులకు 45 మసిషిణాం పావవాని బి శశద్దిని గలుగ జేయువట్టివి చేయుండవలసినదే , కార్యమేవ

తా∎ యజ్ఞ దాన శవస్పులనెడి కర్మ విడువదగినదిగాదు. అది చేయ బడవలన్నదే. యజ్ఞము, దానము, తవస్పు, ఇవియే వివేకులకు బిత్తశాద్దిని గలుగ జేయునట్లివి.

- (1) యజ్ఞ: (దవ్య యజ్ఞాదులు (మధ్యులు)
- (2) దానం అభయదానముగూడ (మధ్యులు)
- (3) మనీషిడాం ఫలాపేక్షనువిడచి చేసెడివారలైన వివేకులకు (శంకరులు).

(రామానుజులు) యజ్ఞ, దాన, తపస్సు మొదలగు వేదో క్రకర్మలు ముముక్రువులచే ఏ కాలమునందును విడువదగినవికావు. దేహమున్నంతవఱకు చేయవలసినవే. విలనగా ఆ కర్మలు, మనీపి.డాం = మననశీలులకు (విమర్శించి యెరుంగువారలకు) పరిశుభ తను గలుగజేయుచున్న వి. అనగా బ్రహ్మోపాసనజేసెడి ముముత్రువులయొక్క ఉపాసనకు విరోధియైన బ్రపాచీనకర్మను పోగొట్టుచున్నవి.

(రాఘవేం(దులు) యజ్ఞ, దాన, శపస్సులు ఎల్లరికిని చేయవలసినవే. యశులకు జ్ఞానమే యక్షము. లిడ్బారానము, ఆగ్రముంచిన వారలను కాపాడులయనెడి ఆభయ (పదానము, ఇవియే దానము. జ్రాబ్మాచర్యము మొవలగునవియే తపస్సు. స్ట్రీ శూడ్రులకు విష్ణవామాది కీర్తనము యజ్ఞము. సత్యవచనము దానము. ఉపవాసాదులు తపస్సు.

> శ్లో॥ ప్రాంగ్ృప్ కు కార్మాణి నంగం కృక్తా వలాన్ చ। కర్తమ్యాన్త్ మే పార్థ నిశ్చితం మతముత్తమం॥

6

పడ⊪ ఏతాని – ఆపి – తు – కర్మాణి – సంగం – త్యక్తాన్న – ఫలాని – చ । క ర్తవ్యాని – ఇతి – మే – పార్థ – నిశ్చితం – మతం – ఉత్తమమ్ ॥

ಕ್ಷ క్వక్వా ಪಡಿವಿ ఓ పారా! ಕ ರವ್ಯಾನಿ హే పార! చేయవలసినని వీశాని ఆపీ కర్మాణి -ఈ యజ్ఞదాన తపనుులనెడి 28 అనునది కర్మలుగూడ మేనిశ్చితం నాయొక్క నిశ్చయింపబడిన (కానుకర్ణయను) అఖిమాన ఉత్తమం [ಕೆಷ್ಟಮನ సంగం మును లేక అనకిని మతం అఖిపాయము (కాక్పర్యము, సిద్ధాంతము.) వలాని చ వలములను

తాం ఓ పార్థా! ఈ యజ్ఞ దాన తవస్సులనెడి కర్మలు అఖిమానమును ఫలములను విడిబిచేయవలెననునది నాయొక్క నిశ్భయించబడిన ్రేష్ఠమైన అఖ్మిపాయము.

(శంకరులు) సంగమును, ఫలమును అపేట్డించి చేసెడి యజ్ఞ దాన తపస్సులనెడి కర్మలు బంధమునిచ్చునవైనను, సంగమును ఫలమును ఆపేట్డింపక ముముక్షువుగూడ అట్టి కర్మలను జేయపలెననుల  $\overline{z}$  ఆపిశబ్దము చేర్చబడినదేగాని అన్యకర్మలను చేర్చుకోవలెనను తాత్మ ర్యముతోగాడు. కొండఱు నిత్యకర్మలకు ఫలములేదనియు ఫలములేని నిత్యకర్మలను, ఫలమును సంగమును విడిచిజేయుల అసంభావితమనియు, కావున అపిశబ్దముచేత యజ్ఞ దాన తపస్సు అనెడి కర్మలున్ను కామ్యకర్మలన్ను, సంగమును ఫలమును విడిచి చేయవలసినవని అర్థము జేయుచున్నారు. అదిసరియైనదికాదు. "యజ్ఞోదానంతపల్పైవ పావనాని మనీషిణాం" (జదేఅధ్యాశ్లో -5) యజ్ఞ దాన తపస్సులనెడి కర్మలు మనుమ్యలను పరిశుభపరచుచున్న వి అను నీ వచనముచే నిత్యకర్మలకు ఫలముకలదని మును పే చెప్పబడియున్న ది. మతీయు నిత్యకర్మలు బంధ హేతువై నందున నిత్యకర్మలనే విడిచి పెట్టగోరుచున్న ముముక్రువు కామ్యకర్మ నిందింపబడియున్నందునను ''యజ్ఞార్హాత్కర్మడిన్య' (అధ్యా -3 శ్లో -99) త్రైగుణ్య విషయా వేదాః (అధ్యా-9-శ్లో 45) "త్రైవిద్యా మాం సోమపాః" (అధ్యా-9-శ్లో -20 ''ష్టిజేపుణ్యే మర్హులోకంవిశ సై'' (అధ్యా -9 - శ్లో - 21) పీటివలన కామ్యకర్మ బంధ హేతువని చెప్పబడియున్నందునను ఆపిశబ్దముచేత కామ్యకర్మ చేస్ప దగినదిగాదు,

(రామానుజులు) బ్రహ్మో పాసనవలె యజ్ఞ దాన తపస్సులనెడి కర్మాదులను ఈశ్వరా ర్పణ బుద్ధితో సంగముమ ఫలమును విడిచి దేహమువ్వంతవఅకు చేయుచుండవలెననునది నిశ్చయ మైవదియు ఉత్తమమైవదియునైన భ**్వవర్మిస్తారు** ము.

(రాఘవేంద్రులు) కర్మలను విడువగూడదు, చేయవలసినదేయని చెప్పినది, కర్మను విడిచి పెట్టవలెనని మునుపు జ్ఞానులు చెప్పియున్న దానికి విరుద్దమగుచున్న దని తలంప<sup>్</sup> హేతువులేక సంగము స్నేహము స్వర్గాదిఫలము వీటినివిడిచి చేయివలెననునది ఉత్తమమైనమతమని భగ వంతుడు చెప్పచున్నాడు.

#### \*\*\*\*\*\*\*

हूn బియతన్య ఈ నన్ఫ్యాన: కర్మణో నోవవద్యతే। మోహాత్తన్య పరిత్యాగ స్తామన: పరిక్రీత: "

పద॥ నియతస్వ - తు - నన్న్యాసు - కర్మణు - న - ఉపపద్యతే। మోహాత్ - తస్య - పరిత్యాగా: - తామ్రసా: - పరికీర్తితా: #

మఱీవీమన నియకన్య కర్మణః నిత్య కర్మను సన్స్మాన: విడ**చు**ట నోవపద్య తే కూడడు, రేక యుక్తము

ಅವಿವೆಕಮುಬೆಕ, ಶೆಕ ಮಾಕಮು ಕನ್ನ ಪರಿಕ್ಯಾಗಃ ದಾನಿನಿ ವಿಡಿಬಿ ಪಟ್ಟುಬ

క్రము తామన: తామవ (త్యాగ్) కాదు పరిక్రీత: చెప్పబడియున్నది. తామ**వ** (త్యాగ)మని

తా॥ తప్పక చేయువలసినదిగా విధింపబడియున్న కర్మయొక్క వరి త్యాగము కూడదు. అవివేకముచేత దానియొక్క వరిత్యాగము చేయుట కామన మని చెప్పబడియున్నది. (అనగా కామ్యకర్మను విడుచుట యుక్తమేగాని, చి త్ర శుద్దిద్వారా మోజ్ హేతువై నట్టియు, ముముజువై నవాడు చ్రతిదినము చేయ వలసినట్టియు నిత్యకర్మను విడువగూడదు. అట్లు విడుచుట అవివేకమువలననే కావునను, మోహాము తమస్పుయొక్క స్వభావమైనందునను, మోహమువలన విడిబినదికూడ కామనక్యాగమనియే చెప్పబడినది.)

(శంకరులు) నిత్యనైమి త్తిక కర్మలగు పంచ మహాయజ్ఞాదికర్మలను విడువగూడదు, ఏల నగా నిత్యనైమి త్తిక కర్మలు దేహమును పరిశుభాపరచునట్టివి, యజ్ఞము, వైశ్వదేవము బలి హర ణము, మొదలగువాటినిజేసి మిగిలిన అన్నమును భుజించుటవలన దేహశుద్ధియు. సత్త్వగుణ వృద్ధియు, దానివలన చిత్తశుద్ధియు, దానివలన జ్ఞానమున్ను, పిరప మోక్షమున్ను కలుగును. కావున నిత్యనైమిత్తిక కర్మలను విడువగూడదు. అట్లు విడిచిపెట్టినచో ఆది తామసమైనదే. ఏలనగా నిత్యనైమి త్తిక కర్మ లనుజేసి దానిలో మిగిలివ అన్న మునుదప్పు ఇతరమైన అన్న మును భుడించువాడు పాపమును భుడించుచున్నాడని మును పే (అధ్యా 3 క్లో 18) చెప్పబడియున్నందుననే. కర్మము బంధమును కలుగజేయునట్టిదని తలంచి దానిని విడుచుట, ఆజ్ఞానమువలన విడుచుట యగుటచే తామసమైనది.

(రాఘవేం(దులు) త్యాగమనగా ఫలత్యాగమేకాని, కర్మత్యాగముకాతని మూడు క్లోకము లచే చెప్పబడుచున్నది. నియతస్యతు = వర్ధ్మాశమములకు యోగ్యములైన ఈ కర్మలను వీడువ గూడదు. స్వకర్మములైన యజ్ఞాదులమ వీడిచిన నరకమొందును. త్యాగమనగా ఫలత్యాగము కాదనియు. కర్మస్వరూపత్యాగమనియు అజ్ఞానమువలపి తేలంచి ఎవ్మకైడైన కర్మను విడిచినచో అది తామసమనంబడును.

కో. ముఖమత్యవ యత్కర్మ కాయక్షేశభయాత్ త్యజేత్। న కృత్వా రాజనం త్యాగం నైవ త్యాగఫలం లభేత్ జ పదు దుఖం - ఇతి - ఏమ - యత్ - కర్మ - కాయక్షేశభయాత్ - త్యజేత్। నః - కృత్వా - రాజనం - త్యాగం - న - ఏమ - త్యాగఫలం (1) - లభేత్ ॥

(eg.b) అజ్ఞానియెనవాడు (నః) మణమనియే కలంబి ఆది (ఆ క్యాగము) ರಾಜಕ దుణమిక్వేవ ాజనక్యాగమనుడుచున్నది కాయక్రశ భయాత్ శరీరబ్రమయానయొక్క భయ నః రాజనం క్యాగం అతడు రాజనక్యాగమును మువలన కృత్వా ದೆನಿ నిశ్యకర్మను త్యాగవలం కర్మన న్యానవలన విడామదున్నాడనునది యేది నైన లకేత్ పొందుటయేలేదు. **8**82 కర్మన న్యానఫలమును ಕೃತಕ ಯಕ గలదో

తాంఖ ఎవ్వడు దు:ఖము గలుగుననియు, శరీర మయానకు భయపడియు, కర్మను విడుచునో అతడు రాజనమగు త్యాగమునుజేసి త్యాగఫలమును (త్యాగముయొక్క ఫలమైన జ్ఞాననిష్ఠను) పొండుట యనునదేలేదు.

### (1) క్యాగఫలం - భగవ్యశ్రీతి రూపమైన ఫలమును (రాఘవేంద్రులు)

(శంకరులు) సకలకర్మలను జ్ఞానపూర్వకముగ విడిచెడి జ్ఞానిపలెదు:ఖాదులవలన నిత్య నైమిత్తిక కర్మలను విడుచువాడు మోక్షమొందజాలడు."

(రామానుజులు) కర్మ, పరంపరగా మోక్షసాధనమైనను కర్మజేయుట్ కై కష్టపడి ధన సంపాదన చేయవలసియు దేహ్మపయాసపడవలసియు నున్నందున మనస్పుకు క్లేశమును గలుగ జేయునదిగ నున్నదను భయముచేత యోగసిద్ధికొఱ్కై జ్ఞానాభ్యాసముచేత ప్రయత్నించవలెనని యొవ్వడు పంచ మహాయజ్ఞాది వర్ణ్మాశము ధర్మములను విడచునో ఆట్టి త్యాగము రాజసమైనది. అనగా శాస్ర్రార్థమును ఉన్నట్లు తెలియవందునచేసిన త్యాగమగుచున్నది. ఇట్టి రాజసత్యాగముచేత జ్ఞానోత్పత్తి స్వరూపమగు త్యాగఘలమును పొందనేరడు. ఇట్టి కర్మకు ఇట్టిపలమని ఒకడు తెలిసి కొన్నందుచేతనే చిత్తకుద్ది గలుగనేరదు. కర్మలనుజేసి ఫలమును త్యాగముచేయుటవలన భగవ త్రుసాదముగలిగి దానివలన మన్మపసాదము గలుగగలరు. కావున దెహ్మపయాస మొదలగు దుణములను తలంచి కర్మలను విడువగూడదు.

(స్వకీయము) తామన త్యాగమనగా కర్మజేయవందున ఇట్టి పాఠకము అని తెలియక అవివేకమువలన కర్మచేయక విడిచెపెట్టుట. రాజసత్యాగమనగా కర్మచేయనిచే ఇట్టి పాఠకము కలుగునని తెలిసియుండియు దేహ్మపయాస మొదలగువాటికి భయపడి కర్మను విడిచెపెట్టుట.

हुँ॥ కార్యమ్త్యేవ యాత్కర్మ నియాతం క్రియతే≥ట్జన। నంగం త్యక్పై ఫలం బైవ న జ్యాగస్పా ౖెల్వైకో మాతః॥ 9 పద∥ కార్యం - ఇతి - ఏవ - యాత్ - కర్మ - నియాతం - క్రిమంతే అర్జన! పంగం - త్యక్పై - ఫలం - ర్ - ఏవ - నూ - త్యాగః - పా త్ర్మికః - ముతః॥

హే అర్జున ! ఓ అర్జునా !

కార్యమిశ్వేవ బేయుడవలసినదేయని(శెలిసి) క్రియత్ యక్ర చేయండురున్నదనువది వీది అఖిమానమును, లేక అన కిని వంగం గలరో **ఫలం**చైవ **పలమును** ಸಃ త్యక్వా ವಿಷಿದಿ ಪಾತ್ರಿಕ ಕ್ಯಾಗಮಗ ನ್ ತ್ರೀಕೀ ಶ್ಯಾಗೇ నియతం కర్మ ನಿಕ್ಕ್ರಮಗ ತೆಯವಲನಿನದನಿ గ్రహింపబడియువుది. మశ:

విధింపబడినకర్మ

లాగ ఓ అర్జునా! నిర్యముగ జేయవలనినట్లు విధించబడియున్న పీకర్మ బేయబడవలసినదని తెలిసి అఖిమానమును ఫలమును విడిచి బేయబడుచున్నడో అట్టి (అఖిమానము ఫలమువీటిని విడుచుటయనెడి) క్యాగము సా\_త్ర్వికమైనదని నాయొక్క అఖ్యపాయము.

(శంకరులు) భగవద్వాక్యముచేతనే నిత్యకర్మకు ఫలముగలదని ఏర్పడియున్నది. అట్లు ఫలములేకున్నచో ఫలమును త్యాగముచేయవలెనని చెప్పుట యెట్లు తగియుండును? అజ్ఞానులు విత్య కర్మలకు ఫలము చిత్తశుద్ధి, లేక, దోషనిప్పత్తియని కల్పించుచున్నారు. అట్లు కల్పింపనక్కర లేదనుదానిని ఇందువలన భగవంతుడు (పకటపరచుచున్నాడు.

కర్మక్యాగము మూడువిధములైనదని ఇందలి 4-వ క్లోకములో చెప్పబడినది. తామన త్యాగమునుగూర్చియు (ఇందలి 7-వ క్లోకము) రాజసత్యాగమునుగూర్చియు (ఇందలి 8 వ క్లో.)కూడ చెప్పబడినది. ఆ రెండు త్యాగములున్ను (కర్మచేయకయే విడిచిపెట్టుటయనెడి) కర్మ స్వరూప త్యాగముగనున్నవి. ఈ సాత్త్విక త్యాగమనగా కర్మత్యాగముగాదు. కర్మయెడ అభిమానము, దాని ఫలము, వీటిని విడచుట యనునదిగనున్నది. కావున కర్మత్యాగము మూడు విధములైనదని చెప్ప నారంభించి మూడవదిగ ఫలత్యాగమును జెప్పట ఎట్లు తగియుండుననగా కర్మను విడుచుటయు కర్మనుజేసి ఫలమును విడిచిపెట్టుటయు త్యాగశర్ధార్థమున (విడిచిపెట్టుట యనునర్థమున) రెండున్ను ఒక్కటే.

(కామానుజులు) "నియతంకర్మ" అన్నందున నిత్యవైమి త్రికములైన వర్ణా(కమములకు తగిన కర్మలను, సంగమును, ఫలమునువిడిచి భగవదారాధనమని తలంచియే చేయవలైను. ఇట్టి ఫలత్యాగము సాత్ర్వికమైనది. అనగా సత్త్వగుణమువలన గలిగినదని యోరుంగదగినది. అట్టి త్యాగము జేయువాడు కాస్త్వార్థమును బాగుగ తెలిసికొన్నవాడగుచున్నాడు అని కాత్పర్యము.

(రాఘవేంద్రులు) అవక్యముగ చేయవలసినదిగ్గను వర్ణాశ్రమములకు తగినదిగనునున్న కర్మను జేయక విడుచుటవలన దోషము గలుగగలదని యెరింగి, సంగమును ప్వర్ణాదిఫలమును విడిచి, ఆ యా వర్ణాశ్రమములకు తగినకర్మలను జేయుట సాత్ర్వికమైన త్యాగమగుచున్నది.

#### 

శ్లో a ద్వేష్ట్యకుళలం కర్మ కుళలే నానుషజ్ఞతే। త్యాగ్ న త్వనమావిష్టో మేధావీ భిన్నసంశయ: в

పద॥ న - ర్వేష్టి - అకుశలం - కర్మ - కంశలే - న - అనుపజ్ఞతే । త్యాగ్ - న త్ర్వనమావిష్టు - మేధావీ - ఛిన్మనంశయః ॥

| క్యాగీ         | క్యాగియై, లేక కర్మవలమును | భిన్న సంశ్యః | నంశ యములేనివాడుగనున్నవాడు  |
|----------------|--------------------------|--------------|----------------------------|
|                | విడిచినవాడె              | అకుశ్లం      | దు:ఖకర మైన, లేక హిత ముగాని |
| న క్రైనమావిష్ట | నత్వగుణ పాధాన్యము గల     | కర్మ         | కర్మను                     |
|                | వాడై, లేక నత్వము         | వద్వేష్టి    | దేయిందుటలేదు               |
| మేధావీ         | నిండినవాడై               | కుశ్ లే      | హిత మైన కర్మయందు           |
|                | స్టిర బుద్ధిగలవాడై       | నానువ్వత్తే  | అన కిగొనుటలేదు.            |

కాంగ్ నక్ష్మగణమును ముఖ్యముగ గలిగియు (నుఖమును గలుగజేయు నట్టి పిదైన ఒకకార్యమును జేసి దానివలన సుఖమును పొందవలెనను బుద్ధి గాని, దుఃఖమును గలుగజేయునట్టి యేదైన ఒకకార్యమునుజేసిన దుఃఖము గలుగునని భయపడి దానినిచేయక యుండవలెనను బుద్ధిగాని లేనట్టి) స్థిరబుద్ధి గలిగియు (నుఖముందబడునా, దుఃఖము నివృత్తియగనా, యనెడి బ్రాంతి యనెడి) నంశయము లేనట్టివాడైన (అఖిమానము, ఫలము పీటిని బిడిబిన వాడగు) కాయ్గి (దేహ[వయాన మొదలగు) దుఃఖకరమైన కర్మను ద్వేషించుట లేదు. (న్వర్గాదిఫలమును గలుగజేయునట్టి సుఖకరమైన కర్మలో ఆ సక్తి బెందుటయులేదు. అనగా ఇచ్చించుటలేదు.

(శంకరులు) సత్త్వనమావిష్టః = ఆత్మానాత్మ వివేక జ్ఞానమునకు కారణమైన సత్త్వ గుణమువలన చుట్టబడినవాడుగను, మేధావీ = ఆత్మజ్ఞానముగలవాడుగను, ఛిన్న సంశయః = ఆత్మ జ్ఞానమే మోడ్ల కారణమగు ననెడి సంశయమును పోగొట్టుకొన్న వాడుగనునున్న వాడై, త్యాగీ = సంగ మును ఫలమునువిడచి నిత్యకర్మను జేసెడివాడు, అకుశలం కర్మ = సంసారబంధ హేతువైన కామ్య కర్మను, న ద్వేష్టి = ద్వేషించుటలేదు, కుశలే నానుపజైతే = ఈ నిత్యకర్మ చిత్తశుద్ధి మూలముగ మోడ్ల హేతువైనదని దానిలో నాసక్తినుంచుటయులేదు. దీని తాత్పర్యమేమనగా నిష్కామముగ కర్మను జేసెడివాడు చిత్తశుద్ధిని, చిత్తశుద్ధివలన జ్ఞానమును, జ్ఞానమువలన మోడ్లమును పొందు చున్నాడనియే.

(రామానుజులు) సత్త్వ సమావిష్టః = యథార్థజ్ఞానము గలవాడు, త్యాగ్ = సంగము, క ర్తృత్వము, ఫలము వీటిని విడిచినవాడు, అకుశలం = పాపకర్మము, (మిగతపదముల అర్థ ములలో భేదములేదు.)

- (బహ్మజ్ఞానియైన ఇట్టివానికి ఆనిష్టములు గలుగుట ఎట్లనగా అతనికి బుద్ధిపూర్వకముగ గలుగవు. ఐతే అతని ప్రపయత్న ములేకయే అనిష్టములు గలుగవచ్చును, అట్లు సంభవించినవానిని తనకు చెరుమైనవని తలంపడు.

(రాఘవేంద్రులు) ఆకుశలం = తత్కాలమున సుఖము నిచ్చునట్టిదిగను దేహ్రపయాస మొద లగు దుఃఖమునిచ్చునట్టిదిగనునున్న, కర్మ ఇకర్మను, నద్వేష్టి = ద్వేషించుటయులేదు. కుశలే = పూర్వా ర్జితమైన పుణ్యకర్మయొక్క ఫలమున, నానుపజ్ఞతే= ఇచ్చించుటయులేదు, సత్త్వసమావిష్టః =శుద్ధసత్త్వ గుణము గలవాడు, మేధాఫీ=భగవత్తత్వజ్ఞాని, ఛిన్మ సంశయః ≃పరాపరతత్త్వవిషయమునగాని భగవ ద్విషయములైన ధర్మముల ననుష్టించుటలోగాని సందేహములేనివాడు. క్యాగీ = సకల కర్మలను భగవత్సమర్పణముజేసినవాడు. ఇతడే సాత్ర్విక త్యాగియగుచున్నాడు.

ৰূ লি న హి దేహాభృతా శక్యం త్యక్తుం కర్మాణ్యశేషత:। ထည့္ နပ္စုနာဗန္နာဂို က နာ္နာဂ်ိန္မရာမိုတာခ်ိဳ။

11

ಮರಿಗೆ ನ – హಿ – ದೆಬಾಭುತ್ – ಕಕ್ಯಂ – ಕೃತ್ತುಂ – ಕರ್ಜಾಣಿ – ಅಕೆಷರಃ ၊ **လ**း - လ - ၆၀ သုံ့မတာ္ဌက် - လ - တာ္ဌက် - အခ - မာဍီထိုတစ် #

దేహాభిమానముగల ఓపునిచేక [ శు ಐತೆ దేహర్భకా లేక దేహమును ధరించి | యః ఎవఁడు యున్నవానిచేత కర్మభలక్యాగే కర్మభలమును విడిచెడివాడో కర్మలు ಕರ್ಗಾಣಿ సు అకడు ಕ್ಯಾಗೆ ಇರಿ ভ ৰীম্ভ: **3** කර වීර ಕ್ಯಾಗಿಯನಿ శ్యక్తుం విడిబొప్పట్టుడుపు నహిశక్యం అసాధ్యము, లేక, ఏలుగాడు **ප**ඩ්රීරාන් చెప్పబడుదున్నాడు.

-ఆా∗ దేహాళిమానముబడన్న జీవున్చే కర్మలన్నియు విడిబిపెట్టబడుటకు అసాధ్యమైనవి. ఎవ్వడు కర్మభలమును విడుచునో అతడు త్యాగియని చెప్ప బడుచున్నాడు.

(శ్రీధరులు) సకలకర్మల ఫలమును విడిచినవాడే ముఖ్యత్యాగి. కర్మలను విడిచిపెట్టిన వాడు త్యాగి గాజాలడు.

(శంకరులు) దేహాభిమానము గలవాని విషయమున ఈ త్యాగము ముఖ్యత్యాగమని పొగడబడియున్నది. దేహాభిమానము లేనివానిచేతనే నకల కర్మలను విడిచిపెట్టబడుట సాధ్య మగును.

(రామానుజులు) కర్మలన్నిటిని ఒకడు వీడిచిపెట్టుట అసాధ్యమైనది. ఏలనగా ఆహా రాదుల విషయమైన కర్మలుచేయకున్నచో దేహసంర క్షణ జరుగదు, ఆహారాది కర్మల ననుస రించియే కర్మలన్నియు చేయవలసినవగుచున్నవి, కర్మఫలక్యాగమే త్యాగమని శాస్త్రములలో జెప్ప బడియున్నది. కర్మఫలత్యాగమని చెప్పియున్నను కర్హృత్వాభిమాన త్యాగములుగూడ జెప్పబడిన వని (గహింపవలెను.

(రాఘవేం(దులు) త్యాగమనగా కర్మఫలత్యాగమేగాని కర్మత్యాగముగాదు. ఈ యధ్యా యము యొక్క 3 వ క్లోకమందలి జాతృర్యమునకు ఈ క్లోకము ఆధారముగనున్నది.

శ్లోঁ∍ అనిష్టమిష్ణ మ∣శం చ∣తివిధం కర్మణః ఫలమ్ ః భవత్యత్యాగినాం | పేత్య న ఈ నన్స్టానీనాం క్వచిత్ ॥ 12 పద။ မဂ္ဂည္က - ခန္ကာ - ညုနဝ - చ - ခြဲသီဝဝ - ဗ်**ပ္စ**အး - ခုံစည်ာ ၊ భవతి - అత్యాగినాం - (మేత్య - న - తు - సన్యా సినాం - క్వచిత్ #

దు:ఖకరమైనది, లేక బెడ్డది అనిష్టం ్రేశ్య శరీరము పోయినపిదప్ల లేక ఇషముకానిది నుఖకరమైనది, లేక మంచిది రవతి కలుగుచున్నది నవ్వ్యాసినాం కు తలాపే క్లోకయే కర్మణేయు లేక ఇష్టమైనది వారలకు, లేక నన్న్యానుల ಮೀಕ್ కలసినది కర్మణ: (తిబిధం (ఇట్లు) కర్మయొక్క మూడు వీకాలమునందును విధములేన ఫలము క్వరిక్ వలాపే**ష**తో కర్మకేయువా కలుగుటలేదు. అక్యాగినాం ర్లకు (త్యాగులుకానివారలకు)

తాంగి దు:ఖకరమైన నరకము, వశవజ్యాదిజన్మము, సుఖకరమైన దేవ జన్మము, సుఖదు:ఖముల రెంటికి కారణమైన మనుష్యాది జన్మము, ఇట్లు మూడు విధములైన పుణ్య, పావ, మ్మిశకర్మలయొక్క ఫలము, ఫలాపేష్తో కర్మ జేయువారలకు మరణించిన తరువాత కలుగుచున్నది. ఫలాపేష్తేక (ఈశ్వ రార్పణబుద్ధితో) కర్మజేయువారలకు ఒకప్పడున్ను (ఆమూడుఫలములున్ను) కలుగుటలేదు.

(శంకరులు) అత్యాగినాం = అపరమార్థ సన్ఫ్యాసులగు అజ్ఞానులకు, సన్ఫ్యాసినాం = బ్రహ్మనిష్ఠలోనే నిలకడగ నున్నవారలైన పరమార్థ సన్ఫ్యానులకు (మిగత పదముల తాతృర్య మున వ్యత్యాసములేదు) ఏల పరమార్థ సన్ఫ్యాసికి ఫలముకలుగుట లేదనగా (బహ్మజ్ఞానమువలన సకల కర్మలనుండి ఆతడు విముక్తి చెందినవాడైనందుననే యనుడు.

(రామానుజులు) అనిష్టం = నరకాదీ ఫలము, ఇష్టం = స్వర్గాదీ ఫలము, మిశ్రం = పు(648) పశ్వదిఫలము, అక్యాగినాం = కర్ప్రత్వము అభిమానము ఫలము వీటిని క్యాగము జేయనివార్లకు, (పేత్య = కర్మజేసిన పిదకు, భవతి = కలుగును. సన్స్ట్యాసినాం = కర్ప్రక్నాదులను క్యాగము జేసిన వార్లకు, క్వచిత్ = ఒకప్పడున్ను, న = కలుగనేరదు. కావున కర్ప్రక్నాది పరిత్యాగమే సన్స్ట్యాసము. క్యాగము సన్స్ట్యాసము ఇవి రెండును ఒక్కలే. స్పేవీరలకు మోక్ష విరోధియైన ఫలము గలుగదు.

(రాఘవేం(దులు) నియతకామ్యకర్మ, అనియతకామ్యకర్మయని రెండు విధములు. నియతకామ్యకర్మయనగా ఫలోద్దేశముగనే విధింపబడినట్టిది. అనియతకామ్యకర్మయనగా ఫలా పేక్షతో జేసినపో కామ్యముగ మార్పుజెందు నిత్యకర్మ

అనియఠ కామ్యక ర్మ యొక్క ఫలత్యాగమును నియత కామ్యక ర్మ యొక్క స్వరూప త్యాగ మును చేసినవారలగు సన్స్టాసులకు ఇష్టానిష్టమి(శఫలము (స్వర్గనరక మనుష్యాది జన్మములు) ' గలుగుటలేదు. మతియు ముక్తిలో ఆనందారిశయము గలదని "తు" అనుపదముచే గుర్తింపచేయ బరుచున్నది.

ళ్లో။ వంబై కాని మహాఖాహో కారణాని నిమోధ మే : సాంఖ్యే కృతాంతే మహిక్తాని నిద్ధయే నర్వకర్మణాం జ 13 పద్జు పంచ - ఏంకాని - మహాజాహో - కారణాని - నిమోధ - మే ! సాంఖ్యే (1) - కృతాంతో (2) - మహేక్షాని - పిద్ధయే (3) - సర్వకర్మణాం జ

| హే మహాబాహో ! | ఓ గొప్పచేశులు గలవాడా !                              | వరఁకర్మణాం సిద్ధయే | నకలకర్మలు చెరవేరుంకొన |
|--------------|-----------------------------------------------------|--------------------|-----------------------|
| కృఠాంతే      | ఓ గొప్పచేశులు గలవాడా !<br>కర్మముగింపుగల, లేక కర్మ   | వీతాని             | <b>8</b>              |
|              | ముగియుబియువదైన<br>వేదాంశశా,న్రమున, లేక<br>పాంఖ్యమున | పంచ                | <b>జ</b> దు           |
| సాంఖ్యే      | వేదాంశశాన్న్రమున, రేక                               | కారణాని            | కారణములను             |
|              | సాంఖ్యమున                                           | మే                 | <b>వావ</b> ద్దమండి    |
| (ಪ್ರೀಕ್ಷಾಬ   | చెప్పబడినవై                                         | నికోధ              | కెలిసికొనుము.         |

జాం ఓగొప్పచేతులుగలవాడా! నకల కర్మల సిద్ధికొఱై కర్మను నశింవజేయునవియు (కర్మవలము నందాన క్రిగలుగునట్లు చేసెడి) బ్రహ్మ న్వరూచమును తెలియబఱబెడి వేదాంకశా స్త్రమున బెచ్పబడినవియు, నాబే చెప్పబడబోవునవియునైన ఐడు కారణములను నాయొక్క వాక్యములచే తెలిసి కొనుముం. (అనగా | పరికర్మకును కాను కర్తయని యజ్ఞాని శలంచుచున్నాడు. ఆది శవ్వు. కర్తలు ఐదుగురున్నారని యెరుంగుమని కాక్పర్యము.)

- (1) సాంఖ్యే తత్త్వములను వివరించెడి సాంఖ్యశాధ్రమున (శ్రీధరులు). వేదాంతశాధ్రమున (శంకరులు). వేదమువలన గలిగిన జ్ఞానము, అనగా ఇంగ్రదియములు, మైణము, జీవుడు, వీటిని తన కార్యములకు సహాయవస్త్రవుగ బడసిన పరమాత్మయే క**్త**రయను నిశ్చయముతోగూడిన (రా**మాను**జులు). వి<u>స్తువు</u>యొక్క ఆవతారమైన క**ఫిలుడు చేసి**న సాంఖ్యకాస్త్రమున (రాఘవేంద్రులు).
- (2) కృతాంతే నిర్ణయమున (శాస్త్రమున) (శ్రీధర రామానుజులు),
- (శి) సిద్ధయే ఉత్ప త్తికొఱకు (రామానుజులు).

(శంకరులు) ఆత్మజ్ఞాని యొకనికే, కర్మలన్నిటిని విడిచి పెట్టుట వీలగునేగాని దేహమున ఆత్మబుద్ధి గలవానికి శర్మను విడచిపెట్టుట వలదనునది ఇది మొదలుగా జెప్పబడుచున్నది.

ទু ॥ అధిష్టానం కథా కరా కరణం చ వృథగ్వథమ్। వివిధాశ్చ వృథక్పేష్టా దైవం చైవాత్ర వంచమమ్။ 14 పద॥ అధిష్టానం (1) - తథా - కర్తా (2) - కరణం (3) - చ - పృథగ్విధమ్ । వివిధా: - చ - పృథక్ - చేష్టా: (4) - దైవం (5) - చ - ఏప - అ(త - పంచమం II

| అధిష్టానం<br>తథా | శరీరము<br>ఆ విధముగనే                   | వివిధా: చేస్టాళ్ళ<br>ఆత | పలువిధములైన వ్యాపారములు<br>వీరిలో          |
|------------------|----------------------------------------|-------------------------|--------------------------------------------|
| ಕರ್              | RA                                     | డైవం చైవ                | (కన్ను, నోరు మొదలగు <del>వారి</del>        |
| పృథగ్విధం        | అనేకవిధములైన, లేక పేణు<br>పేఱువిధములైన | ·                       | నియామకులైన మార్యా<br>దులు, లేక నర్వాంకర్యా |
| క్రణం చ          | శన్ను. నోరు, మొదలను<br>ఇందియములు       |                         | మియైన ఈశ్వరుడు) లేక<br>డైనమే               |
| వృధ5             | <b>ವ</b> ವ್ಯ <u>ತ</u> ನ                | <b>పంచమం</b>            | బదవ (కారఇము)                               |

రాంగా శరీరము, అవిధముగనే అహంకారముతోగూడియున్న అశ్మ (జీవృడు) అనేక విధములైన కండ్లు, నోకు మొదలగు నుపకరణములు, వలువిధములుగను వెవ్వేరుగనునున్న సాణాపానాది వ్యాపారములు ఇవి కారణములు. పీటిలో కండ్లు, నోరు మొదలగువాటికి, నియామకమైన నూర్యా దులు, లేక నర్వాంతర్యామియైన ఈశ్వరుడు ఐదవ కారణము.

- (1) ఆధిష్టానం ఇచ్చాద్వేష సుఖదుఃఖ జ్ఞానాదులు బ్రకాశించుటకు ఆశ్రయమైన దేహము (శంకరులు). జీవునివాసస్థానమైన శరీరము (రామానుజులు). దేహము భూమి మొదలగు నవి (రాఘవేం(దులు).
- (2) కర్తా ఉపాధిలక్షణభోక్తా (శంకరులు). జీవుడు "కర్తా శాస్త్రార్థవత్త్వాత్ జ్ఞో ఒతపవ" అను సూ(తమువలన జీవుని క్తర్తయనియు, ఎరుంగువాడనియు చెప్పియున్నందున జీవుడని అర్థము జీయబడెను (రామానుజులు). జీవునికి కర్తృత్వములేదని మునుపే చెప్పి యున్నందున కర్త విష్ణువు (మధ్యులు). విష్ణువు, లేక పరాధీనకర్తయైన జీవుడు (రాఘ వేంద్రులు)
- (8) కరణం కేండ్లు మొదలగు పండెండు (అనగా జ్ఞానేంద్రియములు 5, కర్మేంద్రియములు 5, మర్ది, మనస్సువేరి పండెండు) (శంకరులు). కర్మేంద్రియములున్ను మనస్సున్ను (రామానుజులు). ఇంద్రియములు (మధ్వులు). జ్ఞానేంద్రిండుములు, లేక మ్రాన్ స్టువారులు (రాఘవేంద్రులు).
- (4) చేషా: చేశియొక్క వ్యాపారము లేక మానస్షకీయయైన ధ్యానమున్ను, మిగత అవాంతర ్రకియలున్ను (రాఘవేంగ్రులు).
- (5) దైవం ఇంగ్రదియాది నియామకులైన సూర్యాదులు (శంకరులు). ముజ్యకారణుడున్ను అంత ర్యామియునైన పరమాత్మ. అధ్యా 15-క్లో 15, ఈ అధ్యా 6-61- చూడుడు (రామాను జులు). అదృష్టమనెడి పుణ్యపాపములు (మధ్వులు), ఆదృష్టము, లేక విష్ణువు (రాఘవేంగ్రదులు).

ছুో। శరీరవాఙ్మనోఖిర్యంల్ కర్మ పారభతే నర:। న్యాయ్యం వా వివరీతం వా వంబైతే తన్య హేతవ:॥ కుడు! శరీరవాజ్మనోభి:– యంత్ - కర్మ - పారభతే - నర:।

న్యాయ్యం - వా - విపరీతం - వా - పంచ - ఏతే - తస్య - హేతవః

నర: మనుష్యుడు శరీరవాజ్మనోభి: శరీరవాక్కు మనస్సులతో న్యాయ్యం వా యుకమొనదిగగాని, లేక వేరుగ ప్రారభకే మొదలు పెట్టుచున్నాడో మన్నదిగాని తన్మ 🕶 కర్మకు వివరీతం వా అయుక్రమైనదిగ గాని, లేక వివ ఏతే పంచ (మునువు చెప్పబడిన) ఈ ీత మైనదిగగాని అయిదున్ను యత్ యే హేశవః కారణములు. roz కర్మమ

తా∎ మనుమృడు శరీరము వాక్కు మనన్పు పిటివలన యుక్తముగగాని అయుక్తముగగాని ప్రకర్మను మొదలు పెట్టునో అంట్లి కర్మకు మునుపు బెక్ప బడిన శశీరము మొదలగు నీమైదున్ను కారణములుగ నున్నవి.

- (1) న్యాయ్యం ధర్మమునకు హేతువైన, లేక శాస్త్ర్మేక్తమైన.
- (2) విపరీతం అధర్మమునకు హేతువైన, లేక అశాస్త్రీయమైన (శ్రీధరులు, శంకరులు). శాస్త్ర నిషిద్దమైన (రామానుజులు).

(శంకరులు) శరీరము వాక్కు మనస్సు ఈమూడు కారణములు మాత్రము ఎత్తిచెప్ప బడినవి. మిగతకండ్లు చెవి మొదలగునవి చెప్పబడలేదు. చూచుట, వినుట మొదలగు కర్మలు కండ్లు చెవి మొదలగువాటివిగనుండగా వాటిని చెప్పకుండులకు కారణమేమనగా, కండ్లు మొదలగు నవి శరీరము వాక్కు మనస్సులకు సహాయసాధనములు. ఎట్లనగా రూపరసగంధాదులు కండ్లు మొదలగువాటికి విషయమైనను వాటిని గ్రగహించి అనుభవింపవలసినది మనస్పు యొక్క కార్యము. మనస్సు, కండ్లు చెవులతో (పవర్హించినగాని కండ్లు చెవి మొదలగునవి ఒక దానిని గ్రహించ జాలవు. కావున ముఖ్యములైన మనోవాక్కాయము లిచ్చట చెప్పబడియున్నవి. మిగిలినవి ఈ మూటిలో నిమిడియున్నందున అవి చెప్పబడలేదు. (పై భాష్యము నాధారముగనుంచి విస్టరించి ్రవాసినట్లు (గహింపదగినది.)

> శ్లో॥ శకైందం నతి కర్తారమాణ్మానం కేవలం ఈ యు:। పశ్యత్యకృతముద్దిత్యాన్న స పశ్యతి దుర్మతిః ∎ 16

పది! త్రత - ఏపం - నతి - కర్తారం - ఆత్మానం - కేవలం - ఈ - య: 1 పశ్యతి - అకృతబుద్ధిత్వాత్ - న - సః - పశ్యతి - దుర్మతిః ॥

త్మత పేవం నతి ಕರಗಾ ఆవి యిట్లుండగా కరారం ఐకే ఎవ్యస **వశ్య**తి తుయః ఆ దుర్పుద్దిగలవాడు ేకేవలు ఆత్మానం శుద్దమైన అత్మను సః దుర్మ 🕏 🗈 అకృశ బుద్ధిత్వాత్ పరిశుభ బుద్ధిలేనందున (యఖార్థమును) ఎకుంగుటరేదు. న పశ్యతీ

తాంగి ఆ కర్మవిషయమున -ఈ ఐదుకారణము లుండగా నిరుపాధికుడు గను సంగములేనివాడుగనునున్న ఆత్మను కర్తయని యొవ్వడెరుంగునో దుర్పుద్ధి గలవాడైన అతడు వివేకము లేని బుద్ధిగలవాడై నందున ఎఱుంగుట లేదు.

(శంకరులు) దేహము వేరు, ఆత్మవేరను జ్ఞానములేక, దేహమే ఆత్మయనుజ్ఞానము గలిగిన వాడైనందునను, ఆత్మవేరని యోతింగియున్నను కర్త ఐదుగ నుండగా తానుకర్తయని తలంచుటవలనను, నిందింపదగినట్టియు విపరీశమైనట్టియు జననమరణములకు కారణమైనట్టియు బుద్ధిగలవాడైనందునను, దుర్మతి: = దుర్పుద్ధిగలవాడుగ జెప్పబడెను. అతడు శాస్త్రజ్ఞానముగాని ఆచార్యోపదేశ జ్ఞానముగాని లేనివాడైనందున, అకృతబుద్ధిః = అభ్యాసము జేయబడిన బుద్ధి గల వాడుగాడు. కావున అతడు కర్మస్వరూపమును గాని ఆత్మస్వరూపమునుగాని ఎఱుంగుటలేదు.

(రాఘవేం[దరామానుజులు) సకల కర్మలను ఈశ్వరాధీనుడై చేయదగిన జీవుడు, తానే క ర్హయని తలంచుటపలనను శాస్త్రజ్ఞానము లేనందునను దుర్పుద్ధి గలవాడుగ జెప్పబడెను. అతడు వా <u>స</u>వము నెరింగినవాడు కాడని **తాత్ప**ర్యము.

శ్లో ఆ యన్య నాహంకృతో ఖావో ముద్ధిర్యన్య న లివ్యతే । హత్వాఒపి న ఇమాన్లో కాన్నహ<u>్</u>లి న బిబధ్యతే ॥

17

పద॥ యన్య - న - అహంకృఈ - భావః - బుద్ధిః - యన్య - న - లిష్యతే ! హత్వా - ఆపి - సః - ఇమా౯ - లోకా౯ - న - హార్హె - న - నిబధ్యతే ॥

యస్య ఎవనికి అహంకృతః ఖావః నేను క రయనుభావము **ತ**ವ್ ఇమాక్ లోకాకా -ఈ బ్రాణులను యస్వ ಎಸನಿಯುಕ್ಕ చంపినను హత్వాపి ఖడ్డియైనది ಖುದ್ದೀ న హార్డి చంపినవాడుకాడు ನ ಲಿವ್ಯತೆ (విషయములలో) అస్త్రి న నిఖధ్యతే కట్టబడుటయు లేదు.

రాంగి ఎవ్వనికి కాను కర్తయను తలంపులేదో ఎవ్వనియొక్క బుద్ధి విష యములలో ఆ నక్తిచెందుట లేదో అతడిలోకమందరి పాణులను చంపినను చంపినవాడుకాడు. కట్టబడుటయులేదు. (చంపినందున గరిగెడి పావమువలన బంధమును పొందుటలేదని కాతృర్యము.)

(శ్రీధరులు) కర్మజేయునది దేహేందియాదులేగాని నిస్సంగుడైన అత్మ కర్మనుజేయుల లేదనియు, తానుకర్తకాదనియు నెరింగిన ఆత్మజ్ఞానముగలవాడు, చంపుటయను కార్యమును జేసి నను ఇతరులకు ఆతనియెడ చేంపుటయనెడి వ్యాపారమున్నట్లు కనబడునేగాని ఆత్మదృష్టి గలవాడు చేంపుటయనెడి వ్యాపారము తనయొక్కదనిగాని తాను ఏదైననొక కార్యమును జేసినట్లుగాని యారుంగడు. కావున చంపుటవలన గలుగు దోషము అతనికిలేదు. అట్లుండగా నిత్యకర్మవలన ఇతడు బంధమొందవచ్చునని జెప్పనవకాశమేలేదు.

(శంకరులు) చంపినవానిని చంపినవాడుకాడని ఎట్ల చెప్పదగుననగా, దేహమే అత్మ యనియు, తానే సకలమును చేసెడివాడనియు తలంచువాడెప్పణో అతనివిషయమున చంపినవాడు అతడేయని చెప్పుట సాధారణమైనను, ఆత్మకుద్ధుడు కేవలుడు, సాక్షిమాత్రుడు. వ్యాపారములు అతనికిలేవు. వ్యాపారములు దేహాదులకు చేరినవను ఆత్మదృష్టిగలవాడు చంపినట్లు ఆత్మదృష్టి లేనివానికి కనబడినను చంపుటయనెడి వ్యాపారము దేహదులకు చేరినందున ఆత్మజ్ఞానికి అట్టి వ్యాపారముయొక్క దోషమంటదు.

కేవల ఆశ్మకు కర్తృత్వము లేదనినందున దేహాదులతో జేరిన అత్మకు కర్తృత్వమున్న దని యగుచున్నదిగదా? అట్టుండగా ఎట్లు కర్తృత్వములేదని చెప్పుటయనినదో. అత్మ అసంగ స్వభావుడైనందునను సంగమనునది ఆరోపితమైనందునను కర్తృత్వము జెప్పనవకాశమేలేదు. అవిద్యానంబంధము ననుసరించి కర్తయని చెప్పబడెను. సుద్ధాత్మకు కర్తృత్వము జెప్పనవకాశములేదు. ఐదుగురు కర్తలలో ఆతడు ఎప్పడుకాడు. అతనిని కర్మలు వెంబడించుటలేదు. "అప్పక్తే యమచింత్యోయమవికార్యోయం" (అధ్యా-2-శ్లో-25) "శరీరస్థాపి కొంతేయి న కరోతి న లిప్యతే" (అధ్యా-13-శ్లో-32) పీటిలో ఈయర్థము మునుపే చెప్పబడియున్నది. అవిద్యా సంబంధమువలన ఆత్మకు కర్తృత్వమెట్లు ఆరోఫిత మనగా. ముత్యవు లివృలో వెండియుమ భమధలుగుటవలెని. శేవలము

అనెడి శుద్దాత్మజ్ఞానికే సర్వకర్మ సన్ప్యాసము చెప్పబడియున్నది. "యవినం వేత్తిహన్హారం (అధ్యా 2 క్లో 19) వేదావినాశినం నిత్యం (అధ్యా 2 శ్లో 21) వీటినుండి శుద్దాత్మయైన ఆత్మజ్ఞానికి సకల కర్మయొక్క సన్స్టాసము నారంభించి, పిదప పలుచోట్ల దానినిగూర్చిచెప్పి ''నహ స్తిననిబధ్యతే'' అను నీ క్లోకమందలి పదములచే ముగింపబడియున్నది. ఆవిధముగనే దేహాభిమానముగల అవి వేకికి సకల కర్మలు గలవనియుజెప్పి దీనిచే ముగింపబడియునున్నది.

(రామానుజులు) ఈశ్వరుడు కర్మలన్నిటికిని ముఖ్యకర్తయేగాని, తాను కర్తగాడని యెవ్వడెరుంగునో అతడు కర్మలచే కట్టుబడుటలేదు. (ఈయుద్ధరంగమున) ఎదురుగ మన్న భీష్మాదులను మ్మాతముగాదు, ఇక లోకమందలి అందఱిని చంపినను నీకు చంపిన దోషము లేదని తాత్పర్యము.

(రాఘవేం(దులు) లోక సంహారార్థం – లోక మందు చంపుటను జేయుటకొఱకయ్యే జనించి యున్న రుద్రుడు, యముడు, ఏరలకు చంపుటపలన గలిగెడి దోషము లేదనునది ఈ క్లోకమునకు తాత్పర్యము. మిగతవారివిషయమునందనగా ఎంత్రబహ్మజ్ఞానికైనను స్వల్పముగనైనను అభిమాన మున్ను ఆహంకారమున్ను లేకుండదు. మహాబ్రహ్మజ్ఞాని యైన దేవేంద్రునిగూడ వృతాసురుని చంపిన విషయమున బ్రహ్మహత్య దోషము పీడించెను. కావున ఎటువంటి జ్ఞానియైనను చంపుట యనెడి దోషము అతనిని విడువజాలదు. కావున జ్ఞానుల విషయమున ఈ క్లోకము కుదురదు. ఇట్లు చెప్పినందున అభిమానత్యాగమే సన్న్యాన శబ్దార్థమని (గహింపవలెను.

> శ్లో။ జ్ఞానం <u>జ</u>్ఞేయం ప**్రజ్ఞారా** ౖతి**విధా** కర్మచోదనా। इरका हिर्देश देन विश्व विश्व हर्षे १००५ मा

పద⊪ జ్ఞానం (1) - జ్ఞేయం (2) - పరిజ్ఞాతా (3) - త్రివిధా - కర్మచోదనా (≰) క కరణం (5) - కర్మ (6) - కర్తా (7) - ఇతి - (తివిధః - కర్మసంగ్రహః #

| కర్మదోద నా                 | కర్మను ్పేరేపించెడి వస్తువు | ₹ <b>Q</b> mo | కండ్లు మొదలగు ఇంద్రియము      |
|----------------------------|-----------------------------|---------------|------------------------------|
| <u>జ</u> ానం               | <b>జ్ఞానము</b>              |               | లేక సాధనము                   |
| -<br>జైయం                  | ఎరుంగబడువన్నువు             | కర్మ          | క రైకు ఇష్టమైన నెస్తువు, లేక |
| <b>ప</b> రి <i>ద్దా</i> తా | ఎరింగెడివాడు                |               | చేయబడువన్నువు                |
| မြေသಧာ                     | (అని) మూడువిధములైనది        | <b>४</b> छ    | చేసిడివాడు                   |
| కర్మనంగ్రహణ                | కర్మనిలబడుచోటు              | ಇತ್ಮಿ ಅವಿಧಃ   | అని మూడువిధములైనది.          |

తా॥ కర్మను నడిపించుటకు హేశువైనది - జ్ఞానము యొరుంగదగిన వస్తువు, ఎరింగెడివాడని మూడు విధములుగనున్నది. కర్మక్మాశయమైనది కండ్లు మొదలగు నింబియములనెడి ముఖ్యసాధనము, ఇష్టమైన వస్తువు, చేసెడివాడు అను వీ విధముగ మూడు విధములుగనున్నది.

- (1) జ్ఞానం ఇది తన యిష్టమునకు సాధనమైనదను జ్ఞానము (శ్రీధరులు). ఇట్టి దానిని చేయ పలసినదను జ్ఞానము (రామానుజులు).
- (2) జ్జేయం ఇష్టమునకు హేతువైనది. (శ్రీధరులు) చేయదగినది. ఈ జ్ఞేయమే కరణము కర్మ క ర్ణయని విభజింపబడియున్నది (రామానుజులు).

- (8) పరిజ్ఞాణా ఇష్ట హేశువిట్టిదను జ్ఞానమున కార్గయుడు (శ్రీధరులు). అవిద్యలోనున్న జీవుడు (శంకరులు). ఇట్టిది చేయవలసినదనియు ఇట్టిది చేయదగదనియు నెరింగెడివాడు. (రామానుజులు).
- (4) కర్మచోదనా జ్యోతిష్టోమాది కర్మలయొక్క విధి (రామానుజులు). కర్మవిధి (మధ్వులు).
- (ర్) కరణం చెవి మొదలగు నిం(దియము**ఆ**న్ను బుద్ధియు (శంకరులు). యజ్ఞసాధన వస్తువులు (రామానుజులు).
- (6) కర్మ వ్యాపారముయొక్క ఫలము గలుగుచోటు (శంకరులు). యాగాదులు(రామానుజులు).
- (7) కర్తా ఇంద్రియములకు వ్యాపారములను కలుగచేసెడివాడైన జీవుడు (శంకరులు).
- (8) కర్మసంగ్రహణ కరణం కర్మ కర్మా ఇవి మూడున్ను జ్ఞేయమనెడి కర్మలో నిమిడి యున్నవి (రామానుజులు) కర్మయొక్క సంగ్రహమైనది. ఇందలి 14 ప శ్లోకమున చెప్ప బడియున్న ఐదు కారణములలో మూడు ఇచ్చట చెప్పబడినవి (మధ్యులు).

(రాఘవేం(దులు) కర్మచోదనా = కర్మలను చేయునట్లున్న భగవదాజ్ఞ, త్రివిధా = మూడు విధములుగనున్నది. అదేమనగా, జ్ఞానం = భగవదాజ్ఞ ఇట్టిదనుజ్ఞానము, జ్జేయం = పురుష [పవ్పత్తి, దేహాదులు, కర్మ ఫలము ఇవి. పరిజ్ఞాతా = భగవదధీనుడైన జీవుడు, వీరలే. వీరలను నిమి క్రముగ గైకొని భగవదాజ్ఞ స్రపర్తించుచున్నది. నిమి క్రము మూడు విధములైనను భగవదాజ్ఞను గూడమూడు విధములుగ నెట్లు చెప్పవచ్చుననగా నిమి త్తము మూడు విధములుగ నున్నందున అట్టి నిమి క్రములు గల విధిగూడ మూడువిధములని ఉపచారముగ జెప్పబడినది. విధియైనది నైమిత్మిక ముగను జ్ఞానారులుమూడున్ను నిమి త్తముగను నున్నవి. ఎట్లనగా విధినెరింగిన పిదప అందులో తాను (పవ ర్తింపవలెనని భగవంతుని ్రపేరేపణమున్నదని ఎఱుంగుటయే జ్ఞానము. అట్టి జ్ఞానము వలన నగు స్రవృత్తియే జ్ఞేయము. క్రియలను చేసెడి జీవుడే పరిజ్ఞాత. ఈ మూడింటిని నిమిత్త ముగగాని విధ్యిపవర్తించినందున విధియైనదినైమి త్తికమని చెప్పబడినది. కర్మసంగ్రామా: = కర్మ లనెడి అధిష్టానము మొదలగు నైదిటిలో ముఖ్యములైన మూటిని సంగ్రహముగ జెప్పినట్లు గ్రహింప వలెను. కరణం=ఇం్రదియములు; యజ్ఞమందుపయోగించు పా్రతములు, దర్భ, మొదలగునవి; దేహము; ఇవిమూడున్ను. కర్మ=క ర్మేం(దియములగు చెయ్యి మొదలగువాటి వ్యాపారము, కర్తా= పరాధీనక ర్థయగు జీవుడున్ను స్వతం తక ర్రమైన భగవంతుడున్ను, ఇతి = ఈవిధముగ, త్రివిధః = మూడువిధములైనది. పరాధీనకర్తయైన జీవుడు కర్మలను చేయునట్లు ఎట్లు విధింపబడ దగుననగా జీవుడెవ్వని కధీనుడో అట్టి ఈశ్వరుని యాజ్ఞయనెడి విధిని షేధములకు లోబడి నడచుట యితని క ర్తమ్మమైనందున పరతం తుడుగనే కర్మలను నడుపుచున్నాడు.

> हूँ॥ జ్ఞానం కర్మ చ కర్తా చ ချొడైవ గుణఖేదఈ। మోచ్యతే గుణన౦ఖ్యానే యుథావచ్ఛృణు తాన్యపి ॥

పద $\|$  జ్ఞానం - కర్మ - చ - కర్తా - చ -  $[8 \text{ cp} - 3 \text{ a} - \text{ hm} \ \text{ $\hat{q}$} \text{ fab} | 1]$  $[\hat{a}^{\hat{q}} \text{ d} \hat{a}^{\hat{q}} \text{ } - \text{ hm} \hat{a} \hat{b}^{\hat{q}} \text{ } ]$  యఖావ $\hat{b} = \hat{b}^{\hat{q}} \hat{a} \hat{b} + \hat{b}^{\hat{q}} \hat{a} \hat{b}$ 

జ్ఞానం జ్ఞానమన్ను గుణనంఖ్యానే గుణమలయొక్క వ్వరూవ కర్మ (కెయియు, లేక వ్యాపారమున్ను కరా చ క రయు

గుణభేదత៖ నక్వాది గుణములయొక్క కాన్యవి వాటిసిగాడ భేదమువలన యథావత్ (క్రమముగ ఉన్నట్లు క్రిథావీవ మూడు విధములుగానే శృణు వినుము. ప్రాచ్యతే చెప్పబడియున్నది

తాంగి సత్వరణన్తమన్నులనెడి గుణములయొక్క స్వరూవమును జెప్పెడి సాంఖ్యశాడ్రమున జ్ఞానము కర్మకర్త ఇవి, గుణములయొక్క భేదమువలన మూడు విధములుగ జెప్పబడియున్నవి. వాటిని గూడ ఉన్నటుల వినుము.

(1) గుణసంఖ్యానే - గుణములయొక్క కార్యములను లెక్కించుటలో (రామానుజులు).

(శ్రీధరులు) ఈ క్లోకమందలి "ఏప" అను పదముచేత క ర్భత్వము గుణములయొక్క సంబంధమువలన ననియు, ఆత్మకుస్వభావమున క ర్భత్వములేదనియు చెప్పబడిన దగుచున్నది. బంధమునకు గుణములే కారణములని అధ్యా 14 - క్లో - 6 - 7 - 8 - చే గుర్హింపబడినది. 17-ప అధ్యాయమున తిగుణస్వభావనిరూపణముచే సాత్ర్వికాహారాదుల స్వీకరించి సాత్ర్వికస్వభావమును పొందపలెనని చెప్పబడినది. ఇచ్చట యనగా, క్రియలు సాధనములు ఫలములు ఇవి ఆత్మకులేవని చూపించటనై వాటికి గుణక్రయములయొక్క స్వభావము చెప్పబడుచున్నది.

(శంక రులు) గుణసంఖ్యానే = కపిలునిచే చేయబడియున్న సాంఖ్యశాధ్ర్రమున. ఈ శాస్త్రము జీవ - ఈశ్వరాభేదవిషయమున విరుద్ధమైనను గుణములయొక్కయు వాటివలన గలిగిన కార్యములయొక్కయు నిరూపణ విషయమున (పమాణముగ (పకృత మెత్తుకొనబడినది. జ్ఞానము (కియక ర్త ఇవి మూడున్ను గుణ్మతయములకు లోబడినవేగాని వెలుబడినవికావనుదానిని తెలియ బరచుటకై 'ఏవ' అను పదము చేర్చబడియున్నది.

## శ్లో \* నర్వాళూ తేషు యేనైకం ఖావమవృయమీఙైతే: అవిళ క్తం విళ క్రేషు శజ్ఞానం విద్ధి సా\_త్ర్మికమ్ #

పద॥ నర్వభూతేమ (1) - యేన - ఏకం - భావం - అవ్వయం - ఈ క్షతే ఆవిభ క్తం - విభ క్తేమ - తశ్ - జ్ఞానం - విద్ధి - సా త్ర్మికం॥

**ead** \$0 ಎಡ ತಗಕ ಪಾಂಡಿಯುನ್ನು ದಿಗನ್ನು యేన యే జ్ఞానముచేశ ฮีร์ ฮิลี่เช่ห์ ฮี่เกลหล่ ఆక్మవసువును ఖావం నకల **వ**ను**వులలోను**, లేక నర్వ**భూ కే**షు KK B చూచునో 85 నకల భూశములలోను క్షానం ఒకటిగను *కా*నమును ఏకం సా క్వికమని ক্ল মুগ্ৰুত అవ్వయం వికారములేనిదిగను వెవ్వేరుగ మన్నవాటిలో ఎంబంగుము. బర్జ్మ ವಿದ್ದಿ

తాం៖ వెప్పేరుగనున్న సకల వస్తువులలోను నెడతెగక యమనరించి యున్నదిగను, ఒకటిగను, వికారములేనిదిగనునున్న వరమాత్మన్వరూవమును మీనుజుడు దేనిదే చూచునో అట్టి జ్ఞానమును సా\_త్వికమని యొఱుంగుము. (1) సర్వభూతేమ - బ్రహ్మమొదలు స్థావరమువఱకు గల సకల వస్తువులయెడ (శ్రీధరులు).

(శంకరులు) ఒకటిగనున్న పరమాత్మ స్వరూపమును మాయ్ మొదలు స్థాపరముపఱకు గల వేరువేరైన సకల వస్తువులలోను భేదములేకయు, అనగా ఆకాశము సకల వస్తువులలోను నిండియున్నదని నత్యమైన వస్తువు బ్రహ్మ మొక్కటేయనియు బ్రహ్మమునకుగాని దాని ధర్మమునకు గాని వికారము లేదనియు నే జ్ఞానమువలన నెఱుంగునో ఆట్టి జ్ఞానము స్మాక్త్వికమైనదని యెఱుం గుము. ఈ విధమైన అద్వై కజ్జానమే సాజ్ఞాత్తుగ మోక్ష హేతువుగను పాత్ర్విక మైనదిగనునున్నట్టిది. ద్వైతజ్ఞానము మోక్ష హేతువు కాజాలదు. కావున దానిని రాజసతామనమని యేరుంగదగినది.

(రామానుజులు) విభ క్రేమ = బ్రాహ్మణ, క్ష్మతియ, బ్రహ్మచారి వాన్మస్థ గృహస్థులు మొదలగు భేదములచే పలువిధములైనవార్లుగనున్న వేదో క్ల కర్మాధి కారులైన, సర్వేషుభూతేమ = సకల ప్రాణులయెడనున్న ఆత్మ, అవిభ క్రం=అట్టి బ్రాహ్మణ క్ష్మతియాది భేదముగలవాడు కాడ నియు, ఏకం = భూతములు పలువిధములుగనున్నను, ఆత్మ, భూతములవలె, ఎత్తుపొట్టి మొదలగు పలువిధములైన ఆకారములు గలవాడు కాడు, ఒక్కటేవిధముగ నున్నవాడనియు, అవ్యయం = భూతములు నాశమొందదగినవైవను వాటిలోనున్న ఆత్మ వశింపదగినవాడుకాడనియు. లేక భూత ములు వికారమొందునవైనను ఆత్మవికార మొందదగినవాడు కాడనియు, మఱియు కర్మకును దాని ఫలమునకును భూతము లెట్లు బాధ్యతగలిగినవో ఆట్లు ఆత్మ బాధ్యపడినవాడు కాడనియు, కర్మ బంధకాలమగు సంసారదశలో నెరింగెడి జ్ఞానమేదిగలదో అట్రిజ్ఞానమును సాత్ర్వకమైనదని యెఱుం గుము. (ఇందులో ఆత్మయనగా జీవుడని యెరుంగదగినది).

(రాఘవేం(దులు) విభ క్రేమ = భిన్న భిన్న ముగను తారతమ్యముతోనునున్న, సర్వభూతేమ = సకల జీవజడవస్తువులలోనునున్న వాడుగను, ఏకం - సర్వో త్రముడుగను, ఆవిభ క్రం = ఎచ్చట నున్నను స్థానభేదముచేత భేదమొందనివాడుగను, అనగా ఎల్లప్పుడు నిర్డో మడుగను, షడ్డుణ పరి పూర్ణుడుగను ఒక్కటే విధముగనునున్నాడని తాతృర్యము. ఆవ్యయం ≈ స్వయముగగాని దేనిలో నున్నాడో ఆ వస్తువు నశించుటవలనగాని నాళము లేనివానిగను, భావం = ఎల్లప్పడు స్థిరముగ నున్న వానిగను విష్ణువు నెరుంగుటయనెడి జ్ఞానము సాత్ర్వికమైనదని యెరుంగుము.

శ్లో∥ వృథ≛్వేన కు యజ్ఞానం నానాభావా≖ వృథగ్వధా≖। వే క్రి నర్వేషు భూతేషు కజ్ఞానం విద్ధి రాజనమ్॥

పడు పృథక్తేన - కు - యత్ - జ్ఞానం - నానాభావా౯ - పృథగ్విధా౯। వేత్తి - సర్వేమ - భూతేమ - తత్ - జ్ఞానం - విద్ధి - రాజనం ॥

యత్ తుక్తానం నర్వేషు మాతేషు పృథగ్విధాక్లా ನ್ನಾಭಾರ್ವಾ వృథ క్రేన

మంటియే జైనము మంటియే జ్ఞానము అన్నిభూశములలోను కల్ జ్ఞానం వెవ్వేరువిథములైన **పలు ఆ**శ్మలను ವಶ್ಯೆರುಗ

ఎరుంగునో 🕶 జ్ఞానమును రాజనముగ శెలిసిక్ సుము, 21

రా။ ఏ జ్ఞానము నకల భూతములలోనున్న జీవులను స్వరూపముచేత వెవ్వేరనియు నుఖడుుఖాది భేదములచేత వలువిధమైన వారనియు మక్యకించి యొరుంగునో అట్టి జ్ఞానమును రాజనమని యొఱుంగుము.

(శంకరులు) సర్వేమ భూతేమ = సకలశరీరములలోను, పృథ\_క్వేన తు = ఒక్కౌక్క శరీరమునందు ఒక్కౌక్క జీవుడని (పత్యేకముగ నున్నందున, భావా౯ = జీవులను, నానా = భిన్న భిన్నులుగ నున్నట్లును, పృథగ్విధా౯ = (పత్యేకమైన లక్షణములు గలవారుగనున్నట్లును, యశ్ జ్ఞానం = యే జ్ఞానము, వేత్తై = యెరుంగునో, తశ్ జ్ఞానం = ఆ జ్ఞానమును, రాజసం = రాజసమైనదానినిగా, విద్ధి = ఎఱుంగుము,

(రాఘవేం(దులు) సర్వేమ భూశేమ పృథ క్రైన తు యత్ యజ్జైనం = సక లజీవజడము లను పరస్పరము భిన్న భిన్న ములుగ తెలియబరచెడి జ్ఞానమేదిగలదో, అనగా, నానా భావా౯ = పలువిధములుగనున్న జీవజడరూప పదార్థములను, పృథగ్విధా౯ = ఒక దానికొకటి భేదముగల పనియు తారతమ్యముగలవనియు, వేత్తి = విష్ణువుకంటె వేరుగను యథార్థముగను ఐతే విష్ణువు విషయమున సంశయముగను ఎఱుంగునదేది గలదో, తత్ జ్ఞానం = అట్టి జ్ఞానమును రాజసమని యెఱుంగుము.

ఇందులో నున్న తుశబ్దముచేత 'వేత్తి' అను దానికి ఇట్టి అర్థము లభించుచున్నది. ఈశ్వరవిషయమున సంశయరూపమైనందున ఈ జ్ఞానము రాజసమాయెను.

శ్లో॥ యుత్తు కృత్పృవదేకన్మి≢ా కారేం, నక్షమమైాతుకం। అతత్త్వార్థవదల్పం చ తత్తామనముదాహృతమ్ ॥

22

పదు యత్ - తు - కృత్స్మవత్ - ఏకన్మిక్ - కార్యే - సక్తం - అహైతుకం! ఆ ర్థవత్ - ఆల్పం - చ - తత్ - తామసం - ఉదాహృతం!!

మజియేజానము యతు వి కన్మికా కారే ఒక కార్యముమీద అహెతుకం యు కిలేనిదై పరిపూర్ణముగ నున్నట్టిదివలె కృక్స్నవత్ ఆతత్వార్థవత్ యఖార వసువులేని ద స్వల్పమాగనున్నడే లేక అదే నకలమున్నువలె అల్పం చ జీవుడుగాని, ఈశ్వర్వదుగాని నకం ఇంతేయను వళ్ళిపాయ తామనం **కామసమని** ముళోగూడిన ై, లేక ఉదాహృకం చెప్పబడియున్నది. ಆ ನ ತಿಗರಿಗಿನದ

తాగ ఏజ్ఞానము ఒక దేహమున, తేక ్రపతిమలో పరిపూర్ణమునందువలె (పరిపూర్ణుడైన ఆశ్మలో వరిఫూర్ణుడనియుండు జ్ఞానమువలె) ఊిపుడుగాని ఈశ్వ రుడు గాని ఇంకే యను నఖ్మిపాయముతో గూడినదై, యు క్తి లేనిదై, యథార్థ వస్తువు కెలియనిదై అల్పవిషయమైయున్నదో అది తామనమని చెప్పబడియున్నది.

(శంకరులు) ఏక స్మిక్ కార్యే = దేహమున జీవుడున్ను, వెలుపలమన్న ్రపతిమాడులలో ఈశ్వరుడున్ను, కృత్ప్నవత్ = (సర్వంఖల్విదం(బహ్ము) సకల వస్తువులున్ను ఈశ్వరుడును జ్ఞానము పేలే, నక్తం = దేహము ఎంతటిదో అంతే యీశ్వరుడున్నాడను నభి(పాయముతో గూడియు, అహైతుకం = ఏల అట్టుండవలెనను విషయమున యుక్తిలేకయు, అత్త్వార్థపత్ = వాస్త్రవము కాని విషయము గలదియు, అల్పంచ = అల్పవిషయముగను అల్పఫలముగనునున్ను జ్ఞానమేదో అది తామసమని చెప్పబడుచున్నది. తామసులైన అవివేకులకు గలుగు జ్ఞానమిట్టిది.

(రామానుజులు) ఏ క స్మిన్ కార్యే = భూత్ర పేత పిశాచాదుల ఆరాధనరూపమైన పూజ యనెడి ఒక కర్మలో, కృత్స్నవర్ = పూర్ణఫలము నిచ్చునని, స క్తం = అభిమానముతోగూడియు, అ హేతుకం = (అని పారము) పూర్ణఫలము నిచ్చునను విషయమున తగిన ఆధారము లేనిదిగను, అతత్వార్థ వర్ = తాను (ఆత్మ) (బాహ్మణుడు మొదలగు పర్ణములుగల వాడుగలేకున్నను ఆట్టి పర్ణము మొదలగునవి గలవాడని యెఱుంగునదిగను, ఆల్పంచ=మిక్కిలి స్వల్పమైనఫలము నివ్వ దగినదిగను అల్పమైనదేవత నెఱుంగునదిగనునున్న, యత్తు = యేజ్ఞానముగలదో, తర్ = అది, తామ సముదాహృతం తామసమని చెప్పబడియున్నది.

(రాఘవేందులు) సంసారియైనజీవుడు, ముక్తుడుగ చేయబడుటవలన కార్యమనబడు చున్నాడు. కార్యే = జీవుడైన తనయెడ, కృక్స్మవక్ = పరిపూర్ణమైన బ్రహ్మమే తానని యెరుంగు నట్టియు మఱియు, కృక్స్మవక్ = జగక్స్వరూపమే తాననియెరుంగునట్టియు, ఏకస్మిన్సక్తం = ఒకడేజీవుడు, అతడే బ్రహ్మరూపమని యెరుంగునట్టియు, అతడే జగక్స్వరూపమని యెరుంగు నట్టియు, అహైతుకం = యుక్తికి సరిపడనట్టియు, అతత్త్వార్థవత్ = అసత్యమైనట్టియు; అల్పంచ = అనేకములైన అజ్ఞానములతో గూడినట్టియు, జ్ఞానం = జ్ఞానమైనది, తామసమని చెప్పబడుచున్నది.

శ్లో॥ నియత౦న౦గరహీకమరాగద్వేషకః కృతమ్। అభల[పేప్పునా కర్మ యత్తక్పార్వికముచ్యతే॥

23

పది! నియతం (1) సంగరహితం - అరాగద్వేషత: (2) - కృతం! అఫల్రపేప్పునా - కర్మ - యత్ - తత్ - సాత్త్వికం - ఉచ్యతే!!

యక్ కర్మ కృకం చేయబడిన వీ కర్మ నిత్యకర్మయేదిగలదో •ఫల్మ పేప్పనా ఫలాపే≰లేనివానిచే నియతం (కానుకర్ణయను) అఖమావ తత్ సంగరహితం ములేక సాత్వికం సా\_త్వికమైనదని రాగ ద్వేషములులేక ಆರాಗ ಡ್ಪೇಷಕ ఉచ్యతే చెప్పబడుచున్నది.

తా: నిత్యముగ జేయవలసినదైన యే కర్మ ఫలాపేష్ లేనివానిచే అఖిమా నము లేకయు రాగద్వేషములు లేకయు చేయబడినదో ఆట్టి కర్మ సాత్ర్వికమని బెప్పబడుచున్నది.

- (1) నియతం వానివాని వర్హా శమములకు యోగ్యమైన (రామానుజులు). హరియే సర్వో త్తమ్ముడను జ్ఞానపూర్వక ముగ వానికర్పణముగనే చేయబడునట్టియు వర్హా శమములకుచితమైనట్టియు (రాఘవేంద్రులు),
- (2) ఆరాగచ్వేషత: ఫు[తాదులయెడ ్రపీతిచేకగాని శ(తువులయెడ ద్వేషమువలనగాని చేయ బడక (శ్రీధరులు). కి ర్తిలభించవలెను అనియు, ఆకీ ర్తి రాగూడదనియు తలంపు లేక (రామానుజులు, రాఘవేంద్రులు).

శ్లో။ యత్తు కామేప్పునా కర్మ సాహంకారేణ వా పునః ၊ క్రియతే ఐహుఖాయానం క దాజనముదాహృకమ్ ။

పద∥ యత్ - తు - కామేప్పునా - కర్మ - సాహంకారేణ (1) - వా - పునః (2) క క్రియతే - బహుళాయాసం (3) - తత్ - రాజసం - ఉదాహృతమ్ ఖ

కామేప్పునా ఫలాపేక్షగలవానిచేగాని యత్తుకర్మ్మ్మిమే మణియే కర్మ్ చేయబడుదున్నదో సాహం కారేణ కాను కర్తయను నహంకారము వావునః గలవానిచేగాని రాజనం రాజనముగ బహుళాయానమ్ మిక్కిలి బ్రహునకోగూడివ ఉదాహృశం బెబ్బబడియున్నది.

తా॥ ఫలాపేష గలవానిచే గాని తాను కర్తయను నహంకారము గల వానిచే గాని మిక్కిలి వ్రయాసతోగూడిన ఏకర్మచేయబడుచున్నదో ఆకర్మ రాజనమని చెప్పబడియున్నది.

- (1) సాహంకారేణ నేను దప్ప ్రశ్ త్రియుడెవ్వడు గలడను నహంకారము. ఆహంకారములు రెండువిధములు. తాను కర్తమనియు తాను ్రశ్ త్రియుడనియు (మ్రోత్రియుడనగా వేదాధ్యయనము బాగుగజేసినవాడు) (శ్రీధరులు, శంకరులు).
- (2) పునః ఈపదము శ్లోకపూ దైై చేర్చబడినదని శంకరులు చెప్పాచున్నారు. చకారార్థముగ నుంచి, బహుళాయాసంచ=మిక్కిలి బ్రామాసతోను అనిరాఘవేంద్రులు చెప్పాచున్నారు. (స్వకీయము).
- (3) బహుళాయానం ఇతరులచే చేయబడనట్టి ఈకర్మను మిక్కిలి బ్రామానతో నేను చేయు చున్నానను నహంకారము (రామానుజులు).

శ్లో ఇ అనుబంధం క్షయం హింసామనపేక్ష్మ చ పౌరుషమ్ : మోహాదారభ్యతే కర్మ య త్రత్తామనముచ్యతే ఇ 25

పద్శ అనుబంధం – క్షయం (1) హింసాం – అనబేక్ష్య (2) – చ – పౌరుషం ! మోహాత్ (3) – ఆరభ్యతే – కర్మ – యత్ – తశ్ – తామసం – ఉచ్యతే (4) !

అనుబంధం ఇక రామన్న శుఖాశుభ ములను హింసాం ఇకరులకు కలుగుబాధను క్షయం ద్రవ్యనాశమును పౌరుషం చ తనయొక్క శ్రేక్తిని ఆస్ పేష్ట్ ఆలోదింపక కర్త్ ఆ కర్మ మోహాక్ అడ్డానమువలన జామనం తామనమని యత్ కర్మ ఏ కర్మ ఉద్యతే మెద్దులనుదున్నది ఆరక్షతే మొదలు పెటబడునో

తా∺ ఇక శనకు కలుగమోవుచున్న శుఖాశుభములలో |దవ్యనాశమును, ఇతరులకు గలుగు బాధను, శనకుగల శ \_క్తిని యోచింపకయే అజ్ఞానమువలన ప్రకర్మ మొదలుపొట్టబడునో అది కామనమని బెప్పబడుచున్నది.

- (1) క్షయం శక్తి కొఱతను (దవ్యనాశమును (శంకరులు).
- (2) అనేషెక్ష్య అనవేక్ష్య అనిపాఠము, అర్థమున వ్యత్యాసములేదు (శ్రీధరులు). మొదలు షెట్టిన పనిని పూ\_ర్థిచేయగలమా? లేదా? అని పర్యాలోచింపక (శంకరులు).
- (3) మోహాక్ ఈశ్వరుడు ముఖ్యక ర్ణయను జ్ఞానములేకయే (రామానుజులు). తాను క ర్ణయను నజ్ఞానమువలన (రాఘవేం(దులు).
- (4) ఉచ్యతే ఉదాహృతం అనిపాఠము. అర్జభేదములేదు. (శ్రీధరులు).

ము కై నంగ: ఫలాపేష్లను విడిచినవాడై నిర్వికార: నంతోష వ్యననములు లేనివాడుగ అనవాం వాడీ "నేను" అని చెప్పనివాడై నున్న, లేక వికారములేని ధృత్యుశ్రావా నమ డై రోయ్లక్సా మాలతో గూడిన వాడుగనున్న న్విత: వాడై కల్లా కర్తమైనవాడు సిర్థ్యనిడ్యా: పని నెరవేరినను నెరవేర సాత్విక: సాత్వికుడని కున్నను ఉచ్చశే చెప్పబడుచున్నాడు.

తాం॥ ఫలాపేక్ష అఖిమానముపీటిని విడిబినవాడుగను, థైర్యము ఉందాృ హము ఇవి గలవాడుగను, మొదలు పెట్టిన కర్మనెరవేరినను నెరవేరకున్నను సంకోష దు:ఖములు లేనివాడుగనునున్నవాడు సా\_త్వికకర్తయని చెప్పబడు చున్నాడు.

- (1) అనహంవాదీ తాను క ర్హయను నభిమానమును విడిచినవాడు (రామానుజులు). సర్వక ర్హ భగవంతుడను నిశ్చయమువలన తానుక ర్హయను నభిమానమువిడిచినవాడు (రామ వేంద్రులు).
- (2) ధృత్యుత్సాహనమన్వితః-మొదలు పెట్టిన కార్యమున కొనవఱకు గలిగెడి దుఃఖములను సహించు వాడుగను (రామ్గానుజులు), ధృతిః = ధారణం = ఎల్లప్పుడు జ్ఞాపకమున నుంచుకొని యుండుట (రాఘవేంద్రులు).
- (3) నీద్ద్యసిద్ద్వో: కర్మఫలము రిజ్జివమ రిట్టుకున్నమ ర్రాంకరులు).

(4) నిర్వికార: - కాష్ట్రుకుమాణమును నమ్మినవాడై ఫలమునం దిచ్చలేకయే (వవర్తించువాడుగను (శంకరులు).

> శ్లో॥ రాగీ కర్మవల్షపీప్పు ర్లుమ్లో హింసాశ్మకోఒళుబి:। హర్షశోకాన్విత: కర్తా రాజన: వరిక్రీత: ।

27

పద రాగీ (1) - 8 ర్మఫల్ పేప్పు: - లుబ్ద: <math> (2) - 3 సాంసాత్మక: (3) - 6 సుచి:  $(4) \cdot 1$  పార్షకో కాన్విత: (5) - 8 రాజన: - 308 రైత: 10

●0ಿ ಮಾನಮುಗಲವಾಡ ರಾಗಿ ఆశుద్దుడై కార్యసిద్ధిలో నంకోషమున్ను కర్మభల్రపేవ్పుః కర్మవలమును పొందగోరిన హర్ష కోకాన్విత: అక్కిరియందు వ్యవసమున్ను ఇకరులసొమ్ము నందిచ్చగల ಉಪ್ಪ గలవాడెయున్న వాడై, రేక అబ్బుడై 28 పరహింన కేసిడి న్వభావము రాజనః హింసాత్మకః రాజనుడని చెప్పబడియున్నాడు.

కా॥ అఖిమానము, కర్మభలమునందాన క్రి, ఇకరులసౌమ్మున ఆశ, పరహింనజేయు స్వభావము, ఇబి గలవాడుగను, ఆచారము లేనివాడుగను, నంతోషము వ్యననము ఇబిరెండును గలవాడుగనునున్న కర్తమైనవాడు రాజనుడని చెప్పబడియున్నాడు.

- (1) రాగ్ కిర్జిని గోరువాడు (రామామజులు, రాఘవేంద్రులు).
- (3) లుబ్ద: ఇతరుల సొమ్ములోని ఆశ, లేక తన్వదవ్యమును యజ్ఞాదులలో సెలవుజేయ మనస్సు లేనివాడు (శంకరులు). కర్మకు కావలసిన ద్రవ్యమును సెలవు జేయుటకు ఇష్టము లేనివాడు. (రామానుజులు, రాఘవేంద్రులు).
- (కి) హింసాత్మక: ఇతరులను బాధ పెట్టియే కర్మజేసికొనుచున్నవాడు (రామానుజులు).
- (4) అశుచి: లోపల వెలుపల శుద్ధిలేనివాడు (శంకరులు). ద్రవ్యశుద్ధిలేనివాడు (రాఘవేంద్రులు).
- (5) హర్షశో కాన్వితః ఇష్టసిద్ధియందు సంతోషము, అనిష్ట్రపాప్తియందు గాని ఇష్టసిద్ధికానందున గాని వ్యసనము గలవాడు (శంకరులు). యుద్ధమున జయము గలిగినదో పంతోషమున్ను గలుగనిచో వ్యసనమున్ను గలవాడు (రామానుజులు).

శ్లో ఇలయుక్త: మాకృత: స్త్రమ్మకృఠో వైకృతికోడలన: ల విషాదీ దీర్ఘనూత్రీ మకర్తా జామన ఊచ్యతే ఇ 28

పద⊪ అయు క్త: (1) - (పాకృత: (2) - స్ట్రజ్ఞు: (3) - శర: (4) - నైకృతిక: (5) - అలస: (6) విషాదీ (7) - దీర్ఘమాంత్ర్ (8) - చ - కర్తా - తామస: - ఉచ్యతే ‼

అయు క్ర: మనస్పమాధానములేనివాడును శ్**శ:** పాకృళ: వివేకము లేనివాడును స్ట్ల: వినయము **లేనివాడును**  మోవగాడును, లేక తనశ కై యింతబి దనుదానిని ఇకరు లేరుంగకుండ బాబి పెట్టువాడును

29

నైకృతిక: ఇకరుల నవమానము బేయు దీర్హ న్యాత్ చ కాలబిలుబము బేయువాడునునైన బాడును, లేక ఇకరులను కర్తా కర్తమైనవాడు ద్వేషించువాడును లామన: కామనుడని ఆలన: సోమరికనము గలవాడును ఉచ్యతే బెప్పబడుదున్నాడు. విషాదీ దుణముగలభాడును

తాజ మనస్సు విలకడలేనివాడుగను వివేకములేనివాడుగను వినయము లేనివాడుగను మోనగాడుగను ఇకరుల నవమానించు వాడుగను సోమరి తనము గలవాడుగను వ్యసనము గలవాడుగను (ఒక కర్మను ముగింవ వలసిన కాలములోగా ముగింవక) కాలవిలంబము చేయువాడుగను నున్నకర్త తామనుడని చెప్పబడుచున్నాడు.

- (1) అయు క్ష: శాస్త్ర్యేక్తమైన కర్మకు యోగ్యుడు కానివాడు (రామానుజులు). భగవదర్భణము చేయనివాడు (రాఘవేంద్రులు),
- (2) ప్రాకృత: శాస్త్రము చదుపనివాడు (రామానుజులు). భ క్తిచేత (శేష్టత్వము పొందినవాడు (రాఘవేం(దులు)
- (8) స్ట్రు: చేయవలసిన పనిని చేయకున్నవాడు (రామానుజులు). ఆత్మక్లాఘగలవాడై వివయము లేనివాడు (రాఘవేం[దులు).
- (4) శరః మాయావి (శంకరులు). అభిచారము చేయుటయందు ఆసక్తిగలవాడు (రామానుజులు), పంచకుడు (రాఘవేంద్రులు).
- (ర్) నైకృతిక: 'నైష్కృతిక:' అని పాఠము (అర్థమొక్కటే) (శంకరులు). వంచకుడు (శంకరులు) దుష్కార్యము చేయువాడు (రాఘవేంద్రులు).
- (6) అలన: ప్రారంభించిన పనిని ముగించవలసినకాలమున ముగింపక విడిచినవాడు (రామానుజులు). కాలమున జేయవలసిన దానిని చేయనివాడు (రాఘవేంబ్రదులు).
- ຸ (7) విషాదీ మిక్కిలి మనక్పాంచల్యముగలవాడు (రామానుజులు).
  - (8) దీర్ఘన్మూత్ ఒక దినము జేయవలసినదానిని ఒక మాసమునందుగూడ చేయనివాడు (శంక రులు) శూన్యముచేత ఇతరులను చాలా కాలము క ష్ట్ పెట్టతలంచువాడు (రామానుజులు) చేయవలసిన కర్మను తరువాత చేయుదమని తలంచువాడు (రాఘవేంద్రులు)

(శ్రీధరులు) క ర్హలుమూడు విధములైనవారలని చెప్పినందున ఎఱింగెడివాడు మూడు విధములనియు, కర్మమూడు విధములని చెప్పినందున ఎరుంగదగిన వస్తువు మూడువిధములనియు చెప్పబడినది. బుద్ధి మూడు విధములని ముందు చెప్పబోవుచుండుటచే కరణము మూడు విధము లని చెప్పబోవునదిగ గ్రహింపవలైను.

> శోజు ముద్దేరోృదం ధృకే కైృవ గుణత ట్రైవిధం శృణు। బాబాామానమశేషేణ వృథక్త్విన ధనంజయ॥

పద။ బుర్ధే: (1) - වేదం - ధృతే: (2) - ය - ఏప - గుణత: - (පිඩිధం - శృణు । (ప్రోచ్యమానం - అశేపేణ - పృథక్త్వేన - ధనంజయ ။

| హే భనంజయ !              | దిగ్విజయమున ధనములను<br>జయించినవాడా ! | [పోచ్యమానం<br>బుద్దేః | చెప్పబడునట్టియు<br>బుద్ధియొక్కయు |
|-------------------------|--------------------------------------|-----------------------|----------------------------------|
| గుణశ ః                  | సత్వాది గుణములవలస                    | భృేశ్రేశ్రవ           | దైర్యముయొక్క <b>యు</b>           |
| <b>ုခ</b> စ်ထု <b>ံ</b> | మూడుబధములుగ నున్నట్టియు              | ಫೆದಂ                  | <b>భేద</b> మును                  |
| <b>⇒ รี</b> ฉิต         | పూర్ణముగను, (కొఱశలేక)                | <b>ర</b> ్జణు         | వినుము.                          |
| పృథ క్రేన               | వేరువేరుగను `                        |                       |                                  |

తా॥ ఓ ధనం జయా ! నత్త్వాదిగుణములవలన మూడువిధములుగ నున్నట్టియు పూర్ణముగను వేరువేరుగను చెక్పబడటోవుచున్నట్టియు బుద్ధి యొక్కయు థైర్యము యొక్కయు భేదములను వినుము.

- (1) బుద్దే: వివేకపూర్వకమైన నిశ్చయజ్ఞానము యొక్క (రామానుజులు).
- (2) ధృతే: పారంభించిన కర్మకు అడ్డుగలిగినను అట్టి పిఘ్నము నివర్తించుకొని కర్మను నడి పెడి పట్టుదలగల (రామానుజులు).

### ళ్లో ఆ ్రవృత్తిం చ నివృత్తిం చ కార్యాకార్యే భయాభయే ల బన్ధం మోజ్ఞం చ యా వేత్తి జుద్ధిస్పా పార్థ సాత్ర్వికీ జ కిరి దాలు కుమతిం (1) - చ - నిమతిం (2) - చ - కార్యాకార్యే - భయాభయే ల

పద॥ బ్రష్పత్తిం (1) - చ - నివృత్తిం (2) - చ - కార్యాకార్యే - భయాభయే । బస్టం - మోక్షం - చ - యా - వేత్తి - బుద్ధిః - సా - పార్థ - సాత్త్వికి ॥

| హే పార్డ !  | ఓ కుం?వు[కా !      | బంధం           | బంధమును        |
|-------------|--------------------|----------------|----------------|
| [వవృత్తిం చ | [భవృత్తిన          | మోక్లం చ       | మో≰మును        |
| నివృత్తిం చ | నివృ తిని          | ထား ဆင္ကိုး    | వీ బుద్ధియైనది |
| ಕಾರ್ಯಾಕ್ ರೈ | కార్యాకార్యములను   | <b>ವೆ</b> ತ್ತಿ | ఎరుంగుచున్నదో  |
| ళయాళయే      | భయమును, భయములేనిశన | <del>ਨ</del> ਾ | පනු නාසු       |
|             | మును               | సా త్వికి      | సాత్వికమైనది.  |

తా॥ ఓ కుంతీపు[కా! (శాస్ర్హ్హ్మ్ క్లమైన కార్యమున) బ్రవృత్తిని, (శాస్ర్హ్ క్లమైన కార్యమున) నివృత్తిని, (దేశకాలములనెరింగి ఇట్టిది చేయదగినది, ఇట్టిది చేయదగనిదను) కార్యాకార్యములను, (ఇట్టి కార్యమున భమముగలుగను, ఇట్టి కార్యమున భయములేదను) భయాభయములను, ఖంధమిట్టి దనియు, (ఈ విధముగ నడచినచో) మోక్షమొందవచ్చుననియు, వీటుద్ధి యొరుంగునో అదియే సాత్ర్మక మైనది.

- (1) బ్రాప్పత్తిం బంధకారణమును (రాఘవేం(దులు) (స్వకీయము) 16 వ అధ్యా 7 వ క్లో చూడుడు.
- (2) నివృత్తిం మోక్ష కారణమును (రాఘవేంద్రులు)

(శంకరులు) బంధ హేతువైన శాస్త్రవిహితకర్మ మార్గము, మోడ్ల హేతువైన సన్స్టాస్ట మార్గము, ఇవియే ప్రవృత్తి, నివృత్తి, యనంబడుచన్నవి. ఏటినిన్ని ఆయాదేశకాలములలో దృష్టా దృష్ట (ఇహపర) ఫలములవివ్వదగిన కర్మలను చేయుటను, చేయక విడుచుటను, భయమునకు కారణమైన పులి మొదలగువాటిని, భయము గలుగచేయని వస్తువులను, బంధమును, దానికి కారణ మును, మోక్షమును, దానికారణమును, నెరింగెడిబుద్ధి సాత్ర్ఘకమైనదని తాతృర్యము.

(రామానుజులు) స్వర్గాది బ్రామాజనమున కావశ్యకమైన ధర్మము, మోడ్ల కారణమైన ధర్మము, వర్ద్మాశమధర్మము, వీటినిన్ని, దేశకాలావస్థల ననుసరించి చేయవలసిన వాటిని, వీడువ వలసినవాటినిన్ని, శాస్త్రవిరోధముగ నడచిన భయము గలుగుననియు, శాస్త్ర్యే క్షవిధమున నడచిన భయము గలుగదనియు, సంసారముయొక్క తక్త్వము నెరింగెడి బుద్ధి సాత్త్వికమైనది,

#### mmmm

శ్లో॥ యయా ధర్మమధర్మం చ కార్యం చాకార్యమేవ చ। అయథావత్ప్రజానాతి ముద్ధి స్పా పార్థ రాజన్మీ॥

31

పర⊪ యయా - ధర్మం (1) - అధర్మం (2) - చ - కార్యం - చ - అకార్యం - ఏవ - చ! ఆయథావత్ (3) - ట్రజానాతి - బుద్ధిః - సా - పార్థ - రాజనీ।

| యయా -<br>ధర్మం<br>అధర్మం చ<br>కార్యం చ<br>ఆకారంచేవ చ | ఓ అర్జునా !<br>ఏ బుద్ధి <b>టేక</b><br>ధర్మమును<br>ఆధర్మమును<br>చేయదగినదానిని<br>చేయదగినదానిని | ු <b>ප</b> රා <b>ණය</b> ණි<br>[ <mark>නිසැන:මි</mark><br>సా<br>బుద్ధి:<br>පෘස්ථ් | (నందిగ్గ ముగ) వేఱువిధముగ<br>తెలిసికొనునో<br>ఆటువంటి<br>బుద్ధి<br>రాజనమైనది |
|------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| అకార్యమేవ చ                                          | చేయదగనిదానిని                                                                                 |                                                                                  | - m-2m.cm                                                                  |

తా 🌡 అర్జునా! ఏ బుద్ధిచే ధర్మాధర్మములను కార్యాకార్యములను సందేహముతో నెరుంగునో అట్టిబుద్ది రాజనమైనది.

- (1) ధర్మం శాస్త్ర్మేక్తమైన కర్మ (శంకరులు).
- (2) ఆధర్మం శాస్త్రవిరుద్ధమైన కర్మ (శంకరులు).
- (3) ఆయథావత్ [పతికార్యమునందును నిశ్చయబుద్ధిలేకయే (శంకరులు). ఇందులోజెప్పిన కర్మా దులలోకొన్ని టిని బాగుగను కొన్ని టిని విపరీతముగను నెఱుంగునది (రాఘవేంద్రులు).

~~~~

శ్లో॥ అధర్మం ధర్మమ్తి యా మన్యతే కమసాఽఽవృకా। నర్వార్థాన్విచరీకాంశృ ముద్ధిస్పా పార్థ కామనీ॥

32

పద॥ అధర్మం - ధర్మం - ఇతి - యా - మన్యతే - తమసా - ఆవృతా । సర్వార్థా౯ - విపరీతా౯ - చ - బుద్ధిః - సా - పార్థ - తామసీ॥

ఓ కుంతీవు[కా ! హీ పార్త ! సర్వార్థా∎ సకలవనువులను **ට්**කාසු యా బివరీకాంశ్న విషరీశ ములుగను **క**మసా అకానముచేక మన్మ కే తలంచుచున్న దో ఆవృకా కప్పేబడి (మూయబడి) ●థర్మం **∞**ధర్మమును బుద్ధిః **కామ**స్ట్రీ ధర్మమితి ధర్మ**ష్యనియు లామ**నమైనది.

33

తాంగి ఓ కుంతీవు[తా! ప్ ముద్ధి అజ్ఞానముచే మూయుబడి అధర్మమును ధర్మమనియు నకలవస్తుపులను వివరీశముగను (ఒకదానిని మఱియొకటిగను) తలంచునో అట్టిముద్ది తామనమైనది.

(శ్రీధరులు) మునుపటి రెండు క్లోకములలోను ఇందులోను జెప్పిన బుద్ధియనగా అంతః కరణము. జ్ఞానమనునది దానియొక్క వ్యాపారము. ధృతియనునదిగూడ బుద్ధియొక్క వ్యాపారమే. లేక బుద్ధియనునది నిశ్చయస్వరూపమైన అంతఃకరణ వ్యాపారమే. ధర్మా ధర్మములకు ముఖ్య సాధశములు బుద్ధి జ్ఞానధృతులైనందున వాటినిగూర్ఫి మాత్రము ఇచ్చట జెప్పబడినది. దానిచేతనే ఇచ్చ మొదలగునవిగూడ గుణత్రయముగలవని గ్రహింపరగును.

(రామానుజులు) అజ్ఞానమువలన కప్పబడియున్న తామసబుద్ధియైనది, సకలవస్తువులను విపరీతముగ నెఱుంగుచున్నది. ఎట్లనగా ధర్మము నధర్మముగను తక్కువైన దానిని ఎక్కువగను ఇట్లు అన్నిటిని వ్యత్యాసముగ నెరుంగునదే.

### శ్లో ఇ ధృత్యా యయా ధారయతే మనః ప్రాణేంద్రియ[కియా: ఆ యోగేనావ్యభివారిణ్యా ధృతిస్పా పార్థ సా\_త్ర్వికీ ॥

పద $\mathbb{H}$  ధృత్యా – యయా – ధారయతే (1) – మనః ప్రపాణేంద్రియ ్రకియాః  $\mathbb{H}$ యోగేన (2) – అవ్యభిచారిణ్యా (శి) – ధృతిః – సా – పార్థ – సాత్త్వికి  $\mathbb{H}$ 

మనః ప్రాణేంద్రియ మనన్సు, ప్రాణములు, ఇంద్రి € ਕੇਾਰਾ ! హీ పార్గ ! మనన్ను ఒక బీ నిలకడలో నుండుట နီထား యములు పీటి వ్యాపార యోగేన చోశ, లేక నమాధిచోశ ములను అవ్యవిచారిణ్యా చలింపకున్న, లేక విషయములలో ధారయశే నిలబెట్టుచున్నాడో చ్రవ రైంపకున్న లేక చలించని ధృతిః ధైర్యము సాత్విక యయాధృత్యా వీ ధైర్యముచేత సా క్విక మైనది.

తా ఓ పార్థా! మనస్పు ఒకేనిలకడలో నుండుటటేక చరించకున్న యే ధైర్యముచేక మనస్పు, బ్రాణములు, ఇంబ్రియములు, బీటి వ్యాపారములను నిలవెట్టునో అట్టి ధైర్యము సా<u>త్</u>పికమైనది.

- (1) ధారయతే మోడ్లసాధనమైన భగవదుపాసనచేత (రామానుజులు). భగవద్భ క్రితోగూడిన యోగముచేత (రాఘవేం/దులు).
- (2) యోగేన భగపదుపాసనలోనే నిలకడ జెందజేయునో (రామానుజులు).
- (8) అవ్యభిచారిడ్యా విహిత మార్గముననున్న (రాఘవేంద్రులు).

(శంకరులు) యోగేన = యోగనమాధిచేత, అవ్వభిచారిణ్యా = సమాధితో నెల్లప్పడు గూడియున్న, యయాధృత్యా = ఏ రైర్యముచేత, ధారయతో = మనస్సు, బ్రహణములు, ఇంద్రియ ములు వీటిని విషయములనుండి మరలింపజేసి ఆత్మధ్యానమున విలబెట్టునో అట్టి ధైర్యము సాత్ర్వకమైనది.

> శ్లో॥ యయా ఈ ధర్మకామార్థా౯ా ధృత్యా ధారయతోఒర్జున। టవనంగేన ఫలాకాంఓ్ ధృతిస్సా పార్థ రాజన్మీ॥

34

35

పడ॥ యయా - తు – ధర్మ కామార్థాకా - ధృత్యా - ధారయతే (1) - ఆర్జున। ట్రపసంగేన (2) - ఫలాకాం& - రృతి: - సా - పార్థ - రాజన్॥

ధారయకే హే అరున ! ఓ అరునా ! ఒకడు ధరించునో ಮಹೆ ಯೆದ್ದ ರೃಮುವೆಕ యయాతుధ్పక్యా హే పార్త ! £ ਕੇਾਰੂਾ ! వనంగేన (భర్మార్థకామములయొక్క) అన కిచేశ ధ్పరిః ఛైర్యము భలమునపేట్లించువాడునగునో రాజసీ **ఫలాకాం** రాజనమైనద్ది ధర్మకామార్థా≖ా భర్మముకామముఅర్జము వీటిని

తాంగి ఓ కుంతీప్ము కుడైన అర్జునా! యే ధైర్యముచేక ధర్మార్థ కామములను కప్పనిచ్చుటలేదో ధర్మార్థ కామముల యొక్క ఆన క్తిచే ఫలమునపేషించు వాడగునో అజ్జి ధైర్యము రాజనమైనది. (ధర్మాదులు ముఖ్యమైనవనియు, ఫలము ముఖ్యమైనది కాదనియు తాత్పర్యము.)

(రామానుజులు) ఏ ధైర్యమువేత, ఫలాకాండ్రితు = ధర్మార్థకామములనెడి ఫలము నపే డ్రించు పురుషుడు, ప్రసంగేన = అధికమైన యాసక్తివే, ధర్మకామార్థా = ధర్మకామార్థములకు కారణమైన మనస్సు ప్రపాణములు ఇండ్రియములు వీటివ్యాపారములను, ధారయతే = అనుకూల పరచుకొనుచున్నాడో అట్టిధైర్యము రాజసమైనది.

- (1) ధారయతే ఎల్లప్పుడు ననుష్టింపదగినదని యే మనస్సుచే నిశ్చయించునో (శంకరులు).
- `(2) బ్రపంగేన తనదను నభిమానముచేత (రాఘవేంద్రులు)

శ్లో॥ యయా న్వమ్నం భయం శోకం విషాదం మదమేవ చ। న విముఞృతి దుర్మేధా ధృతిస్పా పార్థ రామనీ॥

పద⊪ యయా - స్వప్నం (1) - భయం - శోకం (2) - విషాదం (3) - మదం (4) - ఏప - చ ! న - విముజ్చతి - దుర్మేధాః - ధృతిః - సా - పార్థ - తామసీ ॥

హే పార! L ਕੇਾਨਾ ! మద మేవచ మదమును దుర్మధాం దుష్ట్రబుద్ధిగలవాడు, లేక మూ యయా వీ ధైర్యముచేశ నవిముఖ్పతి దుదు విడుచుటలేదో న్మిదను వ్వప్పం భయం భయమును ధృతిః ధెర్యము 1 8 80 దుఃఖమును తామసీ శామనమైనది. విషాదం కష్టమును (మైకమును)

తా॥ ఓ పార్థా! బుద్ధిగలవాడైన ఒకడు న్నిద, భయము, వృసనము, వ్యాకులము, వీటిని ప్రీడైర్యముబే విడువడో అట్టి డైర్యము కామనమైనది.

- (1) స్వప్నం అతినిద్ద (రాఘవేంద్రులు).
- (2) శోకం ఇష్టవస్తువు నశించుటవలన గలిగెడి దుఃఖము (ఆనందగిరి).
- (3) విషాదం ఇండ్రియముల దౌర్భల్యము (ఆనందగిరి). చింత, దుఃఖము, మనోవిచారము. (స్వకీయము)
- (4) మదం బుద్ధిని మైకమొందించు వస్తువులను తినుట, లేక ఆశ్రముంచుటవలన గలిగెడి మైకము (శంకరరామానుజులు).

(రామానుజులు) భయము, శోకము, మొదలగునవి ఏ విషయములద్వారా గలుగునో అట్టి విషయములను త్వజింపకుండుట.

(రాఘవేంద్రులు) నిఓద్ధములైన స్వప్నము మొదలగువాటిని ఏధైర్యముచే విడుచుటలేదో అట్టి ధైర్యము తామసమైనది.

్లో " నుఖం త్విదానీం [తెవిధం శృణు మే భరశరైభ ! అఖ్యానాడ్డుతే య[శ డు:ఖా నైం చ నిగచ్చతి " శిం ,, యత్రడ్[గే విషమ్మివ వరిణామేఒమృళోవమమ్ ! శత్పఖం సా త్రెక్రం [పోక్తమాశ్యబుడ్ధి[వసాదజమ్ " శిం పద⊪ నుఖం - కు - ఇదానీం - త్రివిధం - శృణు - మే - భరశరైభ ! అఖ్యాసాత్ - రమంతే - య[త (1) - డు:ఖాంతం - చ - నిగచృతి " ,, యత్ - తశ్ - అ(గే (2) - విషమ్ - ఇవ - పరిణామే (8) - అమృళోవమమ్! తశ్ - నుఖం (4) - సా త్వకం - బుక్కం - ఆశ్మబుద్దీ[పసాదజమ్(5) "

ఓ భరశకుల్మశేమడా ! యశ్ హే భరతర్వభ ! ಅ[ಗೆ దేనియందు మొదట య్మక అఖ్యానమువలన(వాడుకవలన) విషమివ (దుణము నిచ్చుటవలన) విషము •ఖ్యాసాత్ సంతోషమొందునో వలెను రమకే ದುಃಖಮಾಯಾಕ್ಕ್ ಪರಿಚ್ ಪರಿಣಾಮೆ కడపట దుఃఖానం చ మును, లేక ముగించను అమృతోచమం (నంతోష మిర్చుటవలన) అమృ నిశ్చితముగ పొందునో తమువలెను నుండునో ನಿಗಪ್ಪತಿ తర్ సాత్రికం అది సాత్రికముగ క కి సుఖం ఆధి నుఖమనంబడును 180 EO చెప్పబడియున్న ది మూడువిధములై న [తివిధం కర్ ఆక్మబద్ధి ఆడి తనబుడ్డి స్వచ్చతవలవు, లేక (కక్) నుఖం ఆల్లి మఖమును **్రవ**సావజమ్ ఆశుద్ది తొలగి శుద్దముగ ఇప్పడు ఇదానీం నుండుటవలన గరిగినట్టిది నాయొక్క వాక్యమువలన మే (వచనాత్) శ్రమ బనుము

తాజ ఓ భరత [శేష్టా! ఎందులో నఖ్యాసమువలన మనుజుడు సంతోషము జెందగలడో దుఃఖమునుండి నివృత్తిజెందగలడో అది సుఖమనంబడును. మూడు విధములైన అట్టి నుఖము వివృడు నా వద్దనుండి వినుము. పి నుఖము మొదట విషమువలెనుండి కడవట అమృతమువలెనగునో అది సాత్ర్విక మైనదని బెప్పబడియున్నది. అది తన బుద్ధి న్వచృతవాలన, లేక జ్ఞానముచే మనన్పునందరి అశుద్ది తొలగి శుద్దముగ నుండుటవలన గలిగినది.

- (1) య్యత ఏ సుఖానుభవమున (శంకరులు).
- (2) అగే జ్ఞానవైరాగ్య ధ్యాన సమాధుల ననుష్టింపదొడగిన కాలమున (శంకరులు). యోగా భ్యాసమున తన న్వరూప సుఖము తెలియకున్న కాలమున (రామానుజులు)
- (8) పరిణామే జ్ఞానవైరాగ్యాదులలో సమర్థుడైన పిదప (శంక రులు). స్వరూపాను సంధానము నందుండగా (రామానుజులు).
- (4) సుఖం మునుపుదెప్పిన జ్ఞానము కర్మకర్త వీటికి శేషియైన సుఖమును (జ్ఞానము కర్మ కర్త వీటివలన గలిగెడి బ్రుయోజనము సుఖమైనందున అట్టి సుఖము శేషి, జ్ఞానాదులు శేషము) (రామానుజులు).
- (5) ఆశ్మబుడ్డి (పసాదజం పరిశుద్ధమైన ఎట్టి ఆశ్మస్వరూప జ్ఞానముగలదో ఆట్టి నిర్మలమైన జ్ఞానము వలన గలిగిన, లేక అఖండాత్మ స్వరూపము తప్ప ఇతర విషయములలో (పవర్తించని జ్ఞానము పూర్ణమగు సమయమున గలిగిన (శంకరులు). ఆశ్మ స్వరూపము తప్ప వేరేవిషయము తోచకయుండు బుద్ధివలన గలిగిన (రామానుజులు). విష్ణు (పసాదమువలన గలిగినది బుద్ధి (పసాదము అదియేదనగా విష్ణువునుదప్ప ఇతర విషయములను గగిహింపకుండుటయే. దానివలన గలిగిన (రాఘవేంగ్రులు).

శ్లో ॥ విషయేంద్రమనంయోగాద్య శ్రీద గేడమృతో వమమ్ । పరిణామే విషమ్మివ శత్సుఖం రాజనం న్మృతమ్ ॥

38

పద‼ విషయేం ద్రియసంయోగాత్ - యత్ - తత్ - అౖగే - అమృత్ పమమ్! పరిణామే - విషం - ఇవ - తత్ - సుఖం - రాజసం - స్మృతమ్ #

యత్ వీది **ప**రిణామే విషయేంద్రియ- విషయమలు ఇండ్రియములు నంయోగాత్ ఇవి వంబంధించుటవలన (కాయశే) (కలుగునో) విషమిప బిషమువలెనునుండునో ఇవి సంబంధించుటవలన కత్త్ సుఖం అట్టి సుఖము (ಕ್ಯತೆ) రాజనమ్ రాజనమని के कि ంది మొదట స్మృతం చెప్పబడియున్నది. అమృత్భమమ్ అమృతముతో సమానమైనదిగను

తా బ్రామిన్డమైన యే నుఖము విషయేంద్రియముల సంబంధము వలన మొదట అమృతముతో నమానముగను కడపట విషమువలెనునుండునో అట్టి సుఖమా రాజనమైనదని చెన్నబడియాన్నది.

**3**9

(క్రీధరులు) స్ట్రీ సంభోగాదులు ఆరంభమున సుఖమువలెనున్నను విషయానుభవమైన పిదప ఇహపరములలో దుఃఖమును గలుగజేయును. కాపున విషమువలె చెప్పబడినవి.

(శంకరులు) విషయసుఖము తన స్ట్రీ మొదలగు విషయమున, ఇలము, పర్మాక**మము,** రూపము, జ్ఞానము, (మేధా) జ్ఞాపకశక్తి, ధనము, ఉత్బాహము, వీటిని పోగొట్టును. పర స్ట్రీ మొదలగు విషయమున పాపఫలమైన నరశమునకు హేతువగును. కావున విషముతో నమానముగ జెప్పబడినది.

(రామానుజులు) ఆకలి మొదలగువాటి నివృత్తికై విషయముల ననుభవించిన పిదప ఆట్టి యనుభవము నరక హేతువైనందున-విషము (తావినట్లుండునని తాత్పర్యము.

၏။ యద| កី బానుఖంధే చ నుఖం మొహనమాత్మన: ၊

ని|దాలన్య|వమాదోత్థం తత్రామనముదాహృతమ్ ఖ

**~~~~** 

పద కి యత్ - ఆగే - చ - అనుబంధే - చ - సుఖం - మోహనం (1) - ఆశ్మను క నిబ్రాలన్య ప్రమాదోత్థం (2) - తత్ - తామనం - ఉదాహృతమ్ కి

యే స్టుఖము నిద్రాలన్య స్థవహా నిద్ర సోమరిశనము అల≰్త యశ్ నుఖం ్రపారం**భ మువం**దును ∍≀ಗೆಬ భావము వీరివలన గలుగునదో 88 ఖనుబంధే చ ముగించునందును కన్ను తామన మెనదని కామనం అక్కవ మోహింపజేయునదె ఉదాహ్పకం చెప్పబడియున్నది. హెహనం

లాగ ఏ సుఖము పారంభమునందును అంతమునందును తనకు మోహ మును గలుగజేయునదిగను, బ్మద, సోమరితనము, వబికిరాని విషయములను గూర్చి మనస్పున ఆలోచించుట యనెడి వ్యర్థవర్యాలోచనము వీటివలన గలిగి నదిగనునున్నదో అట్టి సుఖము కామనమని చెప్పబడియున్నది.

- (1) మోహనం ఏయేవస్తువులు ఏయేవిధముగనున్నవో ఆ విధముగ దెలిసికానుటకు జ్ఞానము లేకుండునట్టుచేయుట (రామానుజులు).
- (2) నిద్రాలస్య[పమాదోత్థం నిద్రయనునది దాని సమభవించు సమయమున వస్తువులను తెలియ నివ్వదు. ఆలస్యము అనునది ఇండియములను విషయములలో [పవ ర్హింపక నిలబెట్టి వస్తువులను తెలియనివ్వదు. [పమాదమనునది వ్యర్థమైన పర్యాలోచనలో మనస్పున్నం దున చేయవలసిన కార్యమున దాని [పవ్పుత్తినర్జగించి వస్తువుల స్వరూపముల నెరుంగనివ్వదు. కావున వీటివలన గలిగిన సుఖము కామనమైనది (శంకరులు). [పమాద:=బా ప్రవముగ గ్రహించదగివదానిని నిపరీకముగ గ్రహించుట (రాఘవేండులు)

క్లో జన తద స్త్రి వృథివ్యాం వా దివి దేవేషు వా పునః । పత్రం మకృతిజైర్ము క్రం యదేవిస్స్యా త్రివిర్గుతొం జ

\*\*\*\*\*\*\*\*

41

పడ⊪ శ - తత్ - అస్తి - పృథివ్యాం - వా - దివి - దేవేమ - వా - పునః / పత్త్వం - (పకృతిజైః - ముక్తం - యత్ - ఏభిః - స్యాత్ - త్రిభిః - గుణైః ॥

Tax 955: బ్రహ్మక్తినుండి గలిగిన పృథివ్యాం వా మనుష్యలోకమునగాని, రేక భూమిలోని మనుమ్యలలోగాని ವಿಖ್ಯಾತಿಫೀಗುಷ ఈ మూడు గుణములవలన ము కం విడువబడినదె న్వర్గలో కమునందున్న దిబ యక్ స్మాక్ వీదిగలదో దేవేషు వాపునః దేవక లలో గ్రాని శక్ష్మ్ నక్వం 🕶 వసువు ನ್ ಸಿ లేదు.

తాంజ మాయవలన గలిగిన నత్వాది గుణ్కతయముచే విడువబడిన (గుణ సంబంధములేని) స్థావరజంగమమైన వస్తువేదిగలటో అట్టిది మనుష్యలోకమున మనుష్యులు మొదలగు వార్లలోగాని న్వర్గమున దేవకలలోగాని మంతియెట్బోట గాని లేదు. (అనగా, న్వర్గము, దానిక్కికిందివైన లోకములన్నియు నక్ష్మరజ వ్యమాగుణములకో గూడినవియే)

(రామానుజులు) బ్రహ్మాది స్థావర పర్యంతమైనవన్ని యు గుణ్మతయముచే వ్యాపింపబడినవే. (రాఘవేంద్రులు) ముక్తులకు గుణ్మతయ సంబంధము లేదనుదానిని చూపించుట్మ కై మనుష్యలో కమునందును దేవలో కమునందును గుణముల సంబంధములేని జీవజంతువులు లేవని చెప్పినట్లు భావించవలెను.

శ్లో । బాహ్మణక త్రియవిశాం శాం[దాణాం చ వరంవత । కర్మాణి (వవిళక్తాని న్వాఖావ[వళవైర్లుణెం: ॥ కర్మణక (తియవిశాం - శాందాణాం - చ - పరంశప। కర్మణి - కృవిళక్తాని - న్వభావకృషభవై: - గుణై:॥

హి వరంకవ ! శ త్రువులను శవీంపజేయు గుణైం గుణములచేశ ఓ అర్జునా ! కర్మాణి కర్మలు బ్రాహ్మణ మ (త్రియ , వైశ్యల ప్రహాషణం, మ (త్రియ , వైశ్యల ప్రహామములకు హిత్తికాది న్యభామములకు హిత్తాని ద్వర్హాని మార్వ శర్మ శేషమువంన గరిగిన లేక వ్యభామమువంనగరిగెడు

తాంజ ఓ ఆర్జునా ! బ్రాహ్మణులు, కృత్యులు, వైశ్యులు, శాంద్రులు పిరలకు పూర్వకర్మ శేషమువలన గలిగిన నత్త్వాది గుణములబేశ కర్మలు వేరువేరుగ విశవించి చెప్పబడియున్నవి.

(శ్రీధరులు) ఆన్నియు గుణమువలన చుట్టబడినవైనచో మోక్షమొందు' మార్గమేది? అనుపక్షమున, వర్హా (కోషములకు తగన కర్మలను పరమేశ్వరారాధనముగనే చేయుచున్నచో ఆ పర మేశ్వర బ్రసాదమువలన జ్ఞానమును పొంది ధానివలన మోక్ష మొందవచ్చునను గీతాసారము ఇది మొదలుగా ఆధ్యాయము ముగియువఱకు చెప్పలడుచన్నది.

(స్వాభి(పాయము) ఇందులో ‡బాహ్మణాది పర్లములయొక్క స్వభావము సత్వ్వాది గుణములచేత విభజింపబడినదిగ చెప్పబడియున్న దిగదా? ఆ విషయమునుగూర్చి భాష్య కారులున్ను వ్యాఖ్యాతలున్ను జెప్పియున్నట్లు కింద పరుసగ గుర్తింపజేయబడుచున్నది. ఈ క్రమమును ఇందలి 4 వ అధ్యాయము 18 వ శ్వోకము కిందను చూడదగును. ఆవి యేవన—

- 1. బ్రహహ్మణునకు సత్త్వగుణము అధికము (శంకరులు, శ్రీధరులు) రజ్ఞమ్మాగుణ ముల నణచి సత్త్వగుణము తలయెత్తియుండును. కావున వాని కర్మ సాత్త్వికముగనుండును రామానుజులు).
- 2. క్షత్రియునకు-సత్త్వగుణము స్వల్పము, రజోగుణము అధికము (శంకరులు, శ్రీధరులు), సత్త్వతమోగుణములనణచి రజోగుణము తలయెత్తియుండును కావున వానికర్మ రాజసముగనుండును (రామానుజులు)
- 3. వైశ్యునకు-తమోగుణము స్వల్పము. రజోగుణము అధికము (శంకరులు, శ్రీధరులు), సత్త్వరజోగుణముల నణచి తమోగుణము స్వల్పముగ తలయె శ్రియుండును. కావువ వానియొక్క కర్మస్వల్ప తమోగుణము గలదిగ నుండును (రామానుజులు).
- 4. శూ(దునకు రజోగుణము స్వల్భము, తమోగుణము అధికము (శంకరులు, శ్రీధరులు) సత్త్వరజోగుణముల నణచి తమోగుణము ఆధికముగ తలయెత్తియుండును. కావున వానికర్మ తామసముగనుండును (రామానుజులు).
- # ఈ బ్రాహ్మణాది పర్ణముల విపరములను మహాభారతము అదిపర్వమున అధ్యా 8 f =50 మొదలు 55 పఱకు, భాగవతము 7-11-20 మొదలు 24 పఱకు, లింగ పురాణము అధ్యా=151 = పీట్లలో చూడుడు. (స్వ)

క్లో॥ శమా దమన్నవశౌృచ0 జూ\_నైరార్జ్వమేవ చ। జ్ఞానం విజ్ఞానమా స్త్రీకృ ్ఖాహ్మం కర్మ న్వాఖావ∺మ్\* ॥ 42

పద# శమః(1) - దమః(2) - శకః(3) - శౌచం(4) - క్షాంతిః(5) - ఆర్జవం(6) -ఏప-చ ! జ్ఞానం(7) - విజ్ఞానం(8) - ఆస్తిక్యం(9) - బ్రాహ్మం - కర్మ(10) - స్వభావజమ్ #

అర్జవమేవ చ ఋజు వ్యభావమున్ను **క**మః మనస్సును ఆజడుటయు క్రానం శా, శ్రక్షా క్రామమన్ను **ద**మః వెలుపలి ఇంబ్రియముల నణచు **అనుభవజ్ఞానమున్ను** టయు విజ్ఞానం **●** 5850 పేదమున నమ్మకము, లేక, **క**పః మనోబాక్కాయముల వలన • ప్రిక న్వభావమున్ను చేయుడు శవన్నున్ను ్రాల బ్యక్తానము బ్యక్రావణం న్యక్రావమువలన గరిగిన బ్రాహ్మం కర్మ బ్రాహ్మణకాతిశాల మనశ్చరీరశుద్దియు వ్వభావణం ₹చం బాహ్మజకాతియొక్క కర్మ E081 ఓర్పున్ను

తాజ మనస్పును వెలువలి ఇంబ్రియములను, అణచుటయు, కవస్పు, మనో డేహశుడ్ది, ఓర్పు, ఋజుక్వము ([కముతవర్తనము), శాన్మ్మహ్ఞనము,

**ear** 18

48

అనుభవజ్ఞానము, వేదమున నమ్మకము, ఇవి న్వభావముబే గరిగినవైన బాహ్ముణజాతియొక్క కర్మలుగనున్నవి.

- \* ఈ 42-43-44 శ్లోకములను గర్గసంహిత మధురాఖండము అధ్యాయము 12-శ్లో-5-6-7 లందును, ఇందు కనబరచిన శమదమాదుల వివరణము శాండిల్యోషనిషక్తు. దర్శనోపనిషత్తు 2-వ ఖండము, భాగవతము 11-15-16-17, బృహన్నారదీయ పురాణము అధ్యా 23, గరుడపురాణము అధ్యా 49, వీటిలో చూడుడు. (స్వకీయము.)
- (1) శమః భగవన్నిష్ట (రాఘవేంద్రులు). వెలుపలి ఇండ్రియములను అణచుట (రామానుజులు).
- (2) దమః-ఇం్రదియముల నణచుట (రాఘవేం్రదులు). అంతఃక రణము నణచుట (రామానుజులు).
- (8) తప: భోగముల నణచి శాస్త్ర్మే క్రమైన విధమున దేహమును జాధెపెట్టుట (రామానుజులు). ఇందలి అధ్యారి-క్లో 46 చూడుడు (స్వ)
- (4) శౌచం శాష్ర్రీయమైన కర్మయోగ్యత (రామానుజులు)
- (5) జ్ఞాంతి: ఇతరుల వలన చెరుపుచేయబడినను వికారమొందకుండుట (రామానుజులు).
- (6) అర్జవమ్ మనస్సులోనున్నట్లు వెలుపలగూడ నడచుట (రామానుజులు). మనస్సు, వాక్కు, దేహము వీటివ్యాపారము ఒకేవిధముగనుండుట (రాఘవేంద్రులు).
- (7) జ్ఞానం పరాపర తత్త్వజ్ఞానము (రామానుజులు). సాధారణ వస్తుజ్ఞానము (రాఘవేం(దులు).
- (8) విజ్ఞానం భగవంతునియెడనున్న అసాధారణ విశేషముల నెఱుంగుట (రామానుజులు). పస్తువులయొక్క విశేషజ్ఞానము (రాఘవేం(దులు).
- (9) ఆస్తిక్యం పరలోక ముగలదను నిశ్చయము (శ్రీధరులు). పురుషో త్తముడైన వాసురేవుడు పర బహ్మము. అతడు సకలదోషములు లేనివాడు. స్వభావముగను పూర్ణముగను అశి కయముగనునున్ను జ్ఞానము, శక్తి. మొదలగు ననంత కల్యాణగుణములుగలవాడు. ముఖ్యముగ వేదాంత శాష్ట్రములవలన నెఱుంగదగినవాడు. జగత్తునకు ముఖ్యకారణమై సవాడు, సకల జగత్తునకు నియామకుడు. ఇట్టిభగవంతుని యారాధనకై సకల వేదో క్ల కర్మలను జేయునట్లు వేదమున విధింపబడియున్నది. అట్టి కర్మలనే నారాధింపబడిన భగవంతుడే ధర్మార్థ కామ మోక్ష ఫలముల నిచ్చెడివాడు, అను సకల వేదాంతార్థ ములలోను నమ్మకము గలిగియుండుట. అధ్యా-రక్లో -29, అధ్యా-7-ళ్లో -7, అధ్యా-10 ళ్లో-శి8, అధ్యా-16-ళ్లో-15, అధ్యా-18-ళ్లో-46 వీటిని చూడుడు (రామానుజులు). ధర్మము మొదలగు వాటివలన బ్రుయోజనముగలదను నమ్మకము (రాఘవేంద్రులు),
- (10) బ్రాహ్మం కర్మ 'బ్రహ్మ కర్మ' అని పాఠము. బ్రాహ్మణుడు చేయవలసిన కర్మలని యర్థము. (శ్రీధరులు)

క్లో॥ శౌర్యం తేజో ధృతిర్ధా**ష్యం** యుద్ధే బావృవలాయనం। దాన మీశ్వరఖావశ<sub>్తి</sub> ऋత్రం కర్మ స్వభావణమ్॥

పద $\mathbb{R}$ , శౌర్యం(1)-తేజు(2)-ధృతిః(3)-చా $\mathbf{g}_{\mathcal{S}}$ ం(4)-యుడ్డే-చ-అపి-అపలాయనమ్  $\mathbb{R}$ ధానం (5) – ఈశ్వథభావః (6) – చ-జ్ఞాత్ర $\mathbf{a}$  – కర్మ – స్వభావజమ్  $\mathbb{R}$ 

| శౌర్యం                                   | పర్మాకమము, లేక శారశ్వమ                    | అపలాయనమపి చ                           | వెనుజూపి పరు గ <b>్ర</b> త్త కుండుట                              |
|------------------------------------------|-------------------------------------------|---------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| తేజ:                                     | బ్రహాఖము, లేక కీర్తి, లేక                 | దానం                                  | ఇచ్చుట                                                           |
| <b>ధృతిః</b><br>బా <b>క్ష్యం</b><br>యానే | సాహనము<br>డైర్యము<br>సామర్థ్యము<br>యాదమువ | ఈశ్వరభావశ్చ<br>వ్వభావజమ్<br>జాతం కర్మ | పిలెడిశ క్రి - ఇవి<br>న్వభావమువలన గలిగివ<br>మత్రియజాతియొక్క కర్మ |

తాంగి మరాశ్రమము, క్రీ, ధైర్యము, సామర్థ్యము, యుద్ధమున వెను దీయకుండుట, దానమిచ్చుట, మరిపాలించు శ\_క్తి ఇవి మృతియునికి స్వఖావ ముగనున్న కర్మలుగనున్నవి.

- (1) శౌర్యం యుద్ధమున భయములేకయే శ(తువులమీద ్రపవేశించెడి సామర్థ్యము (రామాను జులు), భయపడకుండుట (రాఘవేం(దులు).
- (2) తేజు ఇతరులవలన తాను అపజయము చెందకుండుట (రామానుజులు). దేహకాంతి (రాఘ వేంద్రులు).
- (8) ధృతిః బ్రామత్నించిన కార్యమున కథ్డగలిగినను దానిని నివ ర్హించి కార్యమును పూర్తి జేయు సామర్థ్యము (రామానుజులు).
- (4) రాక్ష్యం సమయమున మోహముచెందక వెంటనే చేయుట (శంకరులు). సకలకార్యములను తానే నిర్వహించు సామర్థ్యము (రామానుజులు). సామర్థ్యము (రాఘవేంగ్రులు)
- (5) దానం తనవీయు న్యాయముగ సంపాదించినవీయునైన సొమ్ములను ధర్మమునౖ ఇచ్చుట (రామానుజులు), సత్పా(తములో నిచ్చుట (రాఘవేం(దులు).
- (6) ఈశ్వరభావః దండనాది కర్ప్రత్వము, (రాఘవేంద్రులు)

శ్లో॥ కృషి గౌరక్ష్యవాణిజ్యం వైశ్యం కర్మ న్నఖావజమ్। మరిచర్యాత్మకం కర్మ శా[దస్యాపి న్నఖావజమ్॥

44

పద॥ కృషిగౌరక్ష్యవాణిజ్యం - వైశ్యం - కర్మ (1) - స్వభాపజమ్। పరిచర్యాత్మకం - కర్మ - శూద్రస్య - అపి - స్వభాపజమ్॥

కృషి గౌరష్యవాణిజ్యం పైరుబెట్టుకు, గోవులను పరిచర్యాత్మకం మిగత మూడువర్ణములనార్లకు నంరషి.ంచుకు, వ్యాపారము జేయుకు, ఇది శూడ్రస్యాపి శూడునికి వ్యభావజమ్ వ్యభావమువలన గలిగిన స్వభావజమ్ వ్యభావముగ గలిగిన వైశ్యం కర్మ వైశ్యకర్మగ నుప్పట్టిది కర్మ కర్మగమువ్వది.

తాం။ పైరువొట్టుటయు, వశువులను రఓించుటయు, వ్యాపారము జేయు టయు వైశ్యనకు స్వభావముగగలెగిన కర్మలుగనున్నవి. మ్గత మూడువర్ల ముల వారలకు సేవజేయుట శాంగ్రునికి స్వభావముగా గలెగిన కర్మగనున్నది.

వైశ్యం కర్మ 'వైశ్యకర్మ' యనిపాఠము. ఆర్థము సమావమే: (శ్రీధరులు)

(రామానుజులు) బ్రహ్మ. క్ష.(త్రియ, వైశ్యలకు యజ్ఞాదులు స్వభావమైన కర్మలని వేద మున చెప్పియుండగా వాటినిన్ని (బాహ్మణులకు జెప్పియున్న శమము దమము తపస్సు మొదలగు నవి క్ష.(త్రియ వైశ్యలకుగూడ నుండవలసినవిగా నుండగా వాటినిన్ని ఏల జెప్పలేదనగా వారివారికి స్వభావమైన కర్మలుమాత్రము ఇచ్చట జెప్పబడినవి. ఇతరములైనవి నిమేధింపబడలేదు.

శ్లో # స్వే స్వే కర్మణ్యభిరతన్పరిసీద్ధిం లభతే నరః। న్వకరృనిరతస్పీద్ధిం యథా విందరి తచ్చృణు ■

45

పడ⊪ేస్ప - ేస్ప - కర్మణి - అఖ్రతః (1) - నంసింద్ధిం (2) - లభతే - నరః ⊦ స్వకర్మనిరఈః - సీద్ధిం - యథా - విందతి - తర్ - శృణు ⊪

స్వేస్వీకర్మణి వానివానికి విహితమైయున్న గ్వకర్మనిరత: తనయొక్క కర్మలో అన క్రిగలవాడు తర్మలో ఏ విధముగ సిద్ధిం జ్ఞానయోగ్యతను, లేక సిద్ధిని వింసిద్ధిం జ్ఞానయోగ్యతను, లేక సిద్ధిని వింసిద్ధిం జ్ఞానయోగ్యతను, లేక సిద్ధిని తత్ దానిని త్యామమన్నాడు పినిమాండి ప్రముల తాకి ఆయా వర్లములవారలకు నినిమాండి ప్

తా॥ ఆయా వర్ణములవారలకు విధింపబడియున్న కర్మలో శ్రధ్ధగలిగిన మనుష్యులు జ్ఞానయోగ్యతను పొందుచున్నారు. తన కర్మానుష్ఠానములో నున్నవాడు ఏ విధముగ జ్ఞానయోగ్యతను పొందునో దానిని (చెప్పెదను) వినుము.

- (1) ఆభిరతః కర్మననుష్టించి భగవదారాధనము జేయుచున్న (రాఘవేం(దులు).
- (2) సంసిద్ధిం కర్మానుష్టానముచేత అశుచి నివృత్తియైన దేహేంద్రియములకు జ్ఞాననిష్టా యోగ్యతను (శంకరులు). పరమపద్రపాప్తిని (రామానుజులు). జ్ఞానముద్వారా ముక్తిని (రాఘవేంద్రులు).

(స్వకీయము) "సర్వేషా మాక్షమాణాం చ స్వధర్మక్పయేశ: పరం 1 స్వధర్మ హీనా నరకే పత స్త్రి మూఢ చేతన:" సర్వ పర్ణములలోనున్న ఆశ్రములకును స్వధర్మమే ఉత్తమ మైన (శేయస్పుగనున్నది. స్వధర్మమును జేయకయే విడిచిపెట్టువారలైన మూఢబుద్ధిగలవారలు నరకమున (తోయబడుచున్నారు. బ్రహ్మకైవ ర్తపురాణము, ఉత్తరభాగము. అధ్యా 59 - క్లో - 67,

క్లో॥ యఈ: మ్రప్పత్తిర్భూకానాం యేన నర్వమిదం తశమ్। స్వకర్మణా తమభ్యర్వ్య సిద్ధిం విందతి మానవ:॥

46

పద॥ యఈ - బ్రవ్ఫ క్లైః (1) భూతానాం - యేన - సర్వం - ఇదం - తతమ్ । .స్వకర్మణా (2) - ఈం - అభ్యర్భ్య - సిద్ధిం (8) - విందతి - మాసవః ॥

యక: ఎవసవద్దనుండి, లేక ఎట్టి యేన పి-ఈశ్వరునినేక క కూతానాం బ్రాణులకు ఇదం నర్వం ఈ బ్రవంచమంతయు బ్రవృత్తి: (క చకి) బ్రవృత్తి (కలుగుచువృదో) తకం హ్యాపించబడియుక్నదో కం ఆకగిగి అభ్యర్భ ఆరాధించి లేక పూజించి మానవ: మనుమ్మడు సిద్ధిం జ్ఞానయోగ్యకన్ను, లేక సిద్ధిగి న్వకర్మణా కనకు సొంకమైన కర్మచేక విందరి పొందుదున్నాడు.

తా∎ ఏఅంతర్యామియైన ఈశ్వాకునివద్దనుండి బాణులకు బ్రహ్మత్తి గలుగుచున్నదో ఏ ఈశ్వరునిబేక ఈ నకల భవరుచమున్ను వ్యాపించబడి యున్నదో అబ్జీ యాశ్వరుని మానవుడు తనకు తగినకర్మబే నారాధించి జ్ఞాన యోగ్యతను పొందుచున్నాడు.

- (1) (పవృత్తి: ఉత్పత్తి, లేక చేష్ట (శంకరులు, రామానుజులు)
- (2) స్వకర్మణా ఆయావర్గా(శమములకు తగిన వేదో క్షకర్మచే (శంకరులు). శమదమాదులతో గూడియున్న కర్మచే (రాఘవేంద్రులు).
- (8) సిద్ధిం భగవంతుని పరమపదమును (రామానుజులు). మోక్షమును (రాఘవేంద్రులు). 8 వ ఆధ్యాయము 4-85 చూడుడు (స్వకియము).

(స్వకీయము) ప్రాణులకు ఉత్పత్తి మొదలగునవి ఈశ్వరునివలన నమదానికిని, ఈశ్వరుడు పర్వవ్యాపియనుదానికిని అధ్యా 7-క్లో-6-7, అధ్యా-9-క్లో-10, అధ్యా-10- క్లో-8 ఇవి ప్రమాణములుగ నున్నవి.

శ్లో॥ ्वेయాన్ప్షధరోణ్టి విగుణః పరధరాృత్ప్యనుష్ఠికాత్। న్వభావనియతం కర్మ కుర్వన్నాప్పోపై కిర్బీషమ్ ॥

47

పద∥ (శేయాన్ - స్పధర్మ: - విగుణ: - పరధర్మాత్ - స్వనుష్టితాత్ ! స్వభావనియతం - కర్మ - కుర్వ౯ - న - ఆప్నోతి - కిల్పిషమ్ #

[ 3 cm= ಮಿಕ್ಕಿ ರಿ [ತೆನ್ನಪ್ಪನಡಿ న్వధర్మః తనయొక్క ధర్మము స్వభావదియకం స్వభావమువలన నేర్పడిన ඩර්ස: (ෂඛ) గుణము లేనిదెనను న్ననుష్టితాత్ ఖాగుగ, క్రమముగ, ననుష్టించ్ కర్మ కర్మను కుర్వకా ఖడిన చేసడివాడు వరధర్మా*త్* ఇకరులయొక్క, లేక అన్మమైన కిర్బిషం పాపమును ధర్మముకంటే నాప్పోతి

తాం తనయొక్క ధర్మము (తన వర్ణమునకు తగినదని విహితమై యున్న కర్మ) గుణములేనిదిగ కనబడినను క్రమముగ ననుష్టించబడు ఇతరులయొక్క (అన్యవర్ణములవార్లయొక్క) ధర్మమునకంకు శ్రేష్మమైనది. స్వాభావికమైన (స్వభావముచే గరిగిన) కర్మను జేసెడివాడు పావమును పొందడు. (దీనివలన ఇతరులయొక్క ధర్మము ననుష్టించినవాడు న్వధర్మ మును విడుచుటచేతను, ఇతరులధర్మము ననుష్టించినండునను కరిగెడి పావ మును పొందచున్నాధని సిద్దించుచున్నది.)

(శంకరులు) విషములోని పురుగులకు విషమెట్లు రోషముకానేరదో, మిగత్రపాణులకు విషమెట్లు దోషమగుచున్నదో, ఆవిధముగనే, ఇతరులకర్మ దోషహేతువైనను, స్వకర్మమట్టిదిగారు. (శ్రీధరులు) శ్ర్మతియుడైన నీకు యుద్ధముచేసి చంపుట స్వధర్మముగను భిశ్రమెత్తితినుట పరధర్మముగను నున్నదను దానిని అర్జునునకు భగవంకుడు గుర్తించి చూపినదగుచున్నది.

(రామానుజులు) న్వధర్మః = కర్తృత్వాభిమానమును విడిచిన పురుమనిచే వాని దేహేం(దియముల వలన ననుస్టింపదగినదిగను ఈశ్వరారాధన రూపముగనునున్న కర్మయోగము అనుస్టించటకు సులభమైనదిగ నున్నది. అట్టి స్వధర్మమైన కర్మయోగము, విగుణః = గుణము లేనిదైనను, స్వనుస్టి తాఠ్ = పరధర్మాత్ = ఇం(దియములను స్వాధీనపరచుకొన్న పురుషునిచే ననుస్టింప దగినట్టియు, పొరబాటు రాగలిగినట్టియు, ఎప్పుడైన ఒక సమయమున మాత్రము బాగుగ ననుస్టింపదగినట్టియు జ్ఞానయోగమనెడి పరధర్మముకంటె, శ్రేయాకా = (సులభముగ పొందదగినది గావున) క్లాఘ్యమైనది. స్వభాపనియతం కర్మ = ప్రపృతి సంబంధముతోనున్న పురుషుని దేహేం(దియములయొక్క వ్యాపారము కావున వాని జననముతో గలిగియున్నట్టిదని మునుపు చెప్పిన స్వధర్మమగు కర్మయోగమును, కుర్వకా = చేసెడివాడు, కిల్బిషం = సంసార బంధమును, నాప్పోతి = పొందుటలేదు. దీనితాత్పర్య మేమనగా కర్మయోగము సులభమైనది. ఏలనగా ఎప్పుడు దేహముగలిగెనో అదిమొదలు కర్మజేయ వాడుక పడియున్నది. ఇం(దియములు మనస్సు పీటిని అణచి చేయవలనినదైన జ్ఞానయోగము అభ్యాసము లేనందున మిక్కీలి (పయానము. చాలకాలము శమపడవలసి యున్నందున దానికంటె ఘలమునందాస క్రియు అభిమానమును లేకయు, ఈశ్వరార్పణ బుద్ధితోను, చేయబడు కర్మయోగము శ్రేషమైనది. దీని వలన జ్ఞానమున్ను జ్ఞానమువలన మోక్షమున్ను శీర్ఘుముగ గలుగుననియే.

ళ్లో గహజం కర్మ కొంతేయ నదోషమప్ న ఈ్యజేత్ : నర్వారంఖా హి దో షేణ ధూమేనాగ్నిరివావృతా: ॥ 48 పది! సహజం - కర్మ - కొంతేయ - సదోపం - అప్ - న - ఈ్యజేత్ ! పర్వారంభా: - హీ - దోమేణ - ధూమేన - అగ్మి: - ఇవ - ఆవృతా: హీ కొంతేయ! ఓకుంఠ్వృతా! ధూమేన (శోడబుట్టిన) పాగాచేక నదోషమప్ దోషముతో గాండినడైనను (కోడబుట్టిన) (కోడబుటిన)

నాజులు న్వభావమువలన గెలిగిన, లేక అగ్నిరివ అగ్నివలె కోడబుటిన నర్వారంభా: నకలకర్మలున్ను కర్మ కర్మను దోషేణ దోషముచేత న శ్యకేత్ విడబెపెట్టగూడదు ఆవృశా: చుట్టబడియున్నవి. హి

తా జ ఓ కుంతీపు[తా ! న్యాఖావమువలన గరిగిన కర్మను, దోషముతో గూడినదైనను విడిబెప్టుగాడదు. ప్రలనగా అగ్ని యొట్లు పొగచే కప్పబడి యున్నదో ఆవిధముగనే నకల కర్మలున్ను దోషముచే కప్పబడియున్నవి. (పొగయున్నదను కారణమువలన అగ్నిలో హోమముజేయుట మొదలగు వనులను ఎట్లు విడిబెప్టుటలేదో అాట్లే దోషముగలదన్నందున కర్మను విడిబి పెట్టగాడదు. కర్మజేసి ఫలమును గోరక ఈశ్వరారృణము జేయుచున్నచో చిత్తశృద్ధిద్వారా మాక్షము ెందవచ్చునని శాతృర్యము.)

49

(శంకరులు) సహజం = తనతోగూడనే జనించినది. సదోషమపి = [తిగుణాత్మక మైనందున దోషముతోగూడినదైనను, సర్వారంభాః = స్వకర్మ పరకర్మలన్నియు, దోషణ=దోషము చేత కప్ప (వ్యాపింపు) బడియున్నవి. పొగచే అగ్ని కప్పబడియుండుటపలె చోషముతోగూడిన కర్మను విల అనుష్టింపవలెననినచో కర్మను విడిచియుండుటకు మనుమ్యడు శక్తుడుకాడు. కర్మ జేయకుండుటకు ఎప్పనిచేతను వీలుగాదనునదిమునుపే చెప్పబడియున్నది. కర్మ, దోషముగలదై యుండగా మతియొకని కర్మ ననుష్టించుటలో బాధకమేమిగలదనిన - ఇతరుల కర్మ నమ్మపించుట పలన అధికమైన బాధకము గలుగునని మునుపే చెప్పబడియున్నది. పరమార్థ సవ్మావిసియగు బ్రహ్మజ్ఞానికి కర్మలను విడిచిపెట్టుట వీలగును. ఐనను మిగతవారలు కర్మలను విడుపగూడదు.

(రామానుజులు) నదోపమపి = దుుఖము నిచ్చునట్టిదైనను, నత్యజేత్ = కర్మ సులభ ముగ జేయదగినదైనందున, జ్ఞానమార్గమునకు యోగ్యుడైననుకర్మనుజేయక విడిచిపెట్టగూడదు. సర్వారంభా: = జ్ఞానారంభ కర్మారంభములు, దోషేణ = దుుఖముతో, ఆవృతా:=కూడియున్నవి. ఆగ్నితో పాగపుట్టియుండుటవలె కర్మము జ్ఞానము ఇవిగూడ దుుఖముతో బుట్టియున్నవైనను కర్మయోగము సులభమైనదనియు, జ్ఞానయోగము కఠినమైనదనియు తాత్పర్యము.

శ్లో ఆసక్తమద్దిన్నర్వత్ర జీకాకా విగతన్నృహాం ల నైష్కర్మ్యసిద్ధిం వరమాం నన్న్యాసేనాధిగచ్చతిం

పద॥ అస క్రబుద్ధి: - సర్వత - జితాత్మా - విగతస్పృహ: ا నైష్కర్మ్యసిద్ధిం - పరమాం - సన్మ్యాసేన - ఆధిగచ్ఛతి ॥

నర్వత నకల పమ్రవులలోను, రేక అన్నిటి లోను అన క్షబుద్ధిః ఆవిమానములేని బుద్ధిగలవాడై జికాక్మా అంత కకరణమును జయించినవాడై విగత నృృహః భలాపేష్ట రేనివాడైన వురుషుడు, రేక ఆశ కొల్చినవాడుగ మన్నవాడు

వరమాం ఉక్రమమైన నైష్కర్మ్యనీద్ధిం నైష్కర్మ్మనీద్ధిని, కర్మ నివర్తిం బిన స్థికిని నన్న్యాసేన నన్న్యానముదేశ అధిగచ్చతి పొందుచున్నాడు.

తా॥ నకలవస్తువులలోను అఖిమానములేకున్న బుద్ధిని ఏడనీనవాడుగను మనస్పును జయించినవాడుగను ఫలాపేష్ లేనివాడుగనునున్న పురుషుడు ఫలమును అఖిమానమును విడిచిపెట్టుటయనెడి నన్న్యానముచేక ఉత్తమమైన నర్వకర్మనివృత్తియనెడి చిత్తశుద్ధిని పొండుచున్నాడు.

(శంకరులు) సర్వత్ర = పుత్రమిత్ర ధనకనకాది వస్తువులలో, ఆసక్త బుద్ధిః = తనదను నభిమానమును విడిచిన బుద్ధిగలవాడుగను, జితాత్మా - మనస్సును జయించినవాడుగను, విగత స్పృహః = పుత్రాదులలో ఆశలేని వాడుగమనున్న ఆత్మజ్ఞానియైనవాడు, పరమాం = (శేషమైన, వైష్కర్మ్య సిద్ధిం = జ్ఞాననిష్టను, లేక సద్యోము క్రిని, (ఆక్షణమే బ్రహ్మస్వరూపమగుటను), సన్స్యా ేసిన = బాగుగ పొందియున్న బ్రహ్మజ్ఞానముచేత, లేక బ్రహ్మజ్ఞానముగలిగి సకల కర్మలను విడిచినందున, అధిగచ్చతి = పొందుచున్నాడు.

(రామానుజులు) సర్వత్ = కర్మఫలము మొదలగువాటిలో, అస్త్రమ్మిడ్గి = అభిమా నము లేకున్న బుద్ధిని గలిగినట్టియు, జికాత్మా = మనస్సును జయించినట్టియు, విగతస్పృహః = కాను కర్తకాడు, ఈశ్వరుడు సర్వకర్తయనియెరింగి కర్తృత్వాఖిమానమును విడిచినట్టియు, సన్స్యానేన = అభిమానఫలత్యాగములనెడి సన్స్టాసముతో నుండినట్టివాడైన పురుమడు పైకనిన విధమున ఈశ్వరారాధనరూపమైన కర్మలను జేయుచున్నచో, పరమాం=ఉత్తమమైన, నైష్కర్మన్ సిద్ధిం = జ్ఞానయోగమునకు ఫలమైన సకల కర్మలులేని ధ్యాననిష్టను, అధిగచ్చతి = పొందు చున్నాడు.

(రాఘవేంద్రులు) విగతస్పృహ: = ఇహపరసుఖములలో నాస్త్రక్తినిపిడిచినవాడు, పరమాం = పూర్ణమైన, నైష్కర్మ్యసిద్ధిం - నైష్కర్మ్య = మోక్షమునకుపయుక్తమైన, సిద్ధిం = ప్రారబ్ధముతప్ప మిగత అనిష్టకర్మల నాశమును, సన్స్యాసేన = కామ్యకర్మ త్యాగముచేత, లేక ఈశ్వరార్పణముగ జేయుటవలన, అధిగచ్చతి = పొందుచున్నాడు.

#### wwwww

శ్లో॥ నిద్ధిం [పాప్తా యథా [ఖహృ తథాఽఽప్పూ తె నిమోధ మే। నమాసేనైవ కౌంతేయ నిష్ణా జ్ఞానన్య యా ఫరా॥ 50

పద $\|$  సిద్ధిం(1) | పా ప్ల: – యథా(2) – | బహ్మ(8) – తథా(4) – ఆబ్బో 8 – నిబోధ – మే| సమాసేన – ఏవ – కౌంతేయ – నిషా – జ్ఞానస్య – యా – పరా ||

| హే కొంతేయ!          | ఓ కుంకివుడా !         | ణహ్మ         | బ్రహ్మమును             |
|---------------------|-----------------------|--------------|------------------------|
| <b>్డా</b> నస్య     | (బ్రహ్మ) క్షానముయొక్క | <br>ພິສາງ ອ  | పొందుచున్నా <i>డ</i> ి |
| పరానిషా             | ేశ్వమైన ముగింవు       | <b>த்</b> மு | అట్టి విధమును          |
| యా                  | పిదిగలద <b>ి</b>      | నమాసేనై వ    | నం ≛పముగ (తరచుగనే)     |
| సిద్దిం             | సిద్దిని              | మే           | <b>నావ</b> ద్దనుండి    |
| సిద్ధిం<br>ప్రాప్త: | ప్రాందినవాడు          | నిబోధ        | <b>కెలిసికొను</b> మ్ము |
| රාත                 | వీ ఖిత్తముగా          |              | •                      |

తా॥ ఓ కుంతీపు[తా! బ్రహ్మజ్ఞానముయొక్క కడవటి ముగింపు ఎట్టిదో, బ్రహ్మజ్ఞాన సిద్ధిని పొందినవాడు వీవిధముగ బ్రహ్మమును పొందునో, ఆవిధ మును నావద్దనుండి తెలిసికొనుము.

- (1) సిద్ధిం నిష్కామకర్మచేత ఈశ్వరుని ఆరాధించి దేహేంద్రియములకు ఈశ్వర ప్రసాదము వలన గలిగిన జ్ఞాననిష్టాయోగ్యతను (శంకరులు), శరీరమున్నంతమఱకు అనుష్టింప బడిన కర్మయోగముచేత పొందిన ధ్యానశ క్రిని (రామానుజులు).
- (2) యథా ఏవిధమైన జ్ఞాననిస్ట్రవేత (శంకరులు). ఏవిధముగ మన్నవాడై (రామానుజులు).
- (8) (ఖహ్మ లఓ్మని' (రాఘవేండ్రులు).
- (4) తథా బ్రహ్మజ్ఞానముచెందుల ఏవిధమైనదో బ్రహ్మమును చెందుట యెట్టిదో ఆ విధమును (శంక రులు),

(రామానుజులు) యా = ఏ బ్రహ్మము, జ్ఞానస్య పరా నిష్టా = ధ్యానమున కుత్తమమైన విషయమైనదో.

(స్వకియము) ఈ క్లోకములోనున్న ''జ్ఞానస్యపరానిష్టా = జ్ఞానముయొక్క కడపట ముగిం పైనది'' అనుపదములయొక్క అర్థము, శంకరభాష్యమున పూర్తిగ విచారింపబడినది. దానివలన ఆడ్వైత సిద్ధాంతము ్రపకటమగుచున్నది. కావున అట్టి భాష్యకారుని తాత్పర్యము ననుసరించి విస్తారముగను పలుదృష్టాంతములు (పమాణములతోను కింద త్రాయబడుచున్నది. అదేమనగా - ఇట్టివస్తువు ఈ విధముగ నున్నట్టిదని యెఱుంగుట జ్ఞానమనియు ఆ జ్ఞానమువలన నెతింగినదేదిగలదో ఆ వస్తువుకంటె ఇతరవస్తువులను చింతింపక యెతింగిన వస్తువునే ఎల్లప్పడు ధ్యానించుట నిష్ణయనియు చెప్పబడును. దృష్టాంతము — గడియారమనగా ఇట్టిదని యెఱుంగని వానియెడ గడియారమని చెప్పినందున దాని రూపము ఉపయోగము మొదలగునవి ఇట్టివనుదానిని ఆతడెరుంగజాలడు, దానిరూపమిటువంటిది, దానిలోకొన్ని చ్రకములు మొదలగునవిగలపు, వాటి సహాయముతో కాలపరిమాణమును చూపుచున్నది, అనునది మొదలైన వివరములు వానికి చెప్ప బడినచో దానిచే అట్లు వినినవానికి గడియారముయొక్క రూపము, దాని యుపయోగము, ఈ విషయములలో గలిగెడి వివేకమే జ్ఞానము. అట్టి జ్ఞానమునకు అందినవఱకు ఆ గడియారమును చింతించుట నిష్ణ. ఇది విషయజ్ఞానమని చెప్పబడుచున్నది. అద్వైత సిద్ధాంతమున బ్రహ్మజ్ఞానము — సగుణబ్రహ్మజ్ఞానము, నిర్గుణ బ్రహ్మజ్ఞానమని రెండువిధములుగ జెప్పబడుచున్నదే. సగుణ బ్రహ్మ జ్ఞానముగూడ విషయజ్ఞానమైనను మిగత బ్రపంచజ్ఞానముకంటె సర్వ శేష్టమైనది. సగుణ బ్రహ్మమేదనగా - వ్యవహారదశలో ఉపాసకుల యనుగ్రహార్థమై మాయలో ్రపతిఫలించిన బ్రహ్మ చైతన్యమే. ఆదియే బ్రహ్ము, విష్ణు, రుద్రాది రూపములుగ వ్యవహరింపబడుచున్న ఈశ్వరులు. వీరలు మాయోపాధికులైనను మాయకులోబడిన వారలుకారు. మాయను స్వాధీనమున నుంచుకొని దానిమూలముగ సృష్టిస్థితి సంహారాది కార్యములనున్ను, దుష్టన్మిగహ శిష్టపరిపాలనార్హమై రామ కృష్ణా ద్యవతారములనున్ను జేసెడి అనంతకల్యాణ గుణశక్తి సామర్థ్యాదులను బడసినవారలు. మలిన సత్త్వమాయయనెడి అవిద్యలో [పఠిఫలించిన బ్రహ్మచైతన్యమే జీవులయిరి. వీరలకు ఈశ్వరాదులకు గల శ క్రిసామర్థ్యాదులు లేవు. కించిద్జులుగను ఆవిద్యకు లోబడిన వారుగను నున్నారు. ఇట్టి జీవులు ఈశ్వరులనుపాసించియే వారల యనుగ్రహమువలన చిత్తకుద్దినిపొంది పిదప నిర్గుణ బ్రహ్మజ్ఞానమును చెందవలెను. సగుణ బ్రహ్మజ్ఞానమేదనగా, ఆ యీశ్వరులలో ఎవరినిగూర్చి ఉపాసనజేయునట్లు గురువువలన నుపదేశింపబడుచున్నదో వారినిగూర్చి (శుతిస్మృతి పురాణాదులలో చెప్పబడియున్న ట్రివిధమైన రూపము శక్తి మొదలగునవి ఇట్టివని యేఱుంగుటయే. అల్లెరింగిన విధముగనే భ క్రివిశ్వాసములతో ఎడతెగక చింతించుటయు నిష్టయగును. ఇట్టి పగుణ బ్రహ్మజ్ఞాన నిష్ణనుగూర్చి పురాణాదులలో పలుచోట్ల చెప్పబడియున్నది. విస్టుపురాణము 6 వ అంశము 6, 7-వ అధ్యాయములలోని కేశిధ్యజ ఖాండిక్య సంవాదమున ఇది మిక్కిలి స్పష్టముగ జెప్పబడియున్నది. నిర్గుణ బ్రహ్మమెట్టిదనగా - నకల బ్రహుచమునకును ఆతీతముగను, బ్రహుంచ మున అన్నిదృశ్యములను "నేతి నేతి = ఇదికాదు ఇదికాదు" అని త్రోసిచూడగా మిగిలినదిగను, రెండవది లేని ఒక్కటిగను, మూడు కాలములలోను ఒకటే విధముగనున్న దిగమ, సకల బ్రపంచమున కాధారముగను, అంతట వ్యాపించినదిగను, మనోవాక్కుల కందనిదిగను, పకలమును బ్రహాశింప జేయుచున్న స్వుపకాశముగను సచ్చిదానంద ఘనముగను, జ్ఞానమునే స్వరూపముగ గలదిగను ఉన్నవస్తువే. ఈ విధముగ బ్రహ్మమునేఅుంగుటయే నిర్గుణ బ్రహ్మజ్ఞానము. ఎల్లప్పడు నట్టి జ్ఞానముతో నుండుటయే నిష్ఠ. ఇట్టి బ్రహ్మజ్ఞాననిష్ఠ గలవాడెవ్వడో అతడు జీవన్ముక్తుడని చెప్ప బడుచున్నాడు. అకనికి ఈ దేహము పోయినతోడనే మోడ్షమేను.

ఇఠడు విదేహముక్తుడని చెప్పబడుచున్నాడు, అనగా స్థూలసూక్ష్మ కారణదేహములు లేనివాడై (బహ్మముతో కలియుచున్నాడు. అది దేనివలెననగా - మహాకాశమున ఫటాకాశమున్ను, జలములో జలమున్ను, పాలలో పాలున్ను, నేతిలో నెయ్యన్ని కలసిన భేదము తొలగిపోవుటవలె అని యెఱుంగదగినది. (బహ్మమే జీవేశ్వరులనినచో సంసారమున్ను సుఖదు:ఖాదులున్ను అట్టి (బహ్మమునకేగదా చెప్పవలెను? అట్లు (బహ్మమునకు సంసారాదులు చెప్పదగవుగదా? కావున జీవేశ్వరులు (బహ్మముకంటే అన్యులనియు చెప్పవలని యున్నదనినచో అట్లుచెప్పుల (శుతివాక్య ములకును, అట్టి (శుతివాక్యములను ఆధారముగ గొన్న అడ్వైక సిద్ధాంతమును స్థాపించిన మహా త్ములగు గౌడ్(బహ్మానందులు శంకరాచార్యులు మొదలగువారల వాక్యములకును విరుద్ధమగును, అజ్ఞానమున్నంత వఱకు (పపంచమున్ను జీవేశ్వరాది భేదములున్ను వాస్తవమువలె కనబడునేగాని జ్ఞానముగలిగినచో నకల భేదములున్ను అసత్యములై (బహ్మ మొకటియై సత్యమైమిగులును, అది దేనివలె అనగా - (తాడులో పామున్ను, యెండమావులలో జలమున్ను, ముత్యపుచిప్పలో వెండియు ఎట్లు (భమయున్నంతవఱకు వాస్తవముగను, (భమనివృత్తి యైనతోడనే అసత్యములుగను నగు చున్నవో దానివలె ననుడు.

పైన జెప్పబడియున్నటుల ఏయే [శుతివాక్యములు, జీవల్రహ్మము లొక్కటియే యనియు, బ్రహ్మమే జీవేశ్వరులనియు, బ్రపంచము ఆసత్యమనియు, బ్రహ్మముదప్పు రెండవవస్తువేలేదనియు, బ్రపకటింపజేయుచున్నవో వాటిలోకొన్ని (కింద నుదహరింపబడుచున్నవి. అవి యేవనగా-

# (1) ఈశావాన్యోపనిషత్

"యన్తు నర్వాణి భూరాన్యాక్మన్యేవానుపశ్యత్రి। యన్మికా నర్వాణి భూరాని ఆత్రైవాభూద్విజానక:॥ త[త కో మోహు: కశోఫ్తిక: ఏకత్వమనుపశ్యత:॥ 6–7

ఎవ్వడు సర్వభూతములను తనయాత్మగనే చూచుచున్నాడో, జ్ఞానికి సకల భూత ములు తానుగనే యేకాలముననైనదో, ఆకాలమున (సకలమును) ఒకటిగనే జూచెడు నట్షివానికి మోహమెక్కడిది? శోకమెక్కడిది? ఈశావాస్యోపనిషత్తు 6-7

# (2) కఠవల్లు ప్రస్థత్ దాశర్శదర్జీ

యుదేవేహ శదము. శరము. శరము. శరవిష్టా బ మృత్యాన్నమృత్యమాప్నాత్తి య ఇహ నానేవ పశ్యత్ జ మనహైవేదమా స్తవ్యం నేహ నానా స్త్రీ కిఇ్చన బ మృత్యాన్నమృత్యం గచ్చతి య ఇహ నానేవ వశ్యత్ జ ఏది ఇచ్చటనో (యీ ట్రపంచమున కార్యకారణోపాధితో సంసారివలె ట్రకాశించు చున్నదో.) అది (బ్రహ్మము) తనలోపలనే (ట్రకాశించుచున్నది.) ఏది తనలోపలనో అది యీ ట్రపంచమున (ట్రకాశించుచున్నది). ఇచ్చట (ఈ ట్రపంచమున) అనేక ములుగా జావెడివాడు మరణమునుండి మరణమును పొందుచున్నాడు. (మరల మరల జననమరణముల పొందుచున్నాడు.) కరవల్ల్యుపనిషత్తు 4 పల్లి 10–11.

### **ង**០ជ**ស**ង<sub>គ្</sub>

అగ్నిర్యథైకో భువనం | పవిష్టో రూవం రూవం | వతిరూపో ఏభూవ। పేక నృథా నర్వభూతా నృరాత్మా రూవం రూవం | పతిరూపో ఏహిశ్చ #9

ప్రపంచమున ఒకయగ్నియే పలురూపములుగ గనబడుచున్నాడు. (ఒక్కటే యగ్ని పలుకాస్ట్రములలో (పవేశించి ఆయా కాష్ట్రరూపముగ గానబడుచున్నది.) ఆ విధముగనే సకల భూతములలోనున్న ఆత్మయమనతడు పలురూపములుగ ఆకాశమువలె (ఘటాకాశము, మరా కాశము, మహాకాశమువలె) గానవచ్చుచున్నాడు. పైదాని రీ-వ వల్లి 9.

## (3) ముండకో **పన్షత్ 2**-1-1

తదేశతృత్యం యథా సుదీప్తాణ్పావకాద్విస్ఫులింగా: నహ్మనశ: ုషళవ నే సరూపా:।

ဗတ္ಒ≰ రాద్వివిధాన్స్మ్యహావా: ုషజాయ న్తే క∫ క బైవాపీయ బై ¤

ఓ సౌమ్యుడా! అది సత్యమైనది. మండుచున్న అగ్నినుండి అదేరూపముతో అనేక మిణుగురులు ఎట్లు గలుగుచున్నవో, ఆవిధముగనే అక్షరమునుండి పలువిధములైన దేహముల నుపాధిగాబడసిన జీవులు గలుగుచున్నారు. దానియెడనే లయమొందుచున్నారు. ముండకోపని పత్తు 2-1-1.

పురుష వివేదం విశ్వం కర్మ తపో¦బహ్మ పరామృతం 🛚 10

ఈ ప్రపంచము, కర్మ, తపస్సు,  $[ \hat{s} _{2}^{*} \sum_{i=1}^{n} X_{i} ]$  యమ్మతము, ఇవియు పురుమడగు  $[ u x _{2}^{*} ]$  మే. [ 2 - 1 - 10 ]

యథా నదృశ్వన్నమానానృము[దేఽనైం గచ్చనై నావురూపే విహాయ: కథావిద్వాన్నానురూపాద్వము కౖ: పరాకృరం పురుషము పైతిదివృమ్ # 8. నయోహమై కకృరమం [బహృవేద బ్రాహైవ భవశి.

్రపవహించుచున్న నదులు నామరూపముల విడనాడి సముద్రమునుబొంది యెట్లు దానిలో లయించి పోవుచున్నవో, ఆట్లే (బహ్మజ్ఞానియైనవాడు నామరూపములనుండి విమ్ముక్తిజెంది నర్వ్ శేష్ఠముగను దివ్యముగనునున్న పురుమని పొందుచున్నారు. ఎవ్వడివిధముగ బ్రహ్మము నెఱుంగునో యతడు బ్రహ్మమే యగుచున్నాడు. పై \$-2-8-9.

# (4) మాండూ కోంద్రవన్షత్ 1-2

నర్వం హ్యేక్కర్నమ్మాలు బ్రామ్మానికి గా

ఇదంతయు బ్రహ్మమే. నాలుగు పాదములుగల (జాగ్రత్స్వప్నసుమప్తి తురీయమను నాలుగు అవస్థలుగల) ఆ యీ ఆశ్మ (జీవుడు) బ్రహ్మమే మాండూక్యోపనిషత్తు 1-2.

్వవంటో యుద్ విద్యేశ నివ\_తైక న నంశయం:≀ మాయామా∣శమ్దం దై<్త మదై<్తం వరమార్థశ∷∺

(పపంచమున్నచో అది నిప్పత్తమగుననుదానిలో సందియములేదు. ఈ ద్వైతము (పలు విధములుగ గనబడులు) మాయామాత్రమే రెండవదిలేనిదగు ఒక్కటే వాస్త్రవముగనున్నట్టిది. పై ఉపనిషత్తు 17.

స్వప్నము, మాయ, గన్దర్వనగరము ఇవి యెటులనో ఆ విధముగనే ఈ ప్రపంచము, వేదా న్రములలో వివేకులైన వారలచే చూడబడినది. (31) ప్రకరుములేదు, ఉత్పత్తియులేదు. బద్ధుడుకాడు. సాధించెడువాడుకాడు. ముముత్రువుకాడు, ఇవియే వా స్త్రవమైనది. (32) పై కారిక వైతథ్య(వకరణము.

> ఆత్మాహ్యాకాశ వజ్జీవైర్స్ టాకా हై రివోదితః। ఘటాదివచ్చ సంఘాతై ర్థాణావేశన్నిదర్శనమ్ ။ 3 ఘటాదిమ మ్రీనేమ ఘటాకాశాదయో యథా। ఆకాశే సం[పత్రీయ నే తద్వజ్జీవ ఇహాతృది -న సర్వే నం వయుజ్య నే తద్వజ్ఞీవాన్పు ఖాదిఖి:॥ 5 రూపకార్యనమాఖాయ్శ ఖిద్యనే త| శ శ| శ వై। ఆకాశన్య న ఖేదోఽస్త్రి తద్వజ్జీవేషు నిర్ణయః ॥ 6 జీవాత్మనోరనన్యక్ష మభేదేన ప్రశన్యతే। నానాత్వం నిన్న్యతే యచ్చ కదేవం హింద్రమంజనమ్ ∎ 13 అడ్వైకం వరమార్థో హీ డ్వైకం కదేృద ఉచ్భకే ః ৰীషాముభయుథా দ্ৰুত্ৰৰ ৰীক্তকাত న విరుధ్యৰী॥ 18 మనోదృశ్యమ్దం దై్వతం యత్కించిత్ప చరాచరమ్। మనసోహ్యమసీఖావే ద్వైతం నై వోవలభ్యతే 🛚 31

ఆకాశము ఘటాకాశముగా జెప్పబడునట్లు ఆత్మ, జీవులుగా జెప్పబడుచున్నాడు. (మట్టినుండి) ఘటము మొదలగునవి గలుగుటవలె (ఆత్మయే) పృథివిమొదలగు సముదాయములుగ గలుగుచున్నాడు. ఇది యుత్ప కైవిషయమున రృష్టాంతము (3). ఘటము మొదలగునవి నశించి నచ్ ఘటము మొదలగు వాటిలోనున్న ఆకాశమెట్లు మహాకాశమున లయించుచున్నదో, అబ్లే జీవుడు ఆత్మతో లయమొందుచున్నాడు. (4). ఒక మ్రట్లాకాశమున ధూళి, పాగ మొదలగునవి ఆవరించియుండగా మిగత ఘటాకాశములలో వవి (ధూళి మొదలగునవి) సంఖంధించనట్లు, మఖాది

విషయములలో జీవులు (5). రూపము, కార్యము, పేరు, ఇవి ఆయాదోట విభిన్నములుగా సున్నవి. ఆకాశమునందనగా భేదములేదు, జీవుల విషయమునందును ఇట్లే నిశ్చయము (6). జీవుడున్ను ఆత్మయు, భేదములేనివను నభేదముస్తుతింపదగియున్నది. భేదమనేడు ననేకత్వమనునది నిందింపబడుచున్నది. అదిసరియైనదే. (13). వాస్తవమైనది యర్వైతమేగదా? దానిభేదము ద్వైక మని చెప్పబడుచున్నది. వారలకు (ద్వైతులకు పారమార్థికము వ్యావహారికము) రెండింటిలోను ద్వైతమే. దానివలన ఇది (అద్వైతము) విరోధించుటలేదు. (18). ఏ యొక చరాచర (పవంచమగు సీద్వైతము మనోదృశ్యమే. మనోనాశముగలిగినచో ద్వైతము కనబడుటలేదు. (31). పైకారిక అర్వైత్సకరణము.

### (5) ఐ త రేయొ ప న్షత్. కృ శ్యాంజర్యా ఈ:.

కో బయమా తే బ్రి వయ ముపాన్మ హే కళరన్న అశ్మా? యేనవా రూవం పశ్యతి యేనవా శబ్దం శృణోత్ యేన వా గ్యానాజి మంత్రి యేనవా వాచం వ్యాక్ రోతి యేనవా స్వాదుబాస్వాదుచ విశానాతి (1) యదే తద్దృదయం మనశై కళ్ నంజ్ఞానమాజ్ఞానం విజ్ఞానం మేధాదృష్టి రృతిర్మత్రిసిషా జాతింక న్మృతిం నజ్మల్లు క్రతురనుం కామోవళ ఇతి నర్వాణ్యమై తాని ప్రజ్ఞానన్య నామ ధేయాని భవ్రి (2) న ప్రష్ట్రబ్లు ప్రష్ట్రవిష్ణ జాతం రేతే నర్వే దేవా ఇమాని చ పంచమమకాళ్ళాతాని పృథిస్ వాయు రాకాళ అపో జోక్యతిం సేవ్యతాన్ మానిచ, క్షుద మిఖాణివ మీజా నీతరాణి చేశరాణి బాణ్హణాని చ జారుశాని చ స్వేదజాని హేద్ఫిజ్ఞాని బాశ్వాగావం పురుషాహ స్త్రినో యత్కించేదం పాణిజంగ మఞ్ళ పత్రతి చ యుచ్పస్థావరం నర్వం తమ్మక్లానేతం ప్రజ్ఞానే కం ప్రజ్ఞానే పతిష్ఠితం (పజ్ఞానే బ్యాక్స్ న్ ట్రాక్స్ పజ్ఞానం బహ్మక్లాని క్రిక్స్ పజ్ఞానం బహ్మక్లు (3) \*\*

ఆత్మయని మనమెప్పని నుపాసించుచున్నామో, ఆయాత్మ యెట్టివాడు? దేనివలన రూప మును చూచుచున్నాడో దేనివలన శబ్దమును వినుచున్నాడో దేనివలన వాసనను గ్రహించుచున్నాడో దేనివలన నోటితో మాటలాడుచున్నాడో, దేనివలన రుచియరుచి యని యెరుంగుచున్నాడో, (అత డాత్మ) (1) ఈ హృదయము, ఈ మనస్సు, ఈ చేతనత్వము, ఈశ్వరత్వము, వివేకము, సర్హ్హానము, శాస్త్రజ్ఞానము, సక లము నెరింగెడి హ్లానము, ధైర్యము. మననము, మనోదార్యము, మనోవేదనజ్ఞానము, స్మరణము, రూపాదులను విక ల్పముగి గాంచుల, నిశ్చయము, ప్రాణమృత్తి, ఆశ, స్వాదీనత, అనునవన్ని యు (పజ్ఞానముయొక్క నామములేయగుచున్నవి. (2) అతడే బబ్బా, అతడే ఇందుడు, అతడే (పజాపతి. ఈదేవతలెల్లరు అతడే. భూమి, జలము, అగ్ని, వాయువు. ఆశాశమనేడు పంచమహాభూతములు, ఆల్పములగు జంతువులు, విత్తనములు, మిగత స్థావరజంగ మములు ఆండజములు, జరాయుజములు, 'స్వరజములు, ఉచ్చిజ్ఞములు, గుఱ్ఱము, ఆవు, ఏనుగు. మనుమ్యలు, ఇక జంగమములైన ప్రాణులేవిగలవోయవి, ప్రశ్లులు, మిగతస్థావరములు అన్నియు ఆ ప్రజ్ఞానేడమే (పజ్ఞానమునందే విలకడబడసినవి. లోకములు ప్రజ్ఞానేతముగనే యున్నవి. వ్యాసమునే ఆధారముగ బడసినవి (పజ్ఞానమే బహ్మాము. (భతరేయోపనిమత్తు 3. అ.)

# (6) ఛాందో గోంద్ర పనిషత్ కృతియ బహాళకే చకుర్దశ: ఖండు.

నర్వం ఖర్విదం బ్రహ్మ

ఈ నకల్పపంచము బ్రహ్మమే (ఛాందోగ్యోపనిషత్తు 3-14)

షష్ట్రవపాఠకే చ్రతమఖండి.

యథా సోమై్యైకేన మృత్పిండేన సర్వం మృణ్మయం విజ్ఞాతం స్కాద్వా బారం థణం వికారో నామధేయం మృత్తికేత్యేవ నత్యం (4) యథాసోమై్యకేన లోహ మణినా నర్వం లోహమయం విజ్ఞాతంస్యాద్వాబారంభణం వికారోనామ ధేయం లోహమిత్యేవ నత్యమ్. (5)

ఓ సౌమ్యుడా ! ఒకే మట్టిముద్దచే (ఘటము మొదలగునవి) అంతయు మట్టిమా(తమే యనియు (ఘటముమొదలైన) వికారములు, పేర్లు, మాటమా(తమేయనియు మట్టిమా(తమే సత్యమైన దవిము (4) ఓ సౌమ్యుడా! ఒకే లోహపిండముచే నంతయ్లు లోహమా(తమేయనియు వికారములు, పేర్లు, మాటమా(తమేయనియు లోహముమా(తమే సత్యమైనదనియు (ఎఱుంగుటవలె (బహ్మ మొక్కటే సత్యమైనది. మిగత చేతనాచేతన (పపంచము మాటమా(తమే) (5) పై ఉపనిషత్తు. 6-1

### ညီျွမ်ဳတ်းသူးဝန်း

సదేవ సోమ్యేదమ్మగ ఆసీత్ ఏకమేవాద్వితీయం

ఓ సౌమ్యుడా! మొదట నీ్రపపంచము సత్తుగనే (బ్రహ్మముగనే) యుండినది. రెండవది లేదు. ఒక్కటిగనే యుండినది.

ಕದ್ಷ್ ಕ್ಷಕ ಏಸಾನ್ಯಾಂ ಬಕ್ತಪ್ರಮೆ ಮೆತಿ

అది (స్టత్తమనది) అనేకమగుదునని చూచినది.

#### **មង្គុ** သံ ఖ o ផ៖

ఐంతదాత్మ్యమ్యం తత్పత్యం న అత్మా తత్వ్యమనీ శ్వేతకేతో!

ఓ శ్యేతకేశువా! ఈ (పపంచమంతయు ఆ సత్తునే ఆధారముగ గలిగినది. అదియె సత్యమైనది, అదియే ఆశ్మ, అది నీవుగనున్నావు, (ఇదే అర్థముగలదై ైప 8-ప ఖండము మొదలు 16 వ ఖండమువఱకు శ్యేతకేశువునకుపదేశించబడియున్నది.)

సమ్మమ మ్రాథకే చతుర్వింశ: ఖండు.

యుత్ నాన్యతృశ్యత్ నాన్యమృృణోతి నాన్యమ్మిణానాతి నామామా, అథ యుతాన్యతృశ్యత్ అన్యమృృణోత్యన్యమ్హినాతి కదల్పం యో వైభూమా కద మృకం, అథ యదల్పం కన్మర్తుం నాభగవ: కన్మీకా మ్రతిష్ఠికతతే స్వే మహిమ్పీతి. దేనిలో వేరొకదానిని చూచుటలేదో, వేరొకదానిని వినుటలేదో, వేరొకదాని నెఱుంగుట లేదో, ఆది మహత్తైనది (అన్నిటిలోను గొప్పది). దేనిలో వేరొకదానిని జూచుచున్నాడో వేరొక దానిని వినుచున్నాడో, వేరొకదానిని ఎఱుంగుచున్నాడో, ఆది యల్పమైనది. మహత్తైనది యమృతము, ఏది యల్పమైనదో అది నశింపదగినది. ఓభగవంతుడా! అది దేనిలో నిలకడ జెందియున్నది, తన మహిమయందే, లేక మహిమలోను లేదు. (అనగా వాస్తవమున, బ్రాబ్మా మున కాధారమేలేదని తాత్పర్వము,)

#### **ង០ជសិ០ឥ៖ ఖ០ផ**៖

న ఏవాధస్తాకృ ఉచరిష్టాకృ వశ్భాకృ పురస్తాకృ దఓ్ణకన్న ఉక్తర తన్న ఏవేదం నర్వం ఇకృథాతోఒహంకారాదేశఏవాహమేవాధస్తా దహము వరిష్టాదహం వశ్భాదహం దఓ్ణతోఒహము త్రరతోఒహమేవేదం నర్వమితి # 1

అథాత అత్మాదేశ ఏవాత్రైవాధస్తాదాత్మావరిష్టాదా<mark>త్మా వశ్చాదాత్మా</mark> పురస్తాదాత్మా దఓణత ఆత్మోత్తరత అత్రైవేదం నర్వమితి నవా ఏష ఏవం వశ్యన్నేవం మన్వాన ఏవం విజానన్నాక్మరతిరాక్మ్మకీడ ఆశ్మమితున ఆత్మా నందన్న న్వరాట్ భవతి. 2

అదియే (మహత్తే) కిందను పైనను ముందుగను దక్షిణ్షమునను ఉత్తరమునను నున్నది. అది యేయంతయు. పిదప నేనను మాటలేదు. నేనే కిందను పైనను నేనే వెనుకను ముందును నేనే దక్షిణమునందును నేనే ఉత్తరమునందును ఇదంతయునేనే. తర్వాత ఆత్మోపదేశమే, ఆత్మయే కిందను ఆత్మయే పైనను అత్మయే వెనుకను ఆత్మయే ఎదుటను ఆత్మయే దక్షిణమునను ఆత్మయే యుత్తరమునను ఇదంతయు యాత్మయే. ఎప్పడిట్లు చూచుచున్నాడో ఎప్పడిట్లు తలంచుచున్నాడో ఎప్పడిట్లు ఎలుంగుచున్నాడో అతడాత్మయెడ పంతోషము ఆత్మయెడ ఆటలును చేరికను ఆత్మయెడ నావందమై బ్రహ్మమే యగుచున్నాడు, (విదేహముక్తుడగుచున్నాడు.) ఛాందోగ్యాపనిషత్తున 7-వ ప్రపాఠకము 25-వ ఖండము.

# (7) బృహాదారణ్యకోపనిషత్

နေွခ်ီတာ တွာ့တေသံွ ရ**ဆ်**ဝွှစ စျားဘွား့အသီး

బ్రహ్మవా ఇదమ్మగ ఆసీ త్రాదాక్మా నమేవావైత్ అహం బ్రహ్మాస్మీతికస్వా కృర్వమభవత్ కదో్యాయో దేవానాం ప్రకృటుధ్యక నవీవ కదభవ త్రథా ముషీ జాం కథా మనుష్యాణాం కద్వైక కృశ్యన్నషిర్వామదేవః ప్రతిపేదేహం మనుర భవం నూర్య శ్వేతికదిదమ ప్యేకర్వియ వీవం వేదాఒహం బ్రహ్మాస్మీతిన ఇదం నర్వం భవతి కన్యహన దేవాశ్చనా భూత్యా ఈశతే ఆత్మాహ్మాషాం నభవతి అథ యోఒన్యాం దేవతాముపాస్తే అన్యోసావన్యోఒహమస్మీతి న న వేదయథావళుః.

సృష్టికి పూర్వము ఈ ప్రపంచమ్ము బహ్మముడనే యుండినది, అది తన్ను బ్రహ్మ ముగనే యెతింగెను, దాని యొద్దమండి ఈ ప్రపంచమంతయు గలిగినది. దానిని (బ్రహ్మమును) దేవతలలోను ఋషులలోను మనుష్యులలోను నెవడెవడెతింగెనో యాతరు అదేయాయెను, దీనిని (బ్రహ్మమును) ఎతింగిన వామదేవర్హి ''నేను మనువైళిని సూర్యుడైతిని" అనెను. (సకలమును తన యాత్మగనే చూచెనని తాత్పర్యము) ఈ కాలమునందును ఇట్లు నేను బ్రహ్మముగనున్నానని యొవడెఱుంగునో అతడీ నకలమగుచున్నాడు. అతనికి విరోధము జేయులకు దేవతలను శక్తులు గాజాలరు, ఏలన వారలకు నత డాత్మయగుటవలననే. ఎవడు(తనకంటే) అన్యుడుగ దేవతలనున్ను "అతడన్యుడు నేనన్యుడను" అనియు నుపాసించుచున్నాడో, అతడు పశువువలె నెఱుంగనివాడే. బృహదారణ్యకోవనిషత్తు 8-వ అధ్యాయము. 4-వ బ్రహహ్మణము

### **చకుర్ధాధ్య**యన, <sub>မ</sub>ြေဆနသာဝ စျားဘံွာခသီး

నయళోర్ణనాఖ్<u>న</u>న్స్తునోచ్చరేత్ యథాగ్మేః క్షుబాఃబిన్ఫులింగా వృృచ్చ ర నైక్వమేవా స్మాదాతృన నృర్వే పాణా నృర్వే లోకా నృర్వే దేవా నృర్వాణి కూరాని వృృచ్చర నై.

సాలె పురుగు తననూలుతో నెట్లు సంచరించుచున్నదో, అగ్నిమండి ఆల్పములైన కణము లెట్లు బయలుదేరుచున్నవో అట్లే ఆయి ఆత్మమండి సకల క్రపుంచములున్ను సకల లోకములున్ను దేవతలెల్లరున్ను సకలభూతములున్ను గలుగుచున్నారు. పై నాల్గపఆధ్యాయము మొదటి బ్రాహ్మణము,

### ជែស់ប្ដេឲ [យា ភាខ្លួស

నమాథా సైన్ధవఖ్ల్య ఉదకే పాన్త ఉదకమేవాను విలీయేత నహాస్కోర్డ్స్త హణాయేవ స్యాత్ యతోయతస్త్వాదదీత లవణమేవై వంవా ఆరఇదం మహద్భూత మనన్న మపారం విజ్ఞానఘన ఏవ.

ఆది యెట్లనగా జలములోనుంచబడిన ఉప్పగడ్డ జలములో గలసినదో దానిని గడ్డగనెక్త శ క్తిలేనివాడుగ నగుచున్నాడు. దానివలె ఓ మైత్రేయి ! యెల్లలేనివాడగు ఆ యీ ఆత్మయనునతడు ఆ విజ్ఞాన ఘనమనెడు బ్రహ్మమున జయించి పోవుచున్నాడు.

య త్మాబై క్రమ్మ భవత్ కద్కర ఇకరం వక్కత్, కద్కర ఇకరం జి[ఘత్, కద్కర ఇకరం శృణోత్, కద్కర ఇకర మఖివదత్, కద్కర ఇకరం మను తే, కద్కర ఇకరం విజానాత్, యు కమా అన్యనర్వమా ైైబాభూత్ కేం కెం, కం జి[మే, త్రేశ్రీనకం పశ్యే, త్రేశ్రీనకం శృణుయా, త్రేశ్రీనక మఖివదే, త్రేశ్రీన కం మస్వీక, కత్రేశ్రీన విజానీయాంత్. యేనేదం నర్వం విజానాత్ కం కేన విజానీయాత్, విజ్ఞాతారమ రేకేన విజానీయాదిత్.

ఎచ్చట (అవిద్యాపస్థలో) ద్వైతమువలె (జీవేశ్వర బ్రపంచాది భేదమువలె) నున్నదో దానిలో (ఆ యవస్థలో) ఒకడు మరియొకని జూచుచున్నాడు. ఒకడు మరియొకదానిని వాసన జూచుచున్నాడు. ఒకడు మరియొకదాని మాటలు అడుచున్నాడు. ఒకడు మతియొకదాని నెలుంగు చున్నాడు. ఒకడు మతియొకదాని నెలుంగు చున్నాడు. ఒకడు మతియొకదాని నెలుంగు చున్నాడు. ఒకడు మతియొకదాని నెలుంగు చున్నాడు. అతని కెచ్చోట (యే జ్ఞానావస్థలో) సకలము ఆత్మా కారమైనరో దానిలో (ఆ యవస్థలో) దేనివలన దేనినివాసనజూచుట? దేనివలన దేనినివాసనజూచుట? దేనివలన దేనినివాసనజూచుట? దేనివలన దేనినివాసనజాచుట? దేనివలన దేనినివాసనజాచుట? దేనివలన దేనినివాసనజుచుట? దేనివలన దేనినివాసనజాచుట?

తలంచుట? దేనివలన దేనినెఱుంగుట? దేనివలన వీనినంతను నెఱుంగునో ఆ జ్ఞానస్వరూపియైన ఆత్మను, అల్లెఱుంగువానిని, ఓ మై[తీయా! దేనివలన నెఱుంగుట? (అనగా ఆత్మతప్ప ఎఱుంగ దగిన రెండవస్తువులేదని తాత్పర్యము) 4-వ బూహ్మణము.

#### သစ္ဆက္သစ္ ကြား ဘာျခားသီး

ఇయం పృథిపీ నర్వేషాం భూతానాం మధ్వస్త్రావృథివై్యనర్వాణి భూతాని మధు. యశ్చాయమస్యాం వృథివ్యాం తేజోమయోఒమృశమయః పురుషోయ శ్చాయమధ్యాత్మం శారీరస్తేజోమయోఒమృశమయః పురుషోఒయమేవ న యో బయమాత్మేదమమృతమిదం బ్రహ్మైవేదం నర్వం.

ఈభూమి సకలభూతములకును మధువువలె (మధువనగా తేనె, లేక మిక్కిల్ ట్రియమైన దియు తీవుగల వస్తుపున్ను) ఈ భూమికి సకలభూతములున్ను మధువు, ఈ భూమిలో (భూమిలో నంతర్యామిగా భూమిని ధరించుచున్న) లేజోమయుడు అమృతమయుడునైన ప్రరుపుడెనడే, యా శరీరమున తేజోమయుడు అమృతమయుడునైన పురుపుడెవడో అతడే యా ఆత్మ. అతడే అమృ తుడు. ఇతడే బ్రహ్మము. ఇతడే సకలము (ఇందులో భూమికి జెప్పబడినల్లో జలము, అగ్ని, వాయువు, సూర్యుడు, దిక్కు, చెందుడు, మెఱుపుశబ్దము (అనగా పిడుగు శబ్దము,) ఆకాశము, ధర్మము, సత్యము, మనుష్యత్వము, ఆత్మ వీటికి వరుసగా చెప్పబడియున్నవి.) జదవ బాహ్హణము,

## (8) ನ್ರ್ಯೆಕ್ ವಸ್ಕಕ್

నారాయణ ఏమేదం నర్వ౧ యద్భాతం యచ్చభవృం నిష్కళంకో నిరం జనో నిర్వికల్పో నిరాఖ్యాత: శుద్ధోదేవ ఏకో నారాయణ: నద్వితీయోఽస్తి కశ్చిత్ య ఏవం వేదనవిష్ణురేవ భవతి న విష్ణురేవ భవతి.

ఈ ప్రపంచమంతయు నారాయణుడే, కళంకము లేనివాడుగను, దోషములేనివాడు గను, వికల్పములేనివాడుగను, పేరులేనివాడుగను, బద్దుడుగను, దేవతగనునున్నవాడు నారాయణు డాక్కడే, రెండవ వాడొకడు లేడు. ఇట్లెవ్వ డెఱుంగునో అతడు విష్ణువే యగుచున్నాడు. అతడు విష్ణువే యగుచున్నాడు. (నారాయణోపనిషత్తు,)

# (9) కైవలోం, పనిమత్

యక్పరం బ్రహ్మ నర్వాతామై చిశ్వస్యాయతనం మహత్। నూజ్మాతూ ృక్మతరం నిత్యం శత్త్వమేవ త్వమేవ శత్। జా గ్రక్షిప్ప నృషుప్తాయిది బ్రహ్మలు దుత్పకాశేతే। త[దృహామ్మాట్ జ్ఞాతావై నత్వ బందై: |వముద్యతే॥

సర్వరూపిగను ఈ ప్రపంచమునకు ముఖ్యస్థానముగను సూఢ్మముకంటె సూఢ్మముగను నిత్యముగనునున్న పర్మబహ్మమేదిగలపో అది నీవే, నీవేయది. జాగ్రత్స్వప్న సుమమ్త్రలు మొదలగు వాటిలో ఏ ప్రపంచము ప్రవాశించుచున్నచో ఆది మ్రహ్మమే. ఆది (నేనే) అని యెఱింగిన సకల భంధములనుండి విముక్తుడగుచున్నాడు. (కైవల్యాపనిషత్తు.)

# (10) అమృత బిందూ పనిషత్

కదేవం నిష్కళం (ఏహ్మ నిర్వికల్పం నిరంజనం। త్మదృహ్మాహమితిజ్ఞాక్వా బ్రామ్మానంపద్యతే ద్రామం ॥ నిర్వికల్పమనంతం చ హేతు దృష్టాంతవర్ణితం। ಅ ಪ್ರಮಯಮನಾದಿಂಬ ಯಕ್ಷ್ಷ್ಷ್ಟ್ಯಾ ಮುಬ್ಯತೆ ಮರ್ಭ ೫ న నిరోధో న బోతృ త్తిర్నబడ్డో న చ సాధక:। న ముముక్తుర్నవై ముక్త ఇశ్యేషా పరమార్థ్రా ॥ విక వివాత్మామ న్రవ్యో జాగ్రత్న్వవ్న సుమ్మప్రేమ । స్థాన కయవ్యత్తన్య పునర్జన్మ న విద్యతే॥ ప్రేక ఏవ హి భూతాల్మా భూ తే భూతే వ్యవస్థికః। వికధా ఐహుధా బైవ దృశ్యతే జలచన్న9వత్ ။ ఘటసంవృతమాకాశం వీయమానే ఘ టీయథా I ఘంటో నీయేక నాకాశ స్త్రద్వజ్జీవో నఖోపమ: ॥ ఘటవద్వివిధాకారం ఖిద్యమానం పునః పునః। ಕಡೈದೆ ವ ನ ಜಾನಾಕಿ ನ ಜಾನಾಕಿ **ವ ನಿಕ್ಕ**ಳ:॥ శబ్దమాయావృతోనైవ తమసో యాతి పుష్కరే। ఖిన్నే తమనీ చైకత్వమేక ఏవానువశ్యతి u \*\*\* నిష్మకం నిశ్చలం శా $\underline{\wedge}$ ం త[దృహ్మామితిన్మృతం॥

ఆ బ్రహ్మము నిష్కళముగను, నిర్విక ల్పముగను, కాంతముగనునున్నది. ఆ బ్రహ్మము "నేనే" అని యెజిగినబో బ్రహ్మమే యగుచున్నాడు, నిశ్చయము. ఏ బ్రహ్మము నిర్విక ల్పమ్మో, అనంతమో, కారణమును ఉపమానమునులేనిదో. యూహింపదగనిదో, అనాదియో, దానిని జ్ఞాని యైనవాడు ఎజిగి (బంధమునుండి) విడువబడుచున్నాడు. నాశములేదు, ఉత్ప త్తియులేదు, బద్ధుడు గాడు, ఉపాసకుడుగాడు, ముముక్రువుగాడు, ముక్తుడుగాడు, ఇదియే వ్యాస్తుమైనది. మననము జేయదగు అత్మ జాగ్రత్స్వప్న సుముత్తులలో నొక్కడే. మూడు ప్లానములను (జాగ్రత్స్వప్న సుముత్తులలో నొక్కడే. మూడు ప్లానములను (జాగ్రత్స్వప్న సుముత్తులలో నొక్కడే. మూడు ప్లానములను (జాగ్రత్స్వప్న సుముత్త్వవస్థలను) దాటినవానికి మరల జననములెదు, భూతముల కాత్మయైన యొక్కడే (పతి భూతములో నున్నాడు. నీటిలోని చందునివలె ఒకడుగను అనేకములుగను కనబడుచున్నాడు. ఘటమువలై మరిమముత్సినికొని పోబడుచున్నది, ఆ విధముగనే జీవుడు ఆకాశమును బోలియున్నాడు. ఘటమువల (దేహము) పలువిధములైన ఆకారములుగలది. మరల మరల నశించెడు ఆ దేహము తన నాశములో జ్ఞానముగలదిగాదు. అతడు (ఆత్మ) ఎల్లప్పడు నెఱుంగుచున్నాడు. శబ్దాది[పపంచమనేడి మాయచే చుట్టబడియున్నవాడు. (ఆ మాయయనేడు) చీక టినుండి (పకాశమునకు పచ్చటయే లేదు. (అనగా (పకాశముగు బ్రహ్మమును నెఱుంగులలేచు.) ఆ చీకటి తొలగిన ఒకటిగ నుండుటను ఒక్కడుగానే చూచుచున్నాడు. \*\*\*\* నిష్కళముగను నిశ్చలముగను శాంతముగను సాంతముగను నిహాచుచునను నిక్కలముగను శాంతముగను

నున్న పర్వబహ్మమునే బైట పెట్టవలయును. ఆ బ్రహ్మమే "నేను" అని స్మరింపబడియున్నది. (అమృశబిందూపనిషత్తు.)

# (11) నృసిం హెళాత్తరతాప్తిన్యు పనిషత్ నక్షమఖండ:

నిరాత్మకమాత్రైవేదం నర్వం తస్మాత్పర్వాత్మ కేనాకారేణ నర్వాత్మక మాత్మానమన్విచ్ఛే[ద్మహ్మైవేదం సర్వం నచ్చిదానందరూవం నచ్చిదానందరూవ మిదం నర్వం ॥

దేహములేనిదగు ఆశ్మయే యీసకల ప్రపంచము, కావున సర్వస్వరూపిగనున్న సర్వాత్మయైన ఆశ్మను వెతుకవలయును. ఈ ప్రపంచమంతయు సచ్చిదానంద బ్రహ్మస్వరూపమే. (నృసింహో త్తరతాపిన్యుపనిషత్తు 7 వ ఖండము.)

### **២ង្គី သား ១០៥**៖

అయం నర్వాత్మాబయం హీ నర్వం నైవాతోద్వయో హ్యాయమాత్మైక వివావికల్పో నహీ వమ్తనదయంహ్యేత ఇవ నద్దనోబయం బిద్ధనఅనందభున పీవైక రసోహ్యాయమాత్మైకలపీవ \*\*\*బిన్మయమిదం నర్వం శస్మాత్పరమేశ్వర పీవైకమేవ తదృవత్యేతదమృతమభయమేత్చదృహ్మాబభయంవై బ్రహ్మాబభయం హీవై బ్రహ్మభవతి య పీవంవేదేతి రహస్యమనుజ్ఞాతా హ్యాయమాత్మైష హ్యాన్య నర్వన్య స్వాత్మానమనుజానాతి.

ఇతడు సకలమునకాత్మ, సకలమితడే, యితనికంటె రెండవదిలేదు. వికల్పములేని యాత్మ యొకడే, వినివలె సత్తైనవస్తువులేదు. సర్ఘనుడు చిర్ఘనుడు అనుదఘనుడు నాతడే. ఈ అత్మ ఏకరసుడు ఒక్కండే. \*\*\* ఈ సకల ప్రపంచము చిన్మయమే. కాపున పరమేశ్వరు దౌక్కడే అది యగుచున్నాడు. (ప్రపంచమగుచున్నాడు.) ఇదియే యమృతము. ఇదియే భయములేనిది. ఇదియే బ్రహ్మము, ఆభయమే బ్రహ్మము. బ్రహ్మమే యఖియమగుచున్నదిగదా! ఇటుల నెఱుంగువాడు రహస్యము నెఱింగినవాడుగ నున్నాడు. ఇతడుగదా ఆత్మ. ఇతడు సకలమును తనయాత్మగ నెఱుంగుచున్నాడు.

చిన్మయమ్దం సర్వం శస్మాత్పరమేశ్వర ప్రమైకమేవ తద్భవత్య వికల్పో నా వికల్పోఒపీ నా[తకాచన ఖిదా స్త్రీ నైవత[తకాచనఖిదా <u>న్య</u>ృతఖిదా మీవ మన్యమానశృతధా నహ[నధా ఖిన్పో మృత్యాన్స్ మృత్యమాప్పో తి.

ఈ ప్రపంచమంతయు చిన్మయమే. కావున పరమేశ్వరుడొక్కడే ఆది యగుచున్నాడు. (ప్రపంచమగుచున్నాడు) వికల్పములేనివాడయ్యును వికల్పముగలవాడైనను స్వల్పమైనను భేదము లేదు. భేదమేలేదు. భేదమున్నటుల దలంచువాడు నూరు విధములుగను వేయి విధములుగను భేదమును బొంది, (ఆనగా పలువిధములైన జన్మములబొంది) మృత్యువునుండి మృత్యువును పొందుచున్నాడు. (పుట్టి పుట్టి మరణించుచున్నాడని తాత్పర్యము.) 8 ప ఖండము.

## (12) ಮಾತೆಯಾ ಏನಏಹ್

ညီနီ တော**ႊင**္းထြား

దేహా దేవాలయః బ్రాక్తన్న జీవః కేవలశ్ఫీవః। శ్వజేదజ్ఞాన నిర్మాల్యం సాహంభావేన పూజియేత్। ఆఖేద దర్శనం జ్ఞానం ధ్యానం నిర్విషయం మనః। \*\*\* భావనామఖ్లాం శ్యక్తా యబ్బిష్టం తన్మయోభవ। [దష్ప దర్శనదృశ్యాని త్యక్తా వాసనయాసహ। దర్శనం చ్రభమాభాస మాతామైనం కేవలం భజ॥

దేహము దేవాలయమని చెప్పబడుచున్నది. దానిలోని జీవుడు శివుడే. అజ్ఞానమనెడు నిర్మాల్యమును (తోసి ''ఆతధు నేను'' అను భావనచే పూజింపవలయును. అభేరముగ జూచుబయే జ్ఞానము, మనస్సు విషయముల విడిచియుండుటయే ద్యానము. \*\*\* సకల భావనలను (దృశ్య మును) (తోసి మిగిలినదేదో అదిగా (బ్రహ్మముగా) ఆగుదువుగాక. చూచెడివాడు చూడబడువస్తువు వీటిని వాసనతో (తోసివేసి (పకాశించెడి (శేష్టమైన ఆర్మనే భజింతువుగాక. (మై(తేయోపనిషత్తు. 2-వ అధ్యాయము.)

అహమాన్మీ వరశ్చాన్మ్ [బహ్మాన్మీ [వళవోన్మ్యహం। నర్వలోక గురుశ్చాస్మ్రి నర్వలోకో ఓస్మ్రీ సో ఒస్మ్యహం క అహమేవాన్మ్ నీద్దోన్మ్ శుద్ధో-న్మ్ వరమోన్మ్యహం। అహమాన్మ్ నదాన్ట్ ఓస్మ్ నీత్యాఒస్మ్మీ విమలోన్య్యహం ॥ విజ్ఞానోఽస్మీ ఏశేషాన్మి సోమోస్మీ సకలోన్మ్యహం। మానావ మానహీనో ఓస్మీ నిర్గుణోస్మి శివోన్మ్యహం ॥ ద్వైకా ద్వైకవిహీనోస్మి ద్వంద్వహీనో ఒస్మీ సో ఒస్మ్యహమ్ । ఖావాఖావ విహీనో ఒస్మి ఖాషాహీనో ఒస్మి ఖాన్మ్యహం 🛚 ళూన్యాళూన్య ్రవభావోడిస్మ్మి శోభనా శోభనోడన్మ్మహం। శుఖోస్మ్ శౌకహ్నోస్మి బైతన్యోస్మి నమోన్మ్యహమ్జ తుల్యాతుల్యవిహీనో ఒస్మీ నిత్య ఘద్ద నృదాశివ: । నర్వాసర్వబెహీనోస్మి ద్విసంఖ్యావానహం న చ ။ ఏక సంఖ్యావిహీనోస్మి సాత్వికోస్మి నదాస్మ్యహం। నచనద్భేచహీనోస్మి సంకల్ప్ రహీతోన్మ్యహీం॥ నానాత్వభేదహీనో ఒస్మి హ్యాఖండానంద విగ్రహణ నాహచున్మిన బాన్యోస్మీ దేహాచ్రహితోన్మ్యహం 🛚 ఆశ్యాశయహీనోస్మి ఆధారరహీతోస్మ్యహం। စစ္ကညာ န္ စီမ်ာက်ိဳႏွဲ အပ္ထဝ ျပဆို္မွည္မွဲ လို လွဴးမွာေ ။

చిత్తాది నర్వహీనోస్మీ వరమోస్మి వరాత్పర: : నదావిచారరూపోఽస్మీ నిర్విచారోస్మి సోన్మ్యహం # అకారోకారరూపోస్మి మకారోస్మి సనాతనః। ధ్యాతృ ధ్యానవిహీనో ఒస్మి ధ్యేయహీనోస్మి సోస్మ్యహo x నర్వపూర్ణ న్వరూపోస్మి నచ్చిదానంద లక్షణ:। నర్వతీర్థ స్వరూపోస్మి పరమాత్మాస్మ్యహం శివ: 🛚 లజ్యా లక్ష్యవిహీనోస్మి లయహీన రసోన్మ్యహం। మాతృ మానవిహీనోస్మి మేయహీనశ్శివోస్మ్యహమ్। న జగత్పర్వ ద్రామ్లోన్మే నే తాద్రహితోన్మ్యహమ్ం నర్వేస్ట్రియ విహీనోస్మి నర్వకర్మకృదవ్యహం। నర్వేవేదాంత తృప్తుేస్మి నర్వదాసులఖోన్మ్యహం 🛚 ముదితా ముదితాఖ్యోస్మి సర్వమౌనభలోన్మ్యహమ్ । నిత్యం దిన్మాత్రు పోస్మీ నవానచ్చిన్మయోన్మ్యహం 🛚 యత్కించిదపిహీనోస్మి స్వల్పమప్యవినాస్మ్యహం। హృదయ్రగంథిహీనోస్మ్ హృదయాంబుజ మధ్యగః ။ షడ్వికారవీహీనోస్మి షట్ఫోశరహితోన్మ్యహం అరిషడ్వర్గముక్తోస్మి అన్రరాద న్రరోస్మ్యహం ॥ దేశ కాలవిముక్తోస్మి దిగమ్బర సుఖోస్మ్యహమ్। నా స్త్రిబన్ధవిముక్తోన్మి నకారరహీతోన్మ్యహం # అఖండాకారరూపోస్మి హ్యఖండాకారమన్మ్యహం। ్రమంచము\_కౖ చిత్తోన్మి [వవంచరహీతో స్మృహం ౻ నర్వ్రపకాశరూపోస్మి చిన్మాతజ్యోతిరస్మ్యహం। కాల్మతయవిముక్తోస్మి కామాదిరహితోస్మ్యహం 🛚 కాయకాయివిముక్తోస్మి నిర్ధుణః కేవలోస్మ్యహం। ముక్తిహీనోస్మి ముక్తోస్టీ మోక్షహీనోన్మ్యహం నదా ။ సత్యాసత్యాదిహీనోస్మి సన్మాతాన్నాన్మ్యహం సదా। గ న్రవ్యదేశహీనోస్మి గమనాదివివర్ణిత: 🛚 నర్వదా నమరూపోస్మి శాన్తోస్మి పురుషో త్రమ:। వీవం స్వానుభవో యన్య సోహమస్మిన నంశయ: 🛚 యశ్భృణోతి నక్తుద్వాపి బ్రాహ్మైవ భవతి న్వయం।

నేనుగనున్నాను, అన్యుడుగనున్నాను, బ్రహ్మముగనున్నాను, ఉత్పత్తికారణముగ నున్నాను, సకలలోక గురువుగనున్నాను. పకలలోకములుగనున్నాను, అతనుగనున్నాను, నేనుగ్గానున్నాను, సిద్ధుగుగానున్నాను. శాద్ధుడుగామన్నాను, ఉత్తముడుగామన్నాను, వేసుర్నాను,

ఎల్లప్పడు అకడుగానున్నాను, నిత్యుడుగానున్నాను, నిర్మలుడుగానున్నాను, విజ్ఞానముగానున్నాను. విశేమడుగానున్నాను, చంద్రుడుగానున్నాను, సకలముగానున్నాను, మానాపమానములు లేని వాడుగనున్నాను, (సత్త్వాది) గుణములులేనివాడుగనున్నాను, మంగళకరముగానున్నాను, ద్వైతా ద్వైకములులేనివాడుగనున్నాను, ద్వంద్వము (జంట) లేనివాడుగనున్నాను, అతడుగా (బ్రహ్మ ముగా) నున్నాను, భావాభావములు (ఉన్నట్టిది లేనట్టిది) లేనివాడుగనున్నాను, భాషలేనివాడుగ నున్నాను, [పకాశించుచున్నాను, శూన్యాశాన్య మహిమబడసినవాడుగానున్నాను, శోభనా కోభనుడుగానున్నాను, శుభుడుగానున్నాను, దుఃఖములేనివాడుగానున్నాను, చైతన్యముగా (జ్ఞాన ముగా లేక ఆత్మగా లేక (పేరేపించువాడుగా లేక సా క్షిగా) మన్నాను, సమముగానున్నాను, సమమైనది గలిగినవాడుగను సమమైనది లేనివాడుగనునున్నాను, నిత్యుడుగను శుద్దడుగను సధా శివుడుగనున్నాను, సర్వుడుగనున్నాను, సర్వములేనివాడుగనున్నాను, సాత్ర్వికుడుగనున్నాను, ఎల్లప్పడునున్నాను, ఒక్కటియను సంఖ్యలేనివాడుగనున్నాను, రెండను సంఖ్యలేనివాడుగనున్నాను. సత్తు ఆసత్తు ఆన.భేదములేనివాడుగనున్నాను, సంకల్పములేనివాడుగనున్నాను, అనేకములను భేదములేనివాడుగనున్నాను, అఖండానందస్వరూపిగానున్నాను, నేనుగానివాడుగానున్నాను, అన్యుడుగానివాడుగ నున్నాను, దేహాదులు లేనివాడుగనునున్నాను, ఆ్రశయుడుగనున్నాను, ఆ్రశ యము లేనివాడుగనున్నాను, ఆధారములేనివాడుగనున్నాను, బంధమోక్షములు లేనివాడుగ నున్నాను, శుద్ధమైన(బహ్మముగానున్నాను, అతడు నేనుగానున్నాను, చిత్తము మొదలగునవి లేనివాడుగ నున్నాను, ఉత్తముడుగనున్నాను, ఉత్తమోత్తముడుగానున్నాను, ఎల్లప్పుడు విచార రూపుడుగా నున్నాను, విచారములేనివాడుగ నున్నాను, ఆకడు నేనుగమన్నాను. అకార ఉకార రూపుడుగనున్నాను, మకారరూపుడుగ నున్నాను, (సకలమునకును మునుపటివానిగనున్నాను,) ధ్యానించువాడు ధ్యానము, ఇవి లేనివాడుగనున్నాను, ధ్యానింపదగినవాడుగాకయున్నాను, అతడు వేసుగనున్నాను, సకలమునందును పూర్ణస్వరూపుడుగా నున్నాను, సచ్చిదానంద లక్షణము గలవాడుగానున్నాను, సర్వతీర్థ ప్యరూపుడుగానున్నాను. పరమాత్మగను శివుడుగనునున్నాను, లక్ష్మా లక్ష్మములు లేనివాడుగనున్నాను, (గుర్తించి చెప్పదగినవాడనుగాను, గుర్తించి జెప్పదగనివాడను గాను,) నాశములేని బ్రహ్మముగానునున్నాను, కొలిచెడువాడు కానివాడుగనున్నాను, కొలతలేని వాడుగ నున్నాను, కొలవబడువాడుగాక యున్నాను, మంగళకరుడుగా నున్నాను, నేను జగత్తు కాను, సకలము జూచెడువాడుగ మన్నాను, కండ్లు మొదలగునవి లేనివాడను, అంతట వ్యాపించిన వాడుగా మన్నాను, జ్ఞానిగానున్నాను, ప్రసన్నుడుగా (శాంతుడు లేక ఆణకువగలవాడుగా) మన్నాను. (పకలపాపములను) హరించువాడు (పోగొట్టువాడు)గా నున్నాను, సకల కార్యము లను జేయువానిగానున్నాను, సక లమైన ఇం్రదియములు లేనివాడుగా నున్నాను, సకల వేదాంత ముచే (ఆత్మస్వరూపముచే) తృ ప్రిజెందినవాడుగనున్నాను, ఎల్లప్పడు సులభుడుగా మన్నాను, సంతోషముగలవాడనియు సంతోషములేనివాడనియు పేరుబడసినవాడుగ నున్నాను, సకల కూన మునకు ఫలముగానున్నాను, ఎల్లప్పడు చిన్మా(తస్వరూపుడుగా మన్నాను.

ఎల్లప్పరు సత్తనెరు చిన్మయముగానున్నాను, ఏదైన నొకటిలేనివాడుగ నున్నాను, స్వల్పముగూడ లేనివాడనుగాక యున్నాను. (అల్పవస్తువులలోను, అల్పకాలములోను, లేనివాడు కాడని తాత్పర్యము.) అజ్ఞానము లేనివాడుగా నున్నాను, హృదయకమలమధ్య నున్నాను, ఆటు వికారములులేనివామగనున్నాను, (ఒనించుల, ఉండుల, మెరుగుట. రిమగుట, తగ్గుట. నళించులు,ఇబి

ఆజు వికారములు గర్భోపనిషత్తునందును వరాహోపనిషత్తున మొదటి అధ్యాయమునను జూడుడు.) ఆరుకోశములు లేనివాడుగనున్నాను, (చర్మము, రక్షము, మాంసము, కొప్పు, మజ్ఞ, ఎముకలు ఇవి ఆరు కోశములు. వరాహోపనిషత్తన మొదటి యధ్యాయమున గాంచడు.) ఆరు శ్వశువులు (కామ, ్రకోధ, లోభ, మోహ, మద. మాత్సర్యములు) లేనివాడుగనున్నాను, (వరాహోపనిషత్తు రెండవ అధ్వాయము) లో లో పలనున్నాను, దేశములేనివాడుగ నున్నాను, దిక్కులను వస్త్రముగాగల సుఖ స్వరూపిని. బంధములేనివాడుగను విడువబడినవాడుగనునున్నాను, లేదనునది లేనివాడను, అఖండా కార రూపుడుగను నున్నాను, అఖండాకారముగ నున్నాను, ప్రపంచమునుండి వీడుపడిన చిత్రము గలవాడుగనున్నాను, (పపంచము లేనివాడుగ నున్నాను, సకల్రపకాళ స్వరూపుడుగానున్నాను, చిన్మాత జ్యోతిగానున్నాను. త్రికాలములనుండి విడువబడినవాడనుగానున్నాను, కామారులు లేనివాడనుగానున్నాను, శరీరములేనివాడను శరీరముగలవాడను గానివాడను, గుణములేనివాడను ఒక్కలైనవాడను, ముక్తిలేనివాడను, ముక్తుడుగానున్నాను, ఎల్లప్పడు మోక్షములేనివాడుగా మన్నాను, సత్యాసత్యాదులు లేనివాడనుగా మన్నాను, ఎల్లప్పడు సత్తుకంటె వేరుగానివాడను, పోవలసిన దేశములేనివాడను, పోవుట మొదలగునవి లేనివాడను, ఎల్లప్పడాక్కటే రూపముగల వాడను, శాంతుడుగా నున్నాను, పురుపోత్తముడుగా నున్నాను, ఇటులెవ్వనికి స్వానుభవము వచ్చి యున్నదో ఆతడేనేను, సందేహములేదు (దీనిని) ఒక్కమారుగాని ఎవ్వడు వినునో అశడు బ్రాహ్మమే యగును, 3-వ అధ్యాయము.

# ్ల (13) నర్వసారోవనిషత్

చ్రవర్యగాత్మా కథమ్ ?

నక్యం జ్ఞానమన న్రామానందం నర్వశరీరోపాధినిర్ము క్రం కటకమకు బాద్యుపాధిరహిత సువర్ణఘనవద్విజ్ఞాన ఘనబిన్మాత్ర స్వభావమాత్మ చైతన్యం బ్రహ్మయదవభాసతే తదవిద్యోపాధికం త్వంపదార్థన్న చ్రత్యగాత్మా.

్రపత్యగాత్మ యెట్టిది? సత్యజ్ఞానానందమయమైనట్టిది. ఏ విధమైన శరీరోపాధి లేనట్టిది, కటకమకుటాది ఉపాధులులేని స్వర్ణపు ముద్దవంటిది. జ్ఞానపుముద్ద. చిత్స్వహినము ఆశ్మ లైతన్యము. (బహ్మ యీ విధముగ నేది (పకాశించుచున్నదో అది, అవిద్యోపాధికి లోబడినదియు త్వంపదమువలన జెప్పదగినదియువైన (పత్యగాత్మ (జీవుడు)

వరమాత్మా కథమ్ ?

నత్యం జ్ఞానమన\_న్ల మానన్దం సర్వజ్ఞ **క్వా**డ్యు పే**శం మా**యోపాధికం తత్పదార్థః వరమాక్మా ॥

పరమాత్మ యెట్టిది? సత్యము, జ్ఞానము, అన్నము, అనందము, సర్వజ్ఞత్యము, మొదలగు వాటితో గూడినదిగను, మాయోపాధిగఅదిగను, తక్పదముచే జెప్పందగినదిగనునున్న దేవో అరియే పరమాత్మ (ఈశ్వరుడు).

కిం బ్రహ్ము ?

నర్వోపాధి బముక్తం నిర్విశేష బిన్మాతం పదడ్పైతమాన్యమమాయం

[బహ్మ, తద్ది త్వంపదార్థాదాపాధికా త్రత్పదార్థాన్చోపాధిక ఖేదాద్విలక్ష ణమఖేద మంధిప్టానత్వో వలఓకం శుద్ధం పారమార్థికం సత్తామాత్రమవినాశి.

బ్రహ్మమెట్టిది? ఎట్టి ఉపాధియులేనిది, నిర్విశేషచిన్మాత్రము సత్తైనది, రెండవదిలేనిది, ఆనన్డమయినది, మాయలేనిది యేదో అద్మిబహ్మము. అదిగదా ఉపాధితోనున్న త్యంపదార్థమున కంటెను ఉపాధిభేదముతోనున్న తత్పదార్థమునకంటెను విలక్షణముగను, ఆభేదముగను, అధిష్టా నమువలె కనబడునట్టిదిగనునున్న శుద్ధము, పారమార్థికము, సత్తామాత్రము, అవినాశి.

#### కా మాయా ?

అనార్మ మూలం మాయా సాచ బ్రహ్మణ్యాకా है మేఘాదిరివదృశ్యతే। మాయానామ అనాదిర న్రవత్ బ్మమాణా ప్రమాణసాధారణా న నత్ నానతీ నసదనత్య నిర్వాద్యాధిష్ఠాన ఏవావిద్యమానాంతర్వాణీ వికల్పనిరూడ్యమా ణోబ్బావచ్ వృవహారభేదవత్ యా న విద్యతే వస్తుతస్సా మాయా. తత్పు రూవమజ్ఞానం. కదేవమూల బ్రకృత్యిణసామ్యమవిద్యేత్యాద్యనేకాకారా జగదా కారేణ వరిణకా తదేవం బ్రహ్మబిజ్ఞానాత్యనుభవతి చ

మాయ యనగానేది? అనాత్మకు మూలమైనదేదో ఆదియే మాయ. ఆమె ఆకాశమున మేఘాదులవలె బ్రహ్మమువద్ధ గానబడుచున్నది. ఆ మాయయనునామే అనాది, ముగింపుగలది. బ్రామాణాలు మాధారణమైనది. ఉన్నట్టిదికాదు లేనట్టిదికాదు. ఆవి రెండున్ను జేరినది గాదు. వాక్కున కందనిది (బ్రహ్మమనెడు) అధిప్రానమునందేలేనిది. విద్వాంసులచే వర్ణింపబడు హెచ్చు తక్కువగు భేదవ్యవహారములగలది. ఎవ్వతె వాస్త్రవమునలేదో ఆమె మాయ, ఆమె స్వరూపమజ్ఞానము. అదియే మూల (పకృతి. గుణసామ్యము (సత్త్వాది గుణములు ఒక**దానితో** నౌకటి కలియకుండునట్టేస్టితి) అవిద్య మొదలగు ననేకాకారములుగలది. జగదాకారముగ **పరి**ణ మించియున్నట్టిది. అట్టి మాయను ఈ విధముగ బ్రహ్మజ్ఞాని ఎఱింగి యనుభవించుచున్నాడు — ఈ విషయమున క్లోకములున్నవి.

నైవం భవామ్యహం దేహో నేస్ట్రియాణి దశైవతు। র অন্ত্রীত বিধেৰ কাৰ্য কাৰ্যত কৰে বিৰুৱ ধ। ဗုဆြာအီးသွားသာလာနှူနာ ဆင္ထားရှိထီးတာ သီး လုပ္သက ၊ సా క్ష్మహం సర్వదా నిత్యశ్చిన్నాతో ఒహం నదాశివ: " నాహం కర్తా నైవ ఖోక్తా (వకృతే స్పాక్షిరూపక:। మక్సాన్ని ధ్యాత్ప్రవర్త నే దేహాద్యా అజడా ఇవ ॥ స్థాణుర్ని త్య నృదానన్ల: శుద్ధో జ్ఞానమయోఽమల: ١ ఆక్మాం నర్వభూతానాం విభున్పాడ్లి న సంశయ: ။

[బహ్మైవాహం సర్వవేదా\_న్రవేద్యం, నాహంవేద్యం వ్యోమవాశాదిరూవం! నాహం దేహా జన్మమృత్యా కుత్మే, నాహంకారం శ్రత్పిపాసేకుతోమే॥ నాహందేశ: శోకమొహా కుతోమే, నాహం కర్తా బన్నమాకొ కుతో మే । ఇతిమునీ నదృశ్యవాణ్యువాద సత్యమితి మునీ నదృశ్యవాణ్యువాద. నత్య

మిత్యువనిషత్ 🛚

నేను దేహముకాను, పది యిన్డ్రియములుకాను, బుద్ధి మనస్సు ఈశుడుకాను, ఆ విధ ముగనే అహం కారముకాను, ప్రాణముగలవాడనుకాను, మనస్సుగలవాడనుకాను, ప్రకాశము బడసినవాడను, నేను బుద్ధి మొదలగువాటికి ఎల్లప్పడు సాశ్రీ గనుండువాడను, నేనే కాలమునందును నాశములేనివాడను, చిత్తుగనే యున్న వాడను, ఎల్లప్పడు మంగళక రమైనవాడను, నేను క ర్తనుకాను, భే క్రనుకాను, ప్రకృతికి సాక్షిస్వరూపముగనేయున్న వాడను. నాసన్ని ధిమాత్రముదేతనే దేహదులు జడములు కానివివలె కార్యములనుజరుపుదున్నవి. స్థీరముగను నిత్యముగను నెల్లప్పడానందముగను కుద్ధముగను జ్ఞానస్వరూపిగను మలినము లేనివాడుగనుమన్న ట్రివాడను, నేను సర్వభూతములకు ఆత్మ. అంతటను వ్యాపించియున్న వాడను. సాక్షిని (వీటిలో) సన్దేహములేదు. సక లవేదా వ్రములచే నెఱుంగదగిన బ్రహ్మమునేనే. ఎఱుంగదగిన ఆ కాశము వాయువు మొదలగు రూపము నేనుకాను, రూపముకాను, పేరుకాను, కర్మ కాను. సచ్చిదానంద స్వరూపియైన బ్రహ్మము నేనే, నేను దేహము కాను, (కావున) నాకు జననమేది? నేనహం కారముకాను, (కావున) నాకు ఆక లిడప్పులు ఎక్కడివి? నేను మనస్సుకాను (కావున) నాకు దుకుమెహహములెక్కడిని? నేనుక ర్తనుకాను, (కావున) నాకు బస్ధమెక్షములేవి? అని మునులకు అదృశ్యవాణి చెప్పెను. ఈ ఉపనిషత్తు సత్యమే (సర్వసారో పనిషత్తు)

### (14) నిరాలం మో పనిషత్

కిం బహ్మ ?

మహదహంకార వృథివ్యప్రేజో వాయురాకాశాశ్మత్వేన బృహ్మాడూపే ఇాండకోశేన కర్మ జ్ఞానార్థరూపకయా భానమానమధ్వయమఖిలోపాధి విని ర్ముక్తం తత్పకల శక్త్యవబృంహిత మనాద్యన్తం శుద్ధం శివం శాన్తం నిర్గణ మిజ్యాది వాద్యమనిర్వాద్యం బైతన్యం బ్రహ్ము.

బ్రహ్మమననెట్టిది? మహదహంకార భూమి జల అగ్ని వాయు ఆకాశములనెడు భూతము లిమిడిన గొప్పరూపమగు అండకోశముచే కర్మజ్ఞానార్థ రూపములుగ ప్రకాశించునదియు, రెండవది లేనిదియు, సకలవిధములైన ఉపాధులు (వేషము) లేనిదియు, నకలశక్తులతో గూడిన దియు, ఆద్యంతములు లేనిదియు, శుద్ధము, శివము, శాంతము, నిర్గుణము ఈ శబ్దములచే జెప్ప దగినదియు, వాక్కున కందనిదియునగు చైతన్యమెద్దియో అదియే బ్రహ్మము.

### క ఈశ్వర: ? కిం లక్షణం ?

బ్రామ్మైన న్వశ క్రి బ్రామ్మ్మాడి భేయమాత్రిక్య లోకాన్ఫృష్ట్వా బ్రామ్ శ్యా న్రార్యామిత్వేన బ్రహ్మాదీనాం బుద్ధీంద్రియ నియ నృత్వాదీశ్వరిం.

ఈశ్వరుడెవ్వడు? ఆతనిలక్షణమెట్టిది? బ్రహ్మమే తనయొక్క శక్తియగు ప్రకృతివే (ఈశ్వరుడనెడు) పేరునువహించి లోకములను సృజించి (దానిలో) అన్తర్యామిగ ప్రవేశించి బ్రహ్మ మొదలగువార్ల బుద్ధింద్రియములకు నియామకుడుగ నున్నంచుననే యీశ్వరుడగుచున్నాడు.

#### కో జీవః ?

-ఈశ్వర వీవ బ్రహ్మబిష్ట్వీశానేన్ద్రాదీనాం నామరూపద్వారా స్థూలోఒహ మిత్మధ్యాసవశాజ్జీవః. సోయమేకోఒపి దేహారంభకభేదవశాదృహు జీవః.

జీవుడెవ్వరు? ఈశ్వరుడే బ్రహ్ము విష్ణువు రుగ్రుడు ఇంగ్రుడు మొదలగు నామరూప ముల ద్వారా ''నేను స్థూలదేహముగానున్నాను'' ఆని యారోపము (తప్పగ మోయుట) జేసి కొనుటవలన జీవుడగుచున్నాడు. ఆతడొకడైనను దేహోత్పత్తికి గారణమగు కర్మబంధముచే పలు జీవులుగా గానబడుచున్నాడు.

## కా [వకృత్తి: ?

[బహ్మణన్పకాశాన్నానా విబ్మిత జగన్ని ర్మాణసామర్థ్యక మద్దిరూవ బ్రహ్హ శ క్రీ రేవ (భకృతి:.

్రపకృతియననెట్టిది? బ్రహ్మ సన్నిధిమాత్రముచే పలువిచిత్రమైన జగన్నిర్మాణ సామర్థ్యము బడసిన బుద్ధిస్వరూపమగు బ్రహ్మముయొక్క శ క్తియే (పకృతి,

### కః వరమాత్మా ?

దేహాదే: వరతరత్వాత్ [బహ్మైవ వరమాత్మా, న[బహ్మా విష్ణున్పరు[దన్ప ఇပုထုလျှ နေသာလလျှ လာတွေလျှထုလျှ၍ လာဇာည် မေလာဇာည် သီနာတာ၌ သာလာ ష్యాస్తా: డ్ర్రియ స్టేవశ్వాదయస్థ్పావరం తే బాహ్మణాదయన్నర్యం ఖర్విదం బ్రహ్మనేహనానా స్త్రి కించన.

పరమాత్మ యెవ్వడు? దేహాదులకంటె అతి(శేష్టముగనున్నందున బ్రహ్మమే పరమాత్మ. అతడు (ఆ బ్రహ్మమే) బ్రహ్మ. విష్ణువు, రుద్రుడు, అతడే ఇంద్రుడు, అతడే యముడు, అతడే సూర్యుడు, అతడే చ**్చదుడు ఆతడే దేవతలు, అతడే అసురులు. అతడే** పిశాచులు, అతడే మను ప్యులు అతడేస్త్రీలు, అతడే పశ్వాదులు, అతడే స్థావరము, ఆతడే బ్రాహ్మణులు మొదలగువారలు సకలము బ్రహ్మమేయగును. ఇచ్చట స్వల్పముగూడ అనేకమనునదిలేదు. (బ్రహ్మముదప్ప వాస్త్రవ ముగ నే వస్తువున్ను లేదని తాత్పర్యము.)

### కిమజ్ఞానమ్ ?

రజ్జ్ నర్ప్రభాన్రిరివాద్వి కేయే నర్వానున్యూ కే నర్వమయే బ్రహ్మణి దేవ తిర్యణ్నరస్థావర ట్రీపునుషవర్హ్మాశమ ఐన్లమోజోపాధి నానాత్మభేదకల్పితం జ్ఞానమజ్ఞానమ్.

అహ్హనమనగానేమి? రెండపది లేనిదిగను, అంతట అనున్యూతముగ మన్నట్టిదిగను సకల స్వరూపముగనునున్న బ్రహ్మమునందు దేవమృగనరస్థావర స్త్రీపురుష వర్ణాత్రమ బంధమోక్షో పాధి (కల్పితమగు వేషము, లేక కల్పితమైన అడ్డు)గనున్న పలుదేహభేదములచే (తాడులో పామ నెడు భమవలె కల్పితమైన జ్ఞానమే యజ్ఞానము.

#### కిం తమః ?

[బమ్షా నత్యం జగద్మిథ్యేత్యవరోష్డ్ జ్నానాగ్నివా (ఐమ్మోద్వైశ్వర్యాశా సిద్ధనంకల్ప మీజనన్తావరూవం శవః.

తపస్సనగానేమి? బ్రహ్మము సత్యము, జగత్తుమిథ్య అను నపరోశ్రజ్ఞానమనే అగ్నిచే బ్రహ్మాదులయొక్క ఐశ్వర్యాశ దృధపడియున్న సంకల్పమగు విత్తనమును మాడ్పుటయే తపస్సు. కస్పన్ఫ్యాస్ట్ ?

నర్వధర్మాన్పరిక్యజ్య నిర్మమోం-హంకారో భూత్వా బ్రైమ్మైకం శరణ మువగమ్మ తత్వమనీ నర్వం ఖర్విదం బ్రామ్మ్మ్మ్ బ్రామ్మ్మ్ నేహవానా స్త్రీ కించనే త్యాది మహావాక్యార్థానుళవజ్ఞానా[దృహ్మైవాహమస్మీతి నిశ్చిక్య నిర్వికల్ప నమాధినాన్వత్రమ్తో యశ్చరతి న నన్స్మాస్ట్ నముక్తన్న పూజ్యన్పయోగ్ న వరమహంనస్పోం-వధూతన్న బ్రామ్హణ:.

సన్స్టాసియెవ్వడు? సకల ధర్మములను (వర్ణ్మాశమధర్మములు, సదసత్కర్మలు, మొదలగువాటిని విడిచి, మమకారాహంకారములు (నేను నాదిఅను ఆ సక్తులు) లేనివాడై (బహ్మ మొకదానిని శరణమొందినవాడై, తక్త్వమసి=అది నీవుగ నున్నావు, సర్వంఖల్విదం బ్రహ్మ = ఈ సకలము బ్రహ్మమేను, నేహ నానా స్త్రికించన = ఇచ్చట అనేకమనునది స్వల్పముగూడలేదు, ఇవి మొదలగు మహావాక్యార్థానుభవ జ్ఞానమువలన, (బ్రహ్మైవాహమస్మి = నేను బ్రహ్మముగనే యున్నాను. ఆని నిశ్చయించుకొని నిర్వికల్పనమాధితో స్వతం(తుడై సంచరించెడి యతి యెవడో అతడే సన్స్మానీ, అతడే పూజ్యాడు, (పూజింపదగినవాడు,) అతడే యోగి, అతడే పరమహంసుమి అతడే అవధూత అతడే బ్రహ్మజ్ఞానీయని నిరాలంబోపనిషత్తు.

## (15) శ్కరహ స్థ్వనిషత్

ఓం ప్రజ్ఞానం బ్రామ్స్, ఓం అమాం బ్రామ్మ్మ్ ఓం క త్ర్వమన్, ఓం అయ మాతా ైబ్రామ్స్, క త్ర్వమన్ కృథేదవాచకమిదం యే జక్ష్మ్ కేశ్వసాయుజ్యము క్రి ఖాజోళవ నై.

ఓం ర్రహ్హానము బ్రహ్మ, ఓం నేను బ్రహ్మముగానున్నాను, ఓం అది నీవుగానున్నావు. ఓం ఈ యాత్మ బ్రహ్మము, తత్త్వమసి = అది నీవుగనున్నావు. అను నీయభేదవాచకము నెపడు జపించునో అతడు శివసాయుజ్యము క్రిని పొందుచున్నాడు.

జీవ[బహ్మైకార్థేజాపే వినియోగ:.

జీవ్ బహ్మెక్యమునకై జపము జేయవలయును,

జీవో[ఐహ్మేతి వాక్యార్థం యావద స్త్రి మనస్థ్ప్రిత్ః ၊ ఐక్యం త త్ర్వం లయే కుర్వ౯ ధ్యాయేదసివదం నదా ॥

మనస్సుయొక్క వ్యాపారము ((పప్పత్తి లేక విషయాస్త్రి) యుండువరకు జీవుడు బ్రహ్హ మనెడు వాక్యార్థమగు తత్త్వంపదముయొక్క యెక్యమును జీయువాడై (తత్త్వంపదముయొక్క) లయ విషయమున (ఒకటిగా కలిసిపోవు విషయమున) ఆసి పదమును నెల్లప్పడు ధ్యానింప వలయును.

> చతుర్ముఖేన్ద్రదేవేషు మనుష్యాళ్వగవాదిషు 1. వైతశ్యామేకం-బ్రాహ్మ్మత్య బ్రహ్మమయ్యపి 11

మరిపూర్ణః మరాత్మాస్మ్ జా దేహవిద్యాధికారిణీ బ మద్దేస్పామితయా స్థిత్వా స్ఫురన్న హమితీర్యతే జ న్నకఃపూర్ణః మరాత్మాత్ బ్రహ్మళ బ్లేన మర్జితః ! అస్మీత్రైక్యమరామర్శస్త్రీన బ్రహ్మ భవామ్యహమ్ జ ఏకమేవాద్వితీయం నన్నామరూమ వివర్జితం! సృష్టే పురాండునామ్యన్య తాద్వ్యక్త్యం తదితీర్యతే జ శోతుద్దేహిస్ట్రియాతీతం మన్వత్త త్వంమడేరితం! ఏకకాగృహ్యతేఓసీతి తడైక్యమనుభూయతాం జ న్న్మమకాశామరోక్షత్వమయ మిత్యక్తితోమతమ్! అహంకారాది దేహాన్లం [మత్యగాత్మేతి గీయతే జ దృశ్యమానన్య నర్వన్య జగత నైత్వమీర్యతే! బ్రహ్మళ బైన తత్ బ్రహ్మ న్న్మమకాశాత్మ రూమకమ్ జ

అనాత్మదృ ష్టేరవివేక న్విదామహం మమ న్వబ్నగ తింగ తో ఒహమ్। న్వరూ చనూర్యే ఒళ్యుది తేస్పుటో క్లేగ్గురోర్మహావాక్యబదై ៖ ముద్ది ៖ ॥

చతుర్ముఖుడు ఇంయడనెడు దేవతలలోను, మనుమ్యలలోను, గుజ్జము గోవు మొదలగు ూటిలోను, నాపద్దను బ్రహ్ము చైతన్యమొకటియే కావున బ్రహ్హానమే బ్రహ్ముము. జ్ఞానమున కథికారము గల దేహమున పరిపూర్ణుడగు పరమాత్మ యనునాతడు బుద్దికిసా క్షిగానుండి బ్రహకించువాడు అహం పదార్జభూతుడుగ జెప్పబడుచున్నాడు. ఇచ్చట (ఈ దేహమున) కానే పూర్చడుగనున్న పరమాత్మ యను నతడు బ్రహ్మమను పేరుతో వర్ణింపబడుచున్నాడు. ''అస్మి = ఉన్నాను'' అను వాక్యము ఐక్యమును దృధపరచుచున్నది. కాపున నేను బ్రహ్మముగానున్నాను. రెండపదిలేని యొక్కటి గను, సత్తుగను, నామరూపములులేనిదిగను, ఈ జగత్తుయొక్క సృష్టికి పూర్వమును, వెనుకను, ఇప్పుడును స్వయం (పకాశముగనున్నట్టిదే (బ్రహ్మమే) తత్పదవాక్యార్థముగ జెప్పబడుచున్నది-వినువాని (శిష్యుని) దేహేస్ట్రియముల కతీతమైనవస్తువు ఇచ్చట త్వంపదవాక్మార్థముగ జెప్పబడు చున్నది. 'అసి' యను పదముచే ఏకవచనముగ ్రగహింపబడుచున్నది. ఆట్టి యైక్యము అనుభ వింపబడు ''అయం" అను వాక్యముచే స్వయముగనే ్రపత్యక్షముగ ్రపకాశించుచున్న యాత్మను జెప్పినట్టిదాయెను. ఆహంకారము మొదలు దేహమువరకున్నట్టివి స్రాప్యగాత్మగ జెప్పబడుచున్నవి. కనబడు సకల జగత్తునకు తత్త్వము చెప్పబడును. (ఇట్లు అజ్ఞానులు చెప్పుచున్నారని తాత్పర్యము) బ్రహ్మశబ్దముచే జెప్పబడునట్టిది స్వ్రపకాశరూపమైన బ్రహ్మమే. నేననాత్మలో ఆత్మరృష్టిగలవాడ వైనందున అవివేకమైననిద్రలో "నేను, నాయొక్కది అను" ప్వప్పగతిని పొందియుంటిని. గురువుచే బాగుగ బోధింపబడునట్టి మహావాక్య పదములచే స్వరూపమనెడు సూర్యుతుదయించినప్పుడు మేలు కొంటిని.

> కార్యోపాధిరయం జీవు కారణోపాధిరిశ్వరు 🙏 కార్యకారణతాం హిత్వా పూర్ణబోభోబవళిష్యతేఖ

ఈ జీవుడు కార్యోపాథిని (అవిద్యలో (పతిఫలించుటను) గలవాడు. ఈశ్వరుడు కార ణోపాధిని ((పతిఫలితము) గలవాడు. మాయోపాధిలో కార్యకారణముల (తోసివేసినచో పూర్ణజ్ఞన స్వరూపమైన బ్రబ్యూమే మిగులుచున్నది. శుకరహస్యోపనిషత్తు.

### (16) తేజో బిందూ పనిషత్ బ్రహాజర్యారు:

దృష్టిం జ్ఞానమయాం కృత్వా పశ్యేదృహ్మమయం జగత్ : చూపును జ్ఞానమయముగ జేసికొని (పపంచమును (బహ్మమయముగ జాడపలయును. బిత్తాది నర్వభావేషు (బహ్మత్వైవ భావనాత్ \* చిత్తము మొదలగు నకలభావనలచేతను (బహ్మత్వమునే భావించవలయును. నిషేధనం (పపంచన్య రేచకాఖ్యన్పమీరిత : : బహ్మైవాస్మ్ తి యావృ త్తి: పూరకోవాయురుచ్యతే : తత సైద్వృ తైనై శృల్యం కుంళకం (పాణనంయమం: #

్రపంచముయొక్క ని షేధము రేచకమను పేచగలదిగ జెప్పలడుచున్నది. "నేను లుహ్హ ముగానున్నాను" అను మనోప్పత్తి వాయువుయొక్క పూరకమని చెప్పబడుచున్నది. పిదప ఆప్పత్తిని చలింపక నిలబెట్టుట యను మాణసంయమము కుంభకమని చెప్పబడుచున్నది.

ద్వి తీ యోగా బ్యా య :

అఖండై కరసో జీవ అఖండై కరసో హ్యాజి: !

అఖండై కరసో బ్రహ్మ్ అఖండై కరసో హారీ: !!

అఖండై కరసో రుద్ర అఖండై కరసో సారీ: !!

అఖండై కరసో రుద్ర అఖండై కరసో సారు: !!

× × × దృదృశ్యం యది బిన్మాత్ర మషిచేబ్బన్మయం నదా !

సర్వాశ్వర్యం చ బిన్మాతం దేహాశ్విన్మాత మేవ హీ !!

లింగం చ కారణం మైవ బిన్మాతం న హీ విద్యతే!
అహం త్వజైవైవ బిన్మాతం మూర్తా మూర్తాది బిన్మయం !!

జీవుడఖండైక రసము, నియామకుడఖండైక రసము, బ్రహ్మ అఖండైక రసము, హరి అఖండైక రసము, రుద్రుడు అఖండైక రసము, నేను అఖండైక రసము, ఆత్మ యఖండైక రసము, గురువు అఖండైక రసము,  $\times \times \times$  చిన్మా (తముగ నొక టియున్న చో చూపున్ను చూడబడువస్తువున్ను ఎల్లపూడు చిన్మయమే. సక లవిధమైన ఆశ్చర్యమున్ను చిన్మా (తమే. (స్టూల) దేహము చిన్మా (తమే గదా. లింగదేహము, కారణదేహము, ఇవి చిన్మా (తములక ంటె నేరుగావు. 'నేను వీవు' అనునవియు చిన్మా (తమే. రూపారూపము చిన్మయమే. (ఈయధ్యాయమంతయు నక లబ్రపుంచము, బ్రహ్మము సక ల (పాణులు అఖండైక రసమనియు, చిన్మా (తమనియు ఓక్కౌక్క వస్తువుగ గు ర్హించి చూపబడి యున్న ది. వాటిలో గొన్ని మాత్రమిచ్చట వైత్రమాకలడినవి.)

#### **ड्रा** है क्या थ का कि

[ఖమ్మామా[తమ్మడం నర్వం [ఖమ్హాణోన్యన్నకిశ్చాన। తదేవాహం నదానందం [ఖహ్హైవాహం ననాతనం॥

ఈ సకల బ్రషంచమున్ను బ్రహ్మము మాత్రమే. బ్రహ్మముకంటె వేరుగా అణువంత గూడలేదు. ఎల్లప్పడానందస్వరూపమైన ఆదియే (బ్రహ్మమే) నేను. నాశములేని బ్రహ్హము నేనే. కి ప అధ్యా.

**ವಕು** ಜ್ಞ್ ಒಥ್ಯಾ ಯ:

డేహ్మకరూతిరిక్తోఒహం ఖద్ధమైకన్యమన్మ్యహం। బ్రహ్మాడహమితి యస్యాన్తన్న జీవన్ముక్త ఉచ్యతే ॥

నేను మూడు దేహముల నత్మికమించినవాడను, నేను శుద్ధచైతన్యముగనున్నాను, నేనే బ్రహ్మమునను భావన ఎవని యంతఃకరణమునగలదో అతడు జీవన్ముక్తుడని చెప్పబడుచున్నాడు.

> అమాం [బహ్మాస్మ్మహం [బహ్మాస్మ్మహం [బహ్మేతినిశ్చయ: 1 బిదవాం బిదహంచేతి న జీవన్ము క్త ఉచ్యతే 11

నేను బ్రహ్మముగానున్నాను; నేనుబ్రహ్మముగానున్నాను, నేను బ్రహ్మముగానున్నాను. నేను చిత్తుగానున్నాను, నేను చిత్తుగానున్నానని యెవనికి నిశ్చయమున్నదో ఆతడు జీవస్ముక్తుడని చెప్పంబడుచున్నాడు.

> [బహైఖవాహం బిదేవాహమేవంవాపి న బి<u>న్య</u>తే। బినా<sub>మ్</sub> తేజైవ య <u>స్</u>షిష్డ్వేదేహ్మ<u>క</u> ప్రవనం॥ నిశ్చయం చ వరిత్యజ్య అహం [బహ్మేతి నిశ్చయమ్। ఆనందళరితస్వానో వైదేహ్ ము క ప్రవనం॥

్ బహ్మమే నేను, చిత్తేనేను, అనుచింతనువిడిచి ఎవడు చిత్తుగినే యున్నాడో అతడు విదేహముక్తుడే. (బ్రహ్మమేనేనను) నిశ్చయమును నేను బ్రహ్మముగా నున్నానను నిశ్చయమును విడిచి పూర్ణానందముగా నున్నవాడెప్పడో అతడు విదేహముక్తుడే. (ఇందువలన బ్రహ్మమే తానను జ్ఞానమున్నులేక, తానుదప్ప వేతొకవస్తువు కనబడనిస్థితి యెట్టిదో అదియే ముక్తియని బైటబెట్ట బడినది.) 4 వ అధ్యాయము.

ವಂದ ಮಾ ೭ ರಾ ಯಣ

టాహ్మమాత్రం జగదిదం బ్రాహ్మమాత్రం త్వమవ్యహం బిన్మాత్రం కేవలం బాహం నా న్యనా శేశైతి నిశ్చిను ఇ ఇదం [వపంచం నా స్ట్రేష నో తృన్నం నో స్థీతం క్వబిత్ జ బిత్రం [వపంచబ్రుక్యాహురాన్నా స్త్రీ నా స్ట్రేష నర్వదా జ న [వపంచం న బిత్తాది నా హంకారో న జీవకం జ

ఈ జగత్తనునది బ్రహ్మముమాత్రమే, నేను చిన్మా! క్రముగానే యున్నాను. అనాత్మ లేవవు విశ్వయము తరితాడుగ్ర మంధవుంయువు. ఈ త్రవంచము తేలేచేడా, డావి కుత్పత్తియులేదు, స్థికియు (నిలకడ) లేదు. చి\_క్తమే <sub>(</sub>పపంచమని చెప్పచున్నారు. అది యెప్పడును లేనేలేదు. <mark>(పపం</mark> చములేదు. చి\_క్తము మొదలైనవిలేవు. అహంకారములేదు. జీవుడులేడు,

> రమ్కో విష్ణురిత్యాది [బహ్మా నృ ష్ట్రేస్తుకారణం। నంచారే రృద్ధతేయం నర్వం మ్యేతి నిశ్చిను ॥ స్నానం జమ నైపో హోమం: స్వాధ్యాయో దేవహాజనం। మ నృ నృ నృ నం చ నకృంగో గుణబోషవిజృంభణం॥ అనుకరణ నబ్భావ అవిబ్యాయాశృ నంభవం!। అనేక కోటి [బహ్మిండం నర్వం మ్యేత్తి నిశ్చిను ॥

విమ్లపు రక్షకుడనియు సృష్టికి బ్రహ్మ కారణభూతుడనియు, సంహరించువాడు రు్రదు డనియు ఇది మొదలైనదంతయు నబద్ధమని నిశ్చయించుకొనుము. స్నానము, జపము, తపస్సు హోమము, అధ్యయనము, దేవపూజ, మంత్రము, తంత్రము, నత్పంగము, గుణదోషముల యళీ పృద్ధి, అంతఃక రణముయొక్క స్థితి, అవిద్యాకార్యములు, అనేక కోటిబహ్మాండములు, ఇవన్నియు అబద్ధములనియే నిశ్చయించుకొనుము.

యుద్యశ⊁రోషి నత్యేన నర్వం మ్థ్యేశ్ నిశ్చిను। త్వమేన వరమాంతాృసి త్వమేవ వరమోగురు:∎ త్వమేవాకాశరూపోఒసి నా‱మీహనోఒసీ నర్వదా। త్వమేవ నర్వఖావోఒసీ త్వం (బహ్మిసీ న నంశయు:∎

ఏదియేది సత్యమైనదని నీవు చేయుచున్నావో అదంతయు ఆబర్ధమని నిశ్చయించు కానుము. నీవే పరమాత్మ గానున్నావు, నీవే పరమగురువుగానున్నావు. నీవే ఆకాళన్వరూపిగా నున్నావు, నీవు ఎల్లప్పడు సాడ్షిలేనివాడవుగానున్నావు, సకలవస్తువులున్ను నీవుగానున్నావు. బ్రహ్మముగానున్నావు. సందేహములేదు.

> ఇదం వ్రవంచం యత్కించిద్యద్యజ్ఞగతి విద్యతే। దృశ్యరూవం చ దృగ్గూవం నర్వం శశవిషాణవత్ ॥

ఈ (పపంచమున్ను, జగక్తున చూడబడునదిగను, చూచునదిగను ఏది యేది గలదో అదంతయును కుందేలు కొమ్మును బోలినవి.

> నంకల్పమేవ యత్కిం బిత్తక్వం నా స్త్రీతి నిశ్చిను ు నా స్త్రి నా స్త్రి జగత్పర్వం గురు శిష్యాబికోనహి ∎

పదైన సంక లృమనియున్నచో, అది వార్లసముగా లేదని నిశ్చయించుకొనుము. సక ల జగత్తును లేనేలేదు. గురు శిష్యులు లేరు, ర వ అధ్యాయము.

**ಸ**ಜ್ಞೇ ೬ ಧ್ಯ್ರ್ಯಾಯ:

నర్వం బైతన<sub>ు</sub> మా<sub>(</sub>తశ్వాతృర్వ**బోషనృదా న హి:** నర్వం న**న్మా**(తరూ**పశ్వాతృబ్బదానందమా**(తకం \* [బహ్మైవ నర్వం నాన్యో≥ స్త్రీంకడవాం తదవాం శథా। తదేవావాం తదేవావాం [బహైబైవావాం ననాతనం॥

[బహ్మైవాహం న సంసారీ |బహ్మైవాహం న మే మనః। [బహ్మైవాహం న మే జుద్ధిః |బహ్మైవాహం న చేద్ది9యం ॥

బ్రామ్మావాహం న దేహోఒహం బ్రామ్మావాహం న గోచర:

బ్హైహాహం న జీవోఽహం బ్రాహ్మహాహం న వేదళూ: "

[బహైువాహం జడో నాహ మహం |బహూు న మే మృతిః। [బహైువాహం న చ |పాణో |బహైువాహం వరాత]రః∎

ఇదం[బహ్మ చరం[బహ్మ నక్యం[బహ్మ [వశుర్తి.. నః। కాలో[బహ్మ కలా[బహ్మ నుఖం[బహ్మ న్వయం[వళం ॥

పక లము చైతన్యమాత్రమైనందున నెప్పడును దోషములేనిది. అంతయు సన్మాత్రరూపమై నందున నచ్చిదానందమేను, నక లము బ్రహ్మమే-వేరులేదు. అట్లే అది నేను. ఆదియే నేను, అదియే నేను, కాశ్వతమగు బ్రహ్మమే నేను, నేను బ్రహ్మమే, సంసారికాను. నేను బ్రహ్మమే, బుద్ధికాను. నేను బ్రహ్మమే, ఉందియముకాను. నేనుబ్రహ్మమే, నేను దేహముకాను. నేనుబ్రహ్మమే, కనబడు మ్హాపుకాను. నేనుబ్రహ్మమే, జీవుడనుకాను. నేనుబ్రహ్మమే, వేదమున కుత్ప క్రిస్థానముకాను. నేను బ్రహ్మమే జడముకాను. నేనుబ్రహ్మమే నాకు మరణములేదు, నేను బ్రహ్మమే, బ్రహ్మమే, బ్రహ్మమే, అతడే ప్రహ్మమండుని బ్రహ్మమే, ఈ బ్రహ్మమేము బ్రహ్మమే, శ్రీషము బ్రహ్మమే, సత్యము బ్రహ్మమే, అతడే ప్రహ్మమే, కాలము బ్రహ్హమేను, సుఖము బ్రహ్హమేను, స్వయముగనే యది బ్రహ్మపేను, సుఖము బ్రహ్మమేను, స్వయముగనే యది బ్రహ్మపేను, సుఖము బ్రహ్మమేను, స్వయముగనే యది బ్రహ్మపేను, స్వమముగనే దిని

జీవ పీవ నదా బ్రహ్మ నచ్చిదానందమన్ముకూరం। నర్వం బ్రహ్మమయం బ్రహేక్తం నర్వం బ్రహ్మమయం జగక్। న్వయం బ్రహ్మ న నద్దేహిం న్వస్మాదన్యన్న కేశ్చాన।

జీవుడెల్లప్పుడు బ్రహ్మమే. నేను సచ్చిదానందముగానున్నాను. సకలము బ్రహ్మమయ ఘనియే చెప్పబడియున్నది. జగత్తంతయు బ్రహ్మమయమే, తాను బ్రహ్మమే సన్దేహములేదు. తనకంటె స్వల్పమయినదియు లేదు.

ఆశ్మనోన్యజ్ఞగన్నా స్త్రీ అశ్మనోన్యత్సుఖం చన: ఆశ్మనోన్యద్ధిత్రా స్త్రీ సర్వమాశ్మమయం జగత్ జ ఆశ్మనోన్యన్న హీ క్వాపీ ఆశ్మనోన్యత్ శృణం నహి: ఆశ్మనోన్యత్తుడం నా స్త్రీ నర్వమాశ్మమయం జగత్ జ

ఆర్మకంటె అన్నముగా జగత్తులేదు. ఆత్మకన్యముగా సుఖములేదు. ఆత్మకంటె అన్యముగా గమ్యస్థానములేదు. జగత్తంతయు ఆత్మమయముగనే యున్నది. ఎచ్చటను ఆత్మకంటె, అన్య ముగా నేదియులేదు, ఆత్మకంటెవేఱుగా తృణముగూడలేదు. ఆత్మకంటె అన్యముగా ఒక పొట్టు కణమంతగూడలేదు. జగత్తంతయు నాత్మప్వరూపముగనే యున్నది. నిత్యానందమయం ట్రాహ్మ కేవలం నర్వదా న్వయం। అనంశమవ్యయం శాంతమేకరూవమనామయం॥ మత్తోఒన్యద స్త్రీ బేబ్మిథ్యా యథా మరుమరిబికా। వన్హ్యాకుమారవచనే ఖ్తిశ్చేద స్త్రి కించన॥ శశశృంగేణ నాగేన్డ్ మృశశ్చేజ్జగద స్త్రీ కత్! మృగతృష్ణాజలం పీతావై కృష్ణేచి స్వీదం జగత్॥

నిత్యానందముగను, ఎల్లప్పుడు కేవలముగను, ముగింపులేనిదిగను, నాశములేనిదిగను, కాంతముగాను, ఒకటే రూపముగాను దుఖములేనిదిగాను, నున్నట్టి బ్రహ్మమునేనే, నాకంటే వేఱు గానున్నచో ఎండమాపు నీటివలె అది మిధ్యయేను. గొడ్డురాలి కుమారుడు చెప్పమాటవలన భయి మొందితినేని జగత్తున్నట్లు చెప్పవచ్చును. కుందేటికొమ్ముచే ఏనుగు చంపబడినచో, జగత్తున్న దని చెప్పవచ్చును. ఎండమాపు నీరుత్రాగిన దప్పిపోయినచో జగత్తున్నదని జెప్పవచ్చును. (ఇవి యెట్లు అబడ్డమో అట్లే జగత్తుగాడ అబడ్డమని తాతృర్యము.)

అమాం బ్రాహ్మేతి నిశ్చిత్య అమాంభావం పరిత్యజ। నర్వమేవ లయం యాతి సుక్తు హన్తన్య పుష్పవత్। న దేవాోన చకర్మాణి నర్వం బ్రహ్మైవ కేవలం॥

నేనే(బహ్మమని నిశ్చయించుకొని అహంభాజమును వరలుము. అప్పడు నిర్రించువాని చేతిలోని పుష్పమువలె లయమునుపొందును. (పిఎప) దేహములేదు, సకలము ్రబహ్మమాత్రమే. తేజోబిందూపనిషత్తున ఆజవ అధ్యాయము.

### (17) నాదబిందూపనిషత్

అధ్యనైన్య కుత్జన్మ జన్మాభావే కుతస్థ్పిత్: 1 ఉపాదానం ప్రపంచన్య మృద్భాండే బ్యేవ వశ్యత్ " అజ్హానం బేతి వేదానైన్స్మన్న స్ట్రేక్స్ట్ విశ్వాశా ! యథా రజ్జుం వరిత్యజ్య నర్పం గృహ్హాత్ వై ట్రామాత్ " తద్వతృశ్యమవిజ్ఞాయ జగతృశ్యతి మూడంది: 1 రజ్జుఖండే వరిజ్ఞాతే నర్పరూవం న తిమ్మత్ " అధిష్టానే తదాఒజ్ఞాతే మ్వంబే శాన్యశాంగతే! దేహాన్యాపి ప్రవంచత్యాత్ ప్రారహ్హావస్థీతి: కుత: "

అబద్ధమైన దృశ్యమునకుక్పు త్తి యేక్కడిది? ఉక్పు త్తిలేనప్పుడు స్థితియేక్కడిది? మట్టి పాత్రమునకు ఉపాదానకారణము మట్టి యెటులనో అటులనే స్థపంచమునకు అజ్ఞానమే ఉపా దానకారణమని వేదా స్థములవలన నెఱుంగుచున్నాడు. అట్టి అజ్ఞానము తొలగినచో స్థపంచమెక్క డిది? భమచే త్రాడును వీడచి సర్భమునెటుల గ్రహించుచున్నాడో, అటులనే సత్యము వెఱుంగక మూఢబుడ్డి గలవాడు జగత్తునెఱుంగుచున్నాడు. త్రాటి తునకయను జ్ఞానముగలిగినచో పామను జ్ఞానము దొలంగుచున్నది. ఆధారమైన వస్తువుయొక్క జ్ఞానముగలిగి (పవంచము శూన్యమైపోయి నప్పడు దేహమున్ను (పవంచమైనందున (పారబ్ధముయొక్క స్థితి ఎక్కడిది? నాదబిందూపనిషత్తు.

## (18) មុខ្ខាំ ជា ីជា ជា នេះ

విక్ బుద్ధి యుక్త్యాఒకుం జానామ్యాణ్మానమద్వయం తథాఒపి దిన్నమోజాది వ్యవహారః [చతీయందే ॥ నివృత్తో ఒపి [చవందో మే నక్యవద్భాతి నర్వదా ! నర్పాదా రజ్జున త్రేవ [బహ్మ సత్తైవ కేవలమ్ ॥ [చవందాధార రూపేణ వర్తేఒతో జగన్న హీ ! యశేశ్వరనసంవ్యాప్తా శర్శరావర్తే శథా ! అద్వయ [బహ్మరూపేణ వ్యాప్తోఒకాం వై జగత్తయం ॥ [బహ్మాదీ కీటవర్యనా ! పాణినో మయి కల్పితా : ! బుద్భుదాది వికారానా స్టరంగాస్పాగరే యథా ॥

వివేకమను బుద్ధిచే రెండవదిలేనియాత్మను నేనేఱుంగుచున్నాను. అయినను బన్ధమోజా దివ్యవహారముగానబడుచున్నవి. ప్రపంచము నాకునివృ క్రియైనను ఎల్లప్పుడు నత్యమువలె ప్రకాశించు చున్నది. [తాటిలో పాముమొదలగునవివలె (బ్రాడులో పామనుభమకు అధారము (తాడేగదా అల్లే) (పపంచమునకు ఆధారరూపమై (బహ్మసత్తుమాత్రమే ఆవరించియున్నది కావున జగత్తులేదు. చెఱుకు రసము ఎల్లు చక్కెఅను వ్యాపించినిండియున్నదో, అల్లే అద్వయబహ్మరూపముచే మూడు లోకములలోను నిండియున్నాను. బుడగ మొదలగు వికారములున్ను. ఆలలున్ను ఇవి నముద్రముననెల్లో అల్లే (బహ్మమొదలు చిన్నపురుగు వఅకుగల (పాణులు నాయెడ కల్పితములైయున్నవి.

## (19) నారదపర్వాజకోపనిషత్ శృత్యావదేశ:

అధ్యాత్మనిష్ఠ శుఖాశుభకర్మనిర్భూలనవరగ్సన్న్యన్య పూర్ణానండైక బోధ<u>న్మ</u>డృహ్మహమస్మీత్ వణవమనున్మర౯ భమరకీటన్యాయేన శరీర త్ర ముత్సృజ్య నన్స్యాసేనైవ దేహ**క్యా**గంకరోతి న కృతకృత్యా భవతి ⊓

ఆశ్మనిష్ఠగలవాడై, శుభాశుభకర్మలను వేరుతో (తుంచినవాడై సకలమువిడచి పూర్ణానంద మగు నొక్కలేజ్ఞానముగలవాడై అట్టి బ్రహ్మము నేనేయని బ్రహ్మా ప్రణవమును స్మరించుచు ÷భమర

# టిప్పణి — భ్రామరకీటన్యాయమనగా, తుమ్మెద ఆకుపచ్చవర్లముగల ఒకపురుగును తెచ్చి ఒకచెట్టుతొజ్జలోనుంచి వాడియగు తనముక్కుచే నా పురుగును పొడుచుచున్నది. ఇట్లు ప్రతి దినము కొంతకాలమువఅకు పొడుచుచుండుటవాడుక, ఆ పురుగు తుమ్మెద పొడుపును నహింప జాలక దుణుముజెంది భ్రమరమువచ్చి పొడవబోపుచున్నదని భయముచే నెల్లప్పడు తుమ్మెదనే తలంచుచుండును. ఇట్లు కొంతకాలముండగా అపురుగు తుమ్మెదగామారిపోవును. ఆ విధముగవే జీవుడు తాను బ్రహ్మమనియే యెల్లప్పడు తలంపుగలవాడైనవో బ్రహ్మామే యుగుచున్నాడు. కిటన్యాయముగా • మూడు శరీరములను విడిచి సన్న్యాసముతో నెవ్వడు దేహమును విడుచునో అతడు మోక్షము బడయుచున్నాడు. వారదపరి(తాజకోవనిషత్తున 3-వ ఉపదేశము.

#### ស ០ ជ మ៊ា ជ ជី శ ៖

చి న్రయజా పరమానందం బ్రహ్మావాహమితిన్మర౯ । పరమానందమును చింతించుచన్నవాడై నేనే.బహ్మమని తలంచువాడై ర-వ ఉపదేశము-

#### ಏ ಜೀ ಪ ದೆ ಕ

అన్మద్వ్యతిర్కిం నర్వం కృతకం నశ్వరమ్తి మత్వావిరకై: పురుష నృర్వదా బ్లహ్మ్లహమితివ్యాహరేత్, నాన్యత్కింబిద్వేదిశవ్యం న్వవ్యతిరేకేణ జీవన్ముక్తోవేసే తగృతకృత్యో భవతిన నాహం బ్లహ్మేతి వ్యవహరేత్కింతు బ్రహ్మాలహమస్మీత్యజ(నం।

తనకంటె అన్యముగా నున్నదంతయు కల్పితమనియు. నించనట్టిదనియు, నెఱింగి విర క్రిజెందిన పురుషుడు ఎల్లప్పడు నేనే బ్రహ్మమని ఉచ్చరించవలయును. తనకంటె నన్యముగా దేనిని ఎఱుంగగూడదు, ఇట్లు నివసించు జీవన్ముక్తుడు తాను జేయవలసినదానిని జేసినవాడగు చున్నాడు, ''నేను బ్రహ్మముకాను'' అని వ్యవహరింపగూడదు. మరియెట్లనగా "నేను బ్రహ్మ ముగా నున్నా"నని యెల్లప్పడు వ్యవహరించుచుండవలయును. 6-వ ఉపదేశము.

## (20) (తెశిఖ బాకాణో దనివత్

సర్వవస్తున్నుదానీన ఖావమాననముత్తమం। జగతృర్వమిదం మిథ్యా మ్రేతీతిః ప్రాణనంయమః ఖ చిత్రస్యా న్రుమ్ఖిఖావః ప్రత్యాహారన్ను నత్తమ। చిత్రన్య నిశ్చాబీఖావో ధారణాఒధారణంబిదుః ఎ సోఒహం చిన్మాత్రమేవేతి చిన్ననం ధ్యానముచ్యతే ః

ఆహమేవ వరం[ఖహ్హ బ్రహ్మహమితి సంస్థిత: ॥ నమాధిన్న తు విజ్ఞేయన్సర్వ వృత్తి వివర్ణిత:।

ఓ (శేష్ఠుడా ! సకల వస్తువులలోను ఉదాసీనభావము (ఆస క్తిలేకుండుట) లేక అలక్ష్య ముగా నుండుట ఉ త్తమమైన ఆసనము. ఈ జగ త్రంశయు మిధ్యయను సృష్ట్మ్మానము (పాణాయా యము. చిత్తమును లోలోపల (దిప్పటయే (పత్యాహారము. చిత్తముయొక్క చలనములేని భావము ధారణమనియు అధారణమనియు నెఱుంగుచున్నారు. చిన్మా (తమగు దాఠణే (బ్రహ్మము) నేనని చింతించుటయే ధ్యానమసి చెప్పబడుచున్నది.......నేను (శేష్ఠమగు బ్రహ్మమవియు, బ్రహ్మము నేననియు నున్నట్టి స్థితి యెడ్డానిదో ఆది సక్ లవృత్తులు లేనిదగు నమాధియని ఎఱుంగుము. (తిశిఖ బ్రహ్మణో పనిషత్తు.

<sup>•</sup> స్ట్రాఫెల్, శ్రగాక్ష్మ్మ్ కారణదేవ మ్యాత్ మూడు, శరీరములు,

# (21) మండల ఔావాణో వనిషత్

#### [ជស្សែດ[Ωាဘံာဥၘ႙ာဝ

ఉక్తవికల్పం నర్వ మాత్రైవ. తల్లక్ష్యం శుద్ధాత్మ దృష్టా వాయః వశ్యతి న ఏవ[ఖమ్మాబెష్టా భవతి. జీవః వంచవింశకః స్వకల్పిత చతుర్వింశతి తత్త్వం వరిత్యజ్య షడ్వింశః వరమాత్మాహమితి నిశ్చయా జ్ఞీవన్ముక్తో భవతి.

చెప్పబడియున్న వికల్పమంతయు ఆత్మయే. దాని లక్ష్యమును (గుతియగు పస్తువును) శువ్దాత్మదృష్టితో నెప్పడు చూచుచున్నాటో అతడే (బహ్మనిముడగుచున్నాడు. ఇరుపదియోటవ వాడైన జీవుడు తనచే కల్పితములయిన ఇఱువైనాలుగు తత్వములను (తొసివేసి ఇఱుపదియాఱవ దగు పరమాత్మ (నేనే) యను నిశ్చయమువలన జీవన్ముక్తుడగుచున్నాడు. మండల (బాహ్మణోప నిషత్ 1-వ (బాహ్మణము

#### ညီျွမီတာ ေစြးဘာသာ္မွာစ

్రమంచన్యమను కల్పితత్వాత్. తతో భేదాఖావాత్. కదాబెద్బహింగ్తే≥పి మ్థ్యాత్వ ఖావాత్. నకృద్విఖాత నదానందానుభవైకగోచరో బ్రహ్మపిత్తిదేవ భవతి \*\*\* శాద్ధాడై<్త బ్రహ్మా≥హమ్మతి ఖిదా గంధం నిరస్య\*\*\*\*మిగత బ్రమంచ గంధనృర్వజగదాతృత్వేనవశ్య౯ తృక్తాహంకారో బ్రహ్మా≥హమస్మీతి బిన్త యన్నిదం నర్వం యదయమాతేఖ్తి ఖావయు౯ కృతకృత్యే భవతి.

ఈ స్థాపంచము కల్పితమయినది. కావుననే దానికి తర్వాత (స్థాపంచమును విడదీసిన పిదప) భేదములేదు. ఒకవేళ (మనస్సు) బైటవెడలినను అధి (మనస్సునకు విషయమగువస్తువు) మిథ్య (అబద్ధము) అను సదానందానుభవముచేతనే మునిగియున్న బ్రహ్మమి వేశ్రే యాగుచున్నాడు. \*\*\* భేదభావనను (తోసి శుద్ధమగు నద్వైత బ్రహ్మము నేనని యుండవలయును. \*\*\* స్థాపంచునులేదివాడై నకలము నాత్మగజాచెడువాడై అహంకారమును (తోసినవాడై నేనే బ్రహ్మమని చింతించుడు ఈ స్థాపంచమంతయు ఆత్మయని భావించువాడు మోక్షమొందుచున్నాడు. 2-వ బ్రహ్మాణము.

### **ရွေခါတာ**၀ ကျားဆံုးအစ

నికృశుద్ధ: వరమాక్మాఒహమేవేతి తక్త్వమసీత్యువదేశేన క్వమేవాహ మహమేవ త్వమితి కారకయోగమార్గేణాఖండానందపూర్ణ: కృకార్థో భవతి.

విత్యశుద్ధపరమాత్మ నేనే యనియు, త త్ర్వమనియుపదేశమువలన నీవేనేను, నేనేనీపు, అనియు, తారకయోగమార్గముచేత నఖండానంద పూర్ణముగా ముక్తిజెందుచున్నాడు. 8-వ బ్రాహ్మణము.

### (22) ను ్ందో వస్షత్

్ సంవిన్మా శ్రీశేశ్చాహమదో ఒస్మి కిమతః వరం। వృతిరి క్రం జడం వర్వం వ్వభ్నవచ్చ వివశ్యశి # \*\*\*\* స మీవ హీ పరం[బహ్మ కర్ప్రహ్మా చారం న నంశయం: ! జీవర్మివర్మివోజీవన్పజీవం: కేవలర్మివం: # కు మేణబడ్డో బ్రోహిస్ప్యాత్ కుషా ఒఖావే కు కండులు: ! మీవం బడ్డ నైతా జీవం: కర్మనాశే నదాశివం: # పాశబడ్డ నైతా జీవం: పాశము క్రైదాశివం: ! \*\*\*\* దేవా దేవాలయం: [పోక్తో జీవో దేవన్నదాశివం: # క్యజేద జ్ఞాననిర్మాల్యం సో ఒహంఖావేన పూజయేత్ ! అభేదదర్భనం జ్ఞానం ధ్యానం నిర్విషయంచునం: #

నేను జ్ఞానస్వరూపిగానున్నందున జననములేనివాడుగ నున్నాను. దేనికంటె వేరు ఏ మున్నది? (ఆత్మకంటె) అన్నమైన జడవస్తువులన్నియు స్వప్నమువలె నకించిపోవుడున్నవి. \*\*\*\* అతడే పర్వబహ్మము. అట్టిబహ్మమేనేను, సంశయములేదు. జీవుడే శివుడు. శివుడే జీవుడు. అట్టి జీవుడు శివుడేను. పొట్టులేని ఆపరింపబడియున్న ప్వడు పడ్డుగానున్నది. పొట్టులేనిదో నదియే బియ్యమగుచున్నది. అల్లే జీవుడు ఆవరింపబడియున్నాడు. కర్మనకించినదో నెల్లపుడు శివుడుగానున్నాడు. (కర్మ) పాశమునే కట్టుబడియున్న ంతవఱకు జీవుడుగా నున్నాడు. పాశమునుండి విడువ బడినచో నప్పడు శివుడుగానున్నాడు. \*\*\*\*దేహము దేవాలయమని చెప్పబడుచున్నది. జీవుడెల్ల ప్పడు మంగళస్వరూపియైన చేవుడుగనే యున్నాడు అజ్ఞానమనెడు నిర్మాల్యమున్నతోసి అతడు (శివుడు) నేనను భావనతో పూజింపవలయును. అభేరముగ జాచులయే జ్ఞానము. మనస్సు విషయ మునందు ఆసక్తము గాకరమండుటయే ధ్యానము. స్కందోపనిషత్.

### (23) మహా నా రా య ణో పనిషత్ . వరమా ఒధ్యాయ ః.

త్వమేవ నర్వం త్వమేవనర్వం త్వమేవ నర్వం. త్వమేవమో**ష న్వమేవ** మోష <u>న్వ</u>మేవాఖిల మోష్ సాధనం. న కించిద స్త్రీ త్వద్వృతిరిక్తం. యత్కించి త్వతీయతే తత్సర్వం బాధికమితి నిశ్చికమ్.

సక లము నీవే, సక లము నీవే, సక లము నీవే, నీవే మోక్షము, నీవే మోక్షము, నీవే మోక్షము నిచ్చెడివాడవు. సక లమోక్ష సాధనము నీవే, నీక ంటె అన్యముగా నేదియులేదు. ఏదేది తోచుచున్నదో ఆదంతియు బాధింపబడునట్టి (మిధ్యయినినట్టి) దని నిశ్చయింపబడియున్నది.

నగుణ నిర్గుణ స్వరూపం బ్రహ్మ, ఆదిమధ్యా నం శూన్యం బ్రహ్మ, నర్వం ఖర్విదం బ్రహ్ము.

బ్రహ్మము నగుణ నిర్గణ స్వరూపముగానున్నది. ఆది, మధ్య, ముగింపులేనట్టిది బ్రహ్మము ఈ సకల (పపంచము బ్రహ్మమేను. ఇచ్చట జెప్పియున్నట్లు రెండు స్వరూపములు గాను బ్రహ్మమున్నదనునది బృహదారణ్యకోపనిపత్తున శి ప బ్రహ్ముణము ఆరంభమున జెప్పబడి యున్ని వాక్యము నిచ్చటనుదహరించులు వృద్ధముకాదు. ("ర్వేవాపబ్రహ్ముణోరూపే మూర్తంచెవా మూర్తంచ") మహానారాయణోపనిపత్తు 1 అధ్యాయము.

#### മു 🌡 തൊടുത:

నచ్చట్లవాచ్యం బ్రహ్మవిద్యాశ్ఖశం భవతి.

సచ్పబ్దవాచ్యమగు బ్రహ్మము అవిద్యతో గూడినదగుచున్నది.

ర్మ క క్రైకోగుణాతీక శుద్ధన క్రైమయో లీలాగృహిక నిరతిశయా నంద లక్షణో మాయోపాధికో నారాయణ ఆసీత్.

అచ్చట వా్తసముగా గుణాతీతుడును. శుద్ధవ త్త్వ స్వరూపియు లీలకొరకంగీకరింపబడిన నిరతిశయానంద స్వరూపముగల మాయోపాధికుడునైన నారాయణుడున్నాడు. 2 వ అధ్యాయము.

### ၍ ခီထား ∠တွာ ထံ :

సంకోచవికాసాత్మక మహామాయావిలాన ఏవ నర్వోవ్యవిద్యా[వవంచః వరమార్థతో న కశ్చిద స్త్రీ లక్షణ శాన్యానాది మూలావిద్యా విలానత్వాత్ తశ్శతమితి ఏకమేవాద్వయం బ్రహ్మ నేహనానా స్త్రీ కించన తస్మా[దృహ్మ వ్యతిరిక్తం నర్వం ఖాధితమేవ .... .... ఈ స్మాన్మాయోపాధిక ఆదినారాయణ మహాన్వ స్వరూపం భజతి నర్వేజీవాశ్ప స్వన్వరూపంభజన్లే యథా జపాకునుమ సాన్నిధ్యా [దక్షన్ఫటిక[వతీతిః తదఖావే భద్దనృటిక [పతీతిః బ్రహ్మణోఓపీ మాయోపాధివశాత్ నగుణపరిచ్ఛిన్నాది [వతీతిః। ఈపాధివిలయాన్నిర్గుణ నిర వయవాది [వతీతిః.

సక లమైన అ విద్యా (పపంచమంతయు ముడుచుకొనునట్టిదియు, వికసించునట్టిదియు అయిన మహామాయయొక్క ఆటలే. వా స్ట్రవమున నేదియులేదు. ఏలనగా లక్షణశూన్యమయిన అనాదిమూలా విద్యయొక్క ఆటగావుననే, అదెట్లనగా రెంకపడి లేనిదైన ఒక టైనదే (బహ్మముం దానియొక అనేక మనునది అణుపంతయులేదు, కావుననే, బ్రహ్మముకంటె అన్యమైనదంతయు బాధింపబడినదే (మిథ్యయైనదే) కావున మాయోపాధికుడైన యాదినారాయణుడు తనయొక్క స్వరూపమును బొందుచున్నాడు. అట్లే జీవులెల్లరు స్వస్వరూపమును బొందుచున్నారు. దాసాని పుష్ప సమీపముననున్న స్పటికము ఎఱ్ఱరంగులో గానబచుచున్నది. అది సమీపమునలేనియెడల శుద్ధముగానున్నది. బ్రహ్మమునకుగూడ మాయోపాధిచే సగుణత, వేరైనదివలె కనబడుట మొదలగు దృశ్యము గలుగుచున్నది. ఉపాధినకించినటే నిర్గుణతి, అపయవములులేకుండుట మొదలగు దృశ్యము గలుగుచున్నది. శివ అధ్యాయము.

### သ**ခ်**တွ် ို ငယားှုတ∵း ≇

కార్యకారణోపాధిఖేదాల్ ఊపేశ్వరఖేదోపి దృశ్యతే. కారణోపాధి రీశ్వరః. కారోృపాధిరయం జీవః.

కార్యకారణ (మాయా అవిద్య) ఉపాధిచే జీవేశ్వర భేదము చూడబడుచున్నది. కారణో పాధిగలవాడీశ్వరుడు. కార్యోపాధి గలవాడు జీవుడు.

్బహ్ముబైతన్యం తేషు | మర్మింబికంభవరి. | మరిమిందా ప్వ జీవా ఇరి కళ్యంతే. అంతుంకరణోపాటికాన్స్తే జీవాం. బ్రహ్మ చైతన్యము వాటిలో (అంతఃకరణములలో) (పతిఫలించుచున్నది. (పలిబింబములే జీవులని చెప్పబడుచున్నారు. సక లజీవులున్ను, అంతఃకరణముపాధిగాగలవారలే, 4-వ అధ్యాయము

### ಷ ಮೈ ೭ ಧ್ಯಾಯ:

త్వం బ్రహ్మాడిని ఆహం బ్రహ్మాడిస్ట్లి ఆవయోర నైరం నవిద్యతే. త్వమే వాహం ఆహమేవ త్వం ఇత్యభిధాయేత్యక్ష్వాడిడినారాయణ స్త్రిరోదధే.

నీవు బ్రహ్మముగానున్నావు. నేను బ్రహ్మముగా నున్నాను. మన యిఱువురిలో భేదము లేదు. నీవేనేను నేనేనీవు, ఇట్లు చెప్పి అదినారాయణుడు అంతర్ధానముచెందెను 6-వ ఆధ్యాయము.

### ಅಷ್ಟ ಮೌ೭ಧ್ಯಾಯ:

యథా భూమేం వర్వక వృష కృణగుల్మ లకాద్యన నైవన్తు భేదం కథైవా డైనైక వరమానంద లక్షణ వర్మహృణో మమ నర్వడైన్రకముపవన్నం భవత్యేవ. మక్సురూవమేవ నర్వం, మద్వృత్రిక్రమణుమాత్రం నవిద్యతే.

భూమికి పర్వతము, వృక్షము, తృణము, పొదలు, తీగె మొదలగు ననేక వస్తువుల భేద మెటులనో, అట్లే అద్వైత పరమానందలక్షణ పర్మబహ్మమగు నాకు సకలద్వైతమున్ను కలుగ దగినదిగనేయున్నది. సకలము నా స్వరూపమే. నాకంటె నన్యముగా అణుమాత్రమున్ను లేదు.

అహం బ్బేహ్మతి ఖావనయా యథా వరమతేజో మహానద్ వ్యాహాచరమ తేజుపారావారే వ్రవశ్శి - యథా వరమతేజు పారావార ఈరంగా వరమతేజు పారావారే వ్రవశ్సై, శతైవ నద్భిదానందాత్మిపానకనృర్వచరిపూర్ణా డ్వైళ పరమానందలక్షణవర్మహృణి నారాయణే మయి నద్భిదానందాళ్మకోఒహమ జోహం వరిపూర్లోహమన్మీతె వ్రవివేశ.

నేను బ్రబ్తామను భావనచే పరమశేజస్సగు నదీ(పవాహము, పరమశేజస్సగు సముద్ర ములలో నెట్లు (పవేశించుచున్నదో పరమశేజస్సగు సముద్రపు అలలు, పరమశేజస్సగు సముద్ర మును ఎట్లు (పవేశించుచున్నవో అట్లే సచ్చిదానందాత్మ నుపాసించువాడు, నకలపరిపూర్హాద్వైత్ పరమానంద లక్షణము బడసిన పర్వబహ్మమగు నారాయణుడైన నాయెడ "నేను సచ్చిదానందా త్మను, జననము లేనివాడను, పూర్ధుడుగానున్నాను" అని (పవేశించుచున్నాడు.

మడుపానక నైస్మాన్నిరతిశరులాడ్వైత మరమానంద లక్షణ **వ**రం<sub>[</sub>బహ్మ భవతి. యో వై ముముష్టరనేన మార్గేణ సమ్యగాచరతిన పరమానందలక్షణ వరం<sub>[బహ్మ</sub> భవతి.

కావున నన్ను పాసించువాడు నిరతిశయాద్వైత పరమానంద లక్షణ పర్మబస్ముగు చున్నాడు. ముముక్షువగు నెవ్వడు ఈ మార్గముచే బాగుగా నాచరించునో అతడు పరమానంద లక్షణ పర్మబ్హామగుచున్నాడు. 8-ప అధ్యాయము.

## (24) అద్వయతారకోవనిషత్

జీవేశ్వరా మాయుకావితి విజ్ఞాయ నర్వవిశేషం నేతి నేత్తితి విహాయ యుదవ శిష్యతే తదద్వయం ట్రామ్మా

జీవేశ్వరులు మాయాస్వరూపులని యెజింగి నకల విశేషమును ఇదికాదు. ఇదికాదని త్రోయగా ఏది మిగులుచున్నదో అది అద్వైత్మబ్హాము. అద్వయ తారకోపనిషత్తు.

# (25) రామరహ స్థ్రీవన్షత్

రాముమం[జాణాం కృశవృరశృరణో రామచం[దోభవరి। .........గదారామొంఒహమస్మీరి క<u>త్</u>వికః |పవద నై యే॥ న తే నంసారిణో నూనం రామ ఏవ న నంశయః॥

రామమం(తముల నా వృత్తి జేయువాడు రామచం(దుడగుచున్నాడు.....వా స్త్రవము గనే ''నేను రాముడుగానున్నాను'' అని యెల్లపుడు ఎవ్వరు చెప్పుచుందురో వారలు సంసారులు గారమనది నిశ్చయము. వారు రాముడేయనుదానిలో సందియములేదు. రామరహస్యావనిషత్.

# (26) రామభూర్వ తాప్నుం, వనిషత్

ុស្ស ಮ សង្∈

రమన్తోయోగినో ఒన నే నిశ్యాననే బిదాత్మని ఇత్ రామవదేనానా వరం బహ్మాఖిధీయతే బిన్మయస్యాధ్వితీయన్య నిష్మళస్యాశరీరిణం ఉపానకానాం కార్యార్థం బ్రహ్మణో రూవకల్పనా ॥

అంతములేనివాడుగను, నిణ్యానన్దుడుగను, చిదాత్మగనునున్నవానియెడ యోగులు రమించుచున్నారు. (అశ్రిపీశి గలవారలగుచున్నారు) ఆనుదానిచే నితడు రాముడనుపేరుచే చెప్ప బడు పర్మబహ్మముగానున్నాడు. చిన్మయుడుగాను, రెండవది లేనివాడుగాను, కళలులేనివాడుగాను నున్న శరీరము లేనిబ్రబ్తామునకు ఉపాసకుల ప్రయోజనమునకై రూపము కల్పింపబడియున్నది. రామపూర్వకాపిన్యపనిషత్తున 1-ప ఉపనిషత్తు.

# (27) రా మాత్రతావన్యోవన్షత్

కృతీయా ఒన్నాక ః

తత్పద్యత్పరం బ్రహ్మ రామచన్న శ్వీదాత్మక:। సో-హమోం త బామభ్చ: వరంజ్యోతీరసో-హమోం॥ ఇత్యాత్మానమాదాయ మనసా బ్రహ్మణై కీకుర్యాత్ । నదా రామొంఒహమస్మీతి శక్త్వశ: మ్వద మైయే। న తే సంసార్ణో నూనం రామ వివ న సంశయ: #

చిదాత్మకమైన రామచంద్రుడమన దేధిరఅధో అది, స త్తగు బ్రహ్మము. అకడే నేను ఓం, అట్టి రామచంద్రుడమవాడు పరుజ్యోతిరతము ''నేనే' యని యీ విధముగా మనస్సుచే ఆత్మమ గ్రామించి బ్రహ్మముతో జేర్చవలెను. ఎవ్వరు యధార్థముగా ''నేనే రాముడుగానున్నాను'' అని యెప్పడు చెప్పెదరో వారలు సంసారులుగారనునది నిశ్చయము. రాముడే సందియములేదు. రామోత్తర తాపనీయోపనిషత్తున 3 ప అన్యాకము.

## (28) శాణ్టిలో<sub>న్</sub> వన్**షర్**

ఆథ.ధ్యానం తద్ద్వివిధం-నగుణం నిర్ణుణంచేతి. నగుణం మూ\_ర్తిధ్యానం, నిర్ణుణ మాత్మయాథాత్మ్యం.

ధ్యానములు సగుణ నిర్గుణములని - రెండువిధములు. సగుణము మూర్తిధ్యానము, నిర్గుణము వాస్తవమగు ఆత్మస్వరూప ధ్యానము. 11.

ఆథ నమాధిః జీవాత్మ పరమాత్రైక్యావస్థా <sub>(</sub>తిపుటిరహి**కా పరమానం**ద న్వరూపా శుద్ధమైశన్యాత్మికా భవశి. 12.

సమాధియనగా - త్రిపుటి (చూచెకివాడు - చూచుట - చూడబడువస్తువు - ఈ భేదము) లేనిదిగను, పరమానంద స్వరూపముగను, ఉద్ధవైశన్యాత్మకముగను నున్నట్టి జీవాత్మపరమాత్మల ఐక్యాపస్థయేను. 12 - శాండిల్యోపనిపత్తున 1-వ ఆధ్యాయము.

## (**29**) పైంగళో వనిషత్

**చకుర్ఖ్ఽధ్య**∶

ఆహామేవ వరం నర్వమ్తి వశ్యేక్పరం నుఖం। యథా జరే జలం ఓ మైం ఓరంఓరే ఘృకంఘృకే ఇ అవిశేషో భవేత్తడ్వ జ్జీవాక్మ వరమాక్మనోం! \*\*\* య త్ర య క మృతో జ్ఞానీ యేన వా కేన మృక్యునా ఇ యథా నర్వగళం వోయమ క క శ శ లయం గశం: ఘటాకాశమ్వాత్మానం విలయం వేత్తి శ శ్వతం: న గచ్చతి నిరాలంబం జ్ఞానాలోకం నము నైశం: \*\*\* అహం బ్బోహ్మీతీ నియకం మోక్ష హీతుర్మహాత్మనాం ఇ \*\*\* నాహం బ్బోహ్మీతీ జానాతి కన్య ము క్రిస్త జాయంతే!

నేనే పరముగను సకలముగ్రకు నున్నానవి చూపుటయే (శేష్టమైనసుఖము, నీటితో జేర్చ భడిననీరు, పాలతో జేర్చబడినపాలు, నేతితోనేన్నబడిన నేతివలె జీహక్మ పరమాత్మ భేదములేనిదగు చున్నది. \*\*\* జ్ఞానియైనవాడు ఏయేచోట ఏవిధముగ మరణించినను అంతటవ్యాపించిన ఆకాశము వలె ఆ యాచోటనే లయమొందుచున్నాడు. వాస్త్రవముగా ఘటాకాశమువలె ఆత్మయను నతడు లయ మొందునటు లెఱుంగదగినది. అతడు నిరాలంబమగు జ్ఞాన(పకాశము నంతట పొందు చున్నాడు, \*\*\* నేనే బ్రహ్మమని యెల్లప్పడుండుట మహాత్ములకు మోక్ష హేతువగుచున్నది. \*\*\* నేనే బ్రహ్మమని యెఱుంగనివానికి ముక్తిగలుగుటలేదు. పైంగళోవనిషత్తున కే-వ అధ్యాయము.

### (30) మ హెళా ప ని ష త్ దృశ్యా ఒధ్యా య ః

అహం నచ్చిక్పరానంద బ్రహ్మైవాస్మ్తిన చేకరః.

నేను సచ్పిత్పరానంద బ్రహ్మముగనెయున్నాను వేరుకాను. 2-వ ఆధ్యాయము.

**చకు** တို့ ဧတာ့တာ း

బ్రహ్మైవాహమితి జ్ఞాత్వా పీతశోకో భవేన్ముని: 1 మునియగువాడు నేనే బ్రహ్మమని ఎతిగినచో శోకము లేనివాడగుచున్నాడు.

వినష్ట ది[గృమస్యాపి యథా పూర్వం విఖాతి దిక్। తథా విజ్ఞానవిధ్వ నైం జగన్నా స్త్రీతి ఖావయ ॥

దిగ్భ్యమముదొలంగినవానికి మునుపు కనబడినట్లో దిక్కుగనబడునట్లు, విజ్ఞానము నాశము జెందిన జగత్తు గనబడుచుండినను, లేనేలేదని భావించుము.

> మక్రబరావతో జద్ధనృర్ఘప్ కోణకోటరే। మశకేన కృతం యుద్ధం సింహోహైరణుకోటరే॥ వద్మాజే స్థాపితో మేరుర్నిగీర్ణోళ్ళంగనూనువా। నిదాఘ! విద్ధి కాదృక్తుం జగదేశ(దృమాత్మకమ్॥

ఆవగింజయొక్క ఒక మూలలోనిద్వారమునకు మదపుబేనుగు కట్టబడియే. అణువు రం(ధములో దోమ, సింహసమూహముతో యుద్ధముజేయుచున్నది. తామరవిత్తులో నుంచబడి యున్న మహా మేరు పర్వతమును తుమ్మెద కొదమ ముంగివేసినది. (ఇవి యెట్లు ఆనత్యముగనే యుండవలెనో అట్టే) ఓనిదాఘా! (భమస్వరూపముగానున్న జగత్తును వాటికి సదృశముగా దలంపుము.

> అహం[బహ్మేత్ నియతం మొడ్ హేతుర్మహాత్మనాం। ఎల్లప్పడు నేనే బ్రహ్మమనియుండెండిస్థిత్ మహాత్మలకు మొడ్హాతువగుచున్నది. జీవేశ్వరాదిరూ పేణ బేతనాచేతనాత్మకం। -ఈక్షణాది మ్మేశాంతా సృష్టిరిశేన కల్పితా॥ జా[గడాది విమోజాంతన్నంసారో జీవకల్పిత:॥

ఈక్షణముమొదలు ప్రవేశమువఅకు జెప్పబడియున్నట్టి చేతనాచేతనాత్మకమైన జీవేశ్వ రాది రూపములగు సృష్టులు ఈశ్వరునిదే కల్పింపబడినవి. తా గ్రత్తు మొదలు మాక్షమువఱకుగల సంసారము జీవునిదే కల్పింపబడినది. మరుభూమా జలం నర్వం మరుభూమా క్రమేవ తత్। జగ త్ర్యాయమ్దం నర్వం బిన్మాత్రం న్యవిభారత:॥

మరు భూమిలోగనబడు నీరంకయు మరుభూమియేతప్ప వేఱులేదు. మూడులోకములు నకల్పపపంచము విచారణచే చిన్మా (తమేగదా. నాల్గవయధ్యాయము.

### ష షే ఒధ్యాయ:.

న కద సై న యు కాహం న కద సై న కన్మయం! కిమన్యదఖిపాంధామి నర్వం నచ్చిన్మయం కకం !! నమ నం ఖల్విదం [బహ్మనర్వమా శేమమాకకం! అహమన్యమిదం బాన్యదితి [ఖా సైం కృజానభు!!

నేనులేని వస్తువేలేదు. తన్మయముగాని పదార్థమేలేదు. సర్వమునచ్చిన్మయముగ వ్యాపించియున్నది. నేను వేరే దేనిని కోఅగలను? ఈ సకల్మపపంచము అహ్ముమే. విస్తారముగా నున్న యీ మ్రపంచమంతయు ఆత్మయే. ఓ పాపములేనివాడా ! నేను వేరు, ఈ మ్రపంచము వేజను భాన్తిని త్రోసిపుచ్చుము. 6-వ అధ్యాయము.

### (31) ಮಾಗశಿఖ್ ಪಸಿಷಲ್ .

|മ്മ്മ്പ് മനു ത്രം.

మే.|కజ్ఞ: వరమారాంజ్ఞ చ కయోరైక్యం యదా భవేత్ ; కడైక్యే సాధితే ¦బహ్మూ బిక్తం యాతి విలీనరాం # వవన: హైర్యమాయాతి లయయోగోదయే నతి !

లయాక్పం[పావ్యకే సౌఖ్యం స్వాక్మానందం వరంవదం #

డే. (తజ్ఞుడు పరమాత్మ వీరిఱువురికి ఐక్యమెప్పడు గల్గునో, ఓ (బాహ్మణో త్రమా! అట్టి యైక్యమెప్పడు దృఢముగాంచునో అప్పడు చిత్తము లయమొందుచున్నది. లయయోగము స్థిరపడి నచో, వాయువు చలనము లేనిదగుచున్నది. స్వాక్మానందపరమపదమగు సుఖమనునది (శుద్ధ) లయమువలన బొందబడుచున్నది. యోగశిఖోషనిషత్తు 1 ప అధ్యాయము.

#### ಚಕು 5್ನ್ ೬ ಫ್ಯಾಯ ಕ.

ఓంబైశన్మమైక రూపత్వాదేృదో యుక్తో న కర్హిబిత్ ! జీవక్వం చ కథా జ్ఞేయం రజ్జ్వాం నర్ప్రగమాలో యథా " రజ్జ్వజ్ఞానాత్మణేనైవ యుద్వ[డజ్ఞార్హి నర్పిణి ! ఖాతి కద్వచ్చితిస్సాజాద్విశ్వకారేణకేవలా " ఉపాదానం మైవంచన్య బ్రామ్మాణోన్యన్న మిద్యతే ! కపాబ్లక్సర్వ[మాక్షుత్తాన్ని న చేశరత్ "

వ్యామ్యవ్యామక తామిథ్యా సర్వమాత్మేతి శాసనాత్ । ఇతి జ్ఞాతే వరే త త్ర్వే ఖేదన్యావసర: కుత:॥ ုష్ట్రమ్మణ: నర్వభూతాని జాయ\_నే పరమాత్మన: । తస్మాదేతాని బ్రాహ్మైవ భవస్త్రి విచ్నంయు # బ్రహ్మైవనర్వనామాని రూపాణి వివిధాని చ। కర్మాణ్యప్ నమ్మగాణిఖాన\_స్త్వేకిఖావయ 🛚 నువర్ణాజ్ఞాయమానస్య సువర్ణత్వంచ శాశ్వతం। బహ్మణో జాయమానన్య బహ్మత్వంచ తథా భవేత్ , న్వల్పమవ్య న్తరం కృత్వా జీవాత్మవరమాత్మనో:। య స్త్రిష్ఠత్ న మూథారామ్మ భయం తస్యాప్ ఖాష్తం॥ యదజ్ఞానాదృవేద్ ద్వైతమితర త్ర్మతృవశ్యతి। ఆశ్మైత్యేన నదా సర్వం నేకరకృత బాణ్వప్ ॥ అనుభూతోవ్యయం లోకోవ్యవహార క్ష మోపీ సః। అన[డూపా యథా న్వ్రూ ఉత్తక్షణవాధిక: ။ న్నెప్నే జాగరితం నా నై జాగరే న్వాప్నైతా న హి। ద్వయమేవ లయే నా స్త్రీలయోఒపీ హ్యానయోర్నచ 🛭 త్రయమేవ భవేన్మిథ్యా గుణ్మతయ వినిర్మిత:। అన్య దృష్ట్యా గుణాతీతో నిత్యోహ్యేష చిదాశ్మక:॥ యుద్వన్మృది ఘట బా నైం: శుక్తా హి రజశస్థ్రి:। తద్వదృశ్రహ్మణి జీవత్వం వీష్లమాణోవినశ్యతి ॥ య్థా మృది ఘటోనాపు కనకే కుండలాఖిధా। శుక్తొ హీ రజశఖాృత్ః జీవశబ్దన్ఞా మరే ။ యంఖైవ వ్యోమ్న్ సీలత్వం యుఖా నీరం మరున్థరే। పురుషక్వం యథాస్థాణౌ కద్వద్విశ్వం బిదాక్మన్ ။ యమైవ శూనోൃవేరాళో గన్రాాణుం పురం యథా। యథాఽఽకాశే ద్విచన్న్రత్వం తద్వత్పత్యే జగత్బ్రితికి ॥ యథా తరంగకల్లోలె: జలమేవం స్ఫురత్యలం। ఘటనామ్నా యథాపృథ్వీ వటనామ్నాహ్ త న్రవః ॥ జగన్నామ్నా చిదాభాతి నర్వం బ్రహ్మావ కేవలం। యథా వంధ్యాసుతో నా స్త్రీ యథా నా స్త్రీ మరాజలం ॥ యథా నాస్తినభోవృక్షన్తథా నాప్తి జగత్జ్పితి:। గృహ్యామాజే ఘేట్ యద్వత్ మృత్తికాఖాతివై బలాత్ విజ్ఞమాత్ (తవంజే కు (థిహ్మేవాథాశి భావురం ॥

រក្ចី នាទារូ នេទ័ស្តី ភ្នំ హុទ្រស់ស្តី ឃុាមិ ឆ្នី សយា ។ ឈុ ជ សំនួលបា បង្ហាះ ឆ្នាះស្តាស់ស្តី ឃុាមិ ឆ្នី សយា ។ ឈុ ជ ជ សំនួលបាះ សស់ស្ត្រស្តី ស្ត្រី សំនួលបាះ ។ ಅទារួសាទរួសន៍ទី ៤ឈ០ ឈុ ជ ្រឹយទី ឈុ ជ ៖ ។ សប្បទិន្និស យុធា បង្ហា បង្ហា បង្ហា សំនួ ទា ॥ ឯសិស្តិ ទា និយ្យាទីស ជ័យទីរូស ទំធាន ។ ឃុំសំឡឹស យុធា ស់ស្តិ សម្តីរូស សំសំសិតា ॥ ស្រួយទៀស ឃុំ ទាធ្លាស សុធ្វីរូស្នី ជ ហ៍សទា । មហ្សាយទៀស ជីយមិរូល ជាស់ទ្រស់ស្តីរូស ឈាក់ម: ॥

ఓం - చైతన్యము ఒకే **రూపమై**నందున భేదమొకప్పుడుకూడ యు క్ష్మమకాదు. **త్రాబిలో** పామను ధర్మమునువలె జీవత్వము నెఱుంగవలయు. త్రాడను జ్ఞానములేనందున ఒక **క్షణములో** ్రతాడు సర్పముగ గనబడుచున్నది. అట్లే కేవలమగు ఏత్తు తానే ప్రపంచముగ గనబడుచున్నది. ప్రపంచమున కుపాదానకారణము బ్రహ్మముదప్ప వేరొకటిలేదు. కావున ఇట్టి సకల ప్రపంచమును ్డుహ్మముగనేయున్నది. వేరుకాదు. సక్తలము ఆత్మయనువిధిచే (ప్రవేశింపబడునట్టిదనునదియు. ్రపవేశించినట్టిదనునదియు మిథ్యయే. పరత్వము ఇట్లెఱుంగబడినచో భేదమునకు చోటేది? పరమాత్మ యనెడు బ్రహ్మమువద్గనుండి సకల భూతములు గలుగుచున్నవి. కావున నివన్నియు బ్రహ్మమే యగుచున్నవని తలంపుము. ట్రాకించుచున్నదివలెనున్న సకల నామములు, పలువీధములైన రూపములు, సకలమైన కర్మలు బ్రహ్మమేయని భావించుము. స్వర్ణమువలనవైన వస్తువులు స్వర్ణమే యని యెటుల నిశ్చయమో అట్టే బ్రహ్మమువలన గలిగినది బ్రహ్మమేయగుచున్నది. జీవాత్మ పరమాత్మలలో స్వల్పమైనను ఎవడు భేదమును తలంచియున్నాడో ఆట్టి మూధాత్మునకే భయము గలదని చెప్పబడుచున్నది. దేనియొక్క అజ్ఞానమువలన ద్వైతముగలుగుచున్నదో అప్పడికదానిని ఒకటి చూచుచున్నది. సకలము నాత్మగ జూచునప్పడు ఆ విషయమున ఆణువంతగూడ భేద మేమియులేఎు. ఈ లోకమనునది అనుభవింపబడియున్నను ఆది వ్యవహారమునకు యోగ్యమైనదిగ నున్నను స్వప్పమనునది పై నిమిషమున నశించునట్లు అస్వదూపమైనదే. స్వప్పమున జాగ్రదవస్థ లేదు. జాగ్రదవస్థలో స్వప్ప ములేదు. సుమప్తిలో రెండునులేవు. ఆ రెంటికి సుమప్తిలేదు. ఇవి మూడు మీథ్యయేయగుచున్నవి. (అవి) గుణ్మతయముచే కల్పింపబడినవి. ఇట్టిజ్ఞానమువలన నీయాత్మ చిత్తుగను నిత్యుడుగను గుణముల నతిక్రమించిన వాడుగను నున్నాడు, మట్టియెడ కుండయను (భమయు, ముత్తెపు చిప్పలో వెండి యనుస్థితియు ఎటులనో అటులనే బ్రహ్మమునందు జీవత్వము. దాని నెఱింగనబో (జీవభావము) నశించిపోవుచున్నది. మట్టిలో కుండయను పేరు, స్వర్ణ ములో కుండలమను పేరు, ముత్తెప్తు చిప్పలో వెండియను ప్రసిద్ధి, ఇవి యెట్లో అల్లే పర్మబహ్మ మున జీవుడను శబ్దము గలిగియున్నది.

ఆకాశమున నీలరూపము, మరుభూమిలో నీరుకనబడుట, స్తుంభములో పురుముడను బ్రాన్హి, యివివలె చిదాత్మయెడ (వ్రపంచ్రము శోచుచున్నది. వేతాళమనియు గస్ధర్వనగరమనియు ఆకాశమున రెండు చెందులనియు ఎటులలేదో ఆట్లే సత్యమగు బ్రహ్మము వద్ద జగత్తుమొక్కస్టితి. జలమే ఆలయనియు, పొంతటయనియు ఎటుల రావకచ్చుచున్నదో. మట్టి కుండయనుపేరుతో నెటుల (పకాశించుచున్నదో, దారములు వ్యమనుపేరుతో నెటులనో, అట్టే జగత్తనుపేరుతో చిత్రే (పకాశించుచున్నది. సకలము బ్రహ్మమ్మతమేను. గొడ్డురాలి కొమారుడు, ఎండమావుల నీరు, ఆకాశవృడ్షము, ఇవి యెటులలేవో అట్టే జగత్తుయొక్క స్టితియులేదు. ఘటమును వివేచించి ఎఱుంగగా (పడుత్న ములేక స్వయముగనే మట్టిగా (పకాశించునట్లు, (పపంచమును వివేచించి చూచిన (పకాశమైన బ్రహ్మమే (పకాశించుచున్నది. (తాడమనది జ్ఞానికిని, అజ్ఞానికిని రెండువిధ ములుగ (జ్ఞానికి (తాడుగను అజ్ఞానికి పాముగను) తోచుటవలై ఎల్లప్పడు కుద్దుడుగనే యున్నట్టి ఆశ్మయను నతడు ఎల్లప్పడు అకుద్ధుడువలె గనబడుచున్నాడు. ఘటము మట్టిరూపముగా నుండుట యెటులనో అటులనే దేహముగగాడ చిన్నయముగా నున్నది. విద్వాంసులచే ఆత్మానాత్మ విదారము వ్యర్థముగనే చేయబడుచున్నది. మూడునిచే (తాడు పాముగను, ముత్తెప్ప చిప్ప వెండిగను, నిశ్చయింపబడుచున్నది, మట్టి యనునది ఘటము గను, ఎండమావులు నీరుగను, చెట్లు ఇల్లుగను, ఇనుము క త్తిగను, ఎటుల (గహింపబడుచున్నదో, అట్లే అజ్ఞానమువలన ఆశ్మయెడ దేహత్వము నెఱుంగు చున్నాడు. యోగశిఖోపనిషత్.

### **ವ**ಜ್ಞೇ ೭ **ಧ್ಯಾ**ಯ:

బి తే చలచి సంసారో నిశ్భలం మొక్క ఉచ్యతే। తస్మాబ్బిత్తం స్థిరీకుర్యాత్ [వజ్ఞియా వరయావరే॥ బిత్తం కారణమధ్ధానాం తస్మికానతి జగత్త్రయం। తప్మికా ఓ్జే జగత్జ్ఞీణం తబ్బికిత్స్యం [వముత్నతః॥

చిత్తము చలించుచుండగా సంసారమనియు, చిత్తముచలించకుండగా మో<u>క</u>మనియు చెప్పబడుచున్నది, కావున చిత్తమును శ్రేష్మమైన జ్ఞానముచే పరమాత్మయెడ స్థిరముగా నిలబెట్టవల యుమ. చిత్తము విషయములకు కారణముగనున్నది. ఆది నళించినచో జగత్తుగూడ నళించు చున్నది. దానిని బ్రాయత్నముచే పరిశ్వభముగావించవలయును. 6 వ ఆధ్యాయము

## (32) న స్పృద్ధా సా ప్రమత్ ద్యక్యా ఒధ్యా య :

నిర స్త్రమననానందన్సంవిన్మా|తవరోస్మ్యహం। -మలం సంవేద్యముత్పృజ్యమనోనిర్మూలయ≡ వరం॥ ఆశాపాశమలంభిత్వా నంవిన్మా|తవరోస్మ్యహమ్।

నేను మననము, ఆనందము వీటిని విడిచినవాడనై చిన్మాత్రముగానున్నాను. ఎఱుంగ రగిన దనెడు మలమునుత్సా, మనస్పంతయు నాశముజేసి, ఆశయమనెడు పాశమును నఱికి, శ్రేషమైన చిన్మాత్రముగనే నేనున్నాను, సన్స్టాసోపనిషత్. 2వ అధ్యాయము.

# (33) భరమవాంన పర్వైాజకోవసిషత్

బహ్మా ఓ హమస్మీతి శత్త్వమస్యాది వాక్యార్థ న్వరూపానునంధానం కుర్వజా \*\*\*కృశీభూత్యా (బహ్మాహమస్మీతి ఖావయజా\*\*\*సచ్చిదానందాద్వయ చిద్దనన్పంపూర్ణానండై కబోధో బహ్మైవాహమస్మీత్యనవరతం బ్రహ్ముడణవాను నంధానేన యణకృతకృతోయభవతి న వరమహంన వర్మివాబ్ ు

నేను బ్రహ్మముగానున్నానని తత్త్వమసి మొదలగు వాక్యార్థములను అనుసంధానము జేయుచు\*\*\*దేహము కృశించినవాడై నేనేబ్రహ్మమని భావనజేయుచు\*\*\*సచ్చిదానందాద్వయ చిద్దన సంపూర్ధానందముగను, ఒక్కటిగను, జ్ఞానస్వరూపిగనునున్నట్టి బ్రహ్మమేనేనని ఎల్లప్పడు బ్రహ్మాప్రణవాను సంధానముచే నెవ్వడు కృతకృత్యుడగునో ఆతడు పరమహంనుడగు పరిణ్రాట్, పరమహంస పరిణాజకోపనిషత్తు.

## (34) అన్న ఫూర్లో దనిచత్.

ဆြံနေသြား ေတာ္မွတ္ ႏ.

ုళ్యం చంచవిధో ఖాతి కదేవేహ నముచ్యతే। జీవేశ్వరౌ ఖిన్నరూపావితి ప్రాథమికో |భమ: \* ఆత్మనిష్ఠం క రృగుణం వా గ్రవంవాద్వితీయకః ః శరీర్వతయనంయుక్త జీవస్పంగీ తృతీయకః 🛚 జగరాండ్రాలు దూవన్య వికారిత్వం చతుర్దకః : కారణాద్భిన్నజగతః నత్యత్వం పంచమో భ్రమః॥ పంచ[భమనివృ\_త్తిశ] తదాన్పురతి చేశనీ। សិດబ[ಪರಿಖಾದರುನಿನ ಫೆದ [ಥಮ್ ನಿವ<u>ೃತ</u>: ။ స్పటిక లోహితదర్శనేన పారమార్థికక రృత్వ భమో నివృత్తి । ఘటమఠాకాశ దర్శనేన నంగర్ భమో నివృత్త: # రజ్జానర్ప దర్శనేన కారణాద్బిన్న జగత్పత్యత్య [భమానివృత్త: ١ ಕನಕರುಬಿಕದರುನೆನ ವಿಕಾರಿಕ್ನ | ಥಮ್ ಸಿವೃತ್ತ: 🗷 తదా | పభృతి మచ్చి క్రం | ఖహ్మాకార మళూశ్వ్వయం\*\*\* । నర్వవస్తు పరిత్యాగే శేష అత్మేతి కథ్యతే ॥ ఆత్మావలోక నార్థంతు తస్మాత్పర్వం పరిత్యజేత్ । నర్వం నంత్యజ్మామారేణ యచ్చివ్దం తన్మయోభవ . నర్వం కించిదిదం దృశ్యం దృశ్యతేషేత్ జుగద్గతమ్। చిన్ని షృందాంశ మాత్రం తన్నాన్యత్కించన శాశ్వతమ్ 🛚

భమ యైదువిధములుగా భాసించుచన్నది, అది ఇచ్చట బెప్పబడుచున్నది, జీవేశ్వరులు వేఱువేఱు రూపమనుట మొదటి(భమ. క ర్తృత్వగుణము వాస్త్రవముగా ఆశ్మయెడనున్నదనుట రెండవది. మూడుశరీరములతో గూఢియున్న జీవుడు కానిలోనంటి యున్నాడనునది మూడవది. జగక్కారణ స్వరూపునికి వికారిత్వము జెప్పుట నాల్లవది. తారణముకంటె జగత్తు వేరైనదనియు జగత్తునేత్యముగా నున్నట్టిదనియు ఐదవ్రభమ. ఐదు(భమలున్ను మనస్సులో ఆప్పుడు నివ ర్హించెను. (ఎప్పడనగా) బెంబ ప్రతిబింబదర్శనముచే భేద(భమ వివ ర్హించినది. సృటికమున నెఱుపును చూచి నందున క ర్హృత్వము వా స్త్రవమైనదను (భమనివ ర్హించెను. ఘటాకాశ మఠాకాశదర్శనముచే సంబం ధించి యున్నట్టిదను (భమనివ ర్హించెను. (తాటిలో పామునుచూచిన దానిచే కార్యమునకన్న జగత్తు పేరైనది. జగత్తు సత్యమను (భమనివ ర్హించెను. బంగారుగెన్నెను జాచుటచే వికారిత్వ(భమ నివ ర్హించెను. అది మొదలు నాయుక్క చిత్తము స్వయముగనే (బహ్మ కారముగమైనది \* \* \* సకల వస్తువులను (తోసినందువలన మిగులునది ఆత్మయని చెప్పబడుచున్నది. కాపుననే ఆత్మను చూచుటకై సకలమును వదలవలయు. అన్నిటిని బాగుగా (తోసివేసిన మిగిలినదేదిగలదో ఆట్టి స్వరూపమగుదువు గాత! చూడదగిన ఇదంతయు జగత్తున నున్నటైఱుంగ బడినచో అది చిత్తు యొక్క చంచలములేని స్వభాపముయొక్క అంశము మా(తమేను, శాశ్వతమైనది చేఱాకటిలేదు.

**ವಕು**ರ್ಥೈ ೭ ಧ್ಯಾಯ:.

ု పరిష్ఠా నర్వాభాశానాం ప్రజ్ఞానఘనలక్షణ: । తద్విద్యావిషయం బ్రహ్మం నత్యజ్ఞానసుఖాద్వయమ్ । ప్రకం బ్రహ్మాహమస్మీరి కృతకృత్యో భవేన్ముని: ॥

ఆ బ్రహ్మము సకల భూతముల కాధారమైనది. మ్రజ్ఞన ఘనమును లక్షణముగ బడసి వది. జ్ఞానమువలన నెరుంగదగినది. సత్యము, జ్ఞానము, సుఖము, ఆద్వయము, ఏకము, ఇట్టి బ్రహ్మమేనేను అని మునియైనవాడు మోక్షమొందవలయును, 4వ అధ్యాయము.

**ಏ**ಂವವಾ ೭ ರಾ, ಯ ಃ.

బినా...|తమకౖయం శా\_న్మేకం బ్రహ్మాస్ట్రీ నేశరత్ । \*\*\* [బహైువ నర్వమ్తేృవ ఖాబితే [బహైువపుమా≡ । న స్తామ్ న చ బెన్బామ్ ఆతృనోఒన్యన్నహిక్వచిత్ ॥

చిన్మాత్రముగను, అక్షయముగను, కాంతముగను, ఒక్కటిగను, నున్నట్టి బ్రహ్మమే నేను, వేరుగాను, \*\*\* సకలము బ్రహ్మము అన్ ఫావించెడు పురుపుడు బ్రహ్మమే. \*\*\* ఆత్మకంటే అన్యముగా నేదియు లేనందున నేను స్తుతించుటయు లేదు, నిందించుటయులేదు.

> ప్రమాద్య నైరహితం బిన్మాతమువులం తతం ఖాదవ్యత్తికరాం నూక్మం త[దృహ్మాప్మి న నంశయం ॥ దికాం, లాద్యనవబ్బిన్నం న్వచ్ఛం నిత్యాదితం తతం ! నర్వార్థముయమేకార్థం బిన్మాతమువులం భవ ॥ నర్వమేకమ్దం శాన్తం ఆదిమధ్యా నైవర్జితమ్ ! ఖావాఖావముజం నర్వం ఇతి మశ్వా నుఖి భవ ॥ వ బద్దోఓన్మీ న ముక్తోఓన్మీ [బహ్మైవాన్మీ నిరాముయమ్ ! దై చిశావవిముక్తోఒన్మీ నబ్బిదానంధ లక్షణం ॥

ఏమం ఖావయ యత్నేన జీవన్ముక్తో భవిష్యన్ !

\*\*\* యథాకాళో ఘటాకాళో మహాకాళ ఇత్రిశ: "

శథా బ్రానైర్విధా బ్రాక్తో హ్యాశాబ్ద్ జీవేశ్వరాశ్మనా :

యదా మననీ చైశన్యం ఖాతినర్వక్రగం నదా !!

యొగినో ఒవ్యవధానేన తదా నంపద్యతే న్వయం :

యదా నర్వాణి భూశాని స్వాశ్మన్యేవ హీ పశ్యత్ :

నర్వభూశేమ బాకాబ్దనం బ్రాహ్మ నంపద్యతే తదా !!

యదా నర్వాణి భూశాని నమాధిస్థా న పశ్యత్ :

మీకీభూత కి చరేణాసా తదా భవతి కేవల : "

ఒక క్రలైనదియు, ఆద్యంతములు లేనిదియు, చిన్మా (తమైనదియు, శుద్ధముగను వ్యాపక ము గను ఆకాశముకంటే అతిసూ క్ష్మమైనదియునగు ఆ బ్రహ్మము నేనుగనున్నాను. సంశయములేదు. దిక్కు కాలము మొదలగువాటివలన విళ్ళాలింపబడనట్టిదియు శుద్ధముగను ఎల్లప్పుడు (పకాశమైనది గను, అంతట వ్యాపించినదిగను, సకలార్థన్వరూపిగను, ఒక్కటే ఆర్థముగను, చిన్మా (తముగను, అగుదువుగాక. ఈ సకల (పపంచము శాస్త్రముగను, ఆది మధ్యా స్త్రములు లేనిదిగనునున్న ది. లేదనునది లేనిదిగను, జననములేనిదిగనునున్న ఒక్కటేయైన (బహ్మమనితలంచి సుబియగుదువు గాక. నేనుబద్ధుడనుకాను, నేనుముక్తుడనుగాను. దుఃఖము లేనిదగు (బహ్మముగానున్నాను, రెండవ దను భావనలేనివాడను, నచ్చిదానంద లక్షణుడను, అని (పయత్నముతో భావనలేయుము. జీవన్ముక్తుడవు గాగలవు\*\*\*ఆకాశమెట్లు ఘటాకాశమనియు మహాకాశమనియు జెప్పబడుచున్న దో, అల్లే, ఆత్మ జీవేశ్వరులుగ బ్రూములచే రెండువిధములుగ జెప్పబడుచున్నది. యోగమనస్పున నెప్పుడంతు ఎడతెగక చైతన్యము (పకాశించునో అప్పుడే అదియే యగుచున్నాడు. సకల భూతములను అను తాననియు, తన్ను నకల భూతములుగాను, ఎప్పడుగాంచునో అప్పడు (బహ్మముగుచున్నాడు. సమాధిలోనున్న వాడు ఎప్పుడు సకల భూతములగాను, ఎప్పుడుగాంచునో అప్పుడా (బహ్మముగుచున్నాడు. సమాధిలోనున్న వాడు ఎప్పుడు సకల భూతములను జూచుటలేదో, అప్పుడాతడు (బహ్మముతో కేవలమేకిభవించుచున్నాడు.

అలేవకో - హమజరో చ్రాగశా, నై వానన: నిరంశో - స్మీ బిదాకాశమితి మాత్వా న శోచతి అహం మాత్యావిరహీత: శుద్ధో బుద్ధో - జరామర: శా నైశ ృయ నమాఖాన ఇత్ మాత్వా న శోచతి ॥ తృణా గేష్యంబరే ఖానా నరనాగామరేషు చ : య స్ట్రిషితి ఈ దేవాహమితి మాత్వా న శోచతి : ఖావనాం నర్వఖావేళ్యన్నముత్పృజ్య నముత్తిఈ: అవశిష్టం వరం బ్రహ్మ కేవలో స్మీతి ఖావయ !! \*\*\*మాళవ గాహ్మఖావాతా బ్రాహహాతా మా భవ : ఖావనాముఖిలాంత్యక్తా యబినిష్టం తన్మయో భవ !!

నేను ఆస క్తిలేనివాడను, జరలేనివాడమ, ఆశలేనివాడ్తను, వాసనలేనివాడను, అంశము లేనివాడను, చిదాకాశమైనవాడను, అనియోజింగి దుఃఖించుటలేదు, అహంకారములేనివాడను, శుద్దుడను, జ్ఞానిని, జననములేనివాడను, మరణములేనివాడను, కాంతుడను, శమముగలవాడను, (అంతట) సమానముగా ప్రకాకించెడివాడను అని ఎతింగినచో దుఃఖించుట ఉండదు. తృణముల కొనలలోను, ఆకాశమునందును, నూర్యునియందును మనుమ్యలలోను, నాగములలోను, దేవతల లోను, ఎవడున్నాడో అతడేనేను అని ఎతింగిన దుఃఖించుట ఉండదు, సకలవస్తువులనుండియు, భావననువిడిచి బయటబడి మిగులునది యేదిగలదో, అట్టి కేవలమైన బ్రహ్మమే నేను అని భావించుము. \*\*\*ఎఱుంగబడునట్టి వాడుగను, ఎతింగెడి వాడుగను కాకుము. సకలభావనలను క్రాసిస్ (మించునది యేదిగలదో, అట్టి కేమలమైన యేదిగలదో, అట్టి స్వరూపమగుదువుగాక. రేవ అధ్యాయము.

## (35) ఆ మృద్ధవన్షత్

అవిద్యా తిమ్రాతీతం నర్వాఖాన వివర్ణితం। అనన్రమమలం శాద్ధం మనోవాబామగోచరమ్। వ్రక్తాన ఘనమానందం బ్రహ్మాస్మీతి విఖావయ ။

''అవిద్యయనెడు అండరారము నత్మికమించినదినాను, సకల దృశ్యములు లేనిదిగాను, అనంతముగాను, నిర్మలముగాను, శుద్ధముగాను, మనోవాక్కుల కందనిదిగాను, జ్ఞానపు 'పెళ్ల' గాను, ఆనందముగానునున్నట్టి బ్రహ్హము నేనుగానున్నాను'' అని భావనజేయవలయును. అక్ష్యుపవిషత్తు.

## (36) ఆ ఫ్యా త్లో పనిషత్

ఘజాకాశం మహాకాశ ఇవాతా<sub>మ</sub>నం వరాత<sub>మ</sub>ని। విలాపాౄఖుండ ఖావేన తూష్టిం భవ నదా మునే ॥ ≉\*\* యంతె9్ష జగదాఖాసా దర్పణా నుంపురం యథా। త[దృహాఘ్హమంత్ జ్ఞాతా3్క కృతకృత్యే భవానఘ ॥

ఓ మునీ! ఘటాకాశమును మహాకాశమునందువలె ఆత్మను పరమాత్మలో లయింపజేసీ యుఖండజ్ఞానముదే ఎల్లప్పడు తూష్టీం (జంద్రియ మనో బ్యాపారములులేకుండు) భావమును పొంది యుండుము. \*\*\* ఓ పాపములేనిచాడా! ఆద్దములో గానపడ్పు పట్టణమువలె ఈ జగత్తుయొక్క దృశ్యము ఎచ్చటనో (యేబ్రహ్మమునందొ) అట్టి బ్రహ్మమం నేనెయిని యెరింగి మోక్షమొందెదవుగాక.

నమాధినా వికల్పేన యద్వాడమై కాశ్మ దర్శనం అ కాశ్మక్వం దృధికుర్వన్న హమాదిమన న్యజం ॥ ఉదాసినతయా తేమ తిృష్ట్రీటవటాదివత్ ! బ్రాహ్మాడి నెంజపర్య నెం మృషామా కా ఉపాధయం ॥ తతః పూర్ణం న్యమాత్మానం పశ్యేదేకాశ్మనా స్థితం ! న్వమం బ్రాహ్మ స్వయం విమ్లు న్యముబ్బడి న్యయం శివః ॥ న్యమం విశ్వమిందిం నర్వం న్యస్మాతప్రత్న కింతన ! స్వాత్మన్యారోపితాశేషాఖానవస్తునిరానత కంటే ! స్వయమేవ భరం బ్రాహ్మ పూర్ణ మద్వయమ క్రియం : అనంకలోని వికలోన్రియం విశ్వమితోంక వస్తున్ !! నిర్వికారే నిరాకారే నిర్విశేషే ఖిదా కుతః ! ద్రమ్మ దర్శన దృశాంగ్రి ఖావశానేం నిరామయే !! కల్పార్లవ ఇవాతం న చరిపూర్ణే బిదాత్మని ! తేజన్న తమా యుత విల్నం బ్రాం నికారణమ్ !! అద్విత్యేపరే త\_త్రే నిర్విశేషే ఖిచాకుతః ! ఏకాతమైకే పరేత త్రే భేదకం తతం శంగం వాసేంత్ !!

అవికల్పసమాధిచే అర్వైతాత్మ దర్శన మెప్పడుగల్లనో అప్పడు దానిలో నాత్మత్వమును స్థిరపరచి అహంకారము మొదలగువాటిలో నాత్మళ్ళావనను త్రోని వాటిలో నుదాసీనభావము వహించి ఘటపటాదులవలె చలింపకుండవలెను. బ్రహ్మ మొదలుగా గడ్డివరకు గల ఉపాధులు మిధ్యయేను. దానితరువాత ఒక్కటే స్వరూపముగానున్న ట్రి పూర్ణమైన తనయాత్మను చూడవలెను. తానే బిస్టువు, తానే విస్టువు, తానే ఇందుడు, తానే శివుడు. ఈ జగ త్రంతయు తానే, తనకంటె అన్యముగా నేదియులేదు. తనయెడ, నారోపింపబడియున్నట్టియు, ప్రవాశించుడున్నట్టియు సకల వస్తువులను విడదీయుటచే పూర్ణముగను రెండవది లేనిదిగను (కి.మలేనిదిగనునున్నట్టి బ్రహ్మము తానుగనేయున్నాడు. ఒక్కటేవస్తువులో (బ్రహ్మములో) ప్రపంచమనెడు నీ మారుబాటు తలంప తగినదిగాదు. వికారములేనిదిగాను, రూపములేనిదిగాను, విశేషము లేనిదిగానునున్న దానియెడ భేదమెక్కడిది? చూచెడువాడు, చూపు, చూడబడువస్తుపు, మొదలగు దృశ్యములు లేనిదియు, దుణము లేనిదియు, మహా(పళయు సముద్రమునందువలె పరిపూర్ణమైనదియు, తేజస్సులో ఆంధ కారము అణగినట్లు బ్రూ వ్రికి కారణమైన యజ్ఞానము ఎచ్చట లయించుచన్నదో అట్టి అద్వయ బహ్మ పరతత్వమైనదియు, విశేషములేనిదియునైన చిదాత్మయెడ భేదమెక్కడిది? ఏకాత్మయగు పరతత్వమైనదియు, విశేషములేనిదియునైన చిదాత్మయెడ భేదమెక్కడిది? ఏకాత్మయగు పరతత్వమున అట్టి భేదమెట్లుండ గలదు?

మాయావిద్యే విహాయైవ ఉపాధీ వరజీవయోణ। అఖండం నచ్చిదానందం వరం బ్రహ్మ విలక్ష్యతే। ఇత్థం వాక్కైన్తదర్థానునంధానం శ్వవణం భవేత్॥

పరమాత్మయనెడు ఈశ్వరునకున్ను జీవునికిని క్రమముగా (చూచినచో) ఉపాధులగు మాయావిద్యలను త్రోసివేసియే, అఖండసచ్చిదానంద పర్మబహ్మము లక్ష్యార్థమగుచున్నది. ఈ విధ మగు వాక్యములచే నర్లము ననుసంధానముజేయుట (శవణమగును.

> ఆహం [బహ్మేత్ విజ్ఞానాత్ కల్పకోటి శరార్జ్రీతం ၊ నంచితం విలయం యాత్ [వబోధాత]్విప ైకర్మవత్ ။

నేనే (బహ్మమను విజ్ఞానముచే నూరుకోట్ల కల్పములలో సంపాదింపబడియున్న సంచిత కర్మలు లయమునుపొందుచున్నవి. (అవి దేనివలైననగా) స్వప్ప కర్మ, మేలుకొన్న కోడనే (లయ మొయట) **ఫరె**. ప్రీకమేవాద్వయం బ్రహ్మ నోహ నానా స్త్రీ కించన। స్వానుభూక్యాన్వయం జ్ఞాక్వాన్వమాక్మానమఖండితం॥ న సీడ్లన్న నుఖం తిష్టన్నిర్వికల్పాత్మనాత్మని।

్లబహ్మమొక్కటే, రెండవదిలేదు. ఇచ్చట అనేకమనునదిలేదు. స్వానుభవముచేతనే అఖండితమైన తనయాత్మను తానుగనే ఎఱింగిన ఆట్టి సిద్ధుడైనవాడు, తనయెడ వికల్పములేని ఆశ్మగా సుఖముగా మన్నాడు.

> అనంగోఒహామనంగోఒహమలింగో హబమహం హరిః బ్రహాన్త్ ఒహమనన్త్ ఒహం వరిపూర్ణశ్చిరంతనః ॥ అకర్తాఒహమళో క్రాఒహమబికారోఒహమవ్యయః । శాద్ద బోధన్వరూపోఒహం కోవలో ఒహం నదాశివః #

నేను సంగములేనివాతను నేను సంగములోవివాతను, నేను గుర్తులేనివాతను, నేనుహరిని, నేను శాంతుడను, నేను ముగింపులేనివాతను, పూర్ణమైనవాతను, (పాఠవాతను, నేను క ర్తమకాను, భో క్రమకాను, నేను వికారములేనివాతను, నేను వాశములేనివాతను, శుద్ధజ్ఞానస్వరూపిని, నేను మాత్రమున్నవాతను, ఎల్లప్పడు మంగళవ్వరూపిని, ఆధ్యాల్మ్మాపనిషత్తు.

## (37) ಆಲ್ ವಸಮಕ್.

ఆశ్మనంజ్ఞ శ్మీవత్సుద్ధ మీక మ్వాద్వయన్నుదా । బ్రామ్మారూపతయా బ్రామ్మ కేవలం మ్రతిఖానతే ॥ జగడ్రూపతయాప్యేత[దృహ్మైవ ప్రతిఖానతే । బిద్యాబిద్యాదిఖేదేన ఖావాఖావాది ఖేదతం ॥ గురుశిష్యాదిఖేదేన బ్రహ్మైవ ప్రతిఖానతే । బ్రహ్మైవ కేవలం శుద్ధం బిద్యతే తత్వదర్మనే ॥ నచ బిద్యా నబాబిద్యా న జగచ్చ నబాబరమ్ । నత్యశ్వేన జగద్భానం నంసారన్య బ్వత్తకమ్ ॥ ఆనత్యశ్వేనభానన్ను నంసారన్య బివర్తకమ్ ॥

ఆశ్మయను పేరు బడినినవాడు మంగళకరుడు, శుద్దుడు, ఎల్లప్పడు రెండవదిలేనివాడైన ఒక్కడే బ్రహ్మరూపముదే బ్రహ్మము మాత్రముగా (పకాశించుచున్నాడు. జగ్గదూపముగా (పకా శించుచున్నట్టిదియు (బహ్మమేను. విర్మ, అవిష్య మొదలకు భేదముగాను గురువు శిష్యుడు మొదలగు భేదముగాను (బహ్మమే (పకాశించుచున్నది, దర్శనముదేత శుద్ధబ్రహ్మముమాత్రమే (పకాశించుచున్నది. విద్యయులేదు, ఆవిద్యయులేదు. జర్మత్తలేదు. మతియేరియులేదు. సర్యమువలె జగ్రత్తుతోచుట సంసార ప్రపృత్తిని గలుగతేయుచున్నది. ఖర్ము అవిశ్వముగళోరుట ఫింసా రనిష్మ శ్రిని గలురజేయుచున్నది.

లజ్యాలకృగతిం తృక్తా యస్త్మేత్కేవలాత్మనా। శ్వ ప్వ న్వయం సాజాదయం బ్రాహ్మవ్రమ: ព జీవన్నేవ నదా ముక్తః కృశార్థ్ <sub>[బహ్మ</sub>వి<u>త</u>మః। ఉపాధినాశా[దృహ్మైవ న౯ా[బహ్మాప్యేతి నిర్ధ్వయమ్ జ हु అూషా వేషనదాళవాఖావయోశ ౖ యథాపుమా≡ । కథైన (బహ్మప్షిచ్చేష నృదా (బహ్మైవ నావర: ఇ ఘేజ్ నమ్లే యథావ్యోమ వ్యామైవ భవత్ న్వయమ్ 1 తథై వోపాధివిలయే [బహ్మైవ [బహ్మవిత్ప్వయమ్ 🛊 දීරෙග දී වී රාගආදී <u>කු</u>ර ළුවට ළු වී සටගසවී। సంయుక్తమేకతాం యాతి తథాత్మన్యాత్మవిన్ముని: ॥ 🚓 🖒 తీ [ పక్యయోయశ్చ యశ్చనా స్త్రీతి వస్తుని ၊ ಬುದ್ದೆರೆವ ಗುಣಾವೆತ್ ನ ಕು ನಿಕೃಸ್ಯ ವಸ್ತುನಃ 🛚 అత్రాహ్హి మాయయా క్రైప్తా బస్ధమాజు న దాత్మని। నిష్మాథే న్రిష్మీయే శా నే నిరవద్యే నిరంజనే। అద్వితీయే వరే శత్వే వ్యామవశ్శల్పనా కుతః ॥ న నిరోధో న బోకృ త్తిర్మ బద్దో న చ సాధకঃ। న ముముక్షుర్న వై ముక్త ఇత్యేషా చరమార్థకా 🛚

గుతీ గలది గుతీలేనిది అనునడకను విడిచి ఆత్మమాత్రముగ నెవ్వడుగలతో ఉత్తము డైన యీ ల్రహ్మవిత్తైనవాడు తాను సాక్షాచ్ఛివుడే. జీవించుచున్నను, ఎల్లప్పడు ముక్తుడే, ఆట్టి బ్రహ్మవిత్తైనవాడు కృతార్థుడే. ఉపాధి నాశముచే బ్రహ్మముగనే యున్నవాడై రెండవదిలేని బ్రహ్మముగనే యున్నాడు. నఓకుడు వేషము వేసికొనియున్నను వేయకయున్నను, ఎట్లకడు ఫురుసుడో, అట్లే శేష్మడైన బ్రహ్మవిత్తు బ్రహ్మమే, వేఱుగా కాజాలడు. ఘటాకాశము ఘటము నకించుటచే స్వయమూకాశముగనే యున్నటుల ఉపాధినాశముచే బ్రహ్మవిత్తైనవాడు తాను బ్రహ్మమనుడు. పాలలో పాలును నూనెలో నూనెమ నీటిలో నీటిని కలిపిన నెట్లు ఒకలిగా జేరిపోవుచున్నాడు. ఊడవుత్తున్న దను నమ్మకమేదిగలదో, లేదనునమ్మకమేదిగలదో, యివిరెండును బుద్ధియొక్క గుడములేగాని, నిత్యమైనవచ్చువునకులేవు. కావున నవియు బంధమోక్షములున్ను ఆత్మకులేవు, నిష్కటడుగను, శిర్ధమైనవచ్చువునకులేవు. కావున నవియు బంధమోక్షములున్ను ఆత్మకులేవు, నిష్కటడుగను, శిర్ధమైనవచ్చువునకులేవు. కావున నవియు బంధమోక్షములున్ను ఆత్మకులేవు, నిప్పటుడుగను, బద్ధుడు గాడు, సాధనజేయువాడుగను, శాస్త్రుడుగను, నిర్ధోమడుగను ఆస్పల్లేనివాడుగను, రెంతవదిలేనివాడుగను, ఆక్మాకమువలె నున్నట్టి ఆత్మయెడ కల్పనమెక్కడిచి? (పళయములేదు. ఉత్పత్తియులేదు. బద్ధుడు గాడు, సాధనజేయువాడుగాడు, ముముక్షవుకాడు, ఇదియే వాస్త్రవమైనది. ఆశ్మోపనిషత్తు.

## (38) పాశువతబ్హెహ్హావనిషత్.

వ్యావహారిక ధృష్ట్యేయం:మిద్యావిద్యాన దాన్యరా। తత్ర్వదృష్ట్యాతు వాస్త్రేవ కత్ర్వేయేవాస్త్రి కేవలం॥ \*\*\*యదా | ఖమ్మిత్మకం నర్వం విఖాత్ న్వత మీవ తు | తదా దు:ఖాద్ ఖేదోఒయం అఖాసోఓపి నఖానతే | జగజ్జీవాద్ రూ పేణ వశ్యన్నపి మరాత్మవిత్ | న తతృశ్యత్ బి[దూవం | ఖమ్మవ స్వైత్ వశ్యత్ | \*\*\* | ఖమ్మా విధ్యనత్ జ్ఞానాతృర్వం | ఖమ్మితృవైవ తు |

ఈ విద్యావిధ్యలు వ్యావహారిక దృష్టిచేతనేగాని వేరేకాదు. త త్త్వముగ జూచినచో లేనే లేవు. కేవలమైన త త్ర్వమేయున్నది. \*\*\* తనకు సకలమున్ను, ఎప్పడు స్వయముగనే బ్రహ్మ స్వరూపముగ ప్రకాశించుచున్నదో, అప్పడు వా స్ట్రపమైనదివలె కనబడు దుఃఖము మొదలగు లేదము (ప్రకాశించుటలేదు. పరమాత్మజ్ఞానియైనవాడు జగత్తును జీవుడుమొదలగురూపముతోజూచి నను, దానిని చిద్రూపమైన బ్రహ్మవస్తువని చూచుచున్నాడేగాని వేరువిధముగా గాదు. \*\*\* బ్రహ్మ జ్ఞానియైనవాడు జ్ఞానమువలన నకలము బ్రహ్మ స్వరూపమనియే గ్రహించుచున్నాడు.

ఉన్నదనినదో యిట్టి స్థితియే స్వరూపము. ఉన్నదనుస్వరూపము బ్రహ్మలక్షణమేను-ఉన్నదను లక్షణమే సత్తుగూడ. అట్టిసత్తున్ను బ్రహ్మమేదప్ప వేఱుకాదు. సత్తుకంటె వేఱొక్కటి లేదు. వాస్త్రవమున మాయయనునదిలేదు. ఆత్మనిస్థులుగనున్న యోగులకు మాయయనునది యాత్మ యొడ కల్పింపబడినది, సాడ్డిరూపముగ మాయ్రపకాశించుచున్నది. బ్రహ్మహ్ఞానములో నది బాధింపబడుచున్నది. పర్యబహ్మహ్ఞానముగలవాడు కనబడునట్టి సకల జగత్తును చూచుచుండినను, తనకంటె నిన్యముగ జూచుటలేదు, పాశుపత బ్రహ్మాపనిషత్తు

# (39) త్రృరతాప్ సందన్నక్

పంచమ్యు వనిషక్.

తదేవ నిష్కళ్ళ బ్రహ్మ నిర్వీకల్పం నిరంజనం : త[దృహ్మిహమ్తిజ్ఞాత్వా బ్రహ్మనంవద్యతే క్రమాత్ ॥ \*\*\* ఏక ఏవ హి ళూతాత్మా ళూతేళూతే వ్యవస్థిత: ! ఏకధాబహంధా చైవ దృశ్యతే జలచం[దవత్ ॥ ఘటనంవృతమాకాశం నీయమానే ఘేట్ యుథా ! ఘటనినియేశ నాకాశం తఖా జీవో నఖోషమ: ॥ \*\*\* గవామనేక వర్ణానాం ఓీరస్యాప్యేకవర్ణతా। ఓీరవకృశ్యతి జ్ఞానం రింగినన్తు గవాం యథా " జ్ఞాననే[తం సమాధాయ సమహత్పరమం వదం। నిష్కళం నిశ్భలం శాన్తం బ్రహ్మహమితి నంస్మరేత్ "

అట్టి బ్రహ్మమే నిష్కళముగను నిర్వికల్పముగను పాపము లేనిదిగను నున్నది. అట్టి బ్రహ్మము నేనే నేనే యని ఎఱింగి క్రమముగా నట్టి బ్రహ్మమే యగుచున్నాడు. \*\*\* ఒక్కడే యైన భూతాత్మ యనువాడు ప్రతిభూతమందును నున్నాడు. నీటిలో చందునివలె ఒక్కటిగను అనేకములుగను గనబడుచున్నాడు, ఘటము దీసికొని పోబడుటవలె ఉప్పడున్ను ఆకాశము తీసికొని పోబడుటలేదు. ఘటము మాత్రమే తీసికొని పోబడుటవలె జీవుడున్ను ఆకాశము బోలియున్నాడు. \*\*\* అనేకపర్లములు గల పశువులయినను పాలు ఒక్కటే పర్లముగ నున్నవి, జ్ఞానమమనది పాల వలె కనబడుచున్నది, లింగములనగా (ప్రపంచములో గనబడుచున్న పలువిధ రూపములనగా) అవులవలెనున్నవి. (నెయ్యి పాలలో దాగియుండునటుల జ్ఞానము దాగియున్నది.) జ్ఞాననే(తమును నీవు పొంది నిష్కళము నిశ్చలము కాంతము ఇట్టి మహతైన పరమపదమగు బ్రహ్మమనేనేయని స్మరించవలయును. (తిపుర తాపిన్యుపనిషత్తు. 5-వ ఉపనిషత్తు (ఈ ఉపనిషత్తులోని యీ వాక్య ములను అమృతబిందూపనిషత్తునందును చూడుడు,)

### (40) కఠో వనిషత్.

జ్ఞాత్వా బ్రహ్మాహమస్మీకి బ్రహ్మైవ భవరి న్వయం।

\*\*\* నర్వా నైరేణ పూర్ణళ ృ బ్రహ్మానానేయన కేనబింద్ ।

\*\*\* న[దూవం వరమం బ్రహ్మ త్రివరిచ్చేదవర్ణితం।

యదాహ్యేవైష పికస్మిన్నల్ప మవ్యన్తరం నర్ణు బిజానారి కదా తన్య భయం స్యాన్నాత్ర నంశయు:।

బ్రహ్మము నేనుగానున్నాను అని తెలిసినదో తానే బ్రహ్మమగుచున్నాడు. \*\*\* బ్రహ్మము సకలమునందును పూర్ణముగా నున్నది. వేజొక్కటి లేదు, \*\*\* సదూపముగా నున్నట్టిందే. పర బ్రహ్మము. అది (కాలదేశ వస్తువులనెడు) మూడు పరిచ్ఛేదములలేనిది, ఈ మనుష్యడు ఈ బ్రహ్మమువద్ద ఎప్పడు స్వల్పమైనను భేధము నెఱుంగునో అప్ప డాతనికి భయయ గలుగుచున్నది. ఇందులో సందేహములేదు. కఠోపనిషత్తు.

## (4)) ಹದ್ದಕಾೃದಯಾ ವಸಮತೆ.

ఘటాకాశ మఠాకాశౌ యథాఽఽకాశ వ్రేదేత: । కర్పితా చరమా జీవశివరూ పేణ కర్పితా ॥ త <u>త</u>్వశశృ శివస్సాజాబ్బిజ్జీవశృ స్వతనృదా । \*\*\* బిదేకత్వ చరిజ్ఞానే న శోచతి న ముహ్మతి ॥ అద్వైశం వరమానందం శివంయాశి ఈ కేవలం ॥ ఆధిష్ఠానం నమ నైన్య జగశనృక్యబిద్దు నం ॥ ఆహమాస్మీతి బెశ్చిక్య పీశశోకో భవేన్ముబిః । \*\*\*ఆకాశమేకం నంపూర్ణం కృతబినైవ గచ్ఛతి । కర్వక్స్పొక్మవరిజ్ఞానే కృతబినైవ గచ్ఛతి ॥ నయో హ వైతకృరమం బ్రామ్మా యో వేదవై మునిః , బ్బొహ్మైవ భవతి నృన్ధనృబ్బదానందమా(తకః ॥

ఆకాశములో ఘటాకాశము మఠాకాశమని యెట్లు భేదము కల్పింపబడియున్నదో అట్లే పర్మబ్యామువద్ద జీవేశ్వరులు కల్పింపబడియున్నారు. వాస్త్రవమున శివుడు సాక్షాచ్చిత్తేను. ఉప్ప డున్ను ఎల్లప్పడు స్వయంచిత్తేను. \*\*\* చిత్తు ఒక్కటే అనుజ్ఞానముచే (జ్ఞాని) శోకమునుగాని మోహమునుగాని పొందుటలేదు. అద్వైక పరమానందశివుని మాత్రమే పొందుచున్నాడు. సకల జగత్తున కాధారముగను సత్యముగనునున్నట్టి చిద్దనము నేనుగానున్నానని నిశ్చయించి మునియైన వాడు శోకములేని వాడగుచున్నాడు. \*\*\* సంపూర్ణముగనున్నట్టి యొక్కటియగు నాకాశము ఎచ్చటను పోకుండుటవలె తనయాత్మ నెఱింగిన జ్ఞాని యెప్పడును ఎచ్చటను పోవుటలేదు. ఏ మునియగువాడు ఇటి పర్మబహ్మము నెఱుంగునో, తనలోపలనే చూచునట్టియు, సచ్చిదానందమాత్ర మయినట్టియు అతడు (జహ్మముగనేయున్నాడు. (రుద్రహృదయోపనిషత్తు.)

## (42) దరృ*నో* పనిషత్. వరమ:ఖండ:.

నర్వం నత్యం పర<sub>్</sub>ఖమా<sub>మ</sub>ైన బాన్యదిత్ యా మతి: ! తచ్చ నత్యం పర<sub>్</sub> పోక్తం వేదా <u>న</u>జ్ఞానపార*ై*: ॥

సకలమున్ను సత్యమైన (బహ్మమేగాని వేతొక్కటిగాదను బుద్ధియేదిగలదో అదే (శేష్ట మైనదియు సత్యమైనదియునైన పర(బహ్మమని వేదాంతజ్ఞానముయొక్క అంతము నెఱింగినవారలచే జెప్పబడియున్నది. (దర్శనోపనిషత్. మొదటిఖండము.)

#### ជស់ ៥ ៖ ៦ 0 ផ ៖

విఖేదజనకేఽజ్ఞానే నష్టే జ్ఞానబలాన్మునే। ఆశ్మనో బ్రహ్మణో భేదమన నౖ0 కః కరిష్యతి॥

ఓమునీ! భేదమును గలుగజేయునట్టి యజ్ఞానము జ్ఞానబలముచే నష్మమైనచో తనకు. బ్రహ్మమునకు లేనిభేదమును ఎవ్వడు గలుగజేసికొనగలడు? — 4వఖండము.

#### **ನವರ್ಮ** ಭಂಡಃ.

డార్డ్వరేతం విరూపాక్షం విశ్వరూచం మహేశ్వరం। సోహమిత్యాదరేజైవ ధ్యాయేద్యోగీశ్వరేశ్వరం। \*\*\*అత్మానం రచ్చిదానందం అనంతం బ్రహ్మ నుబ్రవత। అహామస్మీత్మవిధ్యాయేద్యేయాత్రిక్రం విముక్తయే॥ జితేస్ట్రైయుడుగను టినే త్రములుగలవాడుగను విశ్వరూపిగను యోగీశ్వరులకెల్ల ఈశ్వ రుడుగను నున్నట్టి మహేశ్వరుని విశ్వాసముతో నతడేనేనని ధ్యానించవలయును. \*\*\* ఓ మంచి ప్రతముగలవాడా ! సచ్చిదానందముగను అనంతముగను ధ్యానమున కందనిదిగనునున్నట్టి ఆత్మ యగు బ్రహ్మమును ముక్తికొత్త నేనదిగా నున్నానని ధ్యానించవలయును. 9-వ ఖండము.

#### ជែទី మ ៖ ១០៥ ៖ .

తస్మాదదై క్రామేవా స్త్రీ న మ్యాహర్ న సంనృతికి టి యథాకాళో ఘటాకాళో మాఠాకాళ ఇతీరితికి ఇ తథా బ్రానై స్ట్రీయా బ్రోక్తో హ్యాత్రా జీవేశ్వరాత్మనా ! నాహం దేహో న మ ప్రాణో నేస్ప్రియాణి మనో న హీ , నదా సాఓన్వరూపత్వాబ్బివ ఏవాస్మీ కేవలకి ! ఇతి ధీర్యా ముబ్మిశేజ్ఞ సా సమాధిరిహోచ్యతే ఇ సోహంబ్లుహ్మ న సంసారీ న మత్తోన్యకి కదాచన ! యథా పేనతరంగాది సముబ్రాదుత్తితం పునకి ఇ సముబ్ బీయతే తద్వజ్ఞగన్మయ్యనులీయతే ! తస్మాన్మనకి పృథజ్నా స్త్రీ జగన్మాయా చ నా స్త్రీ హీ ఇ

కావున అద్వైతమేయున్నది, ప్రపంచములేదు. జననమరణములులేవు, ఆకాశమనునది ఘటాకాశమనియు, మరాకాశమనియు, ఎట్లు చెప్పంబడుచున్నదో, అట్లే అజ్ఞానులచే ఆత్మయను నాఠడు జీవుడనియు ఈశ్వరుడనియు రెండువిధములుగ జెప్పబడుచున్నాడు. నేను దేహముకాను. ప్రపాణముకాను. ఇం(దియములుకాను, మనస్సుకాను. నేనెల్లప్పడు సాశ్రి,స్వరూపుడుగానున్నందున శివుడుగనే యున్నానను బుద్ధి యేదిగలదో అది ఓ ముని(శేష్థా! సమాధియని జెప్పబడుచున్నది. అటువంటి నేను బ్రహ్మమేగాని, సంసారినికాను. నాకంటే వేతొకటిలేదు. సముద్రమునగలుగు నుఱుగుమొదలుగునవి మరల సముద్రమునందే యెట్లులయమొందుచున్నవో, అట్లే జగత్తనునది నాయెడనే లయమొందుచున్నది, కాన జగత్తై నదిమనస్సు (మనః కల్పన) తప్ప వేతొకటిలేదు, మాయయులేదు.

యదా నర్వాణి భూకాని స్వాక్మన్యేవ హీ పశ్యత్ ! సర్వభూకేషు బాక్మానం బ్రహ్మ నంపద్యకే తదా ॥ యదా నర్వాణి భూకాని నమాధిస్థో న పశ్యత్ ! ప్రేకీభూత:పరేణానా తదా భవతి కేవల: ॥ యదా పశ్యత్ బాక్మానం కేవలం పరమాధ్రత: ! మాయామా[తం జగత}ృత్స్మం తదాభవత్ నిర్వృత్: ॥

నక లభూతములను తనయెడను, తన్ను సక ల భూతములలోను వెప్పడు గాంచునో అప్పడు (బహ్మమగుచున్నాడు. సమాధిలోనున్నవాడు ఎపుడు సక లభూతముల జూచుటలేదో (అనగా తనక ంటె అన్యముగా చూచుటలేదో అని తాత్పర్యము.) అప్పడాతడు బ్రహ్మముతో నొక్కటి యగుచున్నాడు. ఎప్పడు వా స్త్రవముగ తన్ను స్త్రమినిగను, జగ త్రంతయు మాయామాత్రముగసు జూచునే. అప్పడు మోక్షమగుచున్నది. 10-వ ఖండము.

## (43) తారసారో వగ్షత్

మం యో హ వై శ్రీ మరమాజా¦నారాయణన్న భగవా≢ తత్సరః మరము పురుషః పూరాణ పురుషో త్రమో నిత్యశుద్ధ బుద్ధము కై నత్యమరమూనందానంతా ద్వయ మరిపూర్ణః ¦బహ్మైవాహం రామోఽస్మీ।

ఓం శ్రీపరమాత్మయగు నారాయణుడెక్పుడో అతడు పర స్వరూపియగు భగవంతుడు, పరమ పురుపుడు, పురాణ పురుషో త్తముడు. నిత్యశుద్ధ బుద్ధ ముక్త సత్య పరమానందానంతాద్వయ పరిపూర్ణుడు. అటి బ్రహ్మమగు రాముడే నేనుగా నున్నాను. తార సారోపనిషత్తు.

## (44) వంచబైహెళ్పనిషత్.

పేశ్మైవ కు పిండేన మృ త్రికాయాళ్ళ గౌతమ : బిజ్ఞాకం మృణ్మయం నర్వం మృదఖిన్నం హి కార్యకమ్ ॥ పికేన లోహమణినా నర్వం లోహమయం.యథా : బిజ్ఞాకం స్యాదథైకేన నఖానాం కృ నైనేన!మ !! నర్వం కార్హాయనం జాకం కదఖిన్నం న్యాఖావక: ! కారణా ఖిన్నరూపేణ కార్యం కారణమేవ హి !! కడ్పూపేణ నదా నక్యం భేదేనో క్రిర్మృషా ఖలు ! కమ్మ కారణమేకం హి న ఖిన్నం నోళయాక్మకం !! భేదన్నర్వ్ మ్యైవ ధర్మాదేరనిరూవణాంత్ : అకళ్ళ కారణం నిక్యమేకమేవాద్వయం ఖలు !! అకళ్ళ కారణమైవైకం శుద్ధమైకన్యమేవ హి !

ఓ గౌతమా! ఒక్కటేమట్టి పెళ్లవలన గలిగిన మట్టిపాంతలు మొదలగునవి మట్టికంటె అన్యముగావని ఎటుల వెక్టుంగబడుచున్నవో, ఒక్కటే బంగారువలన గలిగిన ఆభరణములన్నియు బంగారుమయములని ఎటుల ఎకుంగబడుచున్నవో ఇనుమువలనగలిగిన గోరగొల్ల (నఖచ్చేదిని) మొదలగునవన్నియు ఇనుముకంటెవేరైనవిగావని ఎటుల ఎకుుంగబడుచున్నవో, కారణముకంటె వేరుకాని కార్యము కారణమే కదా! అట్టి (కారణ) రూపముగ నెల్లప్పడున్నట్టిదే సత్యము, దాని కంటె విభిన్నముగ జెప్పట అబడ్డమే యగుచున్నది. అట్టి కారణమొక్కటే, కార్యము వేరుగాడు. ఈభయాత్మకముగుడకాదు. అంతటను భేదమనునది ఆబద్ధమేను, ఏలనగా దానికి ఇట్టిధర్మమని విధింపబడనందుననే. అట్టికారణము, నిమిత్తముగను, ఒక్కటిగను, రెండవది లేనిదిగను, నున్నది. అట్టికారణము రెండవదిలేని శుద్ధటైతన్యమేగదా! (పంచబహ్మో పనిషత్.)

## (45) గో పాలతాప్నుం, వనిషత్.

వరం[బహ్మ కృష్ణాత్మకో నిక్యానందైక న్వరూవం సోహమోం తత్పత్ గోపాలోహమేవ వరంసత్యమూధితం, సోహమిక్యాక్మానమాదాయ మనసైక్యం కుర్యాదాక్మానం గోపాలోఽహమితి ఖావయేత్। కృష్ణస్వరూపిగను నిత్యానందస్వరూపుడుగనునున్నట్టి పర్మబహ్మము నేనే. అట్టి ఓంకార స్వరూపియైన సత్తగు గోపాలుడు నేనే. శ్రేష్ఠము మధ్యము బాధింపబడనిదియువైన ఆశ్మమ ఆశడే నేనని గ్రహించి మనస్సుతో నైక్యము గావించవలయును. తన్ను గోపాలుడనియే భావింపవల యును. (గోపాలతాపిన్యుపనిషత్తు.)

## (46) యాజ్ఞవల్కొన్న పనిషత్

্ষణమేత్కం తదాఽఽతృజ్ఞో నకార్యం కర్మణా తదా। -ఈశ్వరో జీవకలయా |భవిష్టో భగవానితి। |భణమేద్దండవద్బూమావాశ్వచండాలగోఖరా౯ ॥

ఆత్మ జ్ఞానియైనప్పడు ఎవరికి నమస్కరింపవలయును? అప్పడాతనికి కర్మవలననగునదే మున్నది? ఏదియులేదు. భగవంకుడైన ఈశ్వరుడు తనయంశముచేతనే జీవుడుగా ప్రవేశించి యున్నాడని కుక్క, చండాలుడు, గోవు, గాడిద, వీటిని (భేదబుద్ధినివిడిచి) భూమిమీద చెట్టువలెవడి నమస్కరించవలయును, (ఇందులో మునుపటిభాగము ఆరూధునిగూర్చియు, వెనుకటిభాగము ఆరురుశ్రువునిగూర్చియు చెప్పబడియున్నట్లు (గహించవలయును.) (యాజ్ఞపల్క్యాపనిషత్తు)

### (47) వరా హెళా పన్షత్ ద్విశ్యా ఒళ్ళాయం:.

న్వపూర్ణాత్మాతిరేకేణ జగజ్జీవేశ్వరాచయః। న న ని నా స్త్రీ మాయా చ కేళ్యశ్చాహం విలక్షణః ॥ అజ్ఞానాంధశమోరూవం, కర్మధర్మాదిలక్షణం। స్వయం పకాశమాత్మానం నైవ మాం స్ప్రామ్లమర్హ్ల తి 🛚 నర్వసాఓ అమాత్మానం వర్ద్మాశమ వివర్ణితం। စြေဘႊေုလာဆနတ္ကာ ဆရွာ က်ေရှာ္ဘြားျွဆ စုဆမီ ကွလာလ ။ ఖానమానమిదం నర్వం ఖానరూపం పరంపదం ။ పశ్య≢ వేదా౦తమానేన సర్వవ్వి విముచ్యతే : \*\*\* చిన్మాతగ్ నర్వగ్ నిత్యం సంపూర్ణం సుఖమవ్యయం సాజాద్ప్రమ్మైన నాన్యో స్త్రీ క్యేవం బ్రహ్మవిదాంస్థితికి " \* \* \* న్వన్వరూచంతు చిన్మాతం నర్వదా నర్వదేహినాం। నైవ దేహాది నంఘాతో ఘటవత్ దృశి గోచర: 🛚 ন্যুৰ্ৱ গోన్యతయా ఖాతం చరాచరమ్మిదం జగత్। స్వాక్మమా కతయా మద్ద్వా తదస్మీతి విఖావయ 🛭 న్వన్వరూవం న్వయం ఖం కే నా స్త్రీ ఖోజ్యం వృథక్స్వత:। అ స్టిచేద స్థికారూవం బ్రహ్మైవా స్త్రీకృ లక్షణం ॥ బ్రహ్మబ్రహ్హిన నంవన్న: ప్రతీతముఖీలం జగత్ । షశ్యన్న స్ట్రీ నదా, డై వ్ పశ్యతి, స్వాత్మనః వృథక్ ॥

\*\*\* అహం బ్బేహ్మాతి బేద్వేద సాజాణ్కారన్న ఉచ్యతే। యస్మిన్కాలే స్వమాత్మానం యోగీ జానాతి కేవలమ్ ။ తస్మార్కాలాత్స్మారభ్య జీవన్ముక్తో భవర్యసౌ। అహం బ్బేహ్మీతీ నియతం మొక్షహేతుర్మహాతృనాం జ \*\*\* ಘಟ್ರಾಕ್ ಮಹಾಕಾಕ ಮಚ್ರಕಾಕ [ಏಕಿಸ್ಥಿಕೆ। వ్వం మయు బిదాకాశే జీవేశౌ వరికల్పె<del>తా</del>π యాచ్బపాణాత్మనో మాయా తథా నేైచ తిరస్కృతా। ព្រះសារ្ត្រី នាសារ នាសា మాయా శరా<sub>డ్</sub>ర్యవిలయే నేశ్వరత్వం న ఊవరా। \*\*\* ကြည္းခ်ီးျပညာဆီခံ လွည္ေနြးဆီသစ္ေဆး ನ ಗವೃತ್ತಿ။ అద్వైతే బోధితే శ త్త్వే వాసనా వినివర్తతే। ఆర్థాంతే దేహహాని: మాయేత్థం ఓయతేఽఖిలా॥ ఆ స్త్రేత్య కే జగత్పర్వం నబ్దూవం బ్రహ్మ తదృవేత్ । ఖాతీత్యు కే జగత్పర్వం ఖానం బ్రహ్మైవ కేవలం 11 మరుభూమా జలం నర్వం మరుభూమా క్రమేవతత్। జగ త్రైయమ్దం నర్వం చిన్మాతం న్యవిదారఈ 🛚 అజ్ఞానమేవ న కుతో జగత: <sub>[</sub>పసంగో జీవేశ దేశికవికల్ప కథాతిడూరే। ఏకా<u>న</u>ైకేవల బిదేకరన న**ృభా**వో బ్రహ్మావకేవలమహం వరిపూర్ణమస్మి #

నాయొక్క పూర్ణాత్మ తప్ప జగత్తు, జీవుడు, ఈశ్వరుడు, మాయి మొదలగునవి లేవు వాటికంటె నేను విలక్షణుడను. ధర్మము మొదలగులక్షణము బడని అజ్ఞానాంధకారముగ నున్నట్టి కర్మయనునది స్వక్షకాశముగా నున్నట్టి ఆత్మయగు నన్ను స్పృశింపగలది కాదు. సర్వసాశ్మిగను పర్ణాశమములు లేనిదిగనునున్నట్టి (తన)ఆత్మను బ్రహ్మస్వరూపముగా జాచెడువాడు బ్రహ్మమేయగు చున్నాడు. మకాశించుచున్న ప్రపంచమును ప్రకాశరూపముగా నున్నట్టి పరమపదముగా వేదాంత ప్రమాణముచే చూచెడివాడు వెంటనే మోక్షమొందుచున్నాడు. చిన్మాత్రముగాను అంతట వ్యాపిం చినదిగాను నిత్యముగాను సంపూర్ణముగాను సుఖరూపముగాను నాశములేనిదిగాను నున్నట్టిదే వాస్తవ మగు బ్రహ్మము. దానికంటె వేతొక్కటి లేదనునదే బ్రహ్మజ్ఞానుల స్టితీ. \*\*\* సకల దేహధారుల యొక్క (జీవులయొక్క స్వన్వరూపమనగా నెల్లప్పడు చిన్మాత్రమేను. కంటికి గనబడు ఘటము వలె దేహాది సంఘాతములు (దేహము మొదలుగారల తత్త్వ నమూహములు) లేనే తేవు ఆత్మకంటె అన్యముగాదోచు చరాచర (ప్రపంచములపై నీయొక్క ఆత్మగనెతేంగి ఆది నేమరా నున్నానని భావనజేయుము. (అట్లు భావవచేయునారు) ఎక్కరూపమును తానే అనుభవించుచున్నాడు. ఎనరంతిగ్రార్మ (ఆమేత ఎంకరకెని) ప్రమృవితేతరు ఎక్కరూ మమును తానే అనుభవించుచున్నాడు. బ్రహ్మజ్ఞానమును విశేషముగా గలవాడు ్రపసిద్ధముగనున్న ల్టి జగత్తు నెల్లప్పడు చూచుచుండినను తన యాత్మకంటే నన్యముగా జూచుటలేదు. \*\*\* నేనే బ్రహ్మమని ఎఱింగినటో, ఆది సామాత్కార మని చెప్పబడుచున్న దే, యోగియగువాడు తనయాక్మను కేవలము (పూర్ణము) గా ఎప్పుడెఱుం గునో, అదిమొదలు జీవన్ముక్తుడగుచున్నాడు, నేనే బ్రహ్మమని (అహంబ్రబేహ్మెతి) ఎల్లవృడు నుండుట మహాత్ములకు మోక్ష హేతువుగానున్నది, \*\*\* మహాకాశములో ఘటాకాశ మఠాకాశముల వలె, చిచాకాశముగనున్నట్టి నాయెడ జీవేశ్వరులు కర్పింపబడియున్నారు, (జీవేశ్వరులగు) **ఆత్మ** యొక్క సృష్టికి పూర్వము ఏదిలేదో, అట్లే అంతమునందును ఏది త్రోయబడినదో ఆదే మాయ యని వివేకముచే బ్రహ్మజ్ఞానులవలన జెప్పబడుచన్నది. మాయయు దాని కార్యమున్ను నశించి నచో ఈశ్వరత్వములేదు, జీవత్వములేదు. \*\*\* తన లోపల బ్రహ్మభావమును జేర్చక (జీవ్మఖమై్మా క్యముజేయక) పోయినచో జీవభావము పోవుటలేదు. వాస్త్రవమగు ఆద్వైతము ఎఱుంగబడినచో (విషయ) వాసనతొలగుచున్నది. (వాసనతొలంగిన) మారబ్రముపోయిన పిదప దేహమువచ్చుట లేదు. ఈ విధముగ మాయయంతయు నశించిపోవుట నిశ్చయము, జగత్తున్న దనినచో (ఆట్లు) ఉన్నదనునది స్వదూపమయిన బ్రహ్మమేను. జగత్తు ప్రకాశించుచున్నదనిన అట్లు ప్రకాశించు చున్నది. బ్రహ్మమేను. ఎడారిలోగనబడు జలమంతయు ఎడారియేగాని వేజుగాదు. తన స్వరూప విచారముచే ఈ మూడులోకములున్ను (స్వర్గ, మర్హ్రపాఠాళములు) చిత్స్వరూపమాత్రమేను. జీవుడు, ఈశ్వరుడు, గురువు ఇట్టి భేదముగల కథలకు బహుదూరములోనున్న ఏకాన్లకేవల చిదేకరసస్వభావమైన బ్రహ్మమునందు అజ్హానమేలేదు. (ఇట్లుండగా) జగ**త్తుయొక్క (పస్తావన** యెక్కడిది? పరిపూర్ణముగనే యున్నట్టి (ఆట్టి) బ్రహ్మము నేనుగానున్నాను, వరాహోపనిషత్తు 2-వ అధ్యాయము.

### နွေးနီး ထားေတာ္မွတ္ ႏ

నహి నానాన్వరూవం స్యాదేకం వన్తు కదాచన। తస్మాదఖండ ఏవాస్మీ యనృదనృన్నకించన॥ దృశ్యతే |శాయతే యత్రదృహ్మణోనృన్నతదృవేత్। చిత్యశుద్ధ విముకైక మఖండానంద మద్వయమ్॥ నత్యం జ్ఞానమనంతం యతృరం |బహ్మహమేవ తత్।

ఒక వస్తువు ఏకాలమునందును పలుస్వరూపముంటా కాజాలదు. అఖండమై (ఎడతెగ నిదై) యున్నాను. గాన నాకంటే వేరుగా నేదియులేదు. ఏదేదికనబడుచున్నదో, ఏదేది వినబడు చున్నదో, అదంతయు బ్రహ్మముదప్ప వేరుగానుండలేదు. నిత్యముగాను, శుద్ధముగాను, విమ్ముక్రము గాను, ఏక ముగాను, అఖండానందముగాను, అద్వయముగాను, సత్యముగాను, జ్ఞానముగాను, అనంతముగానునున్నల్లి పర్మబహ్మయేదిక లదో, అదియే నేనుగా నున్నాను. (3-వ అధ్యాయము.)

## (48) హయగ్రీవో దనిషత్

్రజ్ఞానం బ్రహ్మం, అహంబ్రహ్మాస్మి, తక్త్వమనీ, అయమాణ్మా నైర్యామ్య మృశః, అహంబ్రహ్మాస్మీతి మహావాక్త్యెః ౖవతిపాదిశమర్థం శవీశేమన్నా9ః [వతిపాదయ∙్తి. (పజ్ఞానమే బ్రహ్మము. "నేను బ్రహ్మముగా నున్నాను." అది నీవుగా నున్నావు. ఇది యాత్మ, అన్లర్యామిగను, అమృతముగానునున్నాడు. నేనే బ్రహ్మముగానున్నాను. అను మహా వాక్యములచే బైటబెట్టబడిన అర్థమును ఆ ఈ మంత్రములు (పకటించుచున్నవి. (హయ్మగీవోప నిషత్తు,)

# (49) నరన్న త్రహాస్థ్రవనిషత్

మయు ఊ్వత్వమ్శత్వం కల్పితం వస్తుంతో నహి। ఇతి యన్తు విజానాతి న ముక్తో నా<sub>!</sub>త నంశయః ॥

నాయెడ జీవర్యమున్ను, ఈశ్వరర్వమున్ను కల్పింపబడియున్నది. వాస్తవమునలేదు. ఇట్టెవ్వడెఱుంగునో, ఆశడు ముక్తుడే, సందియములేదు. (సరస్వతీరహస్యాపనిషత్తు.)

# (50) బక్స్పా చో పనిషత్

్రవజ్ఞానం బ్రహ్మేతి వా అహం బ్రహ్మాస్ట్రీతి వాడి భాష్యతే తత్వ్రమసీ తేశ్రవ నంఖాష్యతే అయమాత్మా బ్రహ్మేతి వా బ్రహ్మైవాహమస్మీతి వా యోహమస్మీతి వా యోడస్ట్రీతి వా సోహమస్మీతి వా యోడస్ట్రీ స్వాడిస్టర్లు ప్రస్తిపేషా ప్రస్తిప్పు పంచదశాక్షరీ.

(పజ్ఞానము బ్రహ్మమనిగాని నేను బ్రహ్మముగా నున్నా ననిగాని చెప్పబడుచున్నది. అది నీవుగానున్నా పనిగాని చెప్పబడుచున్నది. 'ఈ ఆత్మ బ్రహ్మమనిగాని, బ్రహ్మమేనేనుగా నున్నా నని గాని, ఎవ్వడు (గలడో అతడు) నేమగానున్నా ననిగాని అతడునేనేయనిగాని, యే యితడు గలడో అతడు నేమగా నున్నా ననిగాని, యేది భావనచేయబడుచున్నదో, అది (బ్రహ్మము) పోడశీపంచ దశాక్షరీయనెడు శ్రీ విద్యగానున్నది. బహ్వ ఎచోపనిషత్తు.

### (51) ముక్తికో పనిషత్

ದ್ವಿ ಶಿ ಮೇ ೭ ಧ್ಯಾ ಯ ಃ

అన్వేష్టవృ0 | పయంతేృన మారుతే జోృతిరా నైరమ్। దరృనాదరృనే హీశ్వా న్వయం కేవల రూవఈ॥ య ఆ మై కవిశార్దాల |బహృ న |బహృవిత్స్వయమ్।

ఓమారుత్! లోపలనున్న జ్యోతిని (జ్యోతిస్స్వరూపమగు ఆత్మను) మ్రయత్నముచే వెతుక వలయును. ఓకవిశార్దూలా! జ్ఞానాజ్ఞానములను విడిచి ఎవ్వడు తానేబ్రహ్మమని యున్నాతో ఆతడు, బ్రహ్మము నెఱింగినవాడు కాడు, ఆతడు బ్రహ్మమేను (ముక్తికోపనిషత్తు 2 వ అధ్యాయము.)

ఇదిపఱకుదహరేంచి వచ్చియున్న 51 త్రుతులలో ఆడ్వైత స్వరూపముగనున్నట్టి యనేక వాక్యములలో బహుకొద్ది వాక్యములు మాత్రము ఇచ్చటనెత్తి చెప్పబడినవి. కొన్ని ఉపనిషత్తు లను విడిచిపెట్టుటయు సంభవించెను. ఏలనగా నీపుస్తకము మిక్కిలి విస్తరించిపోవుననుకారణము చేకవె. ఈ ర్వతిశాశ్యములు జీవేశ్వరులు. ర్వవంచము, మొథలరువ్రవి యి క్షావకర్నెత ముదివియు

బ్రహ్మమే సత్యముగ నున్నట్టిదనియు అట్టి బ్రహ్మమునకు రూపాదులు లేవనియు కంఠో క్రముగ జెప్పియుండగా "ఆదిత్యవర్ణం – సువర్ణజ్యోతి?" మొదలగు (శుతులు బ్రహ్మమునకు రూపమును జెప్పచున్నవి గదాయనిన, అవి బ్రహ్మము ఆస్థకారము కాదను దానిని ప్రకటింపజేయవచ్చిన ్రశుతులేగాని, రూపమును బ్రవకటింపవచ్చిన (శుతులు కావు. "ఉమాసహాయం పరమేశ్వరం బ్రామం, త్రిలోచనం నీలకంరం బ్రహ్మాం" మొదలగు శ్రుతివాక్యములు రుద్రాధి రూపముల జెప్పుచున్నవి గదాయనిన, ఇట్టి (శుతివాక్యములున్ను వీటి ననుసరించినట్టి స్మృతి పురాణాదులున్ను వ్యవహారదశ నమనరించి, నిర్గుణ్యబహ్మోపానన కనర్హులైన పురుమలు కొడతేరుటకై సగుణోపాననకు యోగ్యమైన ఈశ్వరాదిరూపములను జెప్పచున్నవి. ఈ అర్థమును "ఏవం సతతయుక్తాయే", ''యేక్ఫక్షర సునీర్దేశ్యమ్", ''సన్ని యమ్యేన్ద్రియ్బగామం" (దీనియందలి, అధ్యాయము 12. క్లో. 1-3-4) మొదలగు క్టోక ములలో గాంచవచ్చును. ఇట్టి నిర్ధుణోపాసన సాధారణజనులకు అసాధ్యమయినందుచే అట్టి వారలకొఱ్తై భ క్తి, విశ్వాసము. ్రపుంచమున విర క్తి, సత్యము, నమ్మకము, మొదలగు వాటిని గలుగజేసి వాటివలన చిత్తశుద్దిని క్రమ్మకమముగ నొందించుటకై సగుణోపాసనమ క్రతులు విధించియున్నవి. సగుణోపాసనలోను త్రీర్ణుడైనవాడు నిర్గుణోపాసనకు యోగ్యుడగుచున్నాడు. ఇది దేనివలెననగా, భూమినిదున్ని పండించువానికిని మంచి చదువరియై ఉద్యోగమునకై బ్రహుత్నించు వానికిని తన చ్రపయత్నమువలన పొందదగిన ముఖ్యోద్దేశము ధనమేగదా! పైరుజెట్టువాడు మొదట ధాన్యాదులపొంది పిదప అట్టి ధాన్యాదుల మూలముగ ధనమును బడయుచున్నాడు. ఇందులకు ఆలస్యమున్ను మిక్కిలి (శమయు గలుగుచున్నది. ఉద్యోగముజేయువాడు అట్టి ధనమును అతి శీయ్రముగ బడయుచున్నాడు. వ్యవసాయదారుడు ఉద్యోగమును ఇచ్చయించినదో దానికి దగిన చదువు మొదలగువాటిని సంపాదించుటకై చాలకాలమభ్యసించవలయును. ఉద్యోగమున ప్రయ ర్నించుటకై వ్యవసాయమును మాత్రము పదలినచో తానుజేసిన వ్యవసాయము పోయి, ఉద్యోగము సిద్దింపక రెండును చెడినవాడగును. కాపున స్థుతియొకడు తనబుద్ది, శ<sub>్త</sub>ికి, మొదలగు వాటిని నిదానించి తాను ఎందులో (పయత్నింపవలెనో, దానిని వెదకుటకై, త్రుతి పలువిధములైన ఉపాస నలను విధించుచున్నది.

పై జెప్పబడిన ఈశ్వరాదులవలె రూపములేని బ్రహ్మము నెఱుంగుటయు, ఎఱింగినట్లు నిష్టజేయుటయు ఎట్లు శక్యమగుననగా - బ్రహ్మజ్హనమనగా బ్రహ్మముయొక్క ఆకారరూపముల నెఱుంగుటకాదు. బ్రహ్మన్వరూపము నెఱుంగుటయే. ఆకారమనగా ఎత్తు, పొట్టి, మొదలగునవి. రూపమనగా నలుపు, ఎఱుపు మొదలగునవి. స్వరూపమనగా అఖండాకారమై మార్పులేక ఒక్కటే విధముగ నెల్లపుడుండుట. ఆకారము రూపము ఇవి మార్పులెందనవి. స్వరూపము మారనిది. అదెటులన నీటియొక్క ఆకారము స్థానమునకు దగినటుల పెద్దదిగను చిన్నదిగను కనబడును. అట్లేచేరిక ననుసరించి ఎఱుపు, తెలుపు మొదలగు రూపములను పొందినదిగ గానబడును. అయినను జలస్వరూపమున మార్పేయుండదు. అట్టే స్థానము చేరిక మొదలగు నుపాధులను నివ ర్తించి జూచినలో, జలస్వరూపమున మార్పేయుండదు. అట్లే బ్రహ్మన్వరూపము మారని స్వరూపమే. అట్టి న్వరూప మేదనగా నిర్మలత్వము, సూక్ష్మత్వము, జ్ఞానము, అనందము మొదలగునవే. జట్టి బ్రహ్మవ్వరూప జ్ఞానమును గురూపదేశమువలన బొంది బ్రపంచమును మరచి ఉపదేశించినటుల ఎడతెగక ధ్యానించుటయే బ్రహ్మనిస్తుయని చెప్పంబడుచున్నది. సామాన్యమైనవాడు ఇట్టి నిష్టముబడుయుట యసాధ్యము ఏలనగా ప్రపంచములోని వారతెల్లప్పుడు విషయజ్ఞానముగలవారలుగనే యున్నారు. అనగా దేహమేమూత్మయని కొందఱు, ఇంటైదిచుములే యాత్మనుందిని కొందఱు, విజ్ఞానమే యాత్మ

యనియు కొందఱు, దేహములోపల ప్రకృతి సంబంధములులేక ఆవ్య క్తముగను (కనబడనిదిగను) అవిద్యాన్వరూపముగను అవ్యాకృతమని పేరుబడనినదిగను నున్నట్టిదే ఆత్మయనికొందఱు, పలు విధములైన యజ్ఞానమువలన వాస్త్రవమయిన ఆత్మస్వరూపమునుగాంచక విపరీతజ్ఞానము గలవారు గను విషయములలో నాళగలవారుగను నున్నారు. వార్లకు వాస్త్రవమైన అత్మజ్ఞానమెటులగలుగ గలదు? ఇట్టియజ్ఞానులకు బ్రహ్మము ఆత్మకంటె అన్యమైనదనియు దూరములోనున్నదనియు అట్టి బ్రహ్మజ్ఞానమసాధ్యమనియుతోచును. గురూపదేశముబడనిన యొకడు:—

న్వదేహమరణిం కృత్వా బ్రాములు బో క్రారాణిం। ధ్యాన నిర్మథనాభ్యాసాత్ దేవం వశ్యేన్ని గాఢవత్ ॥ తిలేషు తైలం దధినీవ నర్పిరావ: బ్రోతన్న్వరణీషు దాగ్ని:। ప్రవమాత్మని గృహ్యతేఽసా సత్యేనైనం తవసాయోఽనుపత్యతి॥

తనదేహమును అరణిగను, (పణవమును (ఓం అనునక్షరమును) కవ్వముగను చేసికొని చిలుకుట యనెడు ధ్యానాభ్యానమువలన కనబడకున్నట్టి (బహ్మము నెఱుంగును. (ఎట్లనగా) సువ్వులలో నూనెయు, పెరుగులో వెన్నయు, భూమిలో నీరును. అరణిలో అగ్నియు కనబడక పోయినను అవి బయటపడునటుల సత్యముచేతను తపస్సుచేతను వెతకువానికి వానిలోపలనే బ్రహ్మము (పకాశించును. శ్వేకాశ్వతరోపనిషత్తన మొదటియధ్యాయము 14. 15, వ వాక్యములలో జెప్పబడియున్నటుల అభ్యాసముజేయువానికి (బహ్మము స్వస్వరూపముగను సమీపమువ నున్నట్టిది గను ఆనందమయముగను సులభసాధ్యముగను దోచును ఇదే యర్థము ''(పత్యశ్రావగమం ధర్మ్యం సునుఖం కర్తుమవ్వయం'' (అధ్యాయము 9, క్లో, 2) అను క్లోకముచే చెప్పబడియున్నది.

కొందఱు బ్రహ్మజ్ఞాననిష్ట అసాధ్యమనుచున్నారు. సద్దురువుయొక్క ఉపదేశమును బడ యకయు బ్రహ్మమును దెలిపెడి బ్రమాణముల విచారింపకయు విషయములలో ఆశ, ఆవిద్య మలన గలిగియున్న వస్తువులలో క ర్తృత్వాభిమానము, తనదను మమత ఇవి గలవారై ఎల్లప్పడు వివరీతబుద్ధితో గూడియున్నవారికి నిరాకార బ్రహ్మస్వరూపజ్ఞానము గలుగుట యసాధ్యమే. అయితే సద్దురూప దేశముబడని వేదశాస్త్రాభ్యాసములనుజేసి ఆశ, అహంకారము, మమకారము విడిచి ద్వైతభావననుత్స్లోని ఆత్మదప్ప యన్యవస్తువులులేవను నమ్మకముతో బ్రయత్నించువానికి బ్రహ్మజ్ఞానము అతి సులభమయినది. ఈ అర్థము ''యా నిశా సర్వభూతానాం" (అధ్యా 2, కోల్ల. 69) అనుచోట చెప్పబడియున్నది.

అత్మస్వరూపజ్ఞానము గలుగవలెననిన విషయవాసనను (ఆన క్తిని) విడువవలెను. విషయ వాసనను వదలవలయుననినచో విషయములలో వైరాగ్యము గలుగవలెను. వైరాగ్యము గలుగవలెననిన వేదాంత శాష్ట్రమును గురుముఖముగ తెలిసికొని విషయములను నక్వరములుగ నెఱుంగవల యును. అట్లు చేయుటవలన విషయవాసన పదలిపోవును. ప్రతియొకరు జేయవలసిన ప్రయత్న మంతయు విషయవాసన పదలుటకేగాని ఆత్మస్వరూప ప్రవాశముగు మోక్షమును పొందువిషయ మున ప్రయత్నించుటకాదు. ప్రసిద్ధముగ నేనని ప్రకాశించుచున్న ఆత్మస్వరూపము ఒకనిచే విడువదగినదికాదు. ఒకనిచే పొందదగినదికాదు. దేహాదులను ఆత్మయని ఎఱుంగుట భమ (విపరీతాభిపాయము). వాస్తవమున చేహాదులు ఆత్మ కావు.

ఒక రు తనదేహక్క కొలక ఎంతయని తెలియవలసినచే, కాస్త్రాగులను విదారించక యే యెట్లు తనచేతితో కొలిచి ఎఱుంగగలడో అట్లే తనయాత్మస్వరూపము నెఱుంగుటకు స్వానుభవము ముఖ్యమేగాని కాస్త్రవిచారణ ఆవశ్యకముగాడు, ఉపాధిని నివర్హించటకే కాస్త్రవిచారణ ఉప యోగపడును. ఎట్లనగా దీపము ఒక పాత్రములోనుంచి మూయబడియున్నది. దానివలన దీపము నకుగాని దాని ప్రకాశమునకుగాని, కొఱతగాని, దోషముగాని, స్వరూపమున మార్పుగాని గలదా? అయితే దీపము దానిలోనున్న దని మనకు తెలియుటలేదు. ఆ దీపము దేనిచే కప్పబడియున్నదే, అట్లు మూతబడియున్న పాత్రమనెడు నుపాధిని తొలగించిన దీపము ప్రకాశియయిక్క స్వరూపమున గాని స్థితిలోగాని, ఏయొక మార్పులేనందున దీపము ప్రకాశముగావలెనని దీపముయెడచేయవలసిన ప్రతుత్నమేదియు లేదు. దానియుపాధియగు మూతబెట్టిన పాత్రమును నివర్హించు విషయమున కానుప్రయత్నము జేయవలయును. ఆ విధముగనే అవిద్యవలన గలిగియున్న విషయమనన నిపర్హించుకు యేస్త మేదయా లేదు. దానియుపాధియగు మూతబెట్టిన పాత్రమును నివర్హించు విషయమనన నిపర్హించుకు యేస్త వేదశాస్త్రామలలో ప్రయత్నించవలయునేగాని, ఆత్మనెటుంగులకై ప్రయత్న మొక్కటియు లేదు.

పైగాంచిన (శుతివాక్యములవలన (పతిపాదింపబడు బ్రహ్మము వాస్త్రవముగ నున్న దైనచో ఏల మనకు (పకాశించలేదనిన, గురూపదేశము, వేచాంతశాస్త్ర్మార్థ విచారము శబ్దాది విషయ ములలో నాస్త్రక్తిని విడచుట మొదలగు వాటివలన "బహూనాం జన్మనామన్తే జ్ఞానవా౯ మాం ్రపద్యతే'' (అధ్యా 7 శ్లో 19) అనువాక్యము ననుసరించి బహుజన్మలలో స్రపమత్నముజేసి ఆభ్యాసము వలన స్వానుభవము జెంది దానివలన ్రబహ్మస్వరూపము ్రపకాశించవలయునేగాని సాధారణముగ నెఱుంగదగినదిగాదు. ఒకనిచే నిరూపించి జూపదగినదిగాదు. అట్లు నిరూపించి చూపదగినది కాదనుటచేతనే ఆత్మ లేదని చెప్పకూడదు. ఏవిధమున ననగా తేనె, క లకండ, మొదలగు వస్తువులను భుజించినవాడు అవి రుచిగానున్నవనియు, రాజభోగము ననుభవించినవాడు మిక్కిలి సుఖము ననుభవించినట్లున్ను జెప్పచున్నాడు. దానిని విన్నవాడగు, తేనె కలకండ తిననివాడున్ను భోగములనుభవింపనివాడున్ను రుచి ఎట్లుండును? సుఖము ఎట్లుండునని అడిగిన, అతని కేవిధ ముగ నిరూపింపగలము? నిరూపించిజూపలేదను దానిచే అట్టివస్తువేలేదని నిశ్చయింపనగునా? రుచియు, సుఖమున్ను, ఎట్లనుభవముచే ఎఱుంగబడునో ఆనుభవించిన వాడు అనుభవించిన పిదపనెట్లు ఎఅుంగగలడో అట్లే బ్రహ్మస్వరూపము అనుభవముచేతనే ఎఱుంగదగినది. రుచికిని సుఖమునకును ఎట్లు ఆకారములేక, రూపములేకున్నను ఆ వస్తువుండుట వా స్తవమో, ఆట్లే [బిహ్త స్వరూపముగూడ వాస్త్రవమే. దానిని జ్ఞానమువలన నెఱుంగవచ్చుననునదియు వాస్త్రవమే. అట్టి జ్ఞాన నిష్ఠను బొందినవాడు బ్రహ్మస్వరూపముగ బ్రహకించుటయు వాస్త్రవమేను.

బ్రహ్మజ్ఞాన నిష్ట ఒక ఆకారము, రూపము వీటిని బట్టినది గాదనియు, అది యిట్టి దనియు ఉపనిషత్తులలో పలుచోట్ల జెప్పబడియున్నది, వాటిలోగొన్ని ఇచ్చట నుదహరించి చూప బడుచున్నవి. ఛాందోగ్యోపనిషత్తున ఆరవమధ్యాయమున ఉద్దాలకుని పుత్రుడగు శ్వేతకేతువను నతడు పండెండు సంవక్సరములు వేదాధ్యయనము జేసినపిదప తండివద్దకు జాని తనకు బ్రహ్మ విద్యమ ఉపదేశింపవలయునని అడుగగా, నాతడు ఆట్లే చెప్పందొడంగె. అయధ్యాయమంతటను నాతని ఉపదేశమిమిడియున్నను మూడు చిధములకు ఉపదేశములు మాత్రమిచట నిర్దేశింప బడు చున్నవి. అవి యేవన మైయధ్యాయము 12-13-14 ఖండములు:—

"న్యగోధఫలమత ఆహరేత్, ఇద౦ళగవఇత్,ఖిస్థీత్, ఖిన∑౦ళగవఇత్, కమ్మత వశ్యసీతి, అణ్వ్యఇవేమా ధానా భగవఇతి, ఆసామం $\overline{n}$  కాం ఖిస్టీతి, ఖాన్నా భగవఇక్, కిమ్మత్ వశ్యసీత్, న కించన భగవఇత్, తంహోవాచయం వైసోమ్యైక మణిమానంన నిభాలయన ఏకన్యవైసోమ్యైషోఽణిమ్న ఏవం మహాన్న్య్ట్ గా స్టిష్ట్ శ్రీ ద్ర్ప్లో మ్యేకి, నయ ఏమో ఒణిమైతదాత్యమ్దం నర్వం తర్పత్యం న ఆత్మాత త్వమన్ శ్వేత కేతో ఇతి. భూయ ఏవ మాఖగవా౯ విజ్ఞావయత్వితి, తథా సోమ్యేతి హోవాచ. లవణమేత దుదకేఒవధాయాథ మా హా పాతరువస్దీదథా ఇత్తి, నహ తథా చకార. తం హోవాచ, యద్దోషా లవణ ్ ముదకేఽవాథా అంగ తదాహరేతి. తద్ధావమృశ్య నవివేద యథా విలీనమేవ. ఆంగాస్యాంతాదాచామేతి, కథమితి, లవణమితి, మధ్యా దాబామేతి, కథమితి, లవణమితి, అంతాదాదామేతి, కథమితి, లవణమితి, అఖ్బాహై ైృత దథమోపన్ దథా ఇతి. తద్ద తథా చకార. తచ్చశ్వత్ సంవర్తే తంపోవాబాత్రవావకిల నత్పోమ్య నస్థాలయసేతై9వ కిలేజ్. నయ ఏషోఽణిమైతదాత్మ్యమ్దం నర్వం తత్పత్యం నఅణ్మా తత్వమని శ్వేత కేతో ఇతి. భూయ ఏవ మాళగవా౯ా విజ్ఞావయత్వితి. కథా సోమ్యేతిహోవాచ. యథా సోమ్యవురుషం గంధా రేఖ్యో 2-ఖ నాడ్డాక్షమాన్య కం కకోతిజనే వినృజేక్, నయథా క క పాజ్వా ఉదడ్వా అధ రాజ్వా ప్రధ్యాయాతాఖనద్దాడ ఆనీతో వినద్ధాడ్లో వినృష్ట్లు. తన్య యథావినహనం ုဆည္သည့္ရွိဆုံသြားထားငါးခ်ာ္ေရရဂဂ၀၀ာတ္ သီခာ၀ ပြဲရပ္ျပည္ဆိမိ လ ကြာသာမ်ား ామం వృచ్ఛకా వండితోమేధామీ గంధారానేవోవనంవద్యేతైవమేవే హాదార్య న ముప్పిషోఒణిమైకదాత్మ్యమ్దం నర్వం తత్పత్యం న ఆతాపై త\_త్వమనీ ිිදුර ප්**නි** අපී".

(ఉద్దాలకుడు పుత్రునిచాచి) ఈన్యగ్రోధ (మఱ్ఱి) వృక్షముయొక్క, ఫలమొక టి దెమ్మ నెను. (పుత్రుడు)ఇదో తెచ్చితిని భగవంతుడా అనెను. (పిత) దానిని పగులగొట్టమనెను. (పుత్రుడు) పగులగొట్టిఇని భగవంతుడా అనెను, (పిత) అందులో నెమిగానబడు చున్నడనెను (పుత్రుడు) మిక్కిలి సన్నని విత్తనములు గనబడు చున్నవనెను. (పిత) [పీతిగలవాడా! వాటిలో నొకదానిని పగులగొట్టమనెను. (పుత్రుడు) భగవంతుడా! ఇదిగో పగుల గొట్టితిననెను (పిత) దానిలో నేమి జూచుచున్నావనెను. (పుత్రుడు) ఏదియులేదు భగవంతుడా యనెను. (తండి) అందులోని ఏ అణువు నీచేచూడబడలేదో అట్టి అణువునుండియే ఇంతటి పెద్ద మఱ్ఱిపెట్టు గలిగియున్నది. (దానివలే ఆణువైన సత్తుమండి ఈగొప్ప జగత్తు గల్లియున్నది.) (మేమగలవాడా! విశ్వసింతువుగాక. ఈ అణువే పీటికంతయు ఆత్మ, అది జగత్తు కెల్ల ఆర్మి. నీవదిగా నున్నావు శ్వేత కేతువా! యనెను, (పుత్రుడు) దానిని మరలను బోధింతువుగాక అని అడుగగా (పిత) అట్లే యనెను. (పిత) ఈ ఉప్పను ఆ నీటిలో బడవై చి రేపటిదినము తెల్లవారి నాయెడ రమ్మనెను. (పుతుడు) అట్లే చేసెను. (తండి) బిడ్డా! నిన్నరాతినీవీ నీటిలో వేసిన ఉప్పనెత్తుమనెను! ఉప్పక నిని పోయినందుచే ఎఱుంగలేదు. (పిత) ఆనీటిలో పైభాగమున కొందమెత్తి ఆచిమనమును బేయుమనెను. (పుత్రుడు) అట్లే చేసెను. (తండి) ఆదేట్లున్నదనెను. (పుత్రుడు) అట్లే చేసెను. (తండి) అదేట్లున్నదనెను. (పుతుడు) అది ఉప్పగా మన్నదనెను. (పిత) మధ్య

కొంచమెత్తి యాచమనము జేయుము, అదెటుల నున్నదనెను. (పు్రతుడు) అది ఉప్పగా నున్నదనెను. (పిత) ఆడుగుభాగమున కొంచమెత్తి ఆచమనము జేయుము, ఆదెట్లున్నదనెను. (పు్రతుడు) అది ఉప్పగానున్నదనెను. (పిత) అయితే దానిని పోసివేసి నోరు కడుగుకొని నాయొద్దకు రమ్మనెను.

అతడు (వు[తుడు) అటుల జేసివేసి సీటిలోకలిపిన ఉప్ప దానిలోనంతల నిత్యముగా నున్న దనెను. (తం[డి) సత్యము గూడనటుల్తనే బిడ్డా! నీపు దానిని జూడకున్నను అది ఈ దేహ మంతయు వ్యాపించియున్నది, వీటికన్నిటికి నాత్మయగు అణువు సత్యము. అది జగత్తుకెల్లనాత్మ. నీపు అదిగానున్నాపు శ్వేతకేతువా! యనెను. (పు[తుడు) దానిని మరల దెలుపుదురుగాక యనెను. (తం[డి) అల్లేయనెను. (తం[డి) బిడ్డా! ఒకనిని కండ్లుగట్టి గాంధారదేశమునుండి బయటకు తీసికొని పోయి విడిచిపెట్టినచో, నాతడు నేను కండ్లుగట్టి కాంతారమున విడుపలడితినని మొర పెట్టును. పిదప నొకడు ఆతనికండ్ల కట్టును విప్పి గాంధారదేశమునకు, ఇదిమార్గము, ఈ త్రోమగా పొమ్మనుచున్నాడు. బుడ్ధిగలవాడు ఊరుఊరుగా అడుగుచుకడులు గాంధారమును జేరుచున్నాడు. ఈ విధముగనే తగిన ఆచార్యుని బడసినవాడు ఎఱుంగగలడు. [పారబ్రక్షయ మగుటయే ఆలస్యము. అదియైనతోడనే ముక్తుడగుచున్నాడు. వీటికన్నిటికి అత్మయగు నణువు సత్యము. అది జగదాత్మ. సీవదిగా నున్నావు. శ్వేతకేతువా! అనెను.

కేనోపనిషత్తున మొదటిఖండము 3-ప వాక్యము మొదలు 8-ప వాక్యముపఱకు ఈ విధ ముగ జెప్పంబడుచున్నది. అదేమన-

దానిని (బ్రహ్మమును) నే(తముగాని వాక్కుగాని మనస్సుగాని అందుకొనుటలేదు. దానిని మన మెఱుంగము. దాని నె**తోం**గించు మార్గముగూడ మనకు తెలియదు. ఆది తెలిసినదాని కంటె వేరైనదిగిను, తెలియని దానికంటె వేరుగనునున్నదని పెద్దలు చెప్పగా వినియున్నారము. ఏది వాక్కువలన తెలియనిదో దేనిచే వాక్కు ప్రవాశించుచున్న దో అదియే బ్రహ్మమని నీవు ఎఱుంగుము. దేనిని ఇది యని యుపాసించుచున్నా రో అదికాదు. దేనిని మనస్సుచే తలంచుటలేదో, దేనిచేమనస్సు తలంపబడినదిగ జెప్పబడుచున్న దో, అదియే బ్రహ్మమని నీవెఱుంగుము. దేనిని ఇదియని ఉపాసించుచున్నా రో అదికాదు. దేనిని కండ్లచే జాచుటలేదో దేనిచే (ఒకడు) కండ్లను జాచుచున్నా డో ఆదియే బ్రహ్మమని నీవెఱుంగుము. దేనిని ఇది యని యుపాసించుచున్నా రో అదికాదు. దేనిని చెవిచే వినుటలేదో, దేనివలన నీ చెవి వినబడుచున్న దో అదియే బ్రహ్మమని నీవెఱుంగుము. దేనిని ఇదియని ఉపాసించుచున్నా రో అదికాదు, ఏది ప్రపాణవాయువుచే శ్వాసించుటలేదో దేనిచే ప్రపాణ వాయువు శ్వాసించుచున్న దో అది బ్రహ్మమని నీవెఱుంగుము. దేనిని ఇదియని యుపాసించు చున్నా రో అదికాదు.

ముండకోపనిషత్తున మూడవ యధ్యాయమున మొదటిఖండములో నెనిమిదవ వాక్య మున నీవిధముగ జెప్పబడుచున్నది. అదేమనగా-

న చక్షుమా గృహ్యాతే నాపి వాబా నాన్పైదేవై న్రవసా కర్మణా వా। జ్ఞాన బ్రహిదేన విశుద్ధ న త్ర్వ న్రతస్తుతం పశ్యతే నిష్కళం ధ్యాయమానః॥ అతడు (బ్రహ్మము) కండ్లదేగాని, వాక్కువలనగాని, మిగత ఇంద్రియములచేగాని, తపసుచేగాని, కర్మచేగాని, గ్రహిం<u>పబ్ర</u>త్వేరడు. ఆతడు ప్రసాదించిన ప్రసాదమగు జ్ఞానముచేత చిత్తకుడ్డిని పొందినవాడు ధ్యానించుచునే నిరవయవమగు బ్రహ్మమును గాంచుచున్నాడు.

కేనో పనిషత్తున 2వ ఖండము 11వ వాక్యము 8–వ అనువాకమున నీ విధముగ జెప్ప బడుచున్నది. అదేమనగా —

యస్యామకం కన్యమకం మకం యన్య న వేద నః। అవిజ్ఞాకం విజానకాం విజ్ఞాకమవిజానకాం॥

(బ్రహ్మమును) ఎఱుంగను ఆనునాతడు ఎఱుంగును. ఎఱుంగుదునను నాతడు ఎఱుం గడు. (బ్రహ్మము) తెలియుననువార్లకు తెలియదు. తెలియదనువార్లకు తెలియును.

మాండూక్యోపనిషత్తున 7వ వాక్యమున నీ విధముగ జెప్పబడియున్నది. అదేమనగా—

నా న్య్బివజ్ఞం న బహ్మీపజ్ఞం నోళయత్మ్మేత్హం న డ్రాష్ట్రానఘనం న ట్రాప్లు నా బాజ్ఞం అదృష్టమవ్యవహార్యమ[గాహ్యం ఆలక్షణం అబ్స్త్యిం అవ్యవదేశ్యం ఐకాత్మ్యబ్రాప్త్యయసారం వ్రవందోపశ్వుం శాన్త్రం శీవం అద్వైతం చతుర్థం మన్యనే న ఆత్మా విజ్ఞేయి: 1

(ఆ బ్రహ్మము) స్వప్నా వస్థగలది (తైజసుడనే జీవుడు) కాదు, జాగ్రదవస్థగలది (విశ్వడను జీవుడు) కాదు, జాగ్రత్స్వప్న ములకు మధ్యమైన అవస్థగలదియు కాదు, నిద్రావస్థగలది (మ్ఞాడను జీవుడు) కాదు. ఈ మూడు అవస్థలలోని వస్తువులను ఒకే కాలమున నెఱుంగునదికాదు, జడము కాదు. చూడదగినదికాదు, నిరూపించి చూపదగినదికాదు. కర్మే స్ట్రైయములవలన గ్రహింపదగినది కాదు. ఈహవలన నెఱుంగదగినది కాదు. తలంపున కందునదికాదు. వాక్కుచే (వేదములచే) నెఱుంగదగినదికాదు. (అయితే) స్వానుభవముచేతనే ఎఱుంగదగినది. జాగ్రత్ మొదలగు అవస్థలు లేనిది. వికారములేనిది, మంగళకరమైనది. మూడువిధములగు భేదము లేనిది. (ఆనగా సజాతీయము

విజాతీయము స్వగతము అను భేదములులేనిది. సజాతీయ భేదములేదనగా తనవంటి చేతనముగు వేరువస్తువును బడసినది కానిది. విజాతీయ భేదము లేనిదనగా, తన్నుదప్ప వేరు జడవస్తువును బడసినదికానిది. స్వగతభేదము లేనిదనగా అవయవము లేనిది.) ఇట్టిదానిని (తురీయమనెడు) నాల్లవదిగ తలంచుచున్నారు. 'తలంచుచున్నారు' అనినందున వాస్తవము కాదని అగుచున్నది. ఏలయనగా మునుపటివైన జాగ్రత్ మొదలగు మూడవస్థలున్ను వాస్తవముయితే గదా దీనిని నాల్లవ అవస్థగా జెప్పవచ్చును? ఆమూడు అవస్థలున్ను వాస్తవముగునవి కానందున తురీయావస్థకూడ వాస్తవము కాదు. ఇదియే ఆత్మస్వరూపము, దీనినే యేఱుంగవలయు.

ఛాందోగ్యాపనిషత్తున 8 వ అధ్యాయము 14వ ఖండమున, ఈ విధముగ **జెప్పబడు** చున్నది. అదేమనగా—

ఆకాశో వైనామ నామరూవయోర్నిర్వహిశాయదంతరా **తత్ బ్రహ్మ** తదమృతం.

పేరున్ను (పేరుకు కారణమగు) రూపమున్ను గలది ఆకాశము. వాటిక న్యమైనది యేదో, అది బ్రహ్మము, అది అమృతము.

కరోపనిషత్తున 6వ పల్లి 9వ వాక్య మీవిధముగ జెప్పుచున్నది. ఆదేమనగా— న నందృశే తిమృతి రూపమన్య న చక్కుషా పశ్యతి కశ్చనైనం హృదా మనీషా మనసాఖిక్స్పౌత్తా య ప్రతద్విదురమృకాా స్త్రేఖవ నై ■

దీనికి (బ్రహ్మమునకు) రూపము (మన) చూపులోలేదు. దీని నెవ్వడును నే**(తముచే** చూచులలేదు. నిశ్చయరూపమైన యథార్మజ్ఞానముచేతనే ఎఱుంగబడుచున్నది. దీని నె**ఱింగినవారు** అమృతత్వమును (మోక్షమును) పొందుచున్నారు.

[పశ్నో పనిషత్తున 4-వ [పశ్నము 10-వ వాక్య మీవిధముగ జెప్పుచున్నది. అదేమనగా—

స యో హ వై కదబ్బాయమశరీరమలోహికం।

శు[ళమ≰రం వేదయకే యన్తు నామ్య న నర్వజౖనృర్వో ళవ⊖ి ∎

ఓ ్రపితిగలవాడా! ఎవడు దానిని (బ్రహ్మమును) నీడలేనిది, శరీరములేనిది, వర్ణము లేనిది, ్రపకాశముగలది, నాశములేనిది ఆని యెఱుంగునో ఆతడు సకలమునెఱింగినవాడుగను, సకలము తానుగను అగుచున్నాడు.

ఈ వాక్యములచేశను, మతీయు ననేక ప్రమాణములచేతను బ్రహ్మమనెడు ఆశ్మ స్వరూపము ఇంద్రియములకు గోచరముకానిదని ఏర్పడుచున్నది. ఆశ్మస్వరూప ప్రహకము గలుగుటకు ఉపాయమేదనగా, ఇంద్రియములను మనస్సుతో నణచుకొని ఒక్కటే నిలకడలో నుండెడు సమాధియే, కావున ప్రతి ముముక్షువైనవాడును ఏమరినవాడై వ్యర్థముగా కాలముగడుపక ఆశ్మస్వరూపజ్ఞానము బడయుట్రై ప్రయత్నింపవలయును. ఈ అర్థమును (శుతియే చెప్పచున్నది-

కఠోపనిషత్తున 3-వ వర్డి 14-వ వాక్యము ---

ఉం త్తిష్ఠం జాµగత, |పావృ వరా≡ా నిఖోధత। మైరనృ ధారా నిశింకా దురతృయా దుర్ఘం షథమైత⊁ౖవయా వచ<u></u>ి ∎ (అజ్ఞానమునుండి) మేలుకొనిలేవండి. (శేష్టమైనవార్లనుపొంది బ్రహ్మజ్ఞానమును సంపాదించండి. (ఏలనగా) దానిని తెలిసికొనుమార్గము మిక్కిలివాడియైన క త్రికొనలో నడచుటవలె మిక్కిలి కఠినమైనదని విద్వాంసులు చెప్పాచన్నారు.

> కేనోపనిషత్తు 9వ ఖండము 6వ వాక్యము— ఇహచేదవేడీదథ నత్యమ స్త్రి న చేదిహోవేడీన్మహతీ వినష్టి: భూతేషు భూతేషు విబిత్య ధీరా: [పేత్యాస్మాల్లోకా దమృతా భవ నై ॥

ఈ జన్మలో (బ్రహ్మమును) తెలిసికొనినచో పిదప నిలకడగలుగును. ఈ జన్మలో నెఱుంగని ఎడల గొప్పనష్టముగల్గును. మ్రతిభూతములయందును బ్రహ్మమును జూచెడుధీరులు ఈ లోకమును విడిచి నిత్యపదవిని పొందుచున్నారు.

#### wwwww

శ్లో॥ బుద్ధ్యా విశుద్ధయా యుక్తో ధృశ్యాఒఒత్మానం నియమ్య చ। శద్దాడిన్ విషయాం స్తృక్త్వా రాగద్వేషా వృదస్య చ॥ 51

,, వివిక్తసేపీ లామ్వాశీ యతవాక్కాయమాననః। ధ్యానయోగవరో నిత్యం వైరాగ్యం సముపార్శితః॥ 52

,, అమాంకారం బలం దర్పం కామం క్రోధం వర్కిగహం: విముచ్య నిర్మమశ్శాంతో !బహృభూయాయ కల్పతే జ 58ి

పద $\mathbb{E}$  బుద్ధ్యా (1) – విశుద్ధయా (2) – యు క్ష $\mathbb{E}$  - ధృత్యా (3) – ఆత్మానం (4) – నియమ్య(5) – చ $\mathbb{E}$  శర్దాదీన్ – విషయా $\mathbb{E}$  (6) – శ్యక్త్యా – రాగద్వేషా (7) – వ్యవస్య – చ $\mathbb{E}$ 

,, వివిక్త సేవీ (8) - లఘ్వాళీ (9) - యతవాక్కాయమానస: (10)। ధ్యానయోగపర: (11) - నిత్యం (12) వైరాగ్యం - సముపార్థిత: (13) ॥

., ఆహంకారం (14) - బలం (15) - దర్పం (16) - కామం (17) - క్రోధం(18)-పర్కిగహం (19)గ విముచ్య - నిర్మమః (20) - శాంతః (21) - బ్రహ్మభూయాయ (22) - కల్పతే ॥

పరిశుద్ధమైన లేక, న్వచ్చక శబ్దాదీన్విషయాక శబ్దము మొదలగు విషయములను విశుద్దయా చెందిన శ్వక్వా విడిచియు నిశ్చయముతో లేక బుద్ధితో రాగద్వేషా ಬದ್ದ್ಯಾ రాగ ద్వేషములను కూడినవాడుగను **వ్య**దస్యచ వివిక సేపీ ಯುಕ : నివ రింపజేసియు **ధైర్యము**చేశ ధృత్యా వీకాంశమును ఇచ్చించువాడు గను, ఏకాంశమున వసించు అంతఃకరణమును అక్మానం నియమ్యచ **පසඩ** විච්චරණ వాడుగసు

| లమ్వాళీ                                | మిళమైన ఆహారమును<br>(గహించువాడుగను,                                                                        | దర్భం                                | డుర్మార్గమున <sub>(</sub> వవృత్తినిన్ని లేక<br>మదమునున్ను                                                                       |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| యశవాక్కాయమాననః                         | వాక్కు, దేవాము, మనస్సు<br>వీనినణదిన వాడుగను                                                               | కామం<br>పర్మిగహం                     | ఆశ్మన్ను<br>అఖిమానమును, రేక స్పత్వ                                                                                              |
| <b>గిక</b> ్తం<br>ధ్యానయోగవరః          | ఎల్లమ్నడు<br>బ్రహ్మధ్యానములో కోరిక<br>గలవాడుగను, రేక<br>ధ్యానము చందును,<br>యోగము చందును,<br>అనకిగలవాడుగను | [కోథం<br>విమాద్య<br>నిర్మమః<br>శాంతః | మును<br>కోవమును<br>విడిబి పెట్టి<br>మమళ లేనివాడుగను<br>విశ్రాంతిని పొందివ వాడుగను<br>మన్నవాడు                                   |
| వైరాగ్యం<br>నమపాశిశ:<br>అహంకారం<br>బుం | వైరాగ్యమును<br>బెందినవాడుగను<br>అహంకారమునున్ను<br>దుర్కాగహము లేక, మొండి<br>తనము, లేక శ శ్రీనిన్ని         | బ్రహ్మహయాయ<br>కల్ప <b>శే</b>         | తానే బ్రహ్మమను నిశ్చయ జ్ఞాన<br>ముతో నుండుటకొత్తక్తే, లేక<br>బ్రహ్మమగుటకొత్తకు<br>యోగ్యుడగుచున్నాడు, లేక<br>అధికారి యగుచున్నాడు, |

er∎ పరిశుద్ధమైన నిశ్చయముతో గూడినవాడుగను, ధైర్యముచేక బుద్దిని విషయములనుండి ఆణబినవాడుగను, శబ్దము మొదలగు విషయములను విడిచినవాడుగను, రాగద్వేషములను కొలగించినవాడుగను, ఏకాంతన్డలమున నివానము, మితమైన ఆహారము, వాక్కుదేహము మనన్పు వీటినణచుట, అహంకారము, మొండివాదము, దుర్మార్గమున మృత్తి, ఆశ, కోవము, అఖిమానము విటిని విడిబెపెట్టుట, మమశలేకుండుట, వి<sub>క</sub>ాంతి బెందియుండుట, ఇట్టి గుణములు గలవాడుగనునున్నవాడు, ఈ నే బ్రహ్మమను నిశ్చయట్టాన ముతో నుండుటకు యోగ్యుడుగనున్నాడు. (ఇకడే జ్ఞానమును పొందుటకు యోగ్యుడనునది తాక్పర్యము.)

- (1) బుద్ధ్యా సాత్త్వికబుద్ధితో (శ్రీధరులు)
- (2) విశుద్ధయా కపటములేని (శంకరులు). ఆత్మస్వరూపమును గ్రహించునట్టి (రామానుజులు) విషయమునందాస్త్రక్తేలేని (రాఘవేంద్రులు).
- (8) ధృత్యా సాత్విక ధైర్యముచేత (శ్రీధరులు). నిలబెట్టెడి శ క్షిచేత (రాఘవేంద్రులు).
- (4) ఆత్మానం కార్యకారణరూపమైన అంతఃకరణమును (శంకరులు). మనప్పును (రామానుజ రాఘవేంద్రులు),
- (5) నియమ్య స్వాధీన పరచుకొని (శంకరులు).
- (6) విషయా౯ శరీరము నిలబడుటకు కావలసిన ఆహారాదులు తప్ప మిగతవిషయములను (శంక రులు). శబ్దాదుల ననుభవింపవలెనను ఇచ్చలను (రాఘవేంగ్రదులు).
- (7) రాగద్వేషా శరీర సంరక్షణకై తన్మపయత్నములేకయే దొరకిన అన్నపానాడులలో రుచి వలన ఆస్పక్తియు, ఆరుచివలన ద్వేషమున్ను (శంకరులు).

- (8) వివి క్ల సేపీ అడవులు, నదియొడ్డుననున్న ఇసుక దిబ్బ, పర్వతములలోని గుహలు ఇటువంటి చికాంతమైనచోట నివసించెడివాడు (శంక రులు). తనయొక్క నిష్ఠకు విరోధములేనిచోట నున్నవాడు (రామానుజులు). పరిశుభ మైనచోట నున్న వాడు (శ్రీ ధరులు).
- (9) లఘ్వాశీ అత్యాహారము, లేక బొత్తిగ నాహారమును తొలగించుట ఇవి రెండులేనివాడు (రామానుజులు).
- (10) యతవాక్కాయ మానసః వాక్కు దేహము మనస్సు వీటిని ధ్యానమున కనుకూలముగ జేసి శొన్నవాడు. (రామానుజులు). అయోగ్యమైన విషయములుతప్ప మిగత విషయములో వాక్కు, దేహము, మనస్సు, వీటి నుపయోగించెడివాడు. (రాఘవేంద్రులు).
- (11) ధ్యానయోగ పరః ఆత్మస్వరూపచింతనమే ధ్యానము. అందులో నెడదెగకయుండుట యోగము. వీటిలో నా సక్తిగలవాడు (శంకరులు). జ్ఞానయోగము నందాసక్తిగలవాడు (రామానుజులు). జ్ఞానమనెడి ఉపాయము నందాసక్తిగలవాడు (రాఘవేంద్రులు).
- (12) నిత్యం దేహాంతమువఱకు (పతిదినమున్ను (రామానుజులు)
- (18) వైరాగ్యం సముపా(శిత: కనబడునవియు కనబడనివియునైన వస్తువుల విషయమున ఆశను విడిచినవాడు (శంకరులు). ధ్యానింపదగిన వస్తువుదప్ప మిగతవస్తువులలో వైరాగ్య మును రోజుకు రోజు వృద్ధిజేసికొన్నవాడు (రామానుజులు).
- (14) అహంకారం తానను నహంకారమును (శంకరులు). నేను విరక్తుడను ఆను నహంకార మును (శ్రీధరులు). డేహాదులలో ఆత్మబుద్ధిని (రామానుజులు). తానుక ర్హయను నభి మానము (రాఘవేం(దులు).
- (15) ఖలం కామరాగములలో గూడిన శక్తియేగాని దేహశక్తిగాదు. అనగా తనవద్దనున్న వస్తు పులు తన్ను విడిచిపోకయుండ బ్రయత్నించు సామర్థ్యము కామముతోగూడిన శక్తి. తనకులేని వస్తువును సంపాదింప బ్రహయత్నించు సామర్థ్యము రాగముతో గూడిన శక్తి (శంక రులు). అనాత్మలో ఆత్మబుద్ధియొక్కవృద్ధికి కారణమైన వాసనాబలము (రామాను జులు). తాను మిక్కిలి సామర్థ్యముగలవాడనను నభిమానమును (రాఘవేంద్రులు).
- (16) దర్భం యోగసామర్థ్యమువలన దుర్మార్గమున బ్రప్పత్తిని (శ్రీధరులు). ఆశిసంతో సముచేత ధర్మవిరోధము గలిగెడి మదమును (శంకరులు). దేహాభిమానమువలన గలుగుమదమును (రామానుజులు). తాను, భయపడదగిన విషయమునగూడ భయపడకుండుటను (రాఘవేం(దులు).
- (17) కామం ప్రారబ్ధమువలన గిబ్జినవస్తువులలోని ఆశను (శ్రీ ధరులు). విషయములలోని ఆశను (శంక రులు).
- (18) క్రోధం తాను పొందినవవస్తువుల నపహరించిన, లేక నష్టపరచిన వానిమీద గలిగెడి కోపమును (శ్రీధరులు). ద్వేషమును (శంకరులు).
- (19) పర్కిగహం దేహసంరక్షణమునగాని ధర్మానుష్టానమునగాని మధ్య సంభవించెడి యనా వశ్యకమైన విషయమును (శంకరులు),

- (20) నిర్మమః కష్టపడక లభించిన వస్తువులలోగూడ అభిమానములేనివాడు (శ్రీధరులు). తన దేహమునందుగూడ అభిమానములేనివాడు (శంకరులు). తనదికాని దేహాదివ్యాపారము లలో తనదను నభిమానములేనివాడు (రామానుజులు). తాను జేయుకర్మలు తనవను నభిమానము లేనివాడు (రాఘవేం(దులు).
- (21) కాంతః సక లవిషయములలోనుండి నివృత్తిచెందినవాడు (శ్రీధరులు). ఆత్మాను భవము నందే సుఖముచెందినవాడు (రామానుజులు). కోపమును గలుగజేయునట్టి విషయమున గూడ ఓర్పుతో నుండువాడు (రాఘవేం(దులు).
- (22) బ్రహ్మ భూయాయ బ్రహ్మమగుటకు (శంకరులు). బ్రహ్మమువలె నగుటకు (రామానుజులు)-బ్రహ్మ జ్ఞానమునకు (రాఘవేంద్రులు).

శ్లోంగి [బహృభూతం: |వననానైతా] న శోచతి న కాంకషతి: నమనృర్వేషు భూతేయ మదృక్తిం లఖతే వరాం ు

54

ట్రహ్మభూతః తానే బ్రహ్మమైనవాడై బ్రహ్మ నకాంక్ష 8 కోరుటలేదు మును ఉందినవాడై నకల బ్రాణులయొడను నర్వేషు భూతేమ నమః (భూత్వా) వరాం మన్పక్షిం శాంశమైన మనస్పుగలవాడు లేక అత్మయెడ బ్రహకము సమముగ నుండి [వనన్నా క్యా నాయెడ మేలెనభ కిని పొందుచున్నాడు. బడసినవాడు లభ తే నశోచకి దుఃఖించుట లేదు

- తా∎ తాను బ్రహ్మమను నిశ్భయజ్ఞానమున్ను శాంతమైన మనస్సున్ను గలవాడు (పీదైన నష్టమైనదానినిగూర్చి) దుఃఖించుటయులేదు. (పీదైన తనకు కావలెనని) కోరుటయులేదు. సకల[పాణులయొడను నమముగనున్నవాడై [శేష్మమైన నా ఖ≛్ని పొందుచున్నాడు.
- (1) బ్రహ్మభాతః బ్రహ్మమును పొందినవాడు అనగా జీవన్ముక్తుడు (శంకరులు). (పకాశించు నదిగను పరిపూర్ణ జ్ఞానాకారముగను, నాయొక్క శేషముగనునున్న స్వరూపమును గల వాడు (రామానుజులు). తనయొక్క మనస్పును బ్రహ్మమునెడనేయుంచి యున్నవాడు, అనగా లక్ష్మిని చెందినవాడు (రాఘవేంద్రులు).
- (2) ప్రసన్నా కా ై ప్రకాశించిన ఆత్మ స్వరూపమును చెందినవాడు (శంకరులు). దుఃఖము మొదలగువాటినుండి నివృత్తిచెందిన స్వరూపముగలవాడు (రామానుజులు). స్వయము గనే విషయములనువిడిచి వేరైన మనస్సుగలవాడు (రాఘవేం(దులు).
- (3) నకోచతి రాను దొడగినకర్మ ముగియనందు ైదుుఖించుటలేదు (శంకరులు). తన్నుదప్ప ఇత్తరషస్తువులమగూర్చి కోకమువెందుటలేదు (రామానుజులు).

55

- (4) నకాంక్షతి లేనిదికావలెనని యపే క్షించుటలేదు. "సహృష్యతి" అనియు ఒక పారముగలదు. దానికి ఇష్ట్రపాప్తిపలన సంతోషించుటలేదని యర్థము (శంకరులు) నన్నుదప్ప వేరొక దానిని అపేక్షించుటలేదు (రామానుజులు).
- (రే) నమః తనయొద్ద సుఖదు:ఖములు ఎట్లనో, ఆట్లే ప్రాణులయొద్దను చూచెడివాడు (శంకరులు). సకలవస్తువులను లక్ష్యముజేయుటలేదు. (అనగా సకలవస్తువులను తృణముగ దలంచు వాడు) (రామానుజులు).
- (6) మర్ప్ క్రిం అంతట బ్రహ్మమే అనుభావనను (శ్రీధరులు) మత్ మయి = పరమేశ్వరుడైన నాయెడ, భక్తిం = చతుక్వధా భజన్లే మాం జనాస్సుకృతినో ఒర్జున ! ఆర్తో జిజ్జా సురర్థారీజ్ఞానీ చ భరతర్హభ (అధ్యా 7-శ్లో 16-) వీటిలో 4 వ పక్షపువారలైన జ్ఞానులు జేయదగిన భజనను (శంకరులు). ఆనేక మహిమలు బడసిన నాయెడ (పీతిననుభ వించుటయనెడి భక్తిని (రామానుజులు).

THE PROPERTY OF THE PARTY OF TH

పద॥ భక్తా, - మాం - అభిజానాతి - యావా౯ - యః - చ - అస్మి - తత్త్వతః ! తఈ: - మాం - తత్త్వతః - జ్ఞాత్వా - విశతే - తదన న్తరమ్ ॥

| అహం               | నేను                     | <b>इ</b> हः     | <b>తరువా</b> త            |
|-------------------|--------------------------|-----------------|---------------------------|
| ಯ್ಎಾ೯             | ఎట్టి పరిమాణముగలవాడుగను  | మాం             | వన్ను                     |
| <b>ಯಕ್ಸ</b> ಅನ್ನಿ | ఎట్టి న్వహుపముగలవాడుగను, | <b>శ</b> త్వత : | యథార్థముగ                 |
|                   | లేక ఏదిగనునున్నానో       | జ్ఞాక్వా        | ചെക്കറ്റ്                 |
|                   | ಅವಿಧಮುಗ                  | కోదన నరం        | ఆవిధముగ నెంమింగ్నితోడనే,  |
| కం మాం            | ఆట్టి నన్ను              | _               | లేక వెంటనే                |
| <b>४</b> हुर्     | <b>ಥ</b> ಕ್ಷಿವೆಕ         | ವಿಕ ಕೆ          | నన్ను బ్రవేశించుచున్నాడు. |
| <b>४ ड</b> ु४:    | వాన్రవముగ, లేక ఉన్నటుల   |                 | (పరమానంద న్వరూపియగు       |
| (నః) అభిజానాతి    | ఆకడు ఎఱుంగుచున్నాడు      |                 | ` చన్నాడు.)               |

రా॥ నేను ప్పవధమైన వరిమాణము, స్వరూపము గలవాడనుగ నున్నానో ఆవిధముగ నన్ను భక్తివలన నెఱుంగుచున్నాడు. అక్టెరింగిన తరువాత వెంటనే (ఆలన్యములేకయే) వరమానంద స్వరూప్రియగుచున్నాడు.

(శంకరులు) యావానస్మి = మాయమొదలగు నేయే ఉపాధులతో గూడియున్నానో, యక్చాస్మి = ఉపాధిలేనిదిగను, అఖండముగను, జ్ఞానస్వరూపిగను, సర్వవ్యాపిగనునున్న యెట్టి స్వరూపము గలవాడుగనున్నానో ఆ విధముగ, అభిజానాతి = తెలిసికొనుచున్నాడు. ''తతోమాం తత్త్వతో జ్ఞాత్వా విశితే తదన గ్రైరమ్" అని చెప్పబడియున్నందున జ్ఞానమునుపొంది దానివెనుక బ్రహ్మమును ప్రవేశించుచున్నాడని అర్థమగుచున్నట్లు కనుబడును జ్ఞానమునకు ఫలమంతయుచేరి అవిద్యయొక్క నివృత్తియేను. దానివెనుక పొందవలసినది విదియులేదు. ''క్మేత్రజ్ఞం చాపి మాం విద్ధి సర్వక్షేతేమ భారత" (అధ్యా 13 శ్లో 3) అని క్షే్మేతజ్ఞుడు అఖండ్రబహ్మముగ చెప్పబడి యున్నాడు. జీవుడని పేరుబడసిన తానే యట్టి యఖండ్రబహ్మము. కావున అతను పొందవలసిన దేదియులేదు. వేరుగనొక్కటి యుండినగదా దానిని పొందుచున్నాడని చెప్పగలము? పొందుట యనగా అవిద్యానివృత్తి చెందుటయే. అదియే బ్రహ్మమునుపొందుట యనఁబడుచున్నది. (సున్నము యొక్క స్వరూపముచేత శుద్ధమైననీరు సున్నముయొక్క రూపముగ కనబడినప్పడు సున్నపునీరని వ్యవహరింపబడుచున్నది. వేరుపరచెడి సాధనముచేత సున్నము తొలగినప్పడు నీరుశుద్ధమైనదని వ్యవహరింపబడుచున్న ది. సున్న ము నివ ర్షించినపిదప అట్టి నీరు దేనినిపోయిచేరినది. సున్న పునీరను వ్యవహారము తొలగినదనునదే నీరు శుద్దమైనదనుదానిచే చెప్పబడుచున్నది.) ఆవిధముగనే అవిద్యా వస్థలోనున్న బ్రహ్మము జీవుడని వ్యవహరింపబడినది. అవిద్యానివృత్తిచే బ్రహకమైన జీవస్వరూ పము స్వబ్రకాశముగనేయున్నది అందలి 50 వ క్లోకమున జ్ఞాననిష్ఠవలన బ్రహ్మమును పొందు చున్నాడని చెప్పబడియున్నదిగదా యనిన, అచ్చటగూడ ఈ యర్థమే గ్రహింపదగినది. నిష్ట యిట్టిదని తెలిసికొనుటవలన నజ్ఞాన నివృత్తికి సాధకముగలదు. గురువు ఉపదేశించిన శాస్త్రజ్ఞానము వలన కలిగినట్టియు, అమానిత్వము మొదలగు గుణములతో గూడినట్టియు, ఆత్మతప్ప వేరు ఏ యొకవస్తువున్ను కనబడక కానే బ్రహ్మమను నిశ్చయముతో నున్నట్టియు దృఢమైన అఖండధ్యాన మేదిగలదో అదియే జ్ఞాననిష్ఠయని చెప్పబడుచున్నది. "చకుర్విధా భజన్లేమాం (అధ్యా 7 🕺 16) ఆనుచోట చెప్పబడిన నాల్గువిధములైన భక్తులలో నాలుగవదైన జ్ఞానభ క్తియే (శేష్టమైనది. ఇదియే జ్ఞాననిస్లు. ఇదియే జీవేశ్వరభేరమును నివర్తింపదగినది. ఇదియే కడపటిదైన బ్రహ్మజ్ఞానము, ఇటు వంటిజ్ఞానికే సర్వ కర్మనన్న్యానము చెప్పబడియున్నది. ఇట్టివానికే ఆశ్మస్వరూపమగు మోక్షము చెప్పబడియున్నది. దానికి దీనికంటే వేరైనమార్గములేదు. వేరుమార్గముగలదని తలంచినచో. పడమట సముద్రమును పొందగోరి తూర్పుగా పోవుటపలె (పయోజనపడదు. ఇప్పడు చెప్పబడిన జ్ఞాననిష్ఠామార్గము ఒక పర్వతము వలె నున్నది. మిగతమార్గము ఆవగింజవంటిది. కాపున బ్రహ్మమున బ్రవేశించుట యనుమాటలకు అఖండాకార బ్రహ్మస్వరూపముగ వెలుగుటయనియే తాత్పర్యము.

(రామానుజులు) యశ్చాస్మి =స్వరూపముచేతను స్వభావముచేతను ఎట్టివాడుగనున్నానే, యావానస్మి = ఎంతటివిభూతులు గుణములు బడసినవాడుగనున్నానే, మాం = అట్టివాడుగనున్నా,  $\psi$  క్ర్వా = మునుపుచెప్పిన  $\psi$  క్రిచేత, త త్వకి = యథార్థముగ, అభిజానాతి = ఎప్పడెరుంగునే, త త్వకి జ్ఞాత్వా తదనంతరం = ఈవిధముగ నన్నె ఱింగిన తరువాత, తతః = పైజెప్పిన  $\psi$  క్తిచేత, మాం = నన్ను, విశతే = పొందుచున్నాడు, ఇందరి "తఈః" అనుపదము పైజెప్పిన  $\psi$  క్తియే మోక్ష మునకు ముఖ్య కారణమనుదానిని గు రైంచి చూపుచున్నది. ' $\psi$  క్ర్మాత్వనస్వయాళక్య $\xi$ ' (అధ్యా 11 - శ్లో 54) అనుచోట ఈయర్థమే చెప్పబడియున్నది.

(రాఘవేందులు) యావానస్మి = ఎట్టిపరిమాణముగలవాడుగనున్నానే, యశ్చాస్మి = ఏవిధమైన నామరూపములతో గూడియున్నానో అట్టివానిగ, అనగా సక లదేశకాలవ్యాపిగను సక ల గుణపరిపూర్హుడుగను దివ్వనామరూపములు గలవాడుగను, మాం = నన్ను, భక్త్వా = ఈ యధ్యా యము 54 వ క్లోకమున జెప్పబడియున్న, పరమభ్తిచేత, శత్త్వత: = తనయోగ్యతానుసారముగ, ఆభిజానాతి = ఎపడెరుంగునో ఆకడు, తఈ = ఆ భ క్రైవలన, మాం = నమ్మ, త త్ర్వతః = యథార్థ ముగ, జ్ఞాత్వా తదన స్థరం = యోరింగిన పిదప, మాం విశతే = నమ్మపొందుచున్నాడు. అనగా ము క్రివి పొందుచున్నాడని తాత్పర్యము.

~~~~~~

ಕ್ಸ್ ಸ್ಟ್ ಸರ್ವಕರ್ಣಾಜ್ಞಾಪಿ ಸದ್ ಕುರ್ಬ್ಡ್ ಮದ್ವ್ಯಪ್ಪಾಕ್ ಯ  $\mathfrak{s}$  ಪ್ರಸ್ತಾರ್ಗಾದವಾರ್ಬ್ನ್ ಶಿಕ್ ಕ್ರಕಂ ವದಮವ್ಯಯಂ  $\mathfrak{s}$  ಸ

56

పద# సర్వకర్మాణి (1) - అపి - సదా - కుర్వ్యాణః - మద్వ్యపా(3)! ముత్తుసాదాత్ - అవాప్మోతి - శాశ్వతం (3) - పదం (4) అవ్వయం (5)

మద్వ్యపాశ్రాత్ నన్నే అక్రయించినవాడు లేక శరణముగ గైకొన్నవాడు నర్వకర్మాణి కర్మలన్నిటిని అన్నయం నాళములేనిదైన కుర్వాణు అవి బేసినప్పటికిని పదం స్థానమును నదా ఎజ్జప్పడు అవాప్పాతి పొందుచున్నాడు.

తాజ నిత్యనై మి త్రిక కర్మలను ఎల్లవృడు చేయుడు నన్నే అశ్రయించి యున్నవాడు నాయొక్క అను[గహమువలన శాశ్వశమైనట్టియు నాశము లేనట్టియు స్థానమును పొందుచున్నాడు.

(రాఘవేంద్రులు) ఇందులోని ''అపి'' శబ్దము కర్మలన్ని టిని ఈశ్వరారాధన రూపము గనే చేయవలెననుదానిని గు ర్హించుచున్నది,

- ⊭ ఈ క్లోకమును కూర్మపురాణము 🚓 త్తర భాగము అధ్యాయము 11 లో చూడుడు.
- (1) సర్వకర్మాణి నిత్యనైమిత్తిక కామ్యకర్మలను (రామానుజులు) విహితములైన నకలకర్మలను (రాఘవేంద్రులు).
- (2) మర్పృపాశ్రాశయణ వాసుదేవుడనైన నన్నే ఆశ్రాయముగ బడసినవాడు ఆనగా నా యెడ నొప్పగించబడిన మనస్సు మొదలగునవి గలవాడు (శంకరులు). భగవంతుడే సకలము నకుమ కర్హయని తలంచి యున్నవాడు (రామానుజులు) నా యొక్క ఆరాధన రూప ముగ నా యెడ ఒప్పజెప్పి యున్నవాడు (రామానుజులు).
- (కి) శాశ్వతం నిత్యమైనది (శంకరులు, రాఘవేంద్రులు).
- (4) పదం విష్ణువుయొక్క స్థానమును (శంకరులు). నన్ను (రామానుజులు, రాఘవేంద్రులు).
- (5) అవ్యయం వికారము లేనిది (శంకరులు, రాఘవేంద్రులు).

శ్లో ఆ బేతసా నర్వకర్మాణి మయి నన్న్యన్య మత్పర: 1 బుద్ధియోగముపా శ్రీకృ మబ్బిత్తనృతతం భవ॥ పద။ చేతసా (1) - సర్వకర్మాణి (2) - మయి - సన్స్యస్య (3) - మత్పర: (4)! బుద్ధియోగం (5) - ఉపా $({}^{4}$ త్య (6) - మచ్చి $({}^{4}$ క్ష - నఠతం - భవ $({}^{4}$ 8)!

| బద్ధిని, లేక బుద్ధియోగ | నిశ్చిక బుద్దిని | బుద్ధియోగం    | . నకల కర్మలను         | నర్వక ర్మాణి   |
|------------------------|------------------|---------------|-----------------------|----------------|
| మును                   | •                |               | <b>మ</b> నన్పుచేత     | ਹੈ <b>ੱ</b> ਕੇ |
| లేక ఆశ్ర యించి         | పొంది, లేక       | क्रज्ञेगुश्चर | ನ್ಯಾಯಿಡ               | మయి            |
| మ                      | ఎల్లప్పడు        | సకకం          | ఒప్పచెప్పి (అర్పించి) | నన్న్యన్య      |
| శనే చిత్రమునుంచిన      | నాయిడనే          | మద్చి తః      | నన్నే పొందవలసిన 🍲 తమ  | మక్పరః         |
| ్ వాడుగను              |                  |               | మైన స్థానముగ గలవాడు   |                |
| వుగాక                  | అగుదువుగా        | భవ            | గను, లేక మేలైనదిగ     |                |
|                        |                  |               | గొన్నవాడై             |                |

ాలు నక్కుక్కుక్తుక్కుకుక్కుకుక్కుకు మానాడ్ కట్టింది. వేదే గ్రామం దేవుడే) పొందవలసిన ఉత్తమమైన స్థానమని నిశ్చికబుద్ధినిచెంది ఎల్లవృడు నాయొడనే బిత్తమునుంచిన వాడవగుదువు గాక!

- (1) చేతసా వివేకబుద్ధిచేత (శంకరులు). కాను ఈశ్వరునియొక్క అధీనుడనియు, అతనివలన ్రపేరేపింపదగిన వాడనియు, వాని దాసుడనియు నిశ్చయబుద్ధిచేత (రామానుజులు).
- (2) నర్వకర్మాణి ఇహపర సాధనములైన కర్మలను (శంకరులు). కర్త, ఉద్దిష్టులైన దేవతలు వీరలతో కర్మలను (రామానుజులు) సకలములైన విహితకర్మలను (రాఘవేంద్రులు)
- (8) సన్ఫ్యస్య యత్కరోషి యదశ్నాసి (అధ్యా. 9. శ్లో. 27) అనుచోట జెప్పినట్లు నాకర్పించి (శంకరులు).
- (4) మత్పరః నన్నే ఉత్తమమైన దైపమని నమ్మి (శంకరులు). ముఖ్యముగ పొందదగిన ఫలము నేనేయను నమ్మకముతో (రామానుజులు). నేనే సర్వోత్తముడనను బుద్ధితోగూడినవాడై (రాఘవేంద్రులు).
- (5-6) బుద్ధియోగం ఉపాణిత్య మనస్సును నాయెడ నిలకడగ నిలబడునట్లు జేసికొని, ఆనగా నన్నే శరణము బొంది (శంకరులు). బుద్ధియోగము వాశ్రయించి (రామానుజులు) బుద్ధిని విషయ ములలో (పవర్తింపకుండ నడ్డగించి నాయెడ నిలబెల్మి (రాఘవేంద్రులు).

తా∎ నీవు నాయొడనే మనస్పుగలవాడవైనచో నాయొక్క అన్నుగహము వలన నకలదు:ఖముల నర్మికమించగలవు. నీవు తెలిసినవాడనను అహం కారమువలన నేను జెప్పినదానిని విననియొడల చెడిపోగలవు. (అనగా పురు షార్థమును పొందకాలవని తాతృర్యము.)

(1) సర్వదుర్ధాణి — సంసారమునకు హేతువైన సకలకర్మలను (శంకరులు) సకల సంసారదుఃఖ ములనున్ను (రామానుజులు).

~

శ్లో జ యద్యహంకారమా<sub>ట</sub>ిశ్య న యోక్ప్య ఇతి మన్యస్ట్ల మిథ్యైష వ్యవసాయస్ట్రేవకృతిస్తానం నియో**మ్య**త్ జ

పద‼ యది — ఆహంకారం (1) — ఆ(శిత్య — న — యోత్స్యే — ఇతి — మన్యసే! మిథ్యా — ఏషః — వ్యవసాయః — తే — (పకృతిః (2) — త్వాం (3) — నియోడ్యతి ॥

అహంకారం మాయయైనది (రజోగణ అహంకారమును బ్రకృత్తిః alga? రూవముగ వరిణమించి) పొంది వయోత్స్యే ఇతి యుద్దము జేయలేనని లేక న్వభావమైనది మన్మసే యది నిశ్చయము గలవాడవైనచో క్వాం నిన్ను వీష్ కే వ్యవసాయః ఇట్టి నీయొక్క నిశ్చయము నియోక్ష్మతి (యుద్ధమున) (పవ ర్రించునట్లు చేయగలదు **පසරු කාරයි** වීම නැරුකුරයි

తా॥ ఒకవేళ అహంకారమునుపొంది యుద్ధముజేయనని నిశ్చయము గలవాడవైనబో అట్టి నీయొక్క నిశ్చయము అబద్ధమైనది. మాయయనునది నిన్ను యుద్ధమున బ్రవ**్రిం**పజేయగలదు.

- (1) యద్యహంకారం 'యదహంకారం' అని పాఠము (శ్రీధరులు రాఘవేంద్రులు) యక్ష మన్య సే = ఎట్టినిశ్చయము పొందెదవో, ఒకవేళ ఇష్టానిష్టముల నెఱుంగుటలో (నీవు) స్వతంత్రుడవను నభిమానమును (రామానుజులు).
- (2) [పకృత్యి: క్ష.త్రియ స్వభావము (శంకరులు). ఈశ్వరేచ్ఛ (రాఘవేంద్రులు).
- (3) త్వాం నాకు అధీనుడగుటలో భయము చెందియున్ననిన్ను (రాఘవేంద్రులు).

#### >>+++++++++

శ్లో॥ న్నాఖావజేన కొంతేయ బెంద్ధ స్ప్వేన కర్మణా। కర్తం నేచ్ఛసి యన్మ్హోత్ కరిష్యన్మవశోఽపి తత్॥ 60

పద॥ స్వభావవేన — కౌంతేయ — నిజుద్ధ: — స్వేన — కర్మణా। కర్తుం - న ఇచ్చిపి - యుత్ - మోతూత్ (1) కరిష్మన్ని - ఆవశ: (2) — అపి - తవ్ ॥

61

| హే కొంకేయ!        | ఓ కుంపివు[కా !                          | యశ్             | పీ యుద్దముమ           |
|-------------------|-----------------------------------------|-----------------|-----------------------|
| <b>న్వభావజే</b> న | పూర్వకర్మ శేషమువలన                      | కరుం            | చేయుటకు               |
| _                 | గలిగిన లేక న్నభావము                     | <b>నేచ్చేసి</b> | ఇచ్చించుటలేదో         |
|                   | వలన గరిగిన                              | <b>4</b> 5      | <b>ຜາດິດ</b> `        |
| స్వేన కర్మణా      | సీయొక్క కర్మచేత                         | అవశ: అపి        | <b>ప</b> రాధీనుడవుగనే |
| నింద్ద:<br>మోహాత్ | గట్టిగా కట్టుఐడిన (సీవు)<br>అవివేకమువలన | కరిష్యసి        | బేయబోవుచున్నా వు      |

తాంగ ఓ కుంతీపు[కా! పూర్వకర్మవలన గరిగినట్టియు, సీయొక్క స్వధర్మమైనట్టియు శౌర్యము మొదలగు కర్మవలన కట్టుఐడిన సీపు అవివేకము వలననే యుద్ధమును జేయగోరుటలేదో అట్టి యుద్ధమునుగూడ వరాధీనుడుగ జేయబోవుచున్నావు.

- (1) మోహాత్ బంధువులనెడి స్నేహమువలన (రాఘవేంద్రులు).
- (2) అవళోపి పరాధీనుడుగనే (శంకరులు). అవశః = ఇతరుల అవమతింపును సహింపక (రామానుజులు). భగవదిచ్ఛాధీనుడుగ నున్నవాతై (రాఘవేంద్రులు).

### శ్లో జ -ఈశ్వరన్సర్వభూతానాం హృద్దేశేఒర్జున తిష్ఠతి 1 బ్రామయన్సర్వభూతాని యన్త్రారూడాని మాయయా జ

పద॥ ఈశ్వర: - సర్వభూతానాం - హృద్దేశే (1) - ఆర్జున (2) - శిష్మతి । భామయ $\mathbf{r}$  (3) - సర్వభూతాని (4) - యాన్హ్రారూథాని (ర) - మాయయా (6) ॥

కర్మలలో బ్రవరించజేయుడు భామయ౯ హే అర్జున ! ఓ అర్జునా ! -845.25 -ఈశ్వరుడు లేక అడించుచు నకల ప్రాణులను నకల్పపాణులయొక్క సర్వభూకాని నర్వ**కూ**తానాం యంక్రారూడాని(ఇవ) యంక్ర మెక్కిన వస్తువులనువలె హృద్దేశే హృదయ్మపడేశమున లేక తనయొక్క శకిచేశ స్థానమున మాయయా (మాయచేశ) శిషశి నిలబడుచున్నాడు.

తాంగి ఓ అడ్డునా! యం|తమొక్కిన వస్తువులనువలె |పాణులనన్నిటిని తనయొక్క శక్తి బే కర్మలలో |పవ ర్తింప జేయుచు ఈశ్విడుడు నకల|పాణుల హృదయములలో నున్నాడు.

(1) హృద్దేశే-(పవృత్తి నివృత్తి మూలమైన జ్ఞానము గలిగెడిచోలైన హృదయమున (రామానుజులు) "ఏకోదేవః సర్వభూతేమ గూఢం సర్వవ్యాపీ సర్వభూతాంతరాత్మా, కర్మాధ్యక్షః సర్వ భూతాధివాసః సాడ్డిచేతా కేవలోనిర్గుణశృ = నకల భూతములలోను అంతర్యామిగను, సర్వవ్యాపిగను, నకలభూతములకును అంతరాత్మగను, కర్మల కధిపతిగను, సర్వభూత ములలోను ఉంటున్నవాడుగను, సాడ్డిగను, కేవలము చేతనన్వరూపిగను గుణములు లేని వాడుగనున్ను దేవుడాక్కడే. (శ్వేశాశతరోపవిషశ్తు 6-ప అధ్యా-11 వాక్యము) "యఆత్మని తిష్టకా ఆత్మానమంతరో యమయతి ఏషత ఆత్మాంతర్వామ్యమృతః = ఎవ్వడు (పాణములోనున్న వాడై (పాణమును నియమించుచున్నాడో అతడే నాళము లేనట్టియు, అంతర్వామియైనట్టియు నీయొక్క ఆత్మ" బృహదారణ్యకోపనిషత్తు అంతర్వామి (బాహ్మణమును చూడుడు. (శ్రీధరులు).

- (2) ఆర్జన శుద్దాంత:కరణము గలవాడా (శంకరులు).
- (3) బ్రామయక పూర్వకర్మామసారముగ బ్రవర్తింపజేయుడు (రామానుజులు).
- (4) సర్వభూతాని దేహాభిమానముతో గూడిన (పాణులన్ని టిని (శ్రీధరులు).
- (ర్) యండ్రారూడాని శరీరమనెడి యండ్రమెక్కిన (శ్రీధరులు). తనవలన గలుగజేయబడి నట్టియు, ప్రకృతియని పేరుబడసినట్టియు దేహేండ్రియ రూపముగనున్న యండ్ర మెక్కిన (రామానుజులు), శరీరములోనున్న (రాఘవేండ్రులు).
- (6) మాయయా సత్వాది గుణములుగల విష్ణపుయొక్క మాయచేత (రామానుజులు). నా యొక్క స్వరూపమైన ఇచ్చాక క్రిచేత (రాఘవేంద్రులు).

(శ్రీధరులు) మునుపటి 59-60 క్లోకములచే సాంఖ్యలు మొదలగువారల సిద్ధాంతము ననుసరించి జీవులు ప్రకృఠికి లోబడిన వారలనియు, స్వభావమగు కర్మకులోబడిన వారలనియు, జెప్పి, ఈ 61-62 క్లోకములవలన జీవులు తన కధీనులు అను స్వమతమును భగవంతుడు జెప్పు చున్నాడు.

(రామానుజులు) సకల భూతములున్ను పూర్వకర్మానుసారముగ మాయకులోబడి నడచునట్లు నాచే నియమింపబడియున్నవను దానిని చెప్పుచున్నాడు.

శోజు కమేమ శరణం గచ్ఛ నర్వభావేన భారక। కృక్షనాదాక్పరాం శాంతిం స్థానం బ్రామ్మ్మని శాశ్వకం॥ 62

పదు తం (1) - ఏప - శరణం - గచ్చ - సర్వభావేన - భారత । త(తృసాదాత్ - పరాం (2) - శాంతిం (3) - స్థానం (4) - (పాప్స్యస్ - శాశ్వతం ॥

ఉక్తమమైన (మేలైన) హే ఖారశ ! ఓ ఖరకవంశ మునం దుదయిం వరాం నకల విషయములలోనుండి నివృతి చినవాడా ! **₹08**0 చెందిన బిళమునున్ను (బిళ దేహింద్రియాధులచేశ నర్వభావేన నమాధానమునున్ను) ఆ ఈశ్వరునే శమేవ శరణముగ ¥ o mo ವಿಕ್ತೂಕ್ರಿ నర్వభావేన అన్నివిథములచేశను ৰূৰ্*তি* ত నిక్వమైన స్థానమును లేకస్త్రీ కిని గచ్ప పొందము స్టానం త్రత్పపాదాల్ ఆ ఈశ్వరానుగ్రహమువలన ప్రాహ్యసి పాందగలవు.

తాజ ఓ భరతవంశమున ఋట్టినవాడా! దేహింద్రియాదులవలన ఆట్టి యాశ్వరునే శరణముగ పొందుము. అట్టి యాశ్వరుని యనుగ్రహమువలన ఉత్తమమైన భిత్తసమాధానమునున్నన్న నిక్యమైన స్థానమున్నన్ను పొందగలవు.

- (1) తమేవ సక లలో క ములకును నియామకుడుగను, ఆశ్రి కవా కృల్యమువలన నీకు సారథిగను, ఎదుటనుండి నిన్న్ను సేపేపించువాడుగనునున్న నన్నే (రామానుజులు).
- (2-8) పరాం శాంతిం ఉత్తమమైన ఉపశాంతిని (శ్రీధరులు, శంకరులు). సర్వకర్మబంధ నివృత్తిని (రామానుజులు) బుద్ధిని ఎల్లప్పడు భగవంతునియెడ నిలబెట్టుటను (రాఘ వేంద్రులు).
- (4) స్థానం విష్ణువగు నాయొక్క వైకుంఠలోకమును (రాఘవేంద్రులు).

(స్వకీయము) మునుపటి క్లోకమున ఈశ్వరుడు నకల్పాణుల హృదయముననుండి కర్మలలో (మేరేపించువాడుగ చెప్పబడెను. ఈ క్లోకమందలి "తం = వానిని" అను పదము ఆ యోశ్వరునే గు ర్తించుచున్నది. అట్టి యోశ్వరుడే కృష్ణపరమాత్మగనుండగా "నన్ను" అని చెప్పక, కృష్ణపరమాత్మకంటె అన్యుడైన ఒక ఈశ్వరుడున్నట్లు "వానిని" అనిచెప్పటకు కారణమేమనిన, అంతర్యామియై సకల భూతములలోనుండి (పేరేపించెడి యోశ్వరుడు కృష్ణపరమాత్మకంటె వేరైన వాడుకాడు. ఐనను ప్రతియొక్కడున్ను పరమాత్మ యెచ్చటనున్నాడని వెతుకనక్కరలేదు. వాని ప్పాదయమునందే నియంతగనున్నాడు. అట్టి యంతర్యామి స్వరూపముగూడ బ్రహ్మమే యనుదానిని గు ర్తించిచూపుటకై "తం = వానిని" అనుపదము (పయోగింపబడినది.

శై ॥ ఇతి తే జ్ఞానమాఖ్యాతం గుహ్యాద్దుహ్యతరం మయా। విమృశ్యైతదశోషేణ యథేచ్ఛని తథా కురు॥

63

పద॥ ఇతి - తే - జ్ఞానం (1) - ఆఖ్యాతం - గుహ్యాత్ - గుహ్యాతరం - మయా। విమృశ్య (2) - ఏతత్ - అశే మేణ - యథా - ఇచ్చని - తథా - మరు॥

ఈ గీకాశాన్న్రమును -ఈవిధముగ వీశ క్ 20 రహస్యములకెల్ల లేక రహస్యమున 😀 🖣 షేణ గుహ్మార్ వూ రిగ విమర్భించి (కరువాక) కంటే విమృశ్య **గుహ్యక**రం అతిర హాన్యమైన యజా ఇచ్చించుదున్నావో లేక జ్ఞానము (హేతువైనశా,శ్ర్మము) ఇచ్చసి మయా ఇవ్రపడుచున్నా వో నాచేక ఆవిధముగ bis తథా చెప్పబడినది. చేయుమం. യമുട്ട కురు

తా ఈ విధముగ రహన్యములకొల్ల అశిరహన్యమైన జ్ఞానమును గలుగ జేయదగిన గీతాశాన్నము నాచే నీకు చెప్పబడినది. ఇట్టి గీతాశాన్నమును పూ\_రైగ నాలోచింది (దానివెనుక) ఎట్లు ఇచ్ఫించుచున్నావో, అట్లు చేసెందవు గాక.

- (1) జ్ఞానం కర్మయోగము, జ్ఞానయోగము, భక్తియోగము, వీటిని సృష్టపరచెడి గీతాశాస్త్రము (రామానుజులు). ఎరుంగవలసినది (రాఘవేంద్రులు).
- (2) విమృళ్య-నీవు ఏయోగమునకు తగినవాడపనుదానిని నీవుగవిమర్శించి యెరింగి (రామానుజులు).

శ్లో॥ నర్వగుహ్యతమం భూయశృృణు మే వరమం వచః। ఇష్టోఒనీ మే దృఢమితి తతో వజ్యామి తే హితమ్॥

64

పద॥ సర్వగుహ్యతమం - భూయః (1) - శృణు - మే - పరమం - వచః । ఇష్టః - ఆసి - మే - దృధం (2) - ఇతి - తఈః - వజ్ఞూమి - తే - హితం ॥

| నర్వగుహ్యతమం | ⊖న్నిచిక≎ెబ మెక్కిల్ రహ | మే            | (సీవు) నాకు              |
|--------------|-------------------------|---------------|--------------------------|
| - •          | స్వమైన                  | దృథం          | అత్యంతము (మిక్కివి)      |
| మే           | ನ್ಯಾಯಕ್ಕ                | ఇష్ట: అసి     | ఇప్రుగనున్నావు           |
| <b>పర</b> మం | ఉ త్తమమైన               | <b>2855</b> : | -ఈ దానిచే లేక అనుదానివలన |
| <b>వ</b> చః  | <b>వాక్య</b> మును       | ä             | సీకు                     |
| భూయః         | మఱలను                   | హితం          | అనుకూలమైన దానిని         |
| <b>క్పణు</b> | వినుము                  | వజ్యామి       | చెప్పబోవుచున్నాను.       |

కాం నకల రహస్యములలోను మహారహన్యమైనదియు, ఉక్తమమైన దియు నైన నాయొక్క వాక్యమును వినుము. నీవు నాకు మిక్కిలి ఇమ్హడుగ నున్నావు. ఈ నిమిక్తమువలన నీకనుకూలమైనదానిని మఱలను చెప్పబోవు చున్నాను.

- (1) భూయణ మఱలను మునుపుజెప్పిన వాటిలో నేణి యెత్తిచెప్పబడునట్టి (ఆనందగిరి). మునుపు చెప్పియున్నను మఱలను (రాఘవేంద్రులు).
- (2) దృథమితి 'దృథమతి' అనియు పారముగలదు. నిశ్చయబుద్ధి గలవాడని అర్థము. (శ్రీధరులు). దృథం = తప్పక. 'దృథ ఇతి' అనియుపాఠము. గట్టితనముగలవాడని అర్థము (రామానుజులు).

....

ళ్లో॥ మన్మనా ళవ మదృక్తో మద్యాజీ మాం నమస్కురు। మామేవైష్యన్ సత్యం కే |పరిజానే |పియో-ఒస్ మే #

65

కుర⊪ మన్మానా: - భవ - మదృక్త: - మద్యాజీ - మాం - నమస్కురు। మాం - ఏప - ఏష్యసి - సత్యం - తే - ట్రతిజానే - ట్రియః - అసి - మే

| మన్మ నాః      | నాయొడ మనన్పుగలవాడుగను   | వీష్యసి   | పొందగలవు.                           |
|---------------|-------------------------|-----------|-------------------------------------|
| మదృక్ష :      | నాయిడ భ క్రిగలవాడుగను   | 8         | నీకు                                |
| మద్యాజ్       | నన్ను ఆరాధించెడివాడుగను | నక్యం     | వా సవముగ                            |
| <b>ಭವ</b>     | అగుమవుగాశ               | ్రపరిజానే | ్ర <mark>వత</mark> ిజ్ఞజేయుచున్నాను |
| <b>మామే</b> వ | నన్నే                   | మే        | నాకు                                |
| నమన్కురు      | నమస్మరించుము.           | ్రపియః    | ුప్రియుడవై లేక మిక్రపడవై            |
| మాం (వీవ)     | (నన్నే)                 | ంస        | ఉన్నావ.                             |

తాంగా నాయొడ మనస్పుగలవాడవుగను, భ క్షిగలవాడవుగను, నన్నా రా ధించువాడవుగను ఆంగుదువుగాక. నన్నే నమన్కరించుము, నన్నే పొందగలవు. వీకు వా నృవముగ గట్టిమాట చెప్పుచున్నాను. నాకు ప్రముడవుగ నున్నావు. (రామానుజులు) మన్మనా: = ఎడదెగనట్టియు, చలించనట్టియు వేదాంతార్థస్మరణము గలవాడపుగను, మద్పక్త: = నాకు మిక్కిలి (పియమైనట్టియు ఎడదెగనట్టియు చలించనట్టియు స్వరూపస్మరణగలవాడపుగను, మద్యాజీ = మిక్కిలి (పియమైన నన్నారాధించు వాడపుగను, భవ= అగుదుపుగాక, నమస్కురు = మిక్కిలి (పియమైన మిక్కిలి నమస్కారము జేయుము, మామేవ ఏష్యని = నన్నే పొందగలపు, సత్యం = ఇది వాస్తవమేను. ఇట్లు నాయెడ ఎవ్వడు (పీతినుంచునో ఆవిధముగనే నేనుగూడ నతనియెడ (పీతిగలవాడనుగనున్నాను. వాని వియోగమును సహింపక అతడు నన్ను పొందునట్లు చేసెదను.

(రాఘవేంద్రులు) ఇందులో జెప్పబడియున్న నమస్కారము వఱకుగల నాలుగే సాధన చతుప్రయమనంబడును.

శ్లోజ నర్వధరాృన్పరిత్యజ్య మామేకం శరణం | వజ: అహం జ్వా సర్వపాపేఖ్యో మోక్షయిష్యామి మా శుచ:జ 66 పదు! సర్వధరాృశా - పరిత్యజ్య - మాం - ఏకం - శరణం - వజ: అహం - జ్వా - సర్వపాపేళ్య: - మాక్షయిష్యామి - మాశుచ:జ

నర్వధర్మాక్ సకల ధర్మములనుమ్న తాహం నేను **పరిత్యక్య** వదళి క్వా నిన్ను మాం వీకం నన్ను ఒకనినే చర్వపా పేళ్యక సకల పాతములనుండి శరణం శరణముగ మోమ్మయిష్యామి విడిపించెను బైడు పొందుము మాతచః దుఃఖించకుము.

తా॥ నకల ధర్మములను (నంధ్యావందనము మొదలగు నిత్య నైమి. తై కములైన నకల కర్మలనున్ను వదలి, నన్నే శరణమొందుము. నేను నిన్ను (అట్టి కర్మలన్నిటిని విడచుటవలన గలిగెడి) నకలపావములనుండియు విడిపించ గలను. (అట్లు విడిచిపెట్టుటవలన నిన్ను పావమొందగలదని) దుఃఖించకుము.

(శంకరులు) సకల కర్మయోగనిష్టకంటె పరమరహస్యమైన ఈశ్వరశరణాగతి కడపటి దిగ చెప్పడమైనది. ఇప్పడు కర్మయోగనిష్టకు ఫలముగను, సకల వేదాంక సారముగనున్ను పూర్ణజ్ఞానము ఈ శ్లోకముచే చెప్పబడుచున్నది.

సర్వధర్మా = నకల ధర్మాధర్మములనున్ను అనగా సకల కర్మలనున్ను, పరిత్యజ్య = పదలి, మామేకం = సర్వాత్మగను సమానముగ సర్వభూతములలో నున్నవాడుగనునున్న ఈశ్వరుడుగనున్న నన్ను నీవేయని (అనగా నీవే యట్టిబ్రహ్మమని) శరణం స్థజ = నన్నుదప్ప వేరొక్కటిలేదని నిశ్చయించుకొనుము. త్వా = ఇటి నిశ్చయముగల నిన్ను, అహం = నేను, సర్వ పాపేథ్య: = బంధరూపమైన సకలకర్మలనుండియు, మోక్షయిష్టామి = నాయొక్క స్వరూప స్థూకాశముచే మించుటవలన విడిపించుచున్నాను. ఈ యర్థము "నాశయామ్యాత్మభాపస్థో జ్ఞాన దీపేవ భాస్వతా (అధ్యా 10, 6-11) అనుచోట ధెప్పబడియున్నది. మాఖచ: = కావున దుకిఖింపకుము.

(శంకరభాష్యమందలి లోగడ్డ తాత్పర్యము) ఈ గీతాశాడ్రమున ''యద్జ్ఞాత్వాఒమృతి మళ్ళుతే'' (అధ్యా 13,6-13) "తత్త్వతో జ్ఞాత్వాఎశతే తదన నైరం'' (ఇందలి శ్లో-55) ఈ శ్లోకములు F-93

జ్డానము మోక్షమునకు కారణమని చెప్పచున్న వి. "కర్మణ్యేవాధికార్డాే!" (అధ్యాశి-క్లో 47-)"కురు కర్మైవ తస్మాత్త్వం" (అధ్యా 4-క్లో-15) ఇవి మొదలగు శ్లోకములు కర్మలను ఆవశ్యముగ జేయ వలెనని చెప్పచున్నవి. ఈ విధముగ జ్ఞానము కర్మలురెంటిని జేయ నుపదేశించినందున జ్ఞానము మాత్రమేనా, లేక కర్మమాత్రమేనా, లేక రెండును చేరియా మోక్షమునకు హేతువనుదానిలో నందేహముగలుగుచున్నది. కావున అనుష్టింపవలసినవాడు ఇట్టిదానినే యనుష్టింపవలెనని తెలిసి కొనుట్రై ఒకదానిని నిశ్భయింపవలసినది ఆవశ్యకముగనున్నది. జ్ఞానమనునది సకల భేదబుద్దిని నివ రైంపజేసి మోక్షమివ్వగలదిగ మన్నది. కర్మయనగా క్రియ, కారణములైన వస్తువులు, ఫలము, వీటియొక్క భేదబుద్దిని మూలముగబడసీయున్నది. నేను, నాది, నేను కర్త, నేను భోక్త, నేను బ్రాహ్మణుడను, గృహస్టుడను ఆను భేదబుద్ధలు అవిద్యవలన ఆత్మయెడ అనాదిగవ్యాపించి యున్నవి. నేను మాయలేనివాడను, క ర్హకాను, క్రియలేనివాడను, పొందవలసినదిగ ఏ యొకఫలము లేనివాడను, నాకంటె వేరైన వస్తువులేదను జ్ఞానమైనది, పైజెప్పిన కర్మలో (పవృత్తికి హేతువైన భేదబుద్దినిన్ని, దానికి కారణమైన అవిద్యనున్ను పోగొట్టును. కేవలము కర్మయనునది ఒక అంధ కారమును మఱియొక అంధకారము పోగొట్టజాలనట్లు భేదబుద్దిని, ఆవిద్యను నివర్తింపజాలదు. జ్ఞానమైతే అది గలిగినతోడనే (సూర్యుడుదయించినతోడనే చీకటిని పోగొట్టుటవలె) కర్మకు కారణ మైన అవిద్యనుగూడ తొలగించుచున్నది. కావున జ్ఞానమునకు కర్మతోచేరిక యనునదే అసంభావి తము. కాన జ్ఞానముమాత్రమే మోక్షమునకు కారణము.

(రామానుజులు) సర్వధర్మా  $\mathbf{F} = జ్ఞానయోగ కర్మయోగ భ క్తియోగముల ఫలమును, లేక భ క్తియోగారంభమునకు విరోధియైన పాపములను నివర్తించునట్టిదైన (పాయశ్చిత్రములను, పరిత్యజ్ఞ=విడిలి, మామేకం = కర్హయైన నగ్నే, శరణం = సేవింపదగినవాడుగను, పొంద దగిన వాడుగను, పొందుటకుపాయముగను, ప్రజ = అను సంధానము జేయుయు, అహం = నేను, త్వా = నిన్ను, సర్యపాపేత్య<math>\mathbf{F} = \mathbf{F} = \mathbf{F$ 

(రాఘవేంద్రులు) సర్వధర్మా = సాధన చకుష్టయము దప్ప మిగత ధర్మములను లేక పర్వ కర్మఫలములను, లేక అవైష్ణప ధర్మములను, పరిత్యజ్య = విడిచి, మామేకం = నన్నొకనినే, శరణం (వజ = శరణముగ పొందుము. అహం = నేను, సర్వపాపేభ్య: = సకల పాపముల నుండియు, మోక్షయిష్యామి = విడిపించెదను, మాశుచ: = సంసార భయమువలన దుఃఖింపకుము.

శ్లో॥ ఇదం **తే నాతప**న్కాయ నాళ<u>క</u>ాయ కదాచన। న దాశు[శాషవే వాద్యం నచమాంయో~ భ్యమాయంతి॥ 67

పద⊪ ఇదం - తే - న - అతపస్కాయ - న - ఆభక్తాయ - కదాచన! న - చ ఆశుక్రామమే - వాష్క్ర - న - చ - ఘాం - యు: - ఆభ్యాహాయశ్ #

| తే ఇదం   | స్త్రీ కుపదేశింపబడిన -ఈ గీతార్జ్ | అశుశూచవే చ | ఈశ్వర్గురుశ్మశూషబేయని, లేక |
|----------|----------------------------------|------------|----------------------------|
| -        | శ <b>శ</b> ్రము                  | Con III    | గీశాత త్వమును వినుటకు      |
| అకపస్కాయ | తపన్పులేనివానికి                 |            | ఇష్ట్రము లేనివానికి, గురు  |
| కదాచన    | ఒకప్పడున్ను                      |            | శుడ్రావ చేయనివానికిన్ని    |
| న వాచ్యం | చెప్పదిగినదిగాదు                 | న          | చెప్పద గినది కాదు.         |
| అభకాయ చ  | -ఈశ్వరుడు గురువు వీరలయెడ         | యః         | ఎవ్వడు                     |
|          | భ క్రిలేనివానికి, లేక            | మాం        | నమ్మ                       |
|          | ర క్రేనివానికి                   | అఖ్యమాయతి  | దూషించుచున్నాడో            |
| న        | చెప్పదగినదికాదు.                 | (కప్పై చ   | అత నికిన్ని                |
|          | -                                | వ          | చెప్పదగినదికాదు            |

తా॥ ఈ గీతార్థత\_త్వము స్వధరామ్నాష్టానము, లేక, తవస్పులేని వానికిన్ని, ఈశ్వరుడు గురువు మీరలయొడ భ\_క్తియు వారి శుభ్రాషయు, లేక, దీనిని వినుటకు ఇష్టమున్ను లేనివానికిన్ని, నన్ను నిందించువానికిన్ని, ఒకపూ డున్ను నీచే చెప్పదగినది గాడు.

(శంకరులు, రామానుజులు, రాఘవేంద్రులు) నీ కొఱకు చెప్పబడిన ఈ గీ**కార్డ తక్త** స్ట్ర మును తపస్సుచేయని వానికి చెప్పకుము. తపస్సు చేయువాడైనను ఈశ్వరుడు, గురువు వీరలయెడ భ క్తిలేని వానికి చెప్పకుము. తపస్సు భ క్తియున్నమ గురుఖ్యకూషు, లేక వినుటకు ఇచ్చలేనివానికి చెప్పకుము. తపస్సు భ క్తి శుర్రశాష్ట్ర ఇవి మూడునున్నను ఈశ్వరనిందగలవానికి ఒక ప్పుడున్ను చెప్పకుము అని తాత్పర్యము.

(శంకరులు) తపస్సులేకున్నను మిగుత గుణములున్నచో (మేధావి) సూ**క్ష్మబుర్ధిగల** వాడైనచో చెప్పవచ్చును.

#### ummmm

శ్లో బయ ఇమం వరమం గుహ్యం మదృ క్రేష్పథిధాన్యతి ల భ క్రిం మయి వరాం కృత్వా మామేవై షృథ్యనంశయం జ 68 పదశ యం - ఇమం - పరమం - గుహ్యం - మదృ క్రేఘ - అభిధాన్యశి ల భ క్రిం - మయి - పరాం - కృత్వా - మాం - ఏప - ఏష్యతి - అసంశయం జ

| dús<br>XXXXXXXXXXX | ఎవ్వడు             | మదృక్తేషు<br>ఆవిధాన్యతి | నాయొక్క ళక్తులయొడ<br>బెవ్వనో, లేక ఉపదేశించునో |
|--------------------|--------------------|-------------------------|-----------------------------------------------|
| వరమం గుహ్యం        | <b>పరమరహన్యమైన</b> | , ,                     | అటివాడు                                       |
| ఇమం                | ఈ గీఠాశా న్ర్మమును | (సు)                    | 60                                            |
| మయి                | నాయెడ              | మాం                     | నన్ను                                         |
| పరాం               | ్రేష్టమైన          | వివ్య త్యేవ             | శవృక పొందుచున్నాడు.                           |
| <b>\$</b> \$0      | భ కిని             | అన <b>ి</b> యః          | నాయుక్క భక్తులయెడ                             |
| 8)300              | చేయుచు             | 1                       | సంశయములేదు.                                   |

69

తా∎ ఎవ్వడు పరమరహన్యమైన ఈ గంధమును నాయొక్క భక్తుల యొడ జెప్పనో, లేక (పారలకు ఉపదేశించునో) అట్టిపాడు నాయెడ [శేష్ఠమైన భ\_క్రిమేనీ నకల సంశయములు తొలగ్నపాడై, నన్నేపొందగలడు.

(శంకరులు) అభిధాస్యతి = గీతాక్లోకములనుగాని, వాటియర్థములను గాని నాటుకొను నట్లు చేయునో (మనస్సులో పాతుకొనునట్లు చెప్పనో) భక్తిం మయి పరాం కృత్వా = నాయెడ మిక్కిలి భక్తిజేసి అనగా వాసుదేవుడైన భగవంతుని సేవను ఈ విధముగనేను చేయుచున్నా నను తలంపుతో నుపదేశింపవలెననునది తాత్పర్యము.

(రామానుజులు) - (శ్రీధరులు) "యఇదం పరమంగుహ్యం" అని పాఠము. యః -ఎవ్వరు - ఇదం పరమం గుహ్యం = ఈ పరమ రహస్యమును.

శ్లో॥ న చ తస్మాన్మను ష్యేఘ కశ్చినేము [పియకృత్తమ:। భవితా న చ మే తస్మాదన్య: ప్రియతరో భువి॥

పద॥ న - చ - తస్మాత్ - మను ష్యేమ - కశ్చిత్ - మే - (పియకృత్తమః। భవితా - న - చ - మే - తస్మాత్ - అన్యః - (పియతరః - భువి॥

మనుష్యేషు మనుష్యులలో న చ ಕನ್ನಾಕ నా ళకులయిడ గీశనువదే చ మతయు శిందు వానికంపె, లేక తస్మాత్ వానికం ప వానికంట మే నాకు ్రపియశరః మిక్కిలి (పియుడైన [పియకృక్తమ: మిక్కిలి [పియమైనపనిని అన్మః వేరొక<sub>్క</sub>డు జేసెడివాడు దుబ భూమిమీద x95 ఒకడు ళవికా న చ ఉండబోపుటయులేదు.

తా జమనుమ్యలలో నాళక్తులయెడ గీకనుపదేశించువానికంటే నాకు ప్రిచియమును జేసెడివాడు ఎవ్వడును లేడు. నాకు వానికంటే అన్యుడైనవాడు, మిక్కిలి ప్రిచియమైన వాడుగ భూమిలో కలుగబోవుట లేదు.

(రామానుజులు) అధికారిని ముందు చెప్పక అనధికారిని ముందుచెప్పవలసిన దేలనగా ఈ గీతాశాస్త్రమును యోగ్యునికి చెప్పకుండుట కంటె, అయోగ్యునికి చెప్పట మిక్కిలి అట్టియమైన దవియే.

(రాఘవేంద్రులు) మనుస్యులలో బ్రహియమైనవాడు లేడని చెప్పినందున దేవతలలోనుండ వచ్చునని ధ్వనించుచున్నది.

శ్లో ఆ ఆధ్యేష్యతే చ య ఇమం ధర్మ్యం నంవాదమావయా: జ్ఞానరుజ్ఞేన తేనాహమిష్టస్ఫ్యామికి మే మరి: ॥

ధర్మమునుండి శవ్వనిదైన నేను ధర్మ్యం అహం మన యిద్దజీయొక్క *క్షా*నయ<u>క్</u>లేన **⇔**ವಯೌಃ త్రానమనెడి యజ్ఞమువేశ ఇమం సంవాదం ఈ సంవాదమును (నంభాష ణమును) ననువది యశ్స ఎవ్వడు ನ್ಯಾಯಕ್ಕ ●ಧೈವ್ಯ ಕೆ నిశ్చయమం. చదువునో ಮರ್ಕಿ ವಾನಿವೆಕ

తా॥ ధర్మమును విడిబి పెట్టనిదైన మనయుద్ద జియొక్క (యా**్షక్స్ క్ర** రూపముగనున్న గీతాశా.డ్రైమనెడి) సంవాదమును ఎవ్వడు చడు**వునో వానిచే** జ్ఞానమనెడి ఉ క్రమయజ్ఞముచే నేనారాధింపబడిన వాడనగుడుననునది నాయొక్క నిళ్ళయము.

(శ్రీధరులు) ఈ గీతార్థము నెఱుంగక పారాయణము మాత్రముచేసిన వాడుగూడ నన్నా రాధించిన వాడునుని తాత్పర్యము. దేనిపలెననగా తమ్మ ఇట్టివాడని తెలియక ఒకడు తన పేరుచెప్పి పిలిచిన మాత్రమున అతడు తమ్మ పిలుపకపోయినను తమ్మ పిలిచినట్లు ఎట్లు తలంచునో, అట్లే తెలియకయే నా నామము మచ్చరించినగూడ వానియెడ నేను ప్రవన్నుడ నగుదును. (నారాయణ నామముయొక్క మహిమతెలియక అంత్యకాలమున నారాయణనాము మును నోటితో నుచ్చరించిన అజామీళునికి బ్రపన్నుడగుటవలెనున్ను. నిప్పనితెలియక దానిని తొక్కిన వానిని నిప్ప కాల్పుటవలెనున్ను, ఔషధమనితెలియక దానిని సేవించినవారి వ్యాధిని ఆయౌషధము గుణపరచుటవలెనున్ను, అనిగ్రహింపుడు)

(శంక రులు) జ్ఞానయజ్జేన = అనినందున ఈ గీకాశాన్ర్రమును జ్ఞానయజ్ఞమునకు సమాన మైనదని స్తుతించినట్లుగాని, లేక దేవాదివిషయములైన యజ్ఞాదులవలె ఫలమివ్వదగినదనిగాని గ్రహింపవలెను. ఏలనగా యజ్ఞములు నాలుగువిధములు — (1) విధియజ్ఞు — అనగా శరీరమువలన జేయదగిన బ్రహ్ముయజ్ఞాదులు, (2) జపయజ్ఞు = జపయజ్ఞము, అనగా పారాయణాదులగు నోటితో నుచ్చరించుట, (3) ఉపాంశుయజ్ఞు - ఉపాంశుయజ్ఞము అనగా ఇతరులకు వినపథకుండునట్లు నోటిలోపలనే యుచ్చరించుట, (4) మానసయజ్ఞము అనగా మనస్సుచే ధ్యానించుట. ఈ నాలుగవ మానసయజ్ఞమే జ్ఞానయజ్ఞము (చదువుట జ్ఞానయజ్ఞముకాజాలదు. కనుక స్తుతిగ జెప్పబడినది).

(రాఘవేంద్రులు) ఫలమునుజెప్పి గీతార్థము స్తుతింపబడుచున్నది. ధర్మ్యం = పకల  $\approx$ గత్తును ధరించెడి భగవంతుని విషయమైన, లేక ధర్మమునకు కారణముగనున్న (మిగత అర్థ ములలో భేదములేదు.)

శ్లో ఇడ్డావానననూయళ్ళ శృణుయాదపియో నర\*: సోఒపిముక్త శృఖాన్లోకాకా ప్రాపృద్ధాత్వత్వకర్మణాం॥ 71

పద $\| \{ rac{1}{2} 
ightarrow = (1) - అననూయః - చ - శృణుయాత్ (2) - ఆపి - యၤ - నర<math>\imath$  (8)  $\imath$  న $\imath$  - ఆపి - ముక్త $\imath$  - శుభా $\imath$  - లోకాన్ -  $\imath$ ప్పుయాత్ - పుణ్యశర్మణాం  $\imath$ 

| యః నరః        | వి మనుమ్యడు                           | ముక్ర:        | (సకలపాభములనుండి) విడువ             |
|---------------|---------------------------------------|---------------|------------------------------------|
| (ಕ್ ದ್ದ್ರವಾ≇್ | ్రశ్ డ్డ్ల (లేక) నమ్మకముగల<br>వాడుగను | వుణ్యకర్మణాం  | బడినవాడై<br>వుణ్యకర్మలను జేసినవారల |
| అననూయశ్వ      | <b>అనూ</b> యలేనివాడుగను               |               | ಯುಕ್ತು                             |
| (ఇదం)         | <b>ఈ గీకాశా</b> ్న్త్రమును            | శుభాజా లోశాకా | మంది లోకములను                      |
| • ృణుయాద పి   | వినుటనైన చేయునో                       | ్రపావ్నుయాత్  | పొందును                            |
| ₹\$           | ఆశనుర్వాడ                             | -             |                                    |

తా \* ఏమనుమృడు | శద్ధ (విశ్వానము) గలవాడుగను, (ఇతరులు చదువునపృడు ఇతడు డ౦బమున ై చదువుచున్నాడు, ధనమున ై చదువు చున్నాడు, తప్పగ జదువుచున్నాడు అనిచెప్పట యనెడి) అనూయలేని వాడుగను, వినుటనైన జేయునో అతడుగూడ నకల పావములను౦డియు విము క్రిజెందినవాడై పుణృకర్మల జేసీనవారల (పుణృకర్మలు చేసినవారలు ఏపుందదగిన నృర్గాది) గొప్పలోకములను పొ౦దదగిన నృర్గాది) గొప్పలోకములను పొ౦దదగిను.

- (1) ခြံဌာဆာ $\mathbf{r} = \mathbf{e}$  ညှိန်းရွဃာဋ္ဌီဂစဆာဏ် (တုံဆိုဆိုဝင်္(င်္ကေစာ)
- (2) శృణుయాదపి అర్థజ్ఞానములేకయే విన్నను, 'అపి' అనుదానిచే, అర్థజ్ఞానముతో విన్నవాడు గొప్పలోకమునుపొందును అనుదానిలో సందియములేదనెడి కైముతికన్యాయము చెప్ప బడినది. (శంకరులు) ఈ అపిశబ్దముచేత చిన్నవానికంటె చదివినివానికిన్ని, చదివిన వానికంటె ఇతరులకు జెప్పినవానికిన్ని, వానికంటె దేవతలకున్ను ముక్తిలో అధికమైన సుఖముగలదని గుర్తింపబడుచున్నది (రాఘవేంద్రులు).
- (8) పుణ్యకర్మణాం పుణ్యకర్మలనుజేసి నన్ను ఆరాధించిన వారలైన నాభక్తులయొక్క, శుభాకా లోకాకా = మంచిసమూహములను (రామానుజులు).

శ్లో॥ కట్పడేతమృ9త0 పార్థ త్వయైకా तिःణ బేతనా। కట్పదజ్ఞాననమొువా: మ్ణాజ్మన్ ధన౦జయ॥

72

పడ॥ కచ్చిత్ — ఏతత్ - (శుతం - పార్థ - త్వయా - ఏకా(గేణ - చేతసా। కచ్చిత్ - అజ్జాననమ్మోహః — (పణష్షః — తే — ధనంజయ ॥

హి పార్థ ! ఓ అర్జనా ! హీ ధనంజయా ! ఓ ధనంజయా ! విత జేది (వరకు బెబ్పివబ్బివది) తే నీయొక్క త్వియా నీదేక అజ్ఞానన మ్మాహ: అవివేకమువలన గరిగిన అజ్ఞా ఏకాగ్రాణ చేతసా ఏకాగ్రామైన మనన్పుతో జమ్మాహు మనుమ్మతో నము శ్రీతం కల్చిత్ వినబినదా? | మ్రజ్ముక కబ్బిత్ పోయినదా?

లాంజ ఓ అర్హు నా! ఇంతవఱకు జెప్పివచ్చినది నీచే ఒక జ్వీధమైన మనస్పుతో వినబడినదా? ఓ ధనంజయా! నీయొక్క అవివేకమువలన గళిగిన (బంధు స్నేహమనెడి) మోహము లొలగిపోయినదా ? (శంకరులు) తనచే నుపదేశింపబడినదానిని అర్జునుడు బాగుగ తెలిసికొనెనా యనుదాని నెఱుంగుటౖ భగవంతుడు బ్రక్నించుచున్నాడు.

అర్జున ఉపాచ:---

శ్లో။ నష్టా మోహు స్మృతిర్లహ్దా త్వ[త్పసాదాన్మయాఽచుgశ స్థ్రీతోఽన్మీ గతనందేహాః కరిష్యే వచనం తవ ။

73

పద॥ నష్ట్ర: - మోహ: - స్మృత్రి: - లబ్దా - త్వ్రత్ససాదాత్ - మయా - అచ్యుత ! స్థిత: - అస్మి - గతసందేహ: - కరేష్య్ - వచనం - తవ ॥

అర్తునుడు చెప్పినది అరునఉవాచ ೬ಫ್ పొందబడినది హే అద్యుత ! ఓ నాశములేనివాడా! నేను (అహుం) మోహః అజ్హానమోహము గతసందేః నందేహము తొలగి కాలగిపోయినది నిలకడచెందిన వాడనుగ స్టేత : ఆస్మి క్వత్రసాదాత్ నీయొక్క అనుఁగవామువలన నున్నాను ನಾವೆಕ శవ మయా నీయొక్క ఆక్మన్వరూపాను సంధానము న్మృతిః వచనం వాక్యమును ಕರಿಷ್ಯ (లేక) ఆశ్మత త్ర్వమును నెరవేర్పగంను (చేసదను). గూర్చిన న్మరణము

తాగ అర్జునుడు శ్రీకృష్ణ వరమాశ్మను గూర్చి చెప్పనది. ఓ అచ్యుతా! బీయొక్క అను[గహమువలన ఆజ్ఞానము తొలగిపోయినది. నాచే ఆశ్మన్వరూ పాను సంధానము పొందబడినది. సందేహ నివృత్తి పొందినవాడనుగ నున్నాను. బీయొక్క వాక్యమును నెఅవేర్చెదను. (బీవుచెప్పినట్లు చేసెదనని తాతృర్యము.)

(శంకరులు) అవివేకము తొలగిపోయినదా? అను ప్రశ్నకు అజ్ఞానము తొలగిపోయిన దని ఉత్తరము చెప్పబడినది. ఈ యుత్తరమువలన శాస్త్రవిచారమునకు అజ్ఞాననివృత్తి, ఆత్మ స్వరూపాను సంధానము ఇవియే ఫలములని బయటబెట్టబడిన దగుచున్నది.

"నీయొక్క వాక్యమును నెఱవేర్చెదను" అనినందున నాకు కావలసినదిగ నేదియులేదు. సీయొక్క ఆజ్ఞను నెరవేర్చుట నాయొక్క కర్తవ్యమని తలంచుచున్నాను అను తాక్ఫర్యము లభించుచున్నది

(రామానుజులు) స్మృతికి లబ్దా = కర్త్వజ్ఞాన మొందితిని. అనగా ఆత్మ, ప్రకృతి విలక్షణుడనియు, ప్రకృతి స్వభావము గలవాడు గాడనియు, జ్ఞానస్వభావము గలవాడనియు, పరమ పురుషునికి శేసుడనియు, పరమ పురుషునివలన నియమింపంబడదగినవాడనియు, ఇట్టి జ్ఞానమున్ను, నకల జగత్తులయొక్క సృష్టిస్థితి సంహారము మొదలగు లీలను గలిగినట్టియు, నకల దోషములకున్ను విరోధియైన కల్యాణ స్వరూపియైనట్టియు, అంతులేని సదృశములేని జ్ఞానము బలము ఐశ్వర్యము వీర్యము శక్తి తేజన్సు మొదలగు సకల కల్యాణ గుణసాగరమైనట్టియు, బహ్మ శబ్దములే చెప్పబడునట్టియే, పరమ పురుషుని విషయమైన యధార్థ జ్ఞానమున్ను, ఇట్టి పరాపర తత్త్వములయొక్క యధార్థజ్ఞానాభ్యాసమువే రోజుకురోజు వృద్ధివెఎదెడి పరమపురుషుని ఓపినే ముఖ్యఫలముగ బశిసిన నిక్కనైమిత్తిక కర్మా ఫ్లాఫ్లాము, నిపి.వ్లసనిమం, శమవమాని ఆత్మగణ

ములవలన సంభవించెడి భ్రక్తియనెడి పరమపురుపోపాసనచేతనే వేదాంతమువలన నెఱుంగదగిన వాడును పరమపురుపుడును, వాసుదేవుడునునైన నీవుపొందదగినవాడవను జ్ఞానమున్ను లభించి నది. దానివలన, గతసందేహ: = బంధు స్నేహము, కరుణ, వీటివలన వృద్ధిచెందిన విపరీక జ్ఞానమువలన గలిగిన సకలసందేహములున్ను తొలగినవాడనైరిని. నష్టోమోహ: = అనాత్మయైన ప్రకృతిలో ఆత్మయనియు బరమ పురుష శరీరమైనందున వానినే ఆత్మగ బడసిన సకలచేతనా చేతనప్రప్తవులను అట్లుకాదనియు పరమపురుమని యారాధనముగ నున్నందున పరమపురుష్టపా ప్రికి హేతువైన నిత్యనైమి త్రిక కర్మలు బంధహేతువులనియు గలిగియుండిన మోహము తొలగిపోయినది.

(రాఘవేంగ్రదులు) స్మృతి: లబ్దా = నారాయణద్వేకులనున్ను, వారలను జేరిన వారల నున్ను చంపుట అవశ్యమనియు అది పరమధర్మమనియు జ్ఞానము పొందబడినది.

(స్వకీయము) ఈ క్లోకమున భగవంతుని యను(గహమువలన తానుచెందిన బ్రుయోజన ములనుజెప్పి కడపట భగవదాజ్ఞను నెరవేర్పునట్లున్ను అర్జునుడు చెప్పచున్నాడు. స్మృతిర్హక్రా = జ్ఞాపకము, లేక స్మరణము గలిగినది. ఈ జ్ఞాపకమునగా ఏదియనిన తనయాత్మస్వరూపమిట్టిదను నది ఇప్పడు జ్ఞప్తికివచ్చినది. జ్ఞప్తికివచ్చినదన్నందుననే మరచిపోయన స్వరూపము ఇప్పడు జ్ఞాప్తికి వచ్చిన దనునది సృష్టమగుచున్నది. (పకాశమైన ఆత్మస్వరూపము మరచిపోవుటయనునది సంభావితమేనా యనిన అదినంభావితమేను. స్వల్పకాలమువఱకు వేషములు ధరించి నటించు వాడు నటించు సమయమున తన పూర్వస్వరూప జ్ఞానము మరచిపోవుచున్నాడు. తన స్వభాషను వీడిచి అన్యభాషయందే వ్యవహరించువాడు స్వభాషమఱచి పోవుచున్నాడు. (పయత్నమువలన పూర్వస్వభాపమున్ను పూర్వభాషయు జ్ఞప్తికివచ్చుచున్నవి. అట్లుండగా అనేకకోటి జన్మలుగా మరిచిపోయిన ఆత్మస్వరూపము సొక్షాత్ భగవంతుని యను(గహమువలనను ఉపదేశమువలనను జ్ఞప్తికి వచ్చినది.

నష్టోమోహ: = మోహము తొలగి పోయినది. మోహమనగా నేను - దేహమే - ఆత్మ యనునజ్ఞానమే. జీవన్ముక్తునివంటి జ్ఞానులుతప్ప మిగత వారలు దేహమే ఆత్మయనెడి విపరీశ జ్ఞానము గలవారలుగనున్నారు. దేహనాశమువలన ఆత్మకు నాశముగలదని తలంచుచున్నారు. పుతుడు, సహోదరుడు గురువు మిత్రుడు మొదలగువారలను ఎట్లుచం పెదనని మొదల అర్జునుడు చెప్పినది దేహమే ఆత్మయను నజ్ఞానమువలననే, ''వాసాంసిజీర్జాని'' మొదలగు భగవద్వాక్యముల వలన ఆత్మ నాశములేనివాడనియు, పాతవస్త్రమును విడిచి క్రొత్తవస్త్రమును గ్రహించుటవలె ఆత్మ యొక దేహమును విడిచి మఱియొక దేహమును గ్రహించునట్లు ఎఱుంగుటచే దేహమే యాత్మయను మోహము తొలగిపోయినది.

''గతసందేహః = సందేహము నివర్తించినది. ''బ్రహ్మమువేరు. జీవుడువేరునా?' బ్రహ్మమే జీవుడా? అను విషయముననుండిన సందేహము ''క్షేత్రజ్ఞంచాపిమాం విద్ది'' ''మమై వాంశ్' జీవలో కే" మొదలగు భగవద్వాక్యములవలన బ్రహ్మముతప్ప జీవుడు వేరు కాడను నభేద జ్ఞానము గలిగినందున సందేహము తొలగిపోయినది.

''తప పచనం కరిప్యే = నీయొక్క వాక్యమును నెరవేర్చెదను'' స్వధర్మమసిచావేక్త్య" మొదలగు వాక్యములవలన నీక్షత్రయ ధర్మమునుండి నీవు వీడగూడదు ''యుద్ధాయ కృత నిశ్చయః = యుద్ధముజేయవలసినవాడవుగ నున్నావు'' "కర్మణ్యేవాధికార్స్లే = నీవుకర్మజేయుల యందే ఆధికారిగనున్నావు'' మొదలగు వాక్యములవలన యుద్ధమనెడి కర్మను జేయవలసినదిగ భగవదాజ్ఞ యున్నరిదున దానిని నెరవేర్తునని అర్జునుకు చెప్పెను.

\*\*\*\*\*\*\*

సంజయ ఉవాచ :---

ৰ্বুলী। ఇత్యహం వాసుదేవస్య పార్థన్య చ మహాశ్మన:। నంవాదమిమమ(శౌష మద్భుత0 రోమహర్షణ0 ∎

74

పద# ఇతి - ఆహం - వాసుదేవస్య - పార్థస్య - చ - మహాత్మనః । సంవాదం - ఇమం - అశౌషం - ఆద్భతం - రోమహర్షణం #

నంజయుడు చెప్పినది ఇమం 28 -ఈవిధముగ **ఆ**శ్చర్యమైనడియు రోమహహర్షణం గగుర్బాటు గలుగజేయదగి వేను అహం వాసుదేవన్య వానుడే**వ**నియొక్కయు సంవాదం మహాత్మనః మ**హాత్ము**డైన సంవాదమును (నంఖాషణను) పార్థన్య చ **అర్జునునియొక్క**యు

తా။ నంజయుడు ధృతరాష్ట్రమహారాజునుగూర్చి చెప్పినది. నేను ఈ విధమైన మహాత్ముడగు వాసుదేవునియొక్కయు అర్జునునియొక్కయు ఆశ్చర్యమై నదియు, గగుర్పాటుగలుగజేయ దగినదియునైన ఈ సంవాదమును (వారిరు వురికి జరిగిన ఉక్తర ప్రత్యుత్తరములను) వింటిని.

န္တြံ။ ဆာႏွွ ဆုံသြားက ျည်ျှ¥ဆာသိီမထ္ကသားမှုသည်းဝ ဆပစ ၊ యోగం యోగేశ్వరాక్కృష్ణా క్యాజాక్కథయకస్ప్వయమ్॥ 75

పద॥ వ్యాస్కపసాదాత్ (1) - ఈతవా౯ - ఏతత్ - గుహ్యం - ఆహం - పరం । యోగం - యోగేశ్వరాత్ (2) - కృష్ణాత్ - సౌక్షాత్ - కథయత: - స్వయం॥

గుహ్యాం ಕೃಷ್ಣ**-೯** కృష్ణపరమాక్మవద్దనుండి రహన్మమైనదియు ్ళాజ్ఞుల కృష్ణబర్హమాత్మ్మాన్ని మాక్షన్ క్లో అను వ్యాన్మవసావాత్ వ్యానమహర్షి యొక్క అను ఉత్కృష్ణమైనదియునైన వరం గ్రహమువలన పీకర్ ನ್**ಜ**ಿಕ್ నేరుగా, లేక నేరులో యోగం **యోగళ్ళ్న్**,మును నేమ స్వయం **తా**నే అహం (శుకవా౯ ವಿಂಬೆನಿ కథయకః అర్జునుని\$ జెప్పిన యోగేశ్వరాశ్ యాగములకు ఈశ్వరుడైన

తా။ వ్యాసమహర్షి యొక్క అన్ముగహమువలన రహస్యమైనట్టియు ఉత్త మమైనట్టియు యోగశా, డ్రమనెడి ఈ గీతను తానుగనే అర్జునునకు జెప్పినవా డున్ను, నకల యోగములకున్ను ఈశ్వరుడునునైన బ్రీకృష్ణపరమాత్మవద్ద నుండి నేను నేరులోనే వింటిని.

- (1) వ్యాస్కపసాదాత్ భారతయుద్ధము మొదలు పెట్టిన సమయమున కురుశ్రే. తములో యుద్ధ రంగమున జరుగు సకలసంగతులు నాకు నేరుగ కనబడునట్లున్ను, తెలిసిన వాటినన్ని టిని మీకు జెప్పనట్లున్ను వ్యాసభగవంతుడు నాకుజ్ఞాన నేత్రములను చెప్పలను ఇచ్చి యుండుట యనెడి యనుగ్రహమువలన (రాఘవేంద్రులు).
- (2) యోగేశ్వరాశ్ జ్ఞానము బలము శౌర్యము వీర్యము శ క్తి తేజస్సు మొదలగువాటికి నిధిగా నున్నవాడైన (రామానుజులు).

wwww

శ్లో, రాజుగా నంస్మృత్య నంన్మృత్య నంవాదమిమమద్భుతమ్ । కేశవార్జునయో: పుణ్యం హృష్యామి చ ముహుర్ముహు: ॥

76

పద॥ రాజ౯ - సంస్థృత్య - సంస్థృత్య - సంవాదం - ఇమం - అద్భుతమ్। కేశవార్డునయో: - పుణ్యం - హృష్యామి - చ - ముహు: - ముహు:॥

హీ రాజుకా ! ఓ రృత రాష్ట్రమహారాజా ! ఇమం సంవాదం ఈ సంవాదమును అద్భుతం తశ్చర్యమైనదియు సంస్కృత్య సంస్కృత్య తలంచి తలంచి పుణ్యం పుణ్యమైనదియునైన ముహు ముహు మాటిమాటికి "శవార్థునయో: కృష్ణార్థునులయొక్క హృష్యామి చ సంతోషించుదున్నాను.

తా కి ఓ ధృశరాష్ట్రమహారాజా ! ఆశ్చర్యమైనదియు పుణ్యమైనదియు నైన కృష్ణార్జునులయొక్క -ఈ సంవాదమును స్మరించి స్మరించి మాటిమాటికి సంతోషవడుచున్నాను.

~~~~~

हूँ । తచ్చ నంస్మృత్య నంస్మృత్య రూపమత్యద్భుత్వ హరే:। బిన్మయో మే మహా∎ా రాజు౯ హృష్యామి చ పునః పునః॥

77

పద॥ తర్ - చ - సంస్థృత్స్ - సంస్థృత్య - రూపం - ఆత్యద్భుతం - హరే:। విస్మయః - మే - మహా౯ - రాజ౯ - హృష్యామి - చ - పునః - పునః ॥

హే ರಾ≉೯ ಓರ್ಷ! మే నాకు హరేః హరియైన కృష్ణపరమాశ్మ ವಿನ್ನುಯಃ 🕶 ్చర్యము ಯುಕ್ಕ మహ'౯ ఆధికముగనున్న ది **∞క్య**ద్భుతం మిక్కిలి ఆశ్చర్యకరమైన వునః వునః మణియు మణియు కక్ రూపం చ ఆ విశ్వరూపమునున్ను హృష్యామి చ నంకోషము చెందుచున్నాను. నంస్పృత్య నంస్పృత్య స్మరించి న్మరించి

తాంగి ఓ రాజా ! హరియైన కృష్ణవరమాత్మయొక్క అత్యాశ్చర్యమైన అట్టి విశ్వరూవమునున్ను స్మరింవ స్మరింవ నాయొక్క ఆశ్చర్యము అధికముగ నున్నది. మఱల మఱల నంతోషము చెందుచున్నాను. శ్లో బయ్లత యోగేశ్వరః కృష్ణాయ్లత పార్థా ధనుర్ధరః। త[త [శీర్విజయో మాతిర్దు9వా నీతిర్మతిర్మమ॥

78

పద॥ యుత - యోగేశ్వరః (1) - కృష్ణః - యుత - పార్థః - ధనుర్ధరః । త్రత - శ్రీః - విజయః - భూతిః (2) - (ధువా - నీతిః - మతిః - మమ

య్మక పిక≰మున (పివైవున) విజయమున్ను ವಿಜಯಃ ಮಾಗೆಕ್ಸರ: యోగముల కిశ్వరుడైన ఆభివృద్ధియు భూతిః కృష్ణురున్నాడో కృష్ణ న్యాయమున్ను సీతిః ಯ್ಮಕ వీవైవున ్రధువాఇకి నిశ్చయముగ్ నున్నవనునది గాండీవ ధనున్ను ధరించిన భనుర్థర: ව්క බවජ අ చెందినవి ဆဲ ဗုံး అర్జునుడున్నాడో అనునది ર્શક્ ನ್ಯಾಯಾಕ್ಕ ఆ వక్షమున మమ అఖిపాయము, లేక నిశ్చయము මෑ రాజ్యలక్ష్మియు మతిః

లా॥ ఏవైపున యోగములకెల్ల ఈశ్వరుడైన కృష్ణపరమాత్మయు, గాండీవమనెడి ధనుస్పును బడసినవాడై అర్జునుడున్ను గల్రో ఆపక్షమున రాజ్యలక్ష్మి, విజయము, అఖివృద్ధి, న్యాయము ఇవి నిశ్చీతముగ నున్నవనునది నాయొక్క అఖిపాయము లేక విశ్చయము.

(శ్రీధరులు) ఇంచువలన ఈ విధమైన తస నిశ్చయమును విని ధృతరాష్ట్రుడు ఇకవైన కృష్ణపరమాత్మను శరణమొంది పొండవులతో సమాధానము చేసికొనునుగాక యనునది సంజయుని తాత్పర్యమని (పకటమగుచున్నది.

- (1) యోగేశ్వర: ఎచ్చు తక్కువైన సకల చేతన ప్రపంచములయొక్క సకల స్వభాపములనెడి యోగములకు ఈశ్వరుడు. ఆనగా తనయొక్క సంకల్పముచేత, చేతనాచేతనములైన సకల వస్తువులయొక్క స్టీతి (పప్పత్తి వీటియొక్క భేదములను బడసినవాడనునది తాత్పర్యము. 'యోగేశ్వర:' అనియు పాఠము. ఉపాయముల నెఱింగినవారలకెల్ల శేస్తుడైన ఈశ్వరుడని అర్థము. (రామానుజులు).
- (2) భూతి: ఐశ్వర్యము, లేక సంపద (రాఘవేంగ్రులు).

ఓం శక్పడిశి శ్రీ మహాభారతే శకసాహ్మాసీకాయాం సంహీతాయాం వైయాసీక్యాం శ్రీ ఖీష్మవర్వణి శ్రీ భగవద్గీతానూపనిషత్సు బహ్మావిద్యాయాం యోగశాస్త్రే శ్రీ కృష్ణార్జున నంవాదే మోమ్ నన్న్యానయోగో నామ ఆ ష్టా దశో ఒధ్యా యే : . త్రీ వ్యాసమహర్షి (పణితంబైన శతసాహ్మాసిక సంహితయగు త్రీ మహాభారతాంతర్గతమైన త్రీ భీష్మపర్వమున త్రీమదృగవద్దీతలుగ, ఉపనిషత్తులుగ, బ్రహ్మవిద్యగ,

యోగశాన్రముగనున్న శ్రీకృష్ణార్జున సంవాదమున మో ఓ న న్న్యా స యో గ మ నె డి పరునెనిమిదవ అధ్యాయము ము గి సె ను .

ఓం తత్పత్.

గీతార్థదీపికయను వ్యాఖ్యానము సమాప్త్రమయినది.

క్ట్ మంగళం వాసుదేవాయ చకుర్వర్గవలేవ్పుఖి:। మహద్మి: సేవ్యమానాయ ఫలరూపాయ మంగళం॥॥

, గీశార్థదీపికాం రమ్యామజ్ఞానధ్వాంశభేదిసిం। అర్పయామి పరేశన్య పాదవద్కేరుహాంతికే॥

> త్రీ కృష్ణాయ పర్మబహ్మణే నమః. త్రీకృష్ణార్భణమస్తు.

> > ఓం తత్పత్.

## శ్రీ మదృగవద్దీతాన్నర్గత శ్లోకముల అకారాది వర్ణ్మకమపట్టిక.

|                                    | <b>છ</b> : | \$ <sup>6</sup>   . |                                   | ₩. | i,         |
|------------------------------------|------------|---------------------|-----------------------------------|----|------------|
| 40                                 |            | "                   | అనా్ికికు కర్మఫలమ్                | 6  | 1          |
| 9                                  |            |                     | అనిష్టమిష్టం మిగ్రం చ             | 18 | 12         |
| ఆకీర్తిం చాపి భూతాని               | 2          | 34                  | - (m - 1). 10 - 10 - 11 - 13 - 11 | 17 | 15         |
| ఆక్షరాణామకారోఒస్మి                 | 10         | 33                  | అనుబన్దం క్షయం హింసామ్            | 18 | 25         |
| అక్షరం బ్రహ్మపరమమ్                 | 8          | 8                   | అనేక చి త్రవిబ్రావ్తా:            | 16 | 16         |
| ఆగ్నిర్డ్యోతిరహ: శుక్ష:            | 8          | 24                  | అనేక బాహూదరప క్రైనే(తమ్           | 11 | 16         |
| ఆచ్ఛేద్యోఽయమదాహ్యోఽయమ్             | 2          | 24                  | 1                                 | 11 | 10         |
| అజోఒపి సన్నవ్యయాత్మా               | 4          | 6                   | l                                 | 8  | 5          |
| అజ్ఞ్న్మాశ్రద్ధధానశ్చ              | 4          | 40                  |                                   | 7  | 28         |
| ఆత్ర కూరా మహేష్వాసా:               | 1          | 4                   |                                   | 2  | 18         |
| అథకేన బ్రాముక్తో ఒయమ్              | 3          | 36                  | - 1. 2. U                         | 3  | 14         |
| ఆధ చిత్తం సమాధాతుమ్                | 12         | 9                   | అన్యే చ బహమః కూరాః                | 1  | 8          |
| అథ చేత్వమిమం ధర్మ్యమ్              | 2          | 33                  | అన్యే త్వేవమజాన స్ట్ర             | 13 | 96         |
| ఆథ చైనం నిత్యజాతమ్                 | 2          | 26                  | అపరం భవతో జన్మ                    | 4  | 4          |
| ఆథవా బహునై తేన                     | 10         | 42                  | అపరే నియశాహారా:                   | 4  | 30         |
| అథవా యోగినామేవ                     | 6          | 42                  | అపరేయ <b>మిత</b> ్తస్వన్యామ్      | 7  | 5          |
| అథ వ్యవస్థితాన్దృష్ట్వా            | 1          | 20                  | 2)                                | 1  | 10         |
| అథైతడప్యశక్తో ఓసి                  | 12         | 11                  | అపానే జాహ్వరి (పాణమ్              | 4  | 29         |
| అదృష్ట పూర్వం హృషితో ఒస్మిదృ       | ÷511       | 45                  | ఆపిచేత్పుదురాచారః                 | 9  | 30         |
| అదేశకాలే యద్దానమ్                  | 17         | 22                  | అపిచేదసి పాపేభ్య:                 | 4  | 36         |
| అద్వేష్టా సర్వభూతానామ్             | 12         | 13                  | అబ్రకాకో ఒబ్రప్పు త్తిశ్చ         | 14 | 13         |
| అధర్మాభిభవాత్కృష్ణ                 | 1          | 41                  | అఫలాకాం క్రి భీర్యజ్ఞు:           | 17 | 11         |
| అధర్మం ధర్మమి <del>కియా</del>      | 18         | <b>3</b> 2          | అభయం సత్త్వనంశుద్దిః              | 16 | 1          |
| ఆధశ్చోర్ధ్వం ప్రస్పతా స్టేస్యశాఖా: | 15         |                     | అభిసంధాయ ఈ ఫలమ్                   | 17 | 19         |
| అధిభూతం క్షరోభావః                  | 8          | 4                   | అభ్యాసయోగయు క్రేవ                 | 8  | 8          |
| ఆధియజ్ఞ: కథం కోఒత్ర                | 8          | 2                   | ఆభ్యా సేఒప్యనమర్థో ఒసి            | 12 | 10         |
| ఆధిష్టానం తథా కర్తా                | 18         | 14                  | అమానిత్వమదంభిత్వమ్                | 13 | 8          |
| అధ్యాత్మ జ్ఞాననిత్యత్వమ్           | 18         | 12                  | అమీ చ త్వాం ధృతరాష్ట్రస్యప్ముతా:  | 11 | 26         |
| అధ్యేష్యతే చ య ఇమమ్                | 18         |                     | అమీ హి త్వాం సురసంఘా విశ్వి       | 11 | 21         |
| అన న్రవిజయంరాజా                    | 1          | 16                  |                                   | 6  | 37         |
| ఆన నైళ్ళాస్మి నాగానామ్             | 10         | 29                  | అయనేషు చ సర్వేషు                  | 1  | 11         |
| <b>అనన్యచేతాన్పతత</b> మ్           | 8          | 14                  | မတ္ကာ ဋ္ဌာ ဆုံဆွုံး ဆွုံဆွုံး     | 18 | 28         |
| ఆనన్యాగ్చి న్రయన్తోమామ్            | 9          | 22                  | అవజానంతి మాం మూర్తా:              | 9  | 11         |
| అనేపుక్ష: శుచిర్దక్ష:              | 12         | 16                  | అవాచ్యవాధాంశ్చబహూశా.              | 2  | <b>8</b> 6 |
| అనాదిత్వాన్ని ర్థుణత్వాత్          | 13         |                     | ఆవినాగి ఈ కద్విద్ధి               | 2  | 17         |
| అనాదిమధ్యాన్త మనన్నవీర్యమ్         | 11         | 19                  | అవిశక్తం చ భాశేమ                  | 18 | 11         |
|                                    |            |                     |                                   |    |            |

|                                     | •  | . 1 |                                                                | •  | . ŗ. |
|-------------------------------------|----|-----|----------------------------------------------------------------|----|------|
| అవ్యక్తాదీని భూతాని                 | 2  |     | ఆరురుక్టోర్ము నేర్యోగమ్                                        | 6  | 3    |
| అవ్యక్తాద్వ్యక్త్రయః సర్వాః         | 8  | 18  | ఆవృతం జ్ఞానమేశేన                                               | 3  | 39   |
| అవ్యక్షోఒక్షర ఇత్యు క్ష             | 8  | 21  | မစာခဲာနန်ခဲ့လျှငျား                                            | 16 | 12   |
| అవ్యక్తోఒయమచిన్త్యోఒయమ్             | 2  | 25  | ఆశ్చర్యవతృశ్వతి కశ్చిదేనమ్                                     | 2  | 29   |
| అవ్వక్తం వ్యక్తిమాపన్నమ్            | 7  | 24  |                                                                | 16 | 20   |
| <b>అశాస్త్రవిహిత</b> ంఘోరమ్         | 17 |     | ఆహార స్ట్వపి సర్వస్య                                           | 17 | 7    |
| అశోచ్యానన్వళోచ <u>స్</u> ప్రమ్      | 2  | 11  |                                                                | 10 | 13   |
| ఆశ్రద్ధధానాః పురుషాః                | 9  |     |                                                                |    |      |
| అశ్రద్ధయా హుతం దత్తమ్               | 17 | 28  | <b>8</b>                                                       |    | _    |
| అశ్వత్థ: సర్వవృశ్హాణామ్             | 10 | 26  | ఇచ్చాద్వేషః సుఖం దుఃఖమ్                                        | 13 | 7    |
| ఆసక్తబుద్ధి: సర్వత్ర                | 18 | 49  | ఇచ్ఛాద్వేషసముత్తేన                                             | 7  | 27   |
| ఆస క్రిరనభిష్యజ్ఞ:                  | 18 | 10  | ఇతి క్షేతం తధా జ్ఞానమ్                                         | 13 | 19   |
| అసత్యమ్మపతిష్టం తే                  | 16 |     | ఇతి గుహ్యతమం శాస్త్రమ్                                         | 15 | 20   |
| မာ့ သင်္ကာ သင်္ကာ ဆုံးမျှေစား       | 16 | 14  | ఇతి తే జ్ఞానమాఖ్యతమ్                                           | 18 | 63   |
| అసంయతాత్మనా యోగః                    | 6  | 36  | ఇత్యర్జునం వాసుదేవ స్టథోక్త్వా                                 | 11 | 50   |
| అనంశయం మహాబాహో                      | 6  | 35  | ఇత్యహం వాసుదేవస్య                                              | 18 | 74   |
| ಅನ್ಮಾಕಂತು ವಿಳಿಮ್ದ್ಲ್ ಮೆ             | 1  | 7   | කර <b>ු සු</b> තරකා බැඳීණු                                     | 14 | 2    |
| ಆಏ್ಮಾಕ್ಮ್ನ್ ಗುಡ್ ತೆಕ                | 10 | 20  | ఇదం శరీరం కౌన్తేయ                                              | 13 | 2    |
| ఆహంకారం బలం దర్పమ్                  | 16 | 18  | ఇదం తు తే గుహ్యతమమ్                                            | 9  | 1    |
| అహంకారం బలందర్పమ్                   | 18 | 53  | ఇదం తే నాతపస్కాయ                                               | 18 | 67   |
| అహం (కతురహం యజ్ఞ:                   | 9  | 16  | ఇదమద్య మయా లబ్దమ్                                              | 16 | 13   |
| అహం వైశ్వానరో భూత్వా                | 15 | 14  | ခ၀ုြင်္ကသည်း<br>အလူသည်း<br>အလူသည်း                             | 3  | 84   |
| అహం సర్వస్య (పభవ:                   | 10 | 8   | ఇస్ట్రియాణాం హి చరతాం                                          | 2  | 67   |
| ఆహం హి సర్వయజ్ఞానామ్                | 9  | 24  | <b>ဆ</b> ည္လိုတ္ေန လင္းရွိေန                                   | 8  | 42   |
| అహింసా సత్యమ్మకోధః                  | 16 | 2   | ఇస్ట్రియాణి మనోబుద్దిః                                         | 3  | 40   |
| అహింసా సమతా తుష్టి:                 | 10 | 5   | ఇస్ట్రియార్థేమ వైరాగ్యమ్                                       | 18 | 9    |
| ఆహో బత మహత్పాపమ్                    | 1  | 45  | ఇమం వివస్వతేయోగమ్                                              | 4  | 1    |
| <b>'</b>                            |    |     | ಇಷ್ಟಾನ್ಫ್ರೆಗಾನ್ಜ್ಲಿ ಪ್ ರೆಪ್:                                   | 3  | 12   |
| ఆఖ్యాహి మే కో భవానుగ్రరూపు          | 11 | 31  | ఇహైకస్టం జగత్పత్స్నమ్                                          | 11 | 7    |
| မచార్యా: పిఠర్గ: పుత్రా:            | 1  | 34  | హైవ తైర్హిత: సర్గ:                                             | 5  | 19   |
| ఆఢ్యోఒభిజనవానస్మి                   | 16 | 15  | ఈ                                                              |    |      |
| ఆత్మసంభావితా: స్ట్రజ్ఞూ:            | 16 | 17  | ఈశ్వరః సర్వభూతానామ్                                            | 18 | 61   |
| ఆత్మాపమ్యేన సర్వత్ర /               | 6  | 32  | d <del>a</del>                                                 |    | •    |
| ఆదిత్యానామహం విష్ణు:                | 10 | 21  |                                                                |    |      |
| ఆపూర్యమాణమచల్మపతిష్ణమ్              | 2  | 70  | చ్చై:(శవసమశ్వానామ్<br>ఆక్షామ నం. ప్రిశం నార్జు                 | 10 | 27   |
| ఆబ్రహ్మభువనాల్లో కా:                | 8  | 16  | ్రత్కామన్లం స్ట్రికం వాపి<br>త్తమః పురుష <sub>్ట్</sub> ర్వ్యః | 15 | 10   |
| ఆయు: సత్త్వబల్గారోగ్య               | 17 |     | ఉత్పన్న కులధర్మాడామ్<br>-                                      | 15 | 17   |
| ఆయుధానామహం వ్యజమ్                   | 10 | 20  | ~ ಬಿ.ಎ. ಎಂದಿಂ.<br>*ಶ್ರೀಪ್ರ ಎಂದಿಂ. ಇ                            | 1  | 44   |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 10 | 40  | ఉర్సీదేయురిమే లోకా:                                            | 8  | 24   |

|                                                                                                                         | v. | Ē.         |                                       | v. | ŗ.         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|------------|---------------------------------------|----|------------|
| ఉదారా: సర్వ ఏవైతే                                                                                                       | 7  | 18         | 45 NG                                 | 17 | 9          |
| ఉదాసీనవదాసీనః                                                                                                           | 14 | 23         | కథంన జ్ఞేయమస్మాభి:                    | 1  | 39         |
| ఉద్ధరేదాత్మ నాత్మానమ్                                                                                                   | 6  | 5          | కధం భీష్మమహం సంఖ్యే                   | 2  | 4          |
| ఉప్పదష్టాఒనుమన్తా చ                                                                                                     | 13 | 23         | కధం విద్యామహం యోగికా                  | 10 | 17         |
|                                                                                                                         |    |            | కర్మజం బుద్ధియుక్తా హి                | 2  | 51         |
| ఊర్ద్యం గచ్చంతి సత్త్వస్థా:                                                                                             | 14 | 18         | కర్మణైవ హి సంసిద్దిమ్                 | 3  | 20         |
| ఊర్ద్వమూలమధ: శాఖం                                                                                                       | 15 | 1          | కర్మణోహ్యపి బోద్దవ్యమ్                | 4  | 17         |
| •                                                                                                                       |    |            | కర్మణ: సుకృత స్వాహు:                  | 14 | 16         |
| 2000<br>3000 - 3000 - 3000 - 3000 - 3000 - 3000 - 3000 - 3000 - 3000 - 3000 - 3000 - 3000 - 3000 - 3000 - 3000 - 3000 - | 13 | _          | కర్మణ్యకర్మ యు పశ్యేత్                | 4  | 18         |
| ఋషిభిర్భహుధా గీతమ్                                                                                                      | 19 | 5          | క <b>్మ</b> ణ్యే <b>వా</b> ధికారస్తే  | 2  | 47         |
| వ                                                                                                                       |    |            | కర్ముబహ్మాదృవం విద్ధి                 | 3  | 15         |
| ఏత్చచ్చుత్వా వచనం కేశవస్య                                                                                               | 11 | 35         | క ర్మేస్ట్రియాణి సంయమ్య               | 3  | 6          |
| ఏతద్యోనీని భూతాని                                                                                                       | 7  | 6          | క ర్మయ న్లః శరీరస్థమ్                 | 17 | 6          |
| ఏతన్మే సంశయం కృష్ణ                                                                                                      | 6  | 39         | కవిం పురాణమనుశాసీతారమ్                | 8  | 9          |
| ఏతాం దృష్టిమవష్టభ్య                                                                                                     | 16 | 9          | 6 W                                   | 11 | 37         |
| ఏతాన్న హన్తుమిచ్చామి                                                                                                    | 1  | <b>3</b> 5 | కాంక్షన్త: కర్మణాం సిద్ధిమ్           | 4  | 12         |
| ఏతాం విభూతిం యోగం చ                                                                                                     | 10 | 7          | కామవిష (కోధ విష                       | 3  | 37         |
| ఏతాన్యపి తు కర్మాణి                                                                                                     | 18 | 6          | కామ్(కోధవియుక్తానామ్                  | 5  | 26         |
| ఏతైర్వము క్షణ కౌన్తేయ                                                                                                   | 16 | 22         | కామమా <sub>్</sub> శిత్య దుష్పూరమ్    | 16 | 10         |
| ఏవం జ్ఞాత్వా కృతం కర్మ                                                                                                  | 4  | 15         | కామాత్మానః స్వర్గపరాః                 | 2  | 43         |
| ఏవం పరమృరా్రపాప్తమ్                                                                                                     | 4  | 2          | కామైసైసెర్హృతజ్ఞానా:                  | 7  | 20         |
| ఏవం బ్రాప్తతిం చక్రమ్                                                                                                   | 3  | 16         | కామ్యానాం కర్మణాం న్యాసమ్             | 18 | 2          |
| ఏపం బహువిధా యజ్ఞా                                                                                                       | 4  | <b>3</b> 2 | కాయేన మనసా బుద్ధ్యా                   | -5 | 11         |
| ఏవం బుద్దేః పరంబుద్ద్వా                                                                                                 | 3  | 43         | కార్పణ్యదోషోపహతస్వభావః                | 2  | 7          |
| ఏవం సతతయుక్తా యే                                                                                                        | 12 | 1          | కార్యక రణక <b>రృత్యే</b>              | 18 | 21         |
| ఏవముక్తో హృషీ కేశ:                                                                                                      | 1  | 24         | కార్యమిత్యేవ యత్కర్మ                  | 18 | 9          |
| ఏపముక్త్వా తతో రాజన్                                                                                                    | 11 | 9          | కాలో ఒస్మీలో క క్షయకృత్ప్రవృద్ధ:      | 11 | <b>3</b> 2 |
| ఏవముక్త్వాఒర్జునః సంఖ్యే                                                                                                | 1  | 47         | కాశ్యశ్చ పరమేష్యాన:                   | 1  | 17         |
| ఏపముక్త్వా హృషీ కేశమ్                                                                                                   | 2  | 9          | కిం కర్మ కమకర్మేతి                    | 4  | 16         |
| ఏపమేతద్యధాత్థత్వమ్                                                                                                      | 11 | 3          | కిం పునర్ఫ్రాహ్మణా: పుణ్యా:           | 9  | 33         |
| ఏషా తేఒభిహితా సాంఖ్యే                                                                                                   | 2  | <b>3</b> 9 | కిం తద్ప్రహ్మ కిమధ్యాత్మమ్            | 8  | 1          |
| သဲ <del>ထဲ</del> (ၿပီး <sub>မ</sub> ွီးစီး ဆဲာင္စ                                                                       | 2  | <b>7</b> 2 | కిరీటినం గదినం చక్రహ స్త్రమ్          | 11 | 46         |
| 8.                                                                                                                      |    |            | ර්ඪින් රයින් ජැදීක්ෂා                 | 11 | 17         |
| ఓం తత్పదితి నిర్దేశ:                                                                                                    | 17 | 23         | కుతస్త్వా కళ్మలమిదమ్                  | 2  | 2          |
| ఓమిత్యేకాక్షరం (బహ్మ                                                                                                    | 8  | 13         | తులక్షయే <mark>(పణశ్య స్త్రి</mark>   | 1  | 40         |
| 8                                                                                                                       |    |            | కృపయా పరయావిష్టః                      | 1  | 28         |
| క చ్చిదేత <sub>్ర</sub> చ్చుతం పార్థ                                                                                    | 18 | <b>7</b> 2 | కృషిగోరక్షవాణిజ్యమ్                   | 18 | 44         |
| కచ్చిన్నో భయవి(భష్ట:                                                                                                    | 6  | 38         | క్రెర్డిజ్మెస్ట్రీన్గణానే <b>తా</b> ౯ | 14 | 21         |
| A W G                                                                                                                   | -  |            |                                       |    |            |

|                                          | v. | Ŗ.       | i                                            | v. | şŧ.        |
|------------------------------------------|----|----------|----------------------------------------------|----|------------|
| (కోధాదృవతి సమ్మోహ:                       | 2  | 63       | తతః పదం తత్పరిమార్గితవ్యమ్                   | 15 | ¨4         |
| <u>క్లేశోఒధికతర్సేషామ్</u>               | 12 | 5        |                                              | 1  | 13         |
| క్లైబ్యం మాన్మగమః పార్థ                  | 2  | 3        | తతః శ్వేతైర్వమైర్యు కే                       | 1  | 14         |
| డ్మిపం భవతి ధర్మాత్మా                    | 9  | 81       | తతః స విస్మయావిష్టః                          | 11 | 14         |
| <b>కే (తక్కే (తజ్ఞయో</b> రేవమ్           | 13 | 35       |                                              | 3  | 28         |
| కే త్రజ్ఞం చాపి మాం విద్ది               | 13 | 2        | త్మత తం బుద్ధిసంయోగమ్                        | 6  | 43         |
| X                                        |    |          | త్రత సత్త్వం నిర్మలత్వాత్                    | 14 | 6          |
| గతసజ్గన్య ముక్తన్య                       | 4  | 23       | త్రతాపశ్యత్ స్థితాన్పార్థః                   | 1  | 26         |
| గతిర్పర్తా ప్రభు: సా.క్షి                | 9  | 18       | తత్రైకస్టం జగత్కృత్స్న్మమ్                   | 11 | 13         |
| గాణ్దీవం సంసతే హస్తాత్                   | 1  | 30       | తత్రైకాగం మనః కృత్వా                         | 6  | 12         |
| గామావిశ్వ చ భూతాని                       | 15 | 13       | తత్రైవం సతి కర్తారమ్                         | 18 | 16         |
| ಗುಣಾನೆ <b>ಕಾ</b> ನಕಿತ್ಯ <sub>೬</sub> ಕಿ೯ | 14 | 20       | తదిత్యనభిసంధాయ                               | 17 | 25         |
| గురూనహత్వా హి మహానుభావాకా                | 2  | 5        | తద్భుద్ధయ స్త్రదాత్మానః                      | 5  | 17         |
| చ                                        |    |          | తద్విద్ధి <sub>(</sub> పణ <del>ిప</del> ాతేన | 4  | 34         |
| చఇ్చలం హి మనః కృష్ణ                      | 6  | 34       | తం తథా కృపయావిష్టమ్                          | 2  | 1          |
| చతుర్విధా భజంతే మామ్                     | 7  | 16       | తపస్విభ్యా ఒధికో యోగీ                        | 6  | 46         |
| చాతుర్వర్హ్యం మయా స్పష్టమ్               | 4  | 13       | తపామ్యహమహం వర్షమ్                            | 9  | 19         |
| చిన్నామపరిమేయాజ్ప                        | 16 |          | తమ <u>స్వ</u> జ్ఞానజం విద్ది                 | 14 | 8          |
| చేతసా సర్వకర్మాణి                        | 18 | 11<br>57 | తమువాచ హృషీ కేశ:                             | 2  | 10         |
|                                          | 10 | 91       | తమేవ శరణం గచ్చ                               | 18 | 62         |
| ස<br>ස                                   |    |          | తస్మాచ్ఫాస్త్రం బ్రామాణం తే                  | 16 | 24         |
| జన్మకర్మ చ మే దివ్యమ్                    | 4  | 9        | తస్మా త్ర్వమిన్ద్రియాణ్యాదౌ                  | 3  | 41         |
| జరామరణమోక్షాయ                            | 7  | 29       | తస్మాత్ర్వము త్త్రిషయకో లభస్వ                | 11 | 33         |
| జాతస్య హి ద్రువో మృత్యు:                 | 2  | 27       | తస్మాత్ర్యణమ్య ప్రజిధాయ కాయమ్                | 11 | 44         |
| జీతాత్మన: (పకాన్లన్య                     | 6  | 7        | తస్మాత్పర్వేమ కాలేమ                          | 8  | 7          |
| జ్ఞానం కర్మ చ కర్తా చ                    | 18 | 19       | తస్మాదజ్ఞానసం <b>భూ</b> తమ్                  | 4  | 42         |
| జ్ఞానం జ్ఞేయం పరిజ్ఞాతా                  | 18 | 18       | తస్మాదస్త క్ష: సతతమ్                         | 3  | 19         |
| క్షానం తేఒహం సవిజ్ఞానమ్                  | 7  | 2        | తస్మాదోమిత్యుదాహృత్య                         | 17 | 24         |
| జ్ఞానయజైన చాప్యన్యే                      | 9  | 15       | తస్మాద్యస్య మహాబాహో                          | 2  | <b>6</b> 8 |
| జ్ఞానవిజ్ఞాన తృప్తాత్మా                  | 6  | 8        | తస్మాన్నార్హా వయం హన్హుమ్                    | 1  | 37         |
| జ్ఞానేన తు తదజ్ఞానమ్                     | 5  | 16       | తస్య సంజనయ౯ హర్షమ్                           | 1  | 12         |
| జ్ఞేయం య త్రత్ప్రవక్యామి                 | 13 | 13       | <b>N</b>                                     | 16 | 19         |
| జ్ఞేయః స నిత్యసన్నా్యాస                  | 5  | 3        | తాని సర్వాణి సంయమ్య                          | 2  | 61         |
| జ్యాయస్త్రీ చేత్కర్మణ్మే                 | 3  | 1        | తుల్యనిన్ <u>దా</u> సుతిర్మానీ               | 12 | 19         |
| జ్యోతిషామపి తజ్జ్యోతి:                   | 13 | 18       | తేజు క్షమా ధృతి:శౌచమ్                        | 16 | 3          |
| <u>ર્</u>                                |    |          | తే తం భుక్త్వా స్వర్గలోకం విశాలమ్            | 9  | 21         |
| తచ్చ సంస్కృత్య సంస్కృత్య                 | 18 | 77       | తేషాం జ్ఞానీనిత్యయ్తుక్త:                    | 7  | 17         |
| ခံခွုံခြဲဝ ထားျ ထားဌာနျှ                 | 18 | 4        | తేషాం సతతయుక్తానామ్                          | 10 | 10         |
|                                          |    |          |                                              |    |            |

|                                    | <b>.</b>    | §.         |                              | ⊌. | gt.        |
|------------------------------------|-------------|------------|------------------------------|----|------------|
| తేషామహం సముద్దర్తా                 | 12          | 7          | ద్వావిమౌ పురుషౌ లోకే         | 15 | 16         |
| తే <del>షా</del> మేవానుక మ్పార్థమ్ | 10          | 11         | డ్వౌ భూతసర్గౌ లోకేఒస్మే క    | 16 | 6          |
| తం విద్యాద్దు:ఖసంయోగ               | 6           | 23         | _                            |    |            |
| త్యక్త్వా కర్మఫలాసంగమ్             | 4           | 20         | <b>ά</b>                     |    |            |
| త్యాజ్యం దోషవదిత్యేకే              | 18          | 3          | ధర్మ కే.[తే కురుకే.[తే       | 1  | 1          |
| (စီဍီထွ်အသည်ာင်္ကာဦး               | 7           | 13         | ధూమేనా్రవియతే వహ్మ్మికి      | 3  | 38         |
| (ම්බි්  අර්කි් අන්                 | 17          | 2          | ధూమో రాత్రిస్తథా కృష్ణ:      | 8  | 25         |
| త్రివిధం నరక స్యేదమ్               | 16          | 21         | ధృత్యా యయా ధారయతే            | 18 | 33         |
| త్రైగుణ్యవిషయా వేదా:               | 2           | 45         | ధృష్ట కేతుశ్చేకితాన:         | 1  | 5          |
| ్రైవిద్యా మాం సోమపా: పూతపావే       | <b>9</b> :• | 20         | ధ్యానేనాత్మని పశ్య స్త్రి    | 13 | 25         |
| త్వమక్షరం పరమం వేదితవ్యమ్          | 11          | 18         | ధ్యాయతో విషయాన్పుంసః         | 2  | 62         |
| త్వమాదిదేవః పురుషః పురాణః          | 11          | <b>3</b> 8 | న                            |    |            |
| ద                                  |             |            | న క ర్పత్వం న కర్మాణి        | 5  | 14         |
| •••                                | 7.0         | ••         | న కర్మణామనారమ్బాత్           | 3  | 4          |
| దణ్ణో దమయతామస్మి                   | 10          | 38         | న కాంక్షే విజయం కృష్ణ        | 1  | 32         |
| దమ్మో దర్బోబభిమానళ్ళ               | 16          | 4          | న చ తస్మాన్మమేస్ట్రేషు       | 18 | 69         |
| దాతవ్యమితి యద్దానమ్                | 17          | 20         | న చ మత్ స్థాని భూతాని        | 9  | 5          |
| దివి సూర్యసహ్యసస్య                 | 11          | 12         | న చ మాం తాని కర్మాణి         | 9  | 9          |
| దివ్య సుల్యామ్బరధరమ్               | 11          | 11         | న చైతద్విద్మ: కతరన్నో గరీయ:  | 2  | 6          |
| దు:ఖమిత్యేవ యత్కర్మ                | 18          | 8          | న జాయతే మియతే వా కదాచిత్     | 2  | 20         |
| దుఃఖేష్యనుద్విగ్న మనాః             | 2           | 56         | 10 27 7 197 19               | 18 | 46         |
| దూరేణ హ్యవరం కర్మ                  | 2           | 49         |                              | 15 | 6          |
| దృష్ట్యా తు పాణ్దవానీకమ్           | 1           | 2          | న తు మాం శక్యాసే ద్రష్టుమ్   | 11 | 8          |
| దృష్ట్వేదం మానుషం రూపమ్            | 11          | 15         | న త్వేవాహం జాతునాసమ్         | 2  | 12         |
| రేవద్విజగురు్రపాజ్ఞ పూజనమ్         | 17          | 14         |                              | 18 | 10         |
| దేవా <b>న్ఫా</b> వయతాఒనేన          | 3           | 11         | న బ్రహ్మా స్యేత్పియం బ్రాహ్య | 5  | 20         |
| దేహినోఒస్మిన్యధా దేహే              | 2           | 13         |                              | 3  | 26         |
| దేహీ నిత్యమవధ్యోఒయమ్               | 2           | 30         |                              | 11 | 24         |
| రైవమేవాపరే యజ్ఞమ్                  | 4           |            | నమః పురస్తాదథ పృష్టత్యే      | 11 | 40         |
| దైవీసంపద్విమోక్షాయ                 | 16          | 5          | న మాం కర్మాణి లిమ్ప్లన్ని    | 4  | 14         |
| దైవీ హ్యేషా గుణమయీ                 | 7           | 14         | న మాం దుష్కృతినో మూడా:       | 7  | 15         |
| దో ఓై రేతై: కులఘ్నానాం             | 1           | 43         |                              | 3  | 22         |
| దంష్ట్రా కరాలాని చే తే ముఖాని      | 11          |            | న మే విదు: సురగణా:           | 10 | •          |
| ద్యావాపృథివ్యోరిదమన్లరం హి         | 11          | 20         | న రూపమస్యేహ తథోపలభ్యతే       | 15 | 3          |
| ద్యూతం ఛలయతామస్మి                  | 10          |            | న వేదయజ్ఞాధ్యయనైర్న దానైక    | 11 | <b>4</b> 8 |
| (దవ్యయజ్ఞాస్ట్రపో యజ్ఞా:           | 4           | 28         | వష్టా మోహ: స్మృతిర్హజ్ఞా     | 18 | 73         |
| (රාන්හි (                          | 1           | 18         | స్.హి కశ్చిత్తణమపి           | 3  | 5          |
| ్రోణు చే భీమ్మం చే ఆయ్రదిథం        | 11          | 34         | న హి జ్ఞానేన సదృశమ్          | 4  | 38         |

|                                                           | <b>e</b> , | ş.         |                                 | ಅ.      | శ్లో.    |
|-----------------------------------------------------------|------------|------------|---------------------------------|---------|----------|
| న హి దేహభృతా శక్యమ్                                       | 18         | 11         | పితాసి లోకస్య చరాచరస్య          | 11      | 43       |
| న హి (పపశ్యామి మమాపనుద్యాత్                               | 2          | 8          | పితాహమస్య జగతః                  | 9       | 17       |
| నాత్యశ్నతస్తు యోగోఒస్తి                                   | 6          | 16         | పుణ్యో గన్డ్లు పృథివ్యాం చ      | 7       | 9        |
| నాద త్రే కస్యచిత్పాపమ్                                    | 5          | 15         |                                 | 13      | 22       |
| నాన్తో ఒస్తి మమ దివ్యానామ్                                | 10         | 40         |                                 | 8       | 22       |
| నాన్యం గుణేభ్య: కర్తారమ్                                  | 14         | 19         | 0                               | 10      | 24       |
| నాసతో విద్యతే భావః                                        | 2          | 16         | పూర్వాభ్యా సేన తేనైన            | 6       | 44       |
| నా స్ట్రి బుద్ధిరయు క్రస్య                                | 2          | 66         | పృథ_క్వేన తు యత్ జ్ఞానమ్        | 18      | 21       |
| నాహం బ్రహకి సర్వస్య                                       | 7          | 25         | (పకాశం చ బ్రప్పుత్తిం చ         | 14      | 22       |
| నాహం వేదైర్న తపసా                                         | 11         | 53         | (పకృతిం పురుషం చైవ              | 13      | 1        |
| నిమిత్తాని చ పశ్యామి                                      | 1          | 31         | (పకృతిం పురుషం చైవ              | 13      | 20       |
| నియతం కురు కర్మ త్వమ్                                     | 3          | 8          | ్రపకృతిం స్వామవష్టభ్య           | 9       | 8        |
| <b>నియతం</b> సంగరహితమ్                                    | 18         | 23         | (పకృతే: క్రియమాణాని             | 3       | 27       |
| నియతస్య తు సన్న్యాసః                                      | 18         | 7          | (పకృతేర్గుణసమ్మూ డా:            | 3       | 29       |
| ನಿರಾಕಿರ್ಯಹವಿತ್ತಾತ್ಮಾ                                      | 4          | 21         | (పకృత్యైవ చ కర్మాణి             | 13      | 30       |
| నిర్మానమోహా జితసంగాదోపా:                                  | 15         | 5          | (పజహాతి యదా కామా౯               | 2       | 55       |
| నిశ్చయం శృణు మేత్రత                                       | 18         | 4          | [పయత్నా ద్యతమానస్తు             | 6       | 45       |
| నిహత్య ధార్తరాష్ట్రాన్న:                                  | 1          | <b>3</b> 6 | ్రపయాణకాలే మనసా చలేన            | 8       | 10       |
| నేహాభ్మికమనాశో స్త్రి                                     | 2          | 40         | (పలపన్వి <b>పృజ</b> న్గృష్ణా౯   | 5       | 9        |
| నైతే సృతీ పార్థ! జాన౯                                     | 8          | 27         | (పవృత్తిం చ నివృత్తిం చ         | 16      | 7        |
| వైనం ఛిన్డ్లప్త్రి శస్త్రాణి                              | 2          | 23         | (పవృత్తిం చనివృత్తిం చ          | 18      | 80       |
| నైవ కించిత్కరోమీతి                                        | 5          | 8          | (పశా న్రమనసం హ్యేనమ్            | 6       | 27       |
| వైవ తస్య కృతేనార్థః                                       | 3          | 18         | (పశాన్తాత్మా విగతభీ:            | 6       | 14       |
| ័                                                         |            |            | (పసాదే సర్వదు:ఖానామ్            | 2       | 65       |
|                                                           |            |            | ్రప్లూదక్పాస్మీ దైత్యానామ్      | 10      | 30       |
| పజ్బైతాని మహాబాహో                                         | 18         | 13         | (పాప్య పుణ్యకృతాం లోకాకా        | 6       | 41       |
| పుతం పుష్పం ఫలంతోయమ్                                      | 9          | 26         | ಬ                               |         |          |
| పర స్ట్రస్మాత్రుభావో ఒన్య:                                | 8          | 20         | బస్దురా <b>త్మా</b> త్మన స్థస్య |         |          |
| పర్మితాణాయ సాధూనామ్                                       | 4          | 8          | బలం బలవతాం చాహమ్                | 7       | 44       |
| పరంభామ కరంధామ                                             | 10         | 12         | బహిర న్లక్స్ల భూతానామ్          | 13      | 11<br>16 |
| పరంభూయ: బ్రవ్వ్యామి<br>పవన: పవశామస్మి                     | 14         | 1          | బహూనాం జన్మనామన్తే              | 15<br>7 | 19       |
|                                                           | 10         | 31         | బహూని మే వ్యతీతాని              | 4       | -        |
| పశ్య మే పార్థ రూపాణి                                      | 11         | 5          | హ్యస్పర్శేష్యసక్తాత్మా          | 5       | 5<br>21  |
| పశ్యాదిత్యాన్వసూ(నుద్రా౯<br>పశ్యామి దేవాం′స్త్రవ దేవ దేహే | 11         | 6          | వీజం మాం సర్వభూతానామ్<br>-      | 7       | 10       |
| ప్రశాల పాలుగ్రామ్ అక్కార్                                 | 11         | 15         | బుద్ధియుక్తో జహాతీహ             | 2       | 50       |
| ప_క్యెతాం పాణ్డుపు[తాణామ్<br>పాంచజన్యం హృషీ.శేశః          | 1          | 3          | బుద్ధిర్ధానమసమ్మోహ:             | 10      | 4        |
| పార్ట్మై చేకా నాముత                                       | 1<br>6     | 15         | ₽                               |         |          |
| - Elian w mia                                             | O          | 40         | బుద్దోర్భేదం ధృతెక్పైవ          | 18      | 29       |

#### VII

|                                       | w, | Ę,   |                            | w. | ŗ.         |
|---------------------------------------|----|------|----------------------------|----|------------|
| <b>සැ</b> ණු බින්රු <b>රණ රැ</b> ණු : | 18 | 51   | మయ్యాస్క్రమనా: పోర్హా      | 7  | 5          |
| బృహత్సామ తధా సామ్నామ్                 | 10 | 35   | మయ్యేప మన ఆధత్స్వ          | 12 | 8          |
| ျ <b>ညဘာ</b> ျက် သီး (သံမီခဲ့ာေသာသီး  | 14 | 27   | మహర్షయణ సప్తపూర్వే         | 10 | 6          |
| బ్రహ్మభూత: మ్రసన్నాత్మా               | 18 | 54   | మహర్షీణాం భృగురహమ్         | 10 | 25         |
| బ్రహ్మార్పణం బ్రహ్మాహవి:              | 4  | 24   | మహాత్మానస్తు మాం పార్థ     | 9  | 13         |
| బ్రాహ్మణక్ష్మత్రియ విశామ్             | 18 | 41   | మహాభూతాన్యహంకారః           | 13 | 6          |
| బ                                     |    |      | మా తే వ్యథా మా చ విమూఢభావః | 11 | 49         |
| భక్త్వా త్వనన్యయా శక్య:               | 11 | 54   | మాం చ యోఒవ్యభిచారేణ        | 14 | 26         |
| భక్త్యా మామభిజానాతి                   | 18 | 55   | మాం హి పార్థ ! వ్యపాణిత్య  | 9  | 32         |
| <b>భయా</b> ద్రణాదుపరతమ్               | 2  | 35   | మాత్రాస్పర్మాస్తు కౌన్తేయ  | 2  | 14         |
| ဆံဆာသွ်ညည့်နျှ နင္တနာ                 | 1  | 8    | మానావమానయోస్తుల్య:         | 14 | 25         |
| భవాప్యయౌహి భూతానామ్                   | 11 | 2    | మాము పేత్య పునర్జన్మ       | 8  | 15         |
| భీష్మ్మదోణ ్రషముఖతః                   | 1  | 25   | ముక్త సంగో ఒనహంవాదీ        | 18 | 26         |
| భూత్రగామణ న ఏవాయమ్                    | 8  | 19   | మూఢ్రగాహేణాత్మనో యశ్       | 17 | 19         |
| భామిరాపోఒనలో వాయు:                    | 7  | 4    | మృత్యః సర్వహరశ్చాహమ్       | 10 | 34         |
| భూయ ఏవ మహాబాహో                        | 10 | 1    | ಮಾರ್ಘಾ ಮಾರ್ಭಕರ್ಮಾಣ:        | 9  | 12         |
| భోక్తారం యజ్ఞకపసామ్                   | 5  | 29   | య                          |    |            |
| భోగైశ్వర్య (పసక్తానామ్                | 2  | 44   | య ఇమం పరమం గుహ్వమ్         | 18 | <b>6</b> 8 |
| మ                                     |    |      | య ఏనం వేత్తి హన్తారమ్.     | 2  | 19         |
| మచ్చిత్తా మద్దత్వపాణాః                | 10 | 9    | య ఏనం వేత్తి పురుషమ్       | 13 | 24         |
| మచ్చి త్రః సర్వదుర్గాణి               | 18 | 58   | యం యం వాపి స్మరన్భావమ్     | 8  | 6          |
| మత్కర్మకృన్మత్పరమః                    | 11 | 55   | యం లబ్ద్వా చాపరం లాభమ్     | 6  | 22         |
| మత్త: పరతరంనాన్యత్                    | 7  | 7    | యం సన్స్యాసమికి (పాహు:     | 6  | 2          |
| మదనుగ్రహాయ పరమమ్                      | 11 | 1    | యం హి న వ్యథయన్డ్యేతే      | 2  | 15         |
| మనః (పసాదః సౌమ్యత్వమ్                 | 17 | 16   | య: శాన్రవిధిముత్సృజ్య      | 16 | 23         |
| మనుష్యాణాం సహ్షాసేస్తు                | 7  | 3    | యః పర్వుతానభిన్నేహః        | 2  | 57         |
| మన్మనా భవ మద్భ క్షః                   | 9  | 34   | యచ్చాపి సర్వభూతానామ్       | 10 | 39         |
| మన్మనా భవ్త మద్చక్ష:                  | 18 | 65   | యచ్చాపహాసార్థమసత్కృతో ఒసి  | 11 | 42         |
| మన్మ సే యది తచ్చక్యమ్                 | 11 | 4    | యజన్తే సాత్త్వికా దేవాకా   | 17 | 4          |
| మమయోనిర్మహద్పహ్మ                      | 14 | 3    | యజ్జాత్యా న పునర్మోహమ్     | 4  | 35         |
| మమైవాంశో జీవలోకే                      | 15 | 7    | యజ్ఞదానతపః కర్మ            | 18 | 5          |
| మయా తతమిదం సర్వమ్                     | 9  | 4    | యజ్ఞ శిష్టామృత భుజః        | 4  | 31         |
| మయాఒధ్యవేషణ (పక్ళతి:                  | 9  | 10   | యజ్ఞ శిష్టాశిన: సన్ల:      | 3  | 18         |
| మయా (పసన్నేన తవార్డునేదమ్             | 11 | 47   | ಯಕ್ಷ್ಮಾರಾತ್ಮರ್ಕೃಣಿ೭ನ್ಯ(ತ   | 3  | 9          |
| మయి చానన్యయోగేన                       | 13 | 11   | యజ్ఞే తపసి దానే చ          | 17 | 27         |
| మయి సర్వాణి కర్మాణి                   | 3  | 30   | యశతో హ్యపి కౌన్డేయ         | 2  | 60         |
| మయ్యావేశ్య మనో యే మామ్                | 12 | . ,2 | యుశన్లో యోగిన క్రైనమ్      | 15 | 11         |
| - +                                   |    |      |                            |    |            |

#### VIII

|                                             | v. | ř.         | I                               | ₩, | Ķ. |
|---------------------------------------------|----|------------|---------------------------------|----|----|
| యత: (పవృత్తిర్వూతానామ్                      | 18 | 46         | యయా ధర్మమధర్మం చ                | 18 | 81 |
| యత్కరోషి యదశ్నాసి                           | 9  | 27         | యయా స్వప్నం భయం శోకమ్           | 18 | 35 |
| యత్సాంఖ్యైః ప్రాప్యతే స్థానమ్               | 5  | 5          | యస్త్వాత్మరతిరేవ స్యాత్         | 3  | 17 |
| యతేస్త్రియమనోబుద్దిః                        | 5  | 28         | య స్విస్ట్రియాణి మనసా           | 3  | 7  |
| యతోయతో నిశ్చరతి                             | 6  | 26         | యస్మాత్థరమఠీతోఒహమ్              | 15 | 18 |
| య త్రద్దగే విషమిప                           | 18 | 37         | యస్మాన్నోద్విజతే లోకః           | 12 | 15 |
| యత్తు కామేప్సునా కర్మ                       | 18 | 24         | యస్య నాహంకృతో భావః              | 18 | 17 |
| యత్తు కృత్స్నవదేకస్మికా                     | 18 | 22         | యస్య సర్వే సమారమ్బాః            | 4  | 19 |
| య <b>త్తు</b> (పత్యపకారార్థం                | 17 |            | <b>యాతయామం</b> గతరసమ్           | 17 | 10 |
| య్మత కాలే త్వనాప్పత్తిమ్                    | 8  | 23         | యా నిశా సర్వభూతానామ్            | 2  | 69 |
| య్రత యోగేశ్వర: కృష్ణ:                       | 18 | 78         | యాన్హి దేవ∖్రవతా దేవా౯          | 9  | 25 |
| රුල් හරකම් ඩ <b>ජු</b> කි                   | 6  | 20         | యామిమాం పుష్పితాం వాచమ్         | 2  | 42 |
| యథాకాశస్థితో నిత్యమ్                        | 9  | 5          | యావత్సంజాయతే కించిత్            | 13 | 27 |
| 'యథాదీపోనివాతస్థః'                          | 6  | 19         | యావదేతాన్ని రీక్షే ఒహమ్         | 1  | 22 |
| యథా నదీనాం బహవోమ్పువేగా:                    | 11 | 28         | యావానర్థ ఉదపానే                 | 2  | 46 |
| <b>ထာဏ္ ုသ</b> ဴးမနတ္တဆီး                   | 13 | 34         | యుక్తాహార విహారస్య              | 6  | 17 |
| <b>య</b> థా (పదీ ప్రంజ్వలనం ప <b>తం</b> గాణ | 11 | 29         | యు క్ష: కర్మఫలం త్యక్త్వా       | 5  | 12 |
| యథా సర్వగతం సౌక్ష్మ్మాత్                    | 13 | 33         | యుజ్జాన్నేవం సదాఒఒత్మానమ్       | 6  | 28 |
| యతైధాంసి సమిద్ధోగ్ని:                       | 4  | 87         | యుధామన్యక్స్ల విజ్ఞాని:         | 1  | 6  |
| యదక్షరం వేదవిదో వద స్త్రి                   | 8  | 11         | యే చైవ సాత్త్వికా భావా:         | 7  | 12 |
| యద్రగే చానుబస్దే చ                          | 18 | 39         | యే ఈ ధర్మ్యామృతమిదమ్            | 12 | 20 |
| ထံထွန်ာဝနာဝန်္ဆာဗြီမျှ                      | 18 | 59         | ಮೆ ಕು ಸರ್ವಾಣಿ ಕರ್ಶಾಣಿ           | 12 | 6  |
| యదా తే మోహకలిలమ్                            | 2  | 52         | యే త్వక్షరమనిర్దేశ్యమ్          | 12 | 3  |
| ಯದಾ೭೭ದಿತ್ಯಗತಂ ಶೆಜಃ                          | 15 | 12         | యే త్వేతదభ్యసూయ న్ల             | 3  | 32 |
| యదా భూతపృథగ్భావమ్                           | 13 | 31         | యేఒప్పన్వదేవతా భశా:             | 9  | 23 |
| యదా యదా హి ధర్మస్య                          | 4  | 7          | యే మే మతమిదం నిత్వమ్            | 3  | 31 |
| యదా నినియతం చిత్తమ్                         | 6  | 18         | యే యథా మాం (పపద్యన్లే           | 4  | 11 |
| యదా సంహరతే చాయమ్                            | 2  | 58         | యే కాన్రవిధి ముత్స్యజ్య         | 17 | 1  |
| యదా సత్త్వే (పప్పద్ధే తు                    | 14 | 14         | యేపాం క్వన్తగతం పాపమ్           | 7  | 28 |
| యదా హి నేస్ట్రియార్థేషు                     | 6. |            | యేషామర్థే కాంక్షితం నో          | 1  | 83 |
| యది మామ్యపతీకారమ్                           | 1  | <b>4</b> 6 | యే హి సంస్పర్శజా భోగా:          | 5  | 22 |
| యది హ్యహం న వర్తేయమ్                        | 3  | 23         | యోగయుక్తో విశుద్ధాత్మా          | 5  | 7  |
| యదృ చ్చయా చోపపన్నమ్                         | 2  | 32         | యోగనన్న్యస్థ కర్మాణమ్           | 4  | 41 |
| యదృచ్చాలాభ సంతృష్టణ                         | 4  | 22         | యోగస్థ: కురు కర్మాణి            | 2  | 48 |
| యద్యదాచరతి (శేష్ట్రీ                        | 3  | 21         |                                 | 6  | 47 |
| యద్యద్విభూతిమత్పత్త్వమ్                     | 10 |            | యోగీ యుంజీత సతతమ్               | 6  | 10 |
| యద్య ప్యేతేన పశ్వ స్త్రి                    | 1  | <b>3</b> 8 | <b>యోత్స్యమా</b> నానవేజ్షే ఒహమ్ | 1  | 23 |
| యయా తు ధర్మ కామార్థాకా                      | 18 | 94         | యో న హృష్యతి న ద్వేషి           | 12 | 17 |

|                                    |     |          |                                   | ₩, | tř. |
|------------------------------------|-----|----------|-----------------------------------|----|-----|
| యోన్ల: సుఖోన్హరారాము               | 5   | 24       | వేదానాం సామవేదోఒస్మి              | 10 | 22  |
| యో మాం పశ్యతి సర్వత్ర              | 6   |          | వేదావినాశినం నిత్యమ్              | 2  | 21  |
| యో మామజమనాదిం చ                    | 10  |          | వేదాహం సమతీతాని                   | 7  | 26  |
| యో మా మేవమసమ్మూఢ:                  | 15  | 19       | వేదేపు యజ్జేపు తపస్సు చైప         | 8  | 28  |
| యో యంయొగస్ట్వయా ట్రోక్త:           | 6   | 33       |                                   | 2  | 41  |
| యో యో యాం యాం తనుం భక్త:           | 7   | 21       | ్యమి(శేణేప వాక్యేన                | 3  | 2   |
| 8                                  |     |          | °ွှన်(పసాధా(చ్చుతవా <b>೯</b>      | 18 | 75  |
|                                    | 4.1 | - P      | <b>ર્જ</b>                        |    |     |
| రజసి (పలయం గత్వా                   | 14  | 15       | UME BOOK IN WASHINGTO             | 5  | 23  |
| రజ స్థమశ్చాభిభూయ                   | 14  | 10       | శనై: శనైదపరమేత్                   | 6  | 25  |
| రజో రాగాత్మకం విద్ధి               | 14  |          | శమో దమస్తు: శౌచమ్                 | 18 | 42  |
| రస్ట్రామప్పు కౌన్హేయ               | 7   | 0.1      | కరీరం యదవాభ్నోతి                  | 15 | 8   |
| రాగద్వేష వియుకైస్తు                | 2   | 64<br>27 |                                   | 18 | 15  |
| రాగీ కర్మఫల(పేప్పు:                | 18  | 27<br>76 | శుక్లకృష్ణే గత్తీ హ్యేతే          | 8  | 26  |
| రాజన్నంస్మృత్య సంస్థృత్య           | 18  | 10       | ಕುವ್ ದೆಕೆ <sub>(</sub> ಪರಿಫ್ಲಿಪ್ಯ | 6  | 11  |
| రాజనిద్యా రాజగుహ్యమ్               | 9   | 23       | శుభాశుభభలై రేవమ్                  | 9  | 28  |
| တ်ပြာအာဝ ခံဝန်ဝနာ္မလို့            | 10  | 23<br>22 | శౌర్యం తేజో ధృతిర్దాక్యమ్         | 18 | 43  |
| రుద్రాదిత్యావసవో యే చ సాధ్యాణ      | 11  | 22       | ్రశద్ధ్రయా పరయాత ప్రైమ్           | 17 | 17  |
| రూపం మహత్తే బహువక్త్రనే(తమ్        | 11  |          | ్ధావా౯ లభతే జ్ఞానమ్               | 4  | 39  |
| ಲ                                  |     |          | (နတ္ထာဆာನನసూయန်)                  | 18 | 71  |
| లభన్తే బ్రహ్మనిర్వాణమ్             | 5   | 25       |                                   | 2  | 53  |
| లేలిహ్యాసే గ్రసమానః సమన్హాత్       | 11  | 30       |                                   | 4  | 33  |
| లో కేఒస్మిన్ద్వివిధా నిష్టా        | 3   |          | ్శేయాన్స్ట్వర్డ్తో విగుణః         | 18 | 47  |
| లోభ: బ్రాప్పత్తిరారమ్బ:            | 14  | 12       |                                   | 12 | 12  |
| వ                                  |     |          | ్రకోత్రాదీనీస్ట్రియాణ్యన్యే       | 4  | 26  |
| <b>పక్తుమర్హ</b> స్యశే మేణ         | 10  | 16       | ుకోంతం చక్కు సురువం చ             | 15 | 9   |
| వక్షాణి తే త్వరమాణా విశ <u>న</u> ి | 11  | 27       | *c ざいたの さいごかっ 人る 1 ざ              | 1  | 27  |
| వాయుర్యమోగ్నిర్వరుణ: శశాంక:        | 11  | 89       |                                   |    |     |
| వాసాంసి జీర్ణాని యధా విహాయ         | 2   | 22       | 1,4                               |    |     |
| విద్యా వినయసమృన్నే                 | 5   | 18       |                                   | 4  |     |
| విధిహీనమసృష్టాన్న మ్               | 17  | 18       |                                   | 11 |     |
| వివిక్త సేవీ లఘ్వాశీ               | 18  |          | న ఘోషో ధార్తరాష్ట్రాణామ్          | 1  |     |
| విషయా వినివర్తంతే                  | 2   | 59       | సంకరో నరకాయైవ                     | 1  |     |
| విషయేస్ద్రియ సంయోగాత్              | 18  | 38       |                                   | 6  |     |
| విస్తరేణాత్మనో యోగమ్               | 10  | 18       |                                   | 12 |     |
| విహాయకామాన్య: సర్వాకా              | 2   | 71       | సతతం కీర్ణయన్లో మామ్              | 9  |     |
| వీతరాగ భయ్మకోధా:                   | 4   | 10       |                                   | 7  |     |
| వృష్టీనాం వాసుదేవోఒస్మి            | 10  | 37       |                                   | 11 |     |
|                                    |     |          | ▼                                 |    |     |

|                              | w, | gʻ.  |                               | w. | 贇.         |
|------------------------------|----|------|-------------------------------|----|------------|
| స్త్ర్యం రజస్షమ ఇశి          | 14 | 5    | సర్యమేతదృతం మన్యే             | 10 | 14         |
| స్త్రక్షం సుఖేనంజయతి         | 14 | 9    | సర్వయోనిమ కొన్తేయ             | 14 | 4          |
| సత్త్వాత్సంజాయతే జ్ఞానమ్     | 14 | 17   | సర్వస్వ చాహం హృది సన్నివిష్ట: | 15 | 15         |
| సత్త్వానురూపా సర్వస్య        | 17 | 3    | ಸರ್ವಾಣಿಶ್ರ್ರಿಯಕರ್ಕಾಣಿ         | 4  | 27         |
| సదృశం చేష్టతే స్వస్యా:       | 3  | 33   | సర్వేన్ప్రియగుణాభాసమ్         | 13 | 15         |
| సద్భావే సాధుభావే చ           | 17 | 26   | సహజం కర్మ కౌన్డేయ             | 18 | <b>4</b> 8 |
| సంతుష్ట: సతతం యోగీ           | 12 |      | నహయజ్ఞా: బ్రజా: సృష్ట్వా      | 3  | 10         |
| సన్న్యాసం కర్మణాం కృష్ణ      | 5  | 1    | సహ్యానయుగపర్య న్లమ్           | 8  | 17         |
| సన్న్యాసః కర్మయోగశ్చ         | 5  | 2    | సాంఖ్యయోగౌ పృధగ్భాలాঃ         | 5  | 4          |
| సన్న్యాసస్తు మహాబాహో         | 5  | 6    | సాధిభూతాధిదైవం మామ్           | 7  | 30         |
| సన్న్యాసస్తు మహాబాహో         | 18 | 1    | ဂီဠီဝ (ခဲာည်ို့ တရာ (ၿဘုံ့    | 18 | 50         |
| సమం కాయశిరో(గీవమ్            | 6  | 13   | సీదన్తి మమ గాత్రాణి           | 1  | 29         |
| సమం పశ్వన్హి నర్వత           | 13 | 29   | సుఖం త్విదానీం త్రివిధమ్      | 18 | 36         |
| సమం సర్వేపు భూతేపు           | 13 | 28   | సుఖదు:ఖే సమే కృత్వా           | 2  | 38         |
| సమ: ಕೃತ್ చ ಮೀತೆ చ            | 12 | 18   | సుఖమాత్య న్రికం య త్త్రత్     | 6  | 21         |
| సమదుఃఖసుఖఃస్వస్థః            | 14 | 24   | సుదుర్ధర్శమిదం రూపమ్          | 11 | 52         |
| సమోఒహం సర్వభూతేమ             | 9  | 29   | సుహృన్మి (తార్యుదాసీన         | 6  | 9          |
| సర్గాణామాదిర నైశ్చ           | 10 | 32   | స్టానేహృషీ కేశ తవ ప్రకిర్త్యా | 11 | 36         |
| సర్వకర్మాణిమనసా              | 5  | 13   | ဂ္စီဗ(ဆန္တာလုံ ေ စာဆဲ         | 2  | 54         |
| సర్వకర్మాణ్యపి సదా           | 18 | 56   | స్పర్శాన్కృత్వా బహిర్బాహ్యాకా | 5  | 27         |
| సర్వగుహ్యతమం భూయ:            | 18 | 64   | స్వధర్మమపి చావేక్ష్య          | 2  | 31         |
| సర్వతః పాణిపాదం తత్          | 13 | 14   | స్వభావజేన కౌన్డేయ             | 18 | 60         |
| సర్వద్వారాణి సంయమ్య          | 8  | 12   | స్వయమేవాత్మ నాఽఽత్మానమ్       |    |            |
| సర్వద్వారేమ దేహేఒస్మిక       | 14 | 11   | స్వేస్వే కర్మణ్యభిరత:         | 10 | 15         |
| సర్వధర్మాన్పరిత్యజ్య         | 18 | 66   |                               | 18 | 45         |
| సర్య <b>భూతస్థమాత్మా</b> నమ్ | 6  | 29   | హ                             |    |            |
| సర్వభూతస్థితం యో మామ్        | 6  | 31   | హతో వా ట్రాప్స్య సేస్టర్గ్రమ్ | 2  | 37         |
| సర్వభూతాని కా నేయ            | 9  | 7    | హన్ల తే కధయిష్యామి            | 10 | 19         |
| సర్వభూతేషు యేనైకం            | 18 | 20 İ | హృపీ కేశం తదా వాక్వమ్         | 1  | 21         |
|                              |    |      |                               |    |            |

త్రీమదృగవగ్గీకా నైర్గత అకారాది వర్ణ్మకమపట్టిక వివరణము సమా వ్రము.

య్రీకృష్ణపర<sub>్</sub>బహ్మరృణమను.

హారిః ఓమ్ తత్ నత్.

~~~~~

అనుబంధము

శ్రీభగవద్దీత

అధ్యాయముల మాహాత్త్యము

[ శ్రీ వద్మపురాణమునుండి నంగృహీశము ]

### ప్రీ రీ క

శ్రీ వేదాంత్రగంథావకంసమగు శ్రీ భగవద్గీక ఏలాటి యుపాయాంకర ముల నెపేక్షి.0పక కేవల జవపారాయణాదులబేతనే సర్వపాపములను నశింప జేసి నకల జనులను సంసారకూపమునుండి యుద్దరించి మోక్షస్నామాజ్యమును పొందించుచున్నదను విషయము ప్రాచ్య ప్రతీవ్యాధునిక ప్రాక్షన పండితు లుద్ధాటించియేయున్నారు. సనాతనధర్మస్థాపకులగు మహర్షి పుంగవులును, త్రీ**మ**దృగవద్గీతా మాహాత్య్యమును గనుగొని "గీతా నుగీతా క<u>ర</u>వ్యా కిమనై**్యా** శాన్త్రవిన్రై:" గీరాశాన్త్ర మొక్కటియే యాధ్యాత్మిక జ్ఞాన్రపాప్రికై వరింవ దగ్నది. ఇతరశా భ్రములచేత | వయోజనమేమియు లేదు —— ఇవి మొందలుగాగల వాక్యములచే ముక్తకంఠముగ నుద్ఘోషించియున్నారు. ఈ గీతామాహాక్మ్య విషయము నకలలోక డ్రసిద్ధమగుటచే విశేషించి ద్రాయనవసరములేదు. మరియు లోకోద్ధారకులగు మహ్ర్ష్ శ్రీ సద్గురు మలయాళ్స్వాములవారు వరమ వవి కమగు శ్రీ గీర్వాణభాషలోనున్న అత్య క్రమ మహ్మాగంథములను ఆంధ్ర ఖాషలో ననువదించి, యనువాదము చేయించి నకలజనులు తరించు**లాగున** చేయుచున్నారను విషయము లోకవిదిళము. ఇటుండ శ్రీ శ్రీ శ్రీ నద్దురు మల యాళస్వాములవారు ఋషీనం<sub>[</sub>వదాయసిద్ధమైన త్రీ ళగవద్గీతయొక్క పఠ**న** పారాయణములలోను తదర్థమును [గహించి స్వానుభవపూర్వకముగ వేదాంత **క క్రాము**ను బ్రహుచ్యు మేయు టలోను, తన్మాహా**త్మ్య**గరిమను మాకటించుటలోను బద్ధశాద్ధులై శ్రీ మహాళగవద్దీతయొక్క నా**మధే**యము ార్థకమొనర్భుట్ తే యనేకశా స్త్రములనుండి త్రీ గీకామాహాత్య్యము నుద్దరించ కలపెంట్టిరి. ఇటుండగ త్రీనద్గురు మలయాళస్వాములవారు త్రీవదృవురాణ ములో విపులముగనున్న గీతామాహాత్మ్యమును జదివి తన్మహిమను దెలిసికొని యున్నవారగుటబే దీనిని సమ<u>న్త</u>్రవహంచమున కర్థమగునట్లు ప్రకటికరించి**న వా**గుండునని తలంచి మమ్ము నాంబ్రీకరించునటుల నపారకరుణతో నాన తిచ్చిరి. అద్దానిని శీరసావహించి యథాశ క్ర్తిగా నామాహాత్మ్యమును నాంౖధీక రించితిమి. ఇదివరలో నెవ్వరును దీనిని నాం[ధీకరించియుండలేదు. త్రీనద్గురు స్వాములవారట్టి పబ్మకార్యములో మమ్ము నియోగించి యన్ముగహించిరి. త్రీవద్మ మహాపురాణాంతర్గతమగు త్రీభగవద్గీశామాహాత్య్యము పదునెనిమిది యధ్యాయములతో నున్నది. అనగా 18 అధ్యాయములకును మ్రత్యక్షపత్యేక ముగా నౌక్కొకమాహాత్మ్యము గలదు. ఇండులో దాదాపు వెయ్యి క్లోకములు గలవు. అండు మొదటి తొమ్మిదియధ్యాయములను సాహిత్యశ్రీ రోమణి పి. సి. గోపాలాబార్యులున్ను, మిగిలిన 9 అధ్యాయములను మరియు వరాహ పురాణాంతర్గత గీశామాహాత్మ్య పతిపాదక త్రీగీశాతరంగిణిలోని త్రీభగవద్గీశా ద్వితీయమాహాత్మ్యమును సాహిత్యశ్రిరోమణి టి. శివచరణం, సాహిత్యశ్రిరోమణి ఇ. గోపాలరెడ్డియునగు మేము తెలిసినంతవర కాంబ్రీకరించితిమి.

త్రీళగవద్దీంక జూడుపు ళక్తుల యను గహమునకును, త్రీ కృష్ణవరమాశృ కృపాకశాకమునకును, త్రీ నద్గు రు స్వాము లవా రి యపార కరుణకును పా[శులమగుడుముని విశ్వసించుచున్నా రము.

శ్రీ సద్గురుదేవార్పణమస్తు.

- పి. సి. గోపాలాబార్యులు.
- టి. శివచరణం.
- ఇ. గోపాలరెడ్డి.

# ్రీ భగవద్దీతా ద్వితీయ మాహాత్ర్యము

(១០ ទំ ស្០ ខ ស ស ០ ៤)

ఋషిరువాచ:—

శ్లో॥ గీకాయాశైృవ మాహాత్మ్యం యథావత్పూత మే వద। పురాణమునినా మాక్తం వ్యాసేన శ్రతినోదికమ్॥

1

ಶా∥ అనేక విధములైన కథలనువినుచు శౌనక ఋషి సూతునిట్లు బ్రక్నించెను. ఓసూత మహర్షీ! వేదో క్రమై శ్రీవ్యాసమహర్షి చే చెప్పబడిన బ్రహరము శ్రీమత్ళగవద్దీతామాహత్మ్యమును నాకు చెప్పము.

సూత ఉవాచ:—

శ్లో॥ పృష్టం వై ళవకా య త్తనృహద్లోప్యం పురాతనం। న కేన శక్యతే వక్తుం గీరామాహాతృధ్యమత్తమమ్ ॥

2

తా॥ శౌనకమహర్షియొక్క బ్రక్ననువిని సూతుడిట్లు వచించెను. ఓ శౌనక మహర్షీ! నీవు ఏ గీతా మాహాత్మ్యమునుగురించి అడిగితివో అయ్యది అతిగోబ్యమై ప్రాచీనమైనదిగా నుంటు న్నది. అందువలన గీతయొక్క అత్యుత్తమమైన మాహాత్మ్యమును ఎవ్వడును చెప్పటకు సమర్థుడు కాడు.

ళ్లో⊪ కృష్ణో జానాతి వై సమ్యక్ క్వచిత్కా నేయ ఏవ చ : వ్యాసో వా వ్యానపు[తో వా యాజ్ఞవల్క్యాఽథ మైథిలః ⊪ 8ి

తా సి ఈ గీతా మాహాత్మ్యమును బాగుగా శ్రీ కృష్ణభగవానుడే ఎఱుగుచున్నాడు. మణియు అర్జనుడు కొంచెము ఎఱుగుచున్నాడు. అటులనే శ్రీ వ్యాసమహర్షి, శుకమహర్షి, యాజ్ఞ వల్క్యమహర్షి, శ్రీ జనక చ్రకవర్తులు ఎఱుంగుచున్నారు. వీరందరున్ను కొంచెముమాత్ర మెఱుంగు చున్నారు.

శ్లో ॥ అన్యే [శవణత: [శుక్వా లో కే సంకీ ర్తయ గ్రి చ । తస్మాత్కించిద్వదామ్యద్య వ్యాసస్యాస్థాన్మయా [శుతమ్ ॥ 4

తా!! మఱియు నితరజనులు ఈ గీతామాహాత్మ్యమును కర్ణేంద్రియములచే విని లోకము నందు వర్ణించుచున్నారు. కాని నిజమెఱుంగరు. అందువలన నేనెవ్విధముగా శ్రీ ఖ్యాసమహర్హి యొక్క ముఖారవిందమునుండి వింటినో అటుల కొంచెము వచించెదను.

శ్లో జ నర్వోచనిషదో గావో దోగ్ధా గోపాలనన్దన: పార్లో వర్స: నుధీరోృక్తా దుగ్దం గీతామృతం మహత్ జ 5

తా॥ సమ స్టమైన ఉపనిషత్తులు గోవులు, పితుకువాడు శ్రీ కృష్ణభగవానుడు, దూడ ఆర్జునుడు, బుద్ధిమంతులు భో క్తలు. ఇవ్విధముగా గీతామృతము లోకమునందు భుకటితమైనది.

శू $^{\prime}$ ။ సారథ్యమర్జనస్యాదౌ కుర్వ $^{\prime}$  గీతామృతం దదౌ। నర్వలో కోచకారార్థం తమ్మై కృష్ణాయ తే నమః॥ б తా။ ఏకృష్ణభగవానుడు మొట్టమొదట అర్జునునికి సారథ్యముజేయుచు సమస్త్రలోక ములయొక్క ఉపకారముకొరకు గీతామృతమునొసంగెనో అటువంటి కృష్ణభగవానునికి నమ స్కారము. శైπ్ణీ సంసారసాగరం ఘూరిం తర్తుమ్చృతి యొ జనః। గీతానావం నమారుహ్య పారం యాతు సుఖేన న:॥ 7 తా॥ ఎవడైతే ఘోరమగు సంసారసాగరమును దాటుటకు కోరుచున్నాడో, వాడు గీత యనెడు నావనెక్కి సుఖముగా ఒడ్డును చేరుచున్నాడు. ৰু দি দিলছু কে০ | শিষ্ঠত মুখ্য মন্ত্ৰীয় কৰা কৰা কৰিছে। ಮಾಜ್ಞಮಿವೃತಿ ಮಾಢಾಶ್ನಾ ಯಾತಿ ಖಾಲಕಚ್ನುತಾಮಿ ။ తా॥ ఎవడైతే గీతాసంబంధమైన జ్ఞానమును ఎల్లప్పడు అభ్యాసయోగముచే వినుటలేదో ఆ మూర్టుడు మోక్షమును కోరినట్లైనచో బాలకునివలె పరిహాసాస్పదుడగుచున్నాడు. శోజు యే శృణ్వనై పఠ న్యేవ గీతాశా భ్రమహార్నిశమ్। న తే వై మానుషా జ్ఞేయా దేవా ఏవ న సంశయః॥ తా॥ ఎవరైతే దివారాత్రములు గీతను చదువుచున్నారో, మఊయు వినుచున్నారో వారలు కేవలము మనుష్యులుకారు. మరెపరనగా దేవతలే. ఇందులో సంశయమేమియు లేదు. శ్లో ≉ గీతాజ్ఞానేన సంఖోధ్య కృష్ణ బ్రాహ కమర్జునమ్। ఆష్టాదళకదస్థానం గీతాధ్యాయే ప్రతిష్ఠితమ్ ॥ 10 తా॥ శ్రీ కృష్ణభగవానుడు గీతాజ్ఞానముచే అర్హునుని సంబోధించి ఇటులపలికెను. గీత యొక్క బ్రత్యేకాధ్యాయమునందు అష్టాదళ పదస్థానము (పరమపద్ధము) స్థాపించబడినది. శ్హో॥ మొక్షస్థానం వరం పార్థ నగుణం వాడ్త నిర్దుణమ్। సాపానాష్టాద శై ేవం వరంబహ్మాధిగ చృతి ။ 11 తా॥ ఓ అర్జునా ! సగుణమైనటువంటి లేక నిర్గుణమైనటువంటి మో**శ్రస్థానమునకు పదు** నెనిమిది అధ్యాయములను సోపానములుగాచేసికొని మనుష్యుడు పర్మబహ్మమును పొందుచున్నాడు. 🐒 ແ మలనిర్మోచనం పుంసాం జలస్సానం దినేదినే 🛚 సకృద్ధీకాంభసి స్నానం నంసారమలనాశనం ॥ 12 తాll ప్రతిదినము చేయునటుపంటిస్నానము మనుప్యులయొక్క **శరీరమాలిన్యమును** పోగొట్టుచున్నది. గీతయను జలమునందొక్కమారు స్నానమొనర్చిన సంసారమాలిన్యము పోవును. ৰূশুঁ॥ గీరాశా స్త్రాస్త్ర్మా భానాతి పఠనం నై వపాఠనం। వరస్మాన్న్లుకం జ్ఞానం నైవ శ్రహ్హ న ఖావనా॥ 13 हूर । నవ్వ మాను షే లోకే పురుషూ విడ్వరాహకః। యస్మాడ్గీకాం న ఖానాతి నాధమ నత్పరోజను ။ 14 తా॥ ఎవడైతే గీతాశాధ్రమును చదువుట చదివించుట నెరుంగజాలడో, మరియు నితరుల నుండి వినడో, యెవనికి స్వయముగా గీతాశాధ్రజ్ఞానమును, శ్రద్ధయు, భావనయు లేవో అటువంటి పురుషుడు ఈ లో కమునందు గ్రామవరాహముతో సమానుడు. ఎందువలననైతే అతడు గీతా శాధ్రము నెరుగడో అందువలననే అట్టి పురుషునికంటె మరియొక అధముడు లేడు.

ళ్లో॥ ధిక్తన్య మానుషం దేహం ధిగ్జ్ఞానం ధిక్కు తీనతాం। గీతార్థం న విజానాతి నాధమ స్తత్సరోజను॥

15

తా॥ ఎపడైతే గీతార్థమును తెలిసికొనజాలడో వానియొక్క మానుషదేహమునకు, జ్ఞానమునకు మరియు సత్కులీనతకు ధిక్కారమగునుగాక. అతనికంలె ్రేష్టమైన ఆధముడులేడు,

శోజు ధిక్పురూవుం శృఖిం శ్రీలం విళవం నడ్సృహా!శమమ్। గ్రాంశా<u>న</u>ం న జానాతి నాధమ<sub>్</sub>నత్సరో జనః॥

16

తా॥ ఎపడైతే గీతాశాస్త్రమును ఎరుగడో, వానియొక్క సుందరరూపమునకు సచ్ఛీల మునకు సంపదకు మరియు (శేష్టమైన గృహస్థాశ్రమమునకు ధిక్కారమగునుగాక. వానికంటె అధి కాధముడు రెండవవాడు లేడు.

శ్లో။ ధ్రాక్సాగల్క్యం మ్రజిఫ్టాం చ పూజాం మానం మహాత్మశామ్ : గీరాశాస్త్రే రత్రా, స్త్రీ తత్సర్వం విష్పలం జగు: ॥ 17

తా॥ ఎపనికి గీతాశాష్ట్రమువందు ్రపీతిలేదో వానియొక్క ప్రాగల్బ్యమనకు ్రపతిష్ఠకు పూజ్యతకు గౌరవమునకు మరియు మహత్తునకు ధిక్కారమగునుగాక. మరియు అతనియొక్క సమస్థకర్మ నిష్పలమగుచున్నది.

శ్లో။ ధిక్రనృ జ్ఞానమాబారం వ్రకం బేష్టాం ఈపో యశ: ః గీరారృవతనం నా సై నాధమనై తృరోజనః ః 18

తా॥ ఎవడైతే గీతార్థపఠనముచేయలేదో వానియొక్క జ్ఞానమునకు నటులనే ఆచారము నకు ప్రతమునకు చేష్టకు తపస్సుకు, మరియు కీర్తికి ధిక్కారమగునుగాక. అతనికంటె అధిక మైన మరియొక యధముడు లేడు.

శ్లో॥ గీరాగీతం నయజ్ఞానం తద్విద్ధాృనురసంజ్ఞకమ్। తనో{ఘం ధర్మరహీతం వేదవేదానై గర్హితమ్॥ 19

తా∦ ఏ జ్ఞానము గీతను గానముచేయుటలేదో, ఆ జ్ఞానము ఆసురజ్ఞానమని తలంచబడు చున్నది. అది వ్యర్థమైనది. మరియు ధర్మరహితమైనది. వేదములచేతను ఉపనిషత్తులచేతను నిందిత మైనది.

శ్లో॥ యస్మాద్ధర్మమయీ గీతా నర్వజ్ఞాన ప్రయోజికా। నర్వశా,న్ర్మమయీ గీతా తస్మాద్గీతా విశిష్యతే॥ 20

తా॥ ఎందువలననైతే భగవద్దీక ధర్మస్వరూపమైనదో, సమస్త్రజ్ఞానమునకు ప్రయోజన కారియో, మరియు సర్వశాస్త్రస్వరూపమైనదియో అందువలననే భగవద్దీత సమస్తశాస్త్రములందును [శేష్టమైనదని చెప్పబడుచున్నది. శ్లో బొండితే నకకం గీతాం దివారా[తౌ యథార్థక: న్యవన్నచ్చన్వదం స్త్రిమ్మఞాృశ్వకం మోక్షమాప్నుయాత్ ॥

21

తా॥ ఎపడు నిరస్తరము రాత్రింబవళ్లు అర్థసహికమైన గీతను స్వప్నములోను నడుచుచు మాట్లాడుచు మరియు నిలుచుకొనుచు, చదువుచున్నాతో వాడు నిర్వాణమును (మోక్ష మును) పొందుచున్నాడు.

శ్లో။ సాల్మగామశిల్మాగే తు దేవాగారే శివాలయే 1 తీర్లో నద్యాం వతేద్యన్తు వైకుంఠం యాతి చిశ్చితమ్ 11

22

తా॥ ఎపడైతే సాలగ్రామమునెదుట, దేవమందిరమునందు, శివాలయమునందు తీర్థ ములకడ, నదియొడ్డున, గీతాధ్యయనముచేయుచున్నాడో, వాడు వైకుంఠమును పొందుచున్నాడు. ఇది నిశ్చయింపబడినది.

శాష్ట్ట్ దేవకీనందను కృష్ణా గీతాపాఠేన తుష్యతి। యథా న వేదైర్దానైశ్భ యజ్ఞతీర్థ (వరాదిఖు:

28

తా॥ ఎటుల దేవకినందనుడైన శ్రీకృష్ణభగవానుడు గీతాపఠనముచే సంతుష్టుడగు చున్నాడో అటుల వేదాధ్యయన దానయజ్ఞ తీర్థ (వతాదులచే నంతుష్టుడగుటలేదు.

శ్లో॥ గికా८ధికా చ యేనాపి ళక్తి ఖావేన చేతసా। తేన వేదాశ] శాస్త్రాణి పురాణాని చ నర్వశ:॥

24

తా॥ ఎవడైతే భ క్తిభావముచే మనస్పును సంలగ్నపరచి గీతాధ్యయనమునుచేయునో వాడు సమ స్త్రవేదములను సర్వశాస్త్రములను సమ స్త్రపురాణములనుకూడ చదివినవానితో సమానుడు.

ਵੂੰ " యొగిస్థానే బీడ్ధపీరే శిష్టాగే నత్సఖాను చ। యుజ్ఞే చ విష్ణుళకాౖగే పఠనాృతి మరాంద్రతిమ్ ။

25

తా॥ ఎపడైతే యోగీశ్వరులయొక్క స్థానమునందును, సిద్ధపీతములందును, ్రేష్ఠ పురుపులయొక్క సమ్ముఖమునందును, సత్పురుపుల సభలయందును, యజ్ఞమునందును, మరియు విష్ణుభక్తునియొక్క ఎదుటను, గీతను పఠించునో వాడు మోక్షమును పొందుచున్నాడు.

శ్లో॥ గీతాపాఠం చ (శవణం యం: కరోతి దినేదినే। [కతవో వాజిమేధాదాౄ: కృఠా<u>స</u>ేన నదఓితా:॥

26

తా॥ ఎవడు ప్రతిదినము గీతను పఠించుచున్నాడో మరియు క్రవణముచేయుచున్నాడో వాడు సమస్త ఆగ్నిష్టోమయాగాదులను మరియు దక్షిణ సహితమైన అశ్వమేధాది క్రతువులను చేసిన వానితో సమానుడగుచున్నాడు.

శ్లో။ యు[శృఖాణిత్ చ గీశార్థం క్<u>ర</u>ియేచ్చ న్వయం పుమాన్। శావయేచ్చ పరార్థం వై న<sub>్</sub>వయాత్ పర**ం**చదమ్య్ 27

తా॥ ఎపడైతే గీతార్థమును వినుచున్నాడో స్వయముగా స్మరించుచున్నాడో మరియు వితరులకు వినిపించుచున్నాడో వాడు పరమపదమును పొందుచున్నాడు. శోణి గీజాయా: పు స్తకం నిత్యం యోఒర్భయత్యేవ సాదరం: విధినా భ  $\underline{\xi}$ భావేన శన్య పుణ్యభలం శృణు။

28

తా॥ ఎవడు ఆదరపూర్వకముగా ఎల్లప్పడు గీతాగ్రంధమును శాస్త్రేక్త్రపకారముగా భ క్తి భావముతోకూడినవాడై పూజించుచున్నాడో వానియొక్క పుణ్యఫలమునుగూర్చి చెప్పచున్నాను వినుము.

శ్లో॥ నకలాబోర్వరాతోన దత్తా యజ్ఞే భవేత్కల। |వ**కా**ని నర్వతీరాని దానాని నుజహారాన్యపి॥

29

తా॥ ఎవడైతే గీతాపు స్ట్రకమును పూజించుచున్నాడో వాడు యజ్ఞమునందు సమస్త పృథ్విని దానముచేసినవానితో సమానుడగును. అటులనే సమస్తువతములనుచేసి సర్వతీర్థముల యందుఅధికముగా దానమొనర్చినవానితో సమానుడగును.

ළୁଁ। රෝජේ බිජබිశాబాబా,ු නැජ නී | නබිහිරම බු । පඬුවැරිස්]ුනර නඃදාට නේට්කැඩේ දි]ුමර න් රාණි ॥ දීට

తా॥ ఏ ఇంటియందు గీతాపూజజరుగుచున్నదో అచ్చట భూత ్రేత పిశాచాదులు మరియు శ(తువులచే చేయబడిన మంత్రయం(తాదిక అభిచారయాగమువల్ల కలిగిన దుఃఖమున్ను బ్రవేశింపజాలవు.

శ్లో॥ నోచనర్ప్రై కత్పైవ యు[క గీశార్ఘనం గృహే। కావ[కయొద్మవా ప్రీడా నైవ వ్యాధిశ్యం కథా॥

31 725 xx

33

ষ্টা। ఏ ఇంటియందు గీతాపూజజరుగుచున్నరో అచ్చట దైహిక దైవిక భౌతిక ఈ తాప్పతయములవలన కలిగిన పీడ, మరియు, రోగభయము నుండదు.

శ్లో॥ న శావం నైవ పావం చ డుర్గతిం న చ కింహ్చన। దేహిం-రయం: షడేతేవై న ఖాధ నే కదాచన॥ 82

తా!! ఏ యింటియందు గీతాపూజజరుగుచున్నదో ఆచ్చట శాపముయొక్కగాని పాపము యొక్కగాని మరియు దుర్గతియొక్కగాని భయముండదు. ఆటులనే దేహమునందుంటున్న షడింద్రియములనే శ్వతువులు ఒకప్పడున్ను పీడను కలుగచేయజాలవు.

శ్లో॥ భగవత్ వరమేశానే భక్తిరవృఖిబారిణి। జాయంతే నతతం త|త య|త గీశాఖినన్నమ్.॥

తా॥ ఎచ్చట గీతార్థముయొక్క వినోదము నిరన్తరమగుచున్నదో అచ్చట భగవంతుని యందు అత్యుత్తమమైన యఖండభ క్తి క లుగుచున్నది.

శ్లో∥ స్నాతో వాయడి వాఽస్నాతః శుబిర్వాయడి వాఽశుబిః। బిమాతం విశ్వరూపం చనంస్మర≡ాసర్వదా శుబిః॥ కి6

తా॥ స్నానముచేసినవాడుగాని లేక స్నానముచేయనివాడుగాని పవిత్రుడుగాని లేక ఆపవిత్రుడుగాని విభూతియోగము మరియు విశ్వరూపసందర్శనయోగముగల అధ్యాయములను చదివినచో ఆ మనుష్యుడు సర్వదా పవిత్రుడగుచున్నాడు. శ్లో॥ అనాబారోదృవం పావమవాబ్యాది కృతం చ యత్। అభకృభకృథణం దోషమనృరృనృరృణం తథా॥

37

,, జ్ఞాం జ్ఞాతకృతం నిత్యమ్న్ప్రియైర్జనితం చ యంత్ తతృర్వం నాశమాయాతి గీఠాపాఠేన తత్తణాంత్ ఖ

38

తా॥ అనాచారమువల్లకలిగిన, అవాచ్యాదులవలన గలిగిన, అభ్యూదులను భ్యడ్డణ చేయుటచే కలిగిన, ఇటులనే అస్పృశ్యులను స్పృశించుటచేగలిగిన, అటులనే జ్ఞానిచే అజ్ఞానిచే చేయబడిన ఇన్ద్రియములవల్ల కలిగిన ఏ పాపమయితేగలదో అదంతయు గీతాపఠనముచే ఆ శ్రణ మునందే నశించుచున్నది.

శ్లో॥ నర్వత్ [మతిఖోక్తా చ [మతి|గాహీ చ నర్వశ:। గీతాపాఠం |మకుర్వాణో న లెప్యేత కదాచన॥

39

తా॥ ఎవ్వడు అంతట భుజించుచున్నాడో, ఎవడు అంతట దానమును తీసికాను చున్నాడో వాడున్ను గీతాపరనమువలన పాపములచే లిప్పడుగాడు.

శ్లో॥ రక్నపూర్ణాం మహీం నర్వాం (వగృహ్యాతివిధానఈ:। గ్రామాతేన మైకేన శంద్దనృటికవక్సదా ॥

40

తా॥ శాస్త్ర్పాక్ష్ణముగాని రత్నపూర్ణమయిన సమస్తపుధివియొక్క దానము పరిగ్రహించి నప్పటికి ఒక్కగీతాపఠనముచే భద్దనృటికమువలె సర్వదా పాపరహితుడగుచున్నాడు.

हू°ी∥ యున్కా<u>న</u>≰ కరణం నిత్యం గీతాయా౦ రమతే సదా।

నర్వాగ్నికః నదా జాప్ క్రియావాన్ న చ పణ్ణితః ။

తా!! ఎపనియొక్క అంతఃకరణము నిత్యము గీతయందు సంలగ్నమగునో వాడు సర్వ ఆగ్నిహో[తి (సమస్థయాగములుచేయువాడు) సర్వదాజపముచేయువాడు. తనకు విధించిన కార్యము నౌనర్భువాడు. మరియు పండితుడునగుచున్నాడు.

हु"∎ దరృఖీయ: న ధనవాన్ న యోగ్ జ్ఞానవాని⊖ి।

స ఏవ యాజ్ఞికో ధ్యానీ సర్వవేదార్థదర్శకః ॥

42

41

తా॥ ఎవనియొక్క అంతఃకరణము సదా గీతయందు సంలగ్నమైయుండునో వాడే దర్శన యోగ్యుడు) వాడే ధనవంతుడు, యోగి, జ్ఞాని, యాజ్జికుడు, ధ్యానముచేయువాడు మరియు సమ ప్రవేదములయొక్క అర్థమెరింగినవాడని చెప్పబడుచున్నాడు.

हु″ं∎ గీతా మే హృదయం పార్థ గీతా మే నారము త్తమమ్ ।

గీతా మే జ్ఞానమత్య[గౄం గీతా మే జ్ఞానమక్షయమ్∎ 48ి

తా‼ ఓ అర్జునుడా ! గీత నాయొక్క హృదయమగుచున్నది. గీత నాయొక్క (శేష్ఠ సారము. గీత నాయొక్క ఆగ్రిమజ్ఞానము, మరియు క్షయరహితమైన జ్ఞానముగా నగుచున్నది.

శ్లో။ గీతా గంగా చ గాయ్డ్ సీతా నత్యా నరన్వతీ : బ్రాహ్మమిద్యా బ్రహ్మవల్లీ త్రివంధ్యా ము క్రైగేహిసీ ။

44

శ్లో။ అర్ధమాణా చిదానందాళవఘ్నీ భయనాశిస్త్రీ 1 వేద్రతయీ పరానంకా తత్వ్వార్థజ్ఞానమంజరీ 11

45

తా!! (1) గీతా, (2) గంగా, (3) గాయ్మతీ, (4) సీతా, (5) నత్యా, (6) సరస్వతీ, (7) బ్రహ్మవిద్యా. (8) బ్రహ్మవిల్లీ, (9) త్రిసంధ్యా, (10) ముక్తగేహిసీ, (11) అర్థమాతా, (12) చిదానందా, (13) భవఘ్నీ, (14) భయనాళిసీ, (15) వేద్యతయీ, (16) పరా, (17) అనంతా, (18) తత్త్వార్థజ్ఞానమంజరీ యని భగవద్దీతకు నామములుగలవు.

ళ్లో။ ఇత్యేశాని జవన్నిత్యం నరో నిశ్భలమాననః। జ్ఞానసిద్ధిం లఖేచ్భీమం తథాంతే చరమంచదమ్॥ 46

తా॥ ఈ పదునెనిమిది గీతానామములను నిశ్చలమైనమనస్సుతో ఎవరైతే జపించెదరో వారికి శ్రీఘముగ జ్ఞానసిద్దిగలిగి మోక్షము లభించుచున్నది.

శ్రో ి పిత్యానుద్దిశ్య యః [శాద్ధే గీతాపాఠం కరోతి వై। సంతుష్టాణ పితర నృస్య విరయాద్యాంతి నద్దతిమ్ ॥ 47

తా॥ ఎవడు ్రాద్ధమునందు పితృదేవతలనుగూర్చి గీతాపరనముచేయునో ఆతనియొక్క పితృదేవతలు సంతుష్టులగుచున్నారు. మరియు నరకవిముక్తులై పుణ్యలోకమును పొందుచున్నారు.

శ్లో ။ గ్రాంపాతేన నంతుష్టా: పితర: [శాద్ధతర్పికా:। పితృలోకం [పయాంతేశ్వ పు[కాశీర్వాదతత్పరా:॥ 48

తా# ఇవ్విధముగ పిత్పదేవతలు ్రౌద్ధముచే మరియు గీతాపఠనముచే ప్రసస్స్నులై పు[తునికి ఆశీర్వాదమిచ్చుచు పిత్పలోకమునకు పోవుచున్నారు.

క్లో॥ శతపు నైకదానం చ గీతాయా: మకరోతి యు:। పితృలోకం మ్యామాత్యేమ పు[జాశీర్వాదతత్పర: ။ 49

తా॥ ఎవడు నూరు గీతాపుస్తకములను దానముచేయునో వాడు పునర్జన్మ రహితమైన వైకుంఠమును పొందుచున్నాడు.

శ్లో॥ గీతాదాన(పఖావేన న\_ష్కల్పావధిః నమాః। విష్ణులోకమవాప్పోతి విష్ణునా నహ మొదతే॥ 50

●॥ గీతాదానముయొక్క ప్రభాజయుచే విష్ణలోకమునందు ఏడుకలృముల సంవత్స రముల పర్యంతము విష్ణువుతోకూడ నానందము పొందుచున్నాడు.

శోజు నమృక్ |శుతాs చ గితార్థం వృస్తకం యు | వదావయేత్। తమె మై |మీతోఽన్మీ ళగవాన్ దదామి మనసేప్పితమ్ ॥ 51

తా॥ ఎవడు గీతార్థమును విని గీతాప్పస్తుకమును దానము చేయుచున్నాడో వానికి ·మనోవాంఛిత ఫలమిచ్చెదనని శ్రీ కృష్ణభగవానుడు పలిశెను. శ్లో။ జనై: నంసారడు:ఖారై: గీరాజ్ఞానం చ యై: మతమ్। నం[పా వ్యమృతం తైశృ గరా సై నదనం హరే:॥

52

తా॥ సంసారదుఃఖముచే పీడింపబడిన జనులు ఈ గీతాజ్ఞానమును వినినచో వారు మృత్యురహితులై విష్ణులోకమును పొందుచున్నారు.

శ్రీ పద్దమహాపురాణమునుండి ఉద్దరింపబడినది.

పార్వత్యవాచ:—

हीं. ఖాగవ౯ నర్వకత్వజ్ఞ త్రీవిష్టో న\_3[కృసాదక:। |శంధా నానావిధా ధరాµ: లోకబెస్తారహేతవ:॥

1

శోజు అధునా |శోతుమ్బాబ్ప్ గీరామాహాతృద్ధమ్మహం। |శంశేన యేన దేవేశ హరౌ భ<u>క</u>్రిద్దదైశే॥

2

శ్లో॥ తద్వదస్వాధునా దేవ యద్యహం తవ వల్లఖా।

తా॥ పరమశివుడు పార్వతీదేవికి భగవంతుని అవతారములను, వాటి మాహాత్మ్యము లను అతనిగుణములను సర్వోత్కృష్టతను తెలియజేసెను. అదియంతయు వినిన పార్వతీదేవి సంతోషముంది భగవంతునిచే ట్రో క్రమగు గీతయొక్క మాహాత్మ్యమునుకూడవిని కడతేరనెంచి ఈశ్వడిని నిట్లడిగెను. స్వామీ! సర్వతత్వములనెరిగిన తమరు దయచే నాకు నానావిధములగు మోడ్ (పదాయకములైన భగవంతుని విషయములనెల్లనుపదేశించితిరి. నాకు గీతయొక్క మాహాత్మ్య మును విన నాశయేర్పడియున్నది. అది నారాయణునియెడ అచంచలభక్తిని పెంచునని పెద్దలు చెప్పచున్నారు. కాన దయచేసి తాము నాకు గీతామాహాత్మ్యమును తెలుపవలెను. మీరు నన్ను (పేమించునది వా స్తవమైన నా కోరికను నెరవేర్చవలెను.

ఈశ్వర ఉవాచ:— ఆమాటలకిట్లు -ఈశ్వరుడు బదులు చెప్పెను.

క్టోజ్ అతనీపుష్పనంకాశం ఖగేం[దాననమచ్యుతం। శయానం శేషశయ్యాయాం మహావిష్ణుముపాన్మహేజ

8

శోଲ కదాబిదాననే రమేం సుఖాస్నం మురద్విషo। ఆనందయ్మత్త్రీ లోకానాం లక్ష్మీ ప్రవచ్ఛ సాదరాత్ ॥

4

తా⊪ ప్రథమమున నల్లయవి సెపుప్పకాంతిని గలిగినట్టియు గరుడాసనుడైనట్టియు శేషకయ్యయందు పరుండినట్టియు ఆ మహావిష్ణువును ధ్యానించెదము. ఒక ప్పుడు సుందరశేషాసన మున పవ్వళించియున్న నారాయణునిగూర్చ్ సక ల జగదానందమును కలుగజేయు లఓ్మిదేవి ఆదరముగ నిట్టడిగెను.

త్రీ రువాచ — లఓ్మి దేవి చెప్పెను.

శू ॥ శయాలురన్ డుగ్దాబ్దౌ భగవన్ కేన హేతునా। ఉబాబ్న ఇమైశ్వర్యం జగతి స్థావయన్నివ॥

5

తా॥ స్వామీ! మీరు జగ్రదక్షణవ్యాపారనిరతులని వేదములు చెప్పచున్నవి. అట్లుండ మీరు జగ్రదక్షణలో సంబంధము లేనివారివలె డ్రీరసాగరమున నిర్రదించుచున్నారు. ఇది యెట్లు పాసగుమ? మీ నియామకత్వమును మీరు లోకమునకే ఇచ్చివేసితిరా? ఇట్లు ఔదాసీన్యము పహించుటకు కారణమేమి? అని లడ్డ్మీదేవి యడిగెను.

-ఈశ్వర ఉపాచ — ఈశ్వరుడు బెప్పెను.

ళ్లో॥ ఇత్ దేవా, వచ్చను, తా్వి మురఖిడ్డానగర్వితం। ఉంచాచ శ్లక్షయా వాణా వినృయ స్మేరలోచనః॥ 6

తా॥ మహావిస్టువు ఈ దేవీవాక్యములను విని మందపా. ముతో సూక్ష్మముగ నిట్లనెమ.

త్రీ ళగవానువాచ — మహావిష్ణువనెను.

శ్లో॥ నాహం సుముఖ్ న్రిదాలుర్నిజం మాహేశ్వరం వవు।। దృశా తత్వానువ రైన్యా పళ్యామ్యం తర్ని మగ్నయా 🛚 7 శ్లో॥ కుశా[గముద్దయా దేవి యదంతరోంగినో హృది। వశ్యంతి యోచ్చ వేదానాం సారం మీమాంగ**ే భృశం** ။ 8 శ్లో॥ కదేవమక్షరం జ్యోతిరాక్మరూపమనామయం। అఖండానందనందోహ నిష్వాదిద్వైతవర్హితం ఖ 9 శ్లో∗ యదా|శయా జగద్ప] ≜ైర్యనాన్నయా బానుభూయతే। ನಯೆನ ರహಿಕಂ ಕಿಂಬಿಜ್ಜಗ ಕ್ರಕ್ನಂ ವರಾವರಂ # 10 శ్లో။ నిర్మథ్య బహుధాలోక్య వేదశాస్త్రాంఘుధిం నుధిః। దై ప్రాయనో యదానాద్య గీతాశాడ్రం నినృష్ణవాన్∎ 11 శ్లో జయదాస్థాయ మహానందమానందీకృతమానన: । ನ್ನಿದ್ದಾಲಾರಿನ ದೆವೆಳಿ ಮಗ್ದಾಪ್ಟ್ | ಪರಿಶಾಮಿ ವಾ ೫ 12

శ్లో జితి తన్య మురారాతేర్మితమానందవద్వచః। సామార్షోతృల్లలోలాడ్లీ అడ్డ్మీత్ఫత్వా విసిస్మీరే జ

తా॥ దేవీ! నేను నిటించలేదు. నాయంతర్దృష్టిచే నా మహేశ్వర స్వరూపమును ప్రత్య ఓకరించుచున్నాను. ఆ స్వరూపమునే కుశ్చాగబుద్దులగు మహాయోగులు తమహృదయములయందు ధ్యానమాహాత్మ్యముచే వీడించుచున్నారు. అయ్యది వికారరహితము, అనశ్వరము, జ్యోతిస్వరూ పము, అనంతము, అనందరూపము, ద్వైతరహితము, వేదవేదాంగ ప్రతిపాద్యంబునదియే. ఈ లోకములకెల్ల నదియే యాధారము. ఆది వ్యాపించని చరాచరములేదు. వేదవ్యాసుడు వేదశాస్త్రాల భ్యాసముల నొనరించిఆ మహత్స్వరూపమును సాజ్రాత్కరించి తద్దాన మహిమచేతనే గీతాశాష్ట్రమును సృష్టించెను. అద్దానినిచూచి యానందతరంగములయందుయ్యాలలూగు నేను నీకు నిటించువానివలె నగపడుచున్నాను. అని మహావిష్టువుచెప్ప, లడ్డ్మీదేవి సంతోషపూరితురాలాయెను. సంతోషముచే నామెకంత్రు విరిసినవి. ఆమె మోమున మందహాసము తాండపమాడెను. రువాచ — లఓ్మీదేవి చెప్పచున్నది.

శ్లో॥ భవానేవ హృషీకేశ ధ్యేయోబసి యమినాం నదా। తస్మాత్వత్త: పరం యత్ర్మోతుం కౌతూహలంహి మే॥ 14

శ్లో జ చరాచరాణాం లోకానాం కర్తా హర్తా న్వయం |పళు: 1 యథాస్థ్రీ నృత్కం యద్ మాం ఖోధయాచ్యం జ 15

తా॥ మీరే సర్వ్రపాప్యులని యెంచి ఇంద్రియ నిగ్రహముగల మహాయోగులు మిమ్ము లను ధ్యానించుచున్నారు. మీకంటెను ఉన్న తపస్తువులేదని లోకము చెప్పుచున్నది. మీరు ధ్యానము చేయునది వాస్త్రవమయినచో మీకన్నను గొప్పవస్తువొకటి యుండవలెను గదా? అట్లొక ఉన్న త ప్రస్తువుండిన నాకు మీరు దానిని తెలియజేయవలెను. సర్వలోకధ్యేయుడగు మీ చేత ధ్యానింపబడు ఆ యున్నత వస్తువును తెలియ నామనస్సు కోరుచున్నది. ఒకవేళ నా మహావస్తువు మీరేకావచ్చును. ఏలయనిన వేదములు మీమ్మే గొప్పవానిగ ఘోషించుచున్నవి. మిమ్ము లోక కారకుడనియు రశ్రకు తనియు సంహార్తయనియు నేనెరిగియున్నాను. దీనికన్నను ఇతరుల క గోచరమగు స్వరూపముండి దానినే మీరు సాజాత్కరించుచున్నారని నాకు తోచుచున్నది. ఆ స్వరూపమును నాకు ఎరుక పరచవలయును. ఆని లక్ష్మీ దేవి నారాయణుని నడిగెను.

త్రీ ళగవానువాచ — త్రీ మహావిష్ణువుచెప్పెను.

శ్లో జ మాయామయమ్దం దేవ్ వవుర్మే న ఈ జాత్వికం। నృష్టిస్థిత్యవనంహార ్కియాజాలో మబృంహిశం ॥ 16

శ్లో॥ అతోఒన్యదాత్మనో రూపం ద్వైతాద్వైతవివర్ణితం। ఖావాఖావవినిర్ము క్రమాద్యంతరహితం బ్రియే ॥ 17

శ్లో ॥ శుద్ధనంబ్(త్పభాజాభం పరమానందనుందరం। రూపమైశ్వరమాత్మైక్యగమ్యం గీతాసు క్రీరైతం॥ 18

తా॥ దేవీ ! నీకును పామరులకును కనబడు నా స్వరూపము వాస్త్రవికముగాదు. ఇది మాయాస్వరూపము. వాస్త్రవమగు నా స్వరూపమునకు సృష్టిస్థిత్యాదిక్రియలుండవు. అది ద్వైతా ద్వైతములకు లోబడనిది, ఈ స్వరూపమునకన్న వేరైనది, భావాభావములకు దూరమైనది, ఆద్యంతములులేనిది, శుద్ధ తేజోమయమైనది, అది జ్ఞానస్వరూపము. ఆనందరూపము. గీతాజ్ఞేయము అది అజ్మైక్యము చేతనే పొందదగును. దీనినే నేను అనుభవించుచుంటిని అని ఉత్తరమిచ్చెను.

శ్లో॥ ఇత్యాకర్ణ్మ వదో దేవీ దేవస్యామితతేజను। శంకమానాహ వాక్యేఘ పరన్నరవిరోధిము॥ 19

శ్లో జ స్వయం చేశ్పరమానందమవాజ్మానసగోచరం। కథం గీతా ఖోధయతి ఇతి మే చింధి సంశయం జ 20

తా॥ ఈ మాటలను విని లడ్డ్మి దేవికి అనేక సందేహములంకురించినవి. అమెకు మహావిస్టువుమాటలు పూర్వాపరవిరుద్దములుగా గనబడినవి. స్వామీ! మీ స్వరూపము లో కాశీశము

31

గను, వాళ్కులకును మనస్సునకును అగోచరముగను నుండినయెడల అట్టి స్వరూపమును గీత మాత్ర

| మాత్రము ఎ     | రిట్లు బోధించును? గీతయు వాక్యరూపమేగదా? ్మై అని సందేహించి మహావిష్ణువునడి గెన                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | మ.         |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|               | ုశియ శృత్వా వచ్లో యుక్తమితి హానపురనున్రం।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |
|               | ఆశావ్యగామ్మిం దృష్టిం గీతాం బోధితవాన్ ప్రము:।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 21         |
| •,            | ಅహ <b>మాಕ್ಕಾ ವರೆ</b> ಕಾನಿ ಪರಾವರವಿಫೆದಕಃ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |
|               | ద్వి <b>ధా తతః పరః సా</b> జ్ఞీ నిర్గుణో నిష <sub>క్</sub> లశ్శివః॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2 <b>2</b> |
| ,,            | అంపరః వర్చవక్రైం ఉంద్యారా కస్యాపి నరస్థితిః।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
|               | ৰফ্লত ফুইবিজ সমগ্ধ యహీজাహুహం మహేశ్వరః॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 23         |
| 99            | గీతానాం వాక్యరూ పేణ యన్నిరుచ్ఛిద్యతే దృఢః ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |
|               | మదీయపాశ బంధో ఒయం సంసారవిషయాత్మకః ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 24         |
| 55            | యదాఖ్యాన వరాధీనౌ వంచవక్రృమహేశ్వరౌ ∎                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 25         |
|               | తా॥ సయుక్తికమగు దేవీవాక్యములను విని నారాయణుడు ఆమె సందేహముల                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
|               | ్రపియే! గీతకును ఇతరశాస్త్రపురాణములకును మిగుల భేదముగలదు. ఆత్మజ్ఞానమున                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |
|               | లంబమగుచున్నది. నేను గీతవేతనే దృశ్యతగుచున్నాను, సంసారుల యజ్ఞానమ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |
|               | శమును సైతము గీతతొలగించుచున్నది. ఆ గీతయునేనే. గీతాస్వరూపుడగు నన                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |
|               | కనెదరు. నామహత్తరమగు మహేశ్వరస్వరూపము ఆ గీతయందే (పతిపాదించు                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |
|               | అందు పంచ వక్త్రమనంబడు స్వరూపమును అపరస్వరూపమనియు చెప్పెద                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |
| _             | స్వరూపమే పరస్వరూపమనబడుచున్నది. ేపరునకు తగినట్లు అది సర్వోత్కృష్ణమ<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | గు         |
|               | . ఆది నిష్కల్మప్తమైనది. నిర్గుణమైనది. క్రియాహన్యమై సాక్షిభూతముగనుండును.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |
| <b>କ୍ରି</b> ॥ | ఇతి ಕರ್ಯ ವರ್ಷಶ್ರಾಕ್ವಾ ಗಿಕಾನಾರಮವ್ ದಧೇ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |
|               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 26         |
| ,,            | కమవృచ్ఛదిదం లఓ్ట్మి రంగ్ర్ల పత్యంగనంస్థికమ్ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |
|               | మాహాత్మ్యం సేతిహానం చనర్వం తప్పై న్యవేదయత్ 🛚                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 27         |
| ∰ ≱ಗವ         | ానువాచ:—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |
| <b>ક</b> ૂં ။ | శృణు స్ముశోణి వజ్యామి గీతాసుస్థితిమాత్మన:।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
| .,            | المستان المستا | 28         |
| 55            | దశాధ్యాయా ఘజాశ్చైక ఉదరం ద్వౌ పదాంబుజే।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |
|               | వివమష్టాదశాధ్యాయా వాజ్మయీ మూర్తి రైశ్వరీ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 29         |
| 99            | విజ్ఞేయా జ్ఞానమా తేణ మహాపాతక నాశిస్త్రీ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |
|               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>3</b> 0 |

,, မာန္ႏွန္ျခ လည္ဆီတတ္ေလာ္လုိ ပို့သ လ သာဆိုခါ။

తా॥ ఈ మాటలనువిని గీతామాహాత్మ్యము అనన్యాదృశమని తెలిసి అంగ్రపత్యంగ ముల మాహాత్మ్యముల సయితము గీతామాహాత్మ్యమును తెలియజేయవలసినదని వినయముతో లడ్మీదేవి నారాయణుని నడిగెను. ఆ సందర్భమున నా మాహాత్మ్యముల నవలంబించిన కథలను గూడ తెలుపవలయునని వేడుకొనెను. అప్పడు మహావిష్ణువు నీ వడిగిన విధముగనె గీతామహాత్మ్య మును సాంగముగ దెలిపెదను. ప్రథమమున గీతాస్వరూపమును దెలిసికొనుము. గీతయు మన వలె నాకారవిశిష్టమగుదేవత. ముందుండునైదధ్యాయములు దానికి ముఖములగుచున్నవి. అనంతర ముండు పదియధ్యాయములు దాని భుజములు. పదునారవ యధ్యాయము దానికి ఉదరము. పదు నేడవ, పదునెనిమిదవ యధ్యాయములు దానికి పాదములగుచున్నవి.

ఇట్లుమూ ర్తీభవించిన ఆ శబ్దమయ దేవత తనలోని ఒకయధ్యాయమునైనను, లేక తదర్ధము నైనను, శ్లోకమునైనను. తదర్ధమునైనను జపించిన సమస్తపాపములను తొలగించుచున్నది. సుకర్మయను నతడే దీనికి తార్కాణము.

\*\*\*\*

### ( ဒ థ သာ ထာ္တ య သာ హాత్ర్య మ

శ్రీరువాచ — లఓ్మీ దేవి చెప్పెను.

శ్లో జ సుశారాజ్ఞామకో దేవ కిం జాతీయ: కిమాత్మక: । కుత స్టర్యామ మై ము క్రి: కేనాజాయత హేతునా జ

í

3

తా॥ స్వామీ! ఆసుశర్మ ఎవడు? ఆతడు ఏ జాతిలో పుట్టియుండెను? ఆతని స్వరూప మెటువంటిది? అతనికి మోక్షము ఎట్లు సిద్ధించెను? అని నారాయణుని చ్రస్పించెను.

త్రీళగవానువాద — ళగవంతుడు ఆ వక్నలకు కిందబెక్నుబోవు విధమున జవావిచ్చెను.

శ్లో ။ సుశర్మా నామ దుర్మేధాణ సీమా పాపాత్మనామభూత్ ။ 2

,, జాతో నాతృవిదాం వంశే వి[పాణాం క్రూరకర్మణాం। న ధ్యానం న జహో హోము: న చైవాతిథిపూజనం॥

,, కేవలం విషయేష్వవ ఐలాఢ్యేనాఖివ రైతే। కృషికర్మరతో నిత్యం వర్ణజీపీ నురా<sub>ట</sub>ీనియం ॥ 4

,, మాంస్టోవహారీ నుబిరం కాలమేవం నినాయ నః । 5

తాగి దేవీ! సుశర్మయొక దుష్ట్రబాహ్మణుల వంశమునబుట్టిన దుర్భుద్ధిగలవాడు. జప హోమాదులనుజేయక కేవలవిషయాసక్తుడై యుండెను తన ఇంటికరిగిన అతితులను పూజించక తిరస్కరించువాడు. జాతికితగిన వ్యాపారమును ఆచరించక శూద్రపృత్తియగు కృషికర్మమగైకొని కాలము గడుపుచుండెను. పాపమనియు తనకు తగనిదనియు తెలిసియున్నను వాడుపోయవానివలే ప్రస్తులను బంధించి అమ్ముచుండెను. పామరునివలె కల్లుతాగుచును, మాంసమును భుజించుచును అసహ్యచరితుడై సమస్థ పాపాత్ములక్షగగణ్యుడై తిరుగుచుండెను,

శ్లో॥ ఆనేశుకామః వర్హాని వర్యటనృష్షాటికాం। తశనృ త[త దష్టోఒభూత్ కాలనరేృణ మూడ్థిః॥ 6

,, కాలధర్మం నమాసాడ్య గర్వా చ నిరయాన్ బహాంన్ 1 పునరాగర్య మ\_ర్యేఘ బఠీవర్గర్వమీయివాన్ 11

తా॥ ఒకదినము వాడు ప్రక్షులను గ్రహించగోరి మునులయా(శమ మొకదానినిజాిచ్చి అచ్చట తిరుగుచుండెను. అప్పడు అతనిని కాలసర్పమొకటి కరచివేసెను. దానిచేవాడు మరణ మొంది యమలోకముజేరి తనపాపములకు తగిన యాతనల ననుభవించి ఆప్పటికి అతనిపాప ములు నకించకుండుటచే తదనుభవమువై భూలోకమున ఒక వృషభరూపమున నవతరించెను.

శ్లో॥ మంగునా కేన వ్యక్తింది న స్వత్తీవనహేతవే। నయుగా వృస్తేన శరద: నప్తాష్మా శర్వహోఒనయంత్ ॥

8

తా॥ దీని యజమానుడు వృషభమును ఒక కుంటివానికి అమ్మివే సెను. కుంటివానికి కాలులేక పోపుటవలన అతడు ఎక్కడ వెళ్ళవలసియున్నను దీనినెక్కియే సవారిచేయుచుండెను. ఇట్లు ఎనిమిది సంవత్సరములు ఆవృషభము కుంటివానిని మోసెను. దానిచే మిగులక ష్టమునొంది చయాసజెందెను.

శ్లో" క**దాబిక్నం**గనా తేన బిరమావ\_రైతో జవా**త్**। పపాత **తరసా భా**మా మూర్చం చ<sub>్</sub>పతిపేదిరే॥ 9

తా॥ ఒక దినము కుంటివాడు పృషభమునకు విశ్రాంతినీయక చాలదూరము దాని నధిస్టించి బ్రామంతోయుటచే ఎద్దుచాల్యకమనొంది నడువలేక పడిపోయెను. ఆదిమూర్చిల్లైను.

శ్లో। వికలాంగో వివృత్తాజో పేననంతతిముద్వమన్। న జీవత్ న మృత్యం వా మ్రతిపేదేన్వకర్మణా॥ 10

తా॥ దాని అవయవములు శిధిలములయినవి, కండ్లుతేలవేనెను. నోటినుండినురుగు వెడలనారంభించెను. ఆది తనపాపముచే చావు(బతుకులమధ్య (వేలాడుచుండెను.

శైో॥ కౌళుకాకృష్ణలో కేఒస్మికా తస్మిన్ జనసమాగమే। ্ৰিయసే తన్య సుకృత్తి కశ్చిత్పణ్యం వితీర్ణవాన్॥ 11

తా॥ జనసమూహము దానినిచుట్టుకొని మిగులనుత్సాహముతో చూడనారంభించెను. అందొక పుణ్యాత్ముడు ఇది యిట్లు కష్టపడుచుండుటచూచి దీనిమేలుకొరై తనపుణ్యమునుండి కొంచెము పుణ్యమును దానముచేనెను.

(ఇచ్చట గమనింపవలసిన ఒక అంశము గలదు. ధనము లేక ఆకలిచే మాడువానికి దయగల ధనికుడు ధనమునిచ్చి వానికష్టమును పోగొట్టుచుండుటను మనము చూచుచున్నా ముగదా? ఇట్లే పుణ్యములేక కష్టపడువానికి ఒక పుణ్యాక్ముడు పుణ్యమిచ్చినచో వాడు సుఖపడుచున్నాడు.)

శ్లో ఆ కర్మాణి స్వాన్యనున్భృత్య దదురన్యే చ కేచన : గణికా కాప్ త[తస్థా లోకయా[కానువ\_రైసీ : అజ్ఞాతనిజిపుణ్యా సా కింబిడుత్పృష్టవత్యభూత్ :! 12

తా॥ దీని దుస్టితికి చింతపడి మరికొందరు కొద్దిపుణ్యము నిచ్చిరి. ఒక వేశ్యకూడ ఆ విధము గనే తనపుణ్యమును దానముచే సెను. అయితే ఆమెకు తానుచేసిన పుణ్యముతెలియదు. పుణ్యమను నది డబ్బువలె చేతితో ఇవ్వదగినదిగాదు. ఏలయనిన ఆదిరూపములేనిది. దానిని ఇచ్చునపుడు మనస్సుచే ఇచ్చినట్లు భావింతురు. అచ్చటచేరియుండినవారును తమపుణ్యమును అట్లే మనస్సుచే ఖావించి ఇచ్చుదుండిరి. ఈ వేశ్యకూడ వారిపలె తనకు ఏదైన పుణ్యముండువని భావించి పుణ్య దానముచే సెను.

శ్లో ఇ మరోతనగర్మాబౌ న మీత: కాలకింకరై:! గణికాదత్రపుణోశ్వ పుణ్యవానికి యొంబిత: # 18

తా॥ వానిని యమకింకరులు ముందు యమపురికి తీసికొనివెళ్లిరి, ఆవ్వట ఇతని కర్మ యెట్టిదో యని పరీశ్రించిరి. అప్పడు ఇతడు పుణ్యవంతుడని తెలిసినది. ఇతడు మిక్కిలి పాపాత్ము డగుటచే ఇతరులిచ్చిన పుణ్యమంతయు తీరిపోయినది. కాని వేశ్యయిచ్చిన పుణ్యము చాల గొప్పది. అది ఇంకనుతీరక అట్లే ఇతనిని అంటియుండెను. దానిచే యమభటులు అతనిని పుణ్యవంతుడని గ్రహించి విడిచిపెట్టిరి.

శ్లో ు పునరాగత్య భూర్లో కం కులశీలవతాం గృహే⊓ ద్విజన్మనామసా జజ్ఞే జాతిం స్వామనునుంను ర≡ా॥ 14

తా!! వాడు మరల భూలో కమునుచేరెను. ఇప్పడు పుణ్యకర్మగలవాడగుట**చే కులశీల** యు**కు**లైన బ్రాహ్మణో త్తముల వంశమున జనించెను. వానికి తన పుట్టుపూర్వో త్తరములు ఆ పుణ్య మాహాత్మ్యముచే శెలిసియుండెను.

हुीं॥ కాలే మహతి జిజ్ఞాను: ्శేయ: స్వజ్ఞాననోదనం। ఉపేతృ గణికాద ≼్రం ఖ్యావయిత్వా న పృష్ఘవా≡ा॥ 15

తా॥ చాలకాలమునకు అతసికి తన్ను నరకమునుండి విడిపించి ఉత్తమజన్మ నొసంగిన ఆ గణికాపుణ్యకర్మమును, దాని స్వరూపమును తెలిసికొనవలెను అని కోరికపుట్టైను. వాడు వేశ్య పద్దకుజేరి ఆమె ఆపత్కాలమున తన సంతరణార్థము ఇచ్చియుండిన పుణ్యమునుగూర్చి యడిగెను.

ల్లో। ఆచమై మాం శుకో నిత్యం వరణరన్ల పఠత్యాసా। తేన పూరాంతరాజ్మాఒహం తత్పణ్యం పర్యకల్పయం। 16

తా॥ అయ్యా ! నాకు ఆ పుణ్యము సంగతియే తెలియదు. అందరికివలె మనకును ఏదైన పుణ్యముండవచ్చునని తలంచి నీదురవస్థనుచూచి సహించలేక అందరు పుణ్యదానము చేయు చుండ నేనుకూడ చేసితిని, నాకు పుణ్యమున్న సమాచారము నీవృత్తాంతమును వినినతరువాతనే తెలిపెను. నేను నా వృత్తి నవలంచించి జీవించుదానను. నాకట్టిపుణ్యము ఎట్లుకలిగెనో? అది వాకే తెలియకున్నది. నావద్ద నొక చిలుకయున్నది. అది (పతి దినమేవియో కొన్ని మండ్రములను పలుకుచుండును. దానిని విను వాడుక నాకు కలదు. దానిచేతనే నాకు పుణ్యముండిన వచ్చి యుండవలెను. ఏలయనిన, నేను చేయునది నీచవృత్తి. నేను పుణ్యవర్ధకములగు యజ్ఞదానాదులను చేసియుండలేదు? అని ఆ వేశ్యాస్త్రీ, సమాధాన మొసంగెను.

శ్లో జాఖ్యాం శుకస్తు వృష్టాలనా వ్యాఖ్యాతుమువచ≀కమే। అఖ్యాయికాం పురావృత్తం స్మృత్వాజాతిం నిజామపి ॥ 17

తాగి అనంతరము ఆమె చిలుకవద్దకు వి[పునితోడ్కానివెళ్లెను. వారిరువురు శుకమును ఈ విధముగ [పశ్నించిరి. ఆయ్యా! నేను ఘోరనరకమునుండి ఈ వేశ్యయొక్క పుణ్యముచే విడి పడికిని. ఆమె నీవు ఉచ్చరించు మంత్రమునువిని ఆ పుణ్యమును సంపాదించితినని చెప్పచున్నది. కాన ఆట్టి పుణ్యవర్ధకమగు ఆ మంత్రమేదియో మాకు తెలుపవలెను అనెను, అప్పడు శుకము తన పూర్వవుత్రాన్తములను స్మరించి ఇట్లు చౌప్పెను.

శుక ఉవాచ — చిలుక చెప్పెను.

శ్లో ఇపురా విద్వానహం భూక్వా వైదుష్యన్మయమోహితః 1 రాగడ్వేషేణ విద్వత్సు గుణవక్స్వపి మక్పరీ ఇ

18

हुँ । కాలేనాహం తత: ုపేత్య ప్రామ్య లో కా≡ జాగుప్పీ జా≡ । సోఽహం కీరకు లేఽభూచం నడ్గు రావత్నిన్నక: ॥

19

తా॥ ద్విజ్ త్రమా ! పూర్వజన్మమున నేనొక పండితుడను, నాకప్పుడు వైదుష్యమదము మెండుగనుండెను. దానిచే నేను విద్వాంసులను దూపించుచు గుణవంతులను తిరస్కరించుచు నుంటిని. నేను గురునిందాపరాయణుండనగుటచే నాకు మరణానంతరము (కూరములగు యమ యాతనలను అనుభవింపవలసి ఏర్పడెను. యమభటులు గురునింద నొనర్చిన నన్ను శిడ్డింపగోరి స్పష్టవాక్యములను ఉచ్చరించుటకు యోగ్యతలేని శుకజన్మ నిచ్చిరి.

हूँ । కాలే∟ధర్మణి దుష్కర్మా పికృఖ్యాం చ వియోచిక:। నిదా ఘే ధ్వనినంక ప్రే బాబికో ఋషిపుంగవై:॥

20

తా∥ నా పాపముచే నన్నుగన్న పెద్దలు అకాలమున మరణించిరి, నేను ర&ంచు వారులేక సంత ప్రధూళిపూరిత మార్గమునబడి బాధపడుచుంటిని. అప్పడు ఆ దారినవెళ్ళుచుండిన ఋషిపుంగవులు నామీద దయకలిగి నన్ను కాపాడగోరి అనేక సాధుసజ్జనులుండు ఒక ఆశ్రమ మునచేర్చిరి. అచ్చటివారు పిల్లి మొదలగు దుష్ట్రపాణులచే నా కపాయము కలుగకుండుటకుగాను ఒక పంజరమును తయారుచేసి అందులో నన్ను ఉంచి కాపాడిరి.

శ్లో ఆవర్తయద్బ్యో గీశానాం ఆద్యమధ్యాయమాదరాత్ । త్రుశ్వాఋషికుమారేఖ్య: పాఠం బాకరవం ముహుం: ॥

21

తా# అచ్చటి మునికుమారులు బ్రతిదినము గీతా బ్రథమాధ్యాయమును జపంగుచుం డెడివారు. ఆ అధ్యాయమును పలుమారు చెప్పచుండ నేను నేర్చుకొంటిని.

శ్లో బీతస్మిన్నంతరే కశ్చిత్ వా గురిశ్చౌరకర్మకృత్ । మామాహృత్య తదా[కిణాత్ ఇతివృత్తముదాహృతమ్ ॥ 22]

అా⊪ ఇట్లుండ ఒక బోయవాడు నన్ను ఆ(శమమునుండి అవహరించి నీ కమ్మివే సెను-ఇదియే నా పూర్వవృత్తాంతము.

శ్లో॥ అధ్యాయోఽయం పురాఽఽమ్నాఈ యేన పావమనోదయుం। పూరా గ్రారాజ్మా యేనాసౌ మొచికశృ ద్విజో త్రమం॥ 28

తా । నేను నేర్చిన ప్రభమాధ్యాయమును అనేక పర్యాయములు నీ యెదుటనే ఉచ్చ రించి ఉన్నాను. త్రబ్పవణముచేత వేశ్యాపాపము శొలగెను. బ్రాహ్మణుని పాపమంతయుతొలగి అతడు పవి(తుడాయెను. ఇట్టి యమోఘమాహాత్మ్యము ప్రథమాధ్యాయమునకున్నదని స్క్రీ భగవానువాచ:—

శ్యేఖ ప్రమమనోృన్యమాఖాడ్య తన్మాహాత్మ్యం భ్రహాహార్య చ । తేజకుంతో ఒనిశం ధీరాః ము క్రిం గేహే భ్రహేపిదిరే ॥

24

తా॥ నారాయణమూ ర్జిచెప్పెను, దేవీ! ఇట్లు శుక వి్రవవేశ్యలు ఆ స్టర్లమాధ్యాయ మాహాత్మ్యమును (పశంసించియు, ఆ అధ్యాయమును జపించియు, వినియు, పలికియుండుటచే ఉపాయాన్హర నిరోప్రక్షులై ముక్తిని బడయగల్లిరి. శోఘు తస్మాదధ్యాయమాద్యం యః వరకే [శుణు**కే న**్థరేత్ ! అభ్యేసేత్ శన్య న భవేత్ భవాంఖోధిర్వరు శర్ఘ ॥

25

తా॥ డేవీ! గీతాప్రస్తురమాధ్యాయమును పఠించినను, వినినను, స్మరించినను, అభ్యసించి నను, పాపములు తొలఁగి ముక్తిగల్డును. గీతాప్రపథమాధ్యాయమును జపించువానికి సంసార సాగరము దురుత్తరము కాదు ఆని చౌప్పెను.

ఓమ్

## ద్వి తీయా ధ్యా యమాహా త్ర్య ము

భగవానువాచ — భగవంతుడగు నారాయణుడు చెప్పెను.

శ్లో။ ఆదిమస్మైవమాఖ్యానముదీరికమను త్త్రమం । భాణు మాహాత్మ్యమన్యేషామధ్మాయానామపిందిరే ఖ

1

తా⊪ దేవీ! నేనిప్పడు ్ౖరపథమాధ్యాయమాహాత్మ్యమును నీకు తెలియజేసితిని. అది సర్వోతృృష్టమైనదని నీకు తెలుసును. పై యధ్యాయ మాహిత్మ్యములనుగూడ తెలియజేసెదను వినుము.

ళ్లో။ దఓి.ఇస్యాం దిశి ్శీమాన్ ఆసీదామ్నా యవాదినాం : పురే పురందరాహ్వనే దేవశ ోృతి వి[శంశం : ။

. 8

,, అర్భికాతిథిరామ్నాతః వేదశాడ్ర్మవిశారదః। ఆహర్తా క్రతునంఘానాం కావసానాం వియస్పదా ః

4

,, దేవాన్ నంతర్పమామాన హమై,భ్హతవహం బిరం। న బోవలేఖే ధరాµ్ఞా, శాంతిమేకాంతికిం తఈ॥

తా॥ దక్షిణదేశమున పురందరమను నొక పురముగలదు. అందు దేవశర్మయను బ్రహహ్మణుడొకడుండెను. వాడు వేదశాన్ర్లములనభ్యసించి అందుతెలిపియున్న రీశిలో ఆశిథిపూజ మొదలగు పంచయజ్ఞములను (కమముగచేయుచుండెను. మహర్షులనుపూజించి వారి అనుగ్రహ ములకు పాట్రకుడాయెను. అనేకయాగములనుచేసి దేవతలను సంతోషపరచెను. ఇట్లనేక సత్క్రి యలను చేసినవాడయినను మనళ్ళాంతిలేక దుఃఖపడుచుండెను. వాని మనస్సు తానుచేసిన పుణ్య కర్మలచే కృష్ణిచెందినది కాదు.

శ్లో ॥ న్రిశ్భేయనం న జిజ్ఞాను: కావసాననువానరం। నిషేవే నక్యనంకలాృ≡ా అనలై రేవృక్లృకై: ॥

5

తా!! వాడు మన్భాంతికి తగుపాధనమును తెలియగోరెను. కాల్మతయమును తెలిసి భువన్మతయమును కరతలామలకముబోలి చూచెడి మునులకు అగమ్యమేదైనకలదా? అట్లుండదు గదా కాన నతడు తనకోతికను వైరవేడ్నుకొనుట్లై అనుదినము అనేక తపోనిధులను ఉపచరించెనుం శోజు ప్రమాచరత నైన్య కాలే మహంత్ గచ్ఛత్। ము\_కైకరాµ శరం: కశ్బీ ఉ్పాదురాస్త్రీరా భుబ్ఖ 6

,, అనుభూతనిరాకాంఓీ నాసా|గనృగ్తలోచనః। శాంశబేతాః వరం|బహ్మ ధ్యాయ∎ా అనందనిరృరః∎ 7

తా॥ ఇట్లు కొన్నిదినములు గడచినవి. ఒక దినము అతని ఇంటికి ఒక సాధువు పచ్చెను. అతని ముఖమున అనందము కాండపమాడుచుండెను. అతడు నేత్రములను నాస్కాగమున నిలిపి ధ్యానములోనుండెను. అతనిని చూచువారికి ఆతనిస్థితిగతులనుబట్టి అతడుమిగుల వైరాగ్య ముగలవాడనియు కాంతమనస్సుగలవాడనియు గ్రహించనపకాశములుండెను.

> శోజు పాదా తస్యాపనంగృహ్య ప్రణతేనాంతరాత్మనా। చకార విధివ <u>త</u>స్ట్రై విద్వానతిథిన(త్కియాం॥ 8

> ,, తం చ శంద్ధేన ఖావేన పరి**తుష్టం తపస్పినం।** మ్మాతం పరిమ[మచ్ఛ నిర్వాణంస్థితిమాత్మను ॥ 9

తా! డేవశర్మ కాంతచిత్తుడగు ఈ మహాత్మునిచూచి ఇప్పటితో మన దుఃఖము తీరెను. పిరెవరో మహానుభావులు. మనము వీరిమూలమున (శేయస్సును బడయవలెననియోంచి ఆ సాధు పుంగవుని పాదములనుస్పృశించి న్యముడై వారికి వలసిన నత్కారములనొనరించెను. అప్పడా మహాత్ముడు సంతుష్టుడగుటంజూచి ఇదియే సమయమని, స్వామీ! నేను అనేక పుణ్యకర్మల నొనరించియు సుఖపడకయున్నాను. నాకు కాంతిని మీరే కల్పించవలయును. అని వినయముతో చేడుకొనెను.

శ్లో॥ న కమై కథయామాన పురే సౌపురనామంని। మµశవంశమజాపాలం ఉపడేష్లారమాశృవిత్॥ 10

తా॥ భూసురా! సౌపురనగరమున మిత్రవంతుడను గొల్లవాడొకడున్నాడు. వానిని చేరి యడుగుము. వాడు నీకు కాంతిమార్గమునుగఱపి మనస్సునకు తృప్తిని కలుగజేయగలడు. అని అ మహాసాధువు వచించెను.

> ਵੂ । న బాఖివంద్య శత్పాదౌ పిత్య సౌపురమూర్హితం। శస్యాత్తరదిశో ఖాగే దదర**్శ విపు**లం వనం। 11

> ,, మారుతాందోలిశానేశకునుమామోదనుందరం। ఉన్న కృథమరోద్దూశనాదాపూరిశదిజ్ముఖం॥ 12

తా॥ దేవశర్మ అతని వాక్యాసుసారముగా సౌపురముచేరెను. దాని నమీపమున నొక యడవిగలదు. అందు ఎల్లప్పడు అనేక పుష్పములు వికసించియుండుటచే సువాసనగమ్మి యుండును. ఆ పుష్పములోని మకరందమునుతాగి మధుకరములు ఝంకారధ్వనిని లేపు చుండును. అతరు అట్టి సుమనోహరవవమునకు వెళ్ళెను.

> ్లి॥ తన్మికా వనే సర్తికి విషీదంతం శిలాతలే। మృతవంతం దదర్భాథ సానందస్థిమితేక్షణమ్ఖ

18

14

శ్లో။ అప్ స్వాఖావిక౦ వైర౦ హ్రీక్వాఽన్యోన్య౦ విరోధిఖిః। నత్నైరావృతముబ్యానే అ౦దన్య౦దనఖాన్వత్॥

,, శాంతేమ మృగయూథేమ మహానందమనోజ్ఞయా: కృపానువిద్దయా భూమిం నిషించంతమివామృతం॥ 15

తా॥ అచట నదీతీరమున మిత్రవంతుడు శిలాతలమున కూర్చొనియుండెను. వాని నేత్ర ములు ఆనందముచే విరిసియుండెను. ఆ పనమున అనేకములగు ప్రాణులు గనుబడినవి. ఆవి తమ జన్మసిద్ధమగు విరోధమును మఱచి ్రేపమతో వ్యవహరించుచుండినవి. అదిచూడ ఇతని కాశ్చర్యముకలిగెను. మిత్రవంతుడు శాంతములైన ఆ మృగములనుచూచి ఆనందముతో పొంగు చుండెను. వాని దయామి!శితమగు చూపు అమృతమును వర్షించుచున్నట్లుండెను.

> శ్లో။ ఉపేత్య వినయేనాముమున్మనాః ్పితమాననః। కింబిదాన్మమాశిరసా తేనాపి న తు నత్కృతః॥ 16

> ,, ఉపతేభ్ తతో విద్వా≡ా మ్మితవంతమనన్యధిః। సమా ప్రధ్యానకాలం న వర్యపృష్పత్పమాహితః॥ 17

తా॥ దేవశర్మ మిత్రవంతునిచూచి తనకు దుఃఖవిమోచనము కలిగెననియెంచి వినయ ముతో అతనిని సమీపించి నమస్కరించెను. మిత్రవంతుడు ఇతని బ్రహమముల నందుకొనెను. అప్పడు ధ్యానకాలమగుటచే ధ్యానించుచుండెనేకాని దేవశర్మకు బ్రతిసత్కారమును చేయలేదు. ఆతడు తవ శిరంబును కొద్దిగవంచి తన సత్కారమును తెలిపెను. ధ్యానానంతరము దేవశర్మ అతివినయముతో తన సంగతియంతయు చెప్పదొడంగెను,

దేవశర్మావాచ — దేవశర్మ చెప్పాను.

శ్లో॥ ఆక్మానం వేత్తుమిద్భామి కదముష్మిన్మనోరథే। లబ్దిసిద్దిం ఉపాయం మాం ఉపదేమ్టుం క్వమర్హ సి ॥ 18

తా!! స్వామీ! నేను అనేక సత్కర్మలను చేసియున్నాను. అయినను ఆత్మజ్ఞానమును పొందలేదు. అది లేకపోవుటవలన అనేక సత్కర్మలను చేసియుండియు నాకు శాంతియు తృష్టియు సంతోషమును కలుగకున్నవి. కావున నాదుఃఖవిమోచనమునకు తగినమార్ణమును తెలుపవలయునని మిమ్ములను కోరుచున్నాను.

**్శ్రీభగవానువాచ — భగవంతుడు చెప్పెను.** 

శ్లోజ వరామృశ్య మణం సోఽపి మ్మ్రవానిదమ్ముబీత్ జ

దేవీ! దేవశర్మమాటలనువిని మిత్రపంతుడు కొంచెమాలోచించి పిదప ఈ విధముగ నతనినిగూర్చి చెప్పెను.

మ్మికవానువాచ — మ్మికవంశుడు చెప్పెను.

శ్లో \* విద్వకా బిద్ధి పురావృత్తముద్యమానమిదం మయా। అస్తి గోచావరీ జ్రీ ప్రతిష్టానాఖిధం పురం \*

| နွို့။ | શ્ર  | దుర్ధమనామాసీ       | త్ అన్వయే చ          | మనీషిణాం।      |    |
|--------|------|--------------------|----------------------|----------------|----|
|        | න් ක | స్త్రీ వ్యక్రమా నా | <b>మ</b> ేస్ప్యామానో | ီ သင်္ဃာဆခါး ။ | 20 |

,, దానాబ్ | మత్యహం గృహ్హన్ వర్తతే ఉందరంఖరః। కాలేన కాలపాశేన బద్ద్వా బీతో యమాలయం। 21

,, నిరయేషు నమ్ౖగేషు యాశనా అనుభూయ చ 1 కన్మింశ్చిత్న కులే జాతః దుర్భృత్తానా౦ ద్విజన్మనా౦॥ 22

,, భవాంతరానువర్తిన్యా విద్యయా న పురస్కృతః॥

కా॥ ఓయీ భూసురా! నీవు ఉపాయము తెలియక పోవుటచే బాధపడుచుంటివి. నీకు తగిన ఉపాయమును చెప్పదవినుము. గోదావరీతీరమున (పతిష్టానమను పురమున్నది. అందు దుర్దముడను వాఠొకడుండెను. వాడు మంచి బుద్ధిమంతులపంశమున పుట్టియుండెను. ఆ నగరాధిపతియగు విక్రముడు పెక్కుదానములను చేయువాడు. దుర్దముడు వృత్త్యంతరమును వెదుకక ఇది పాపహేతువని యోచించక అతడిచ్చుదానములను స్వీకరించి కాలము గడుపుచుండెను. కొంతకాలమునకు వాడు మరణించగా వానిని యమకింకరులు యమపురినిచేర్చి అతని పాపములకు తగిన యాతనలను అనుభవించి వాడు మరల భూలోక మున దుశ్చరితులగు వి[పులకులమున నవతరించెను. అతనికి పూర్వజన్మపువిద్యలు సంస్కారరూప మున దుశ్చరితులగు వి[పులకులమున నవతరించెను. అతనికి పూర్వజన్మపువిద్యలు సంస్కారరూప మున దుశ్చరితులగు వి[పులకులమున నవతరించెను.

ళ్లో⊪ ఉంచయేమే దురాధర్హా౦కనృకాముధమే కురే కారేన సా వయో హిత్వా ∉ైశవ౦యావన౦యయా ∎ 28

,, పిననౖనీ చ సు|శోణి మందగహ్వరలోచనా। వత్ర న సేమా దుర్భృతాੁ≢ా చకమే నృవత్ని వరాన్॥ 24

తా॥ అట్లు విద్యావంతుడైన ఆ దుర్దముడు దౌర్భాగ్యవశమున అధమకులోదృవయును దుష్టురాలును అగు ఒక కన్యకను పెండ్లియాడెను. ఆమెకు యౌవనము తటస్టించెను. ఆ సమయ మున స్త్రనాద్యవయవములు బలిసి యౌవనమదము అధికరించినవి. ఆమె కండ్లు యౌవనమదముచే తిరుగ నారంభించినవి. ఆమె తన పతితో తృప్తిచెందక పెక్కుర జారపురుములను ఏర్పరచుకొనెను.

> శ్లో॥ వృత్తిమాహర్తుకామాస్మాన్నిర్గతా సా పురాద్బహిం। నంగతా కాముకేనానా బిరం బాండాలజన్మనా॥ 25

,, దధే గరృవునా తన్మాత్ పూర్వపావ[వనంగఈ:। సాఽపి ఖారోృవ తన్యాసిత్ నా చ కన్యోవవద్యతే # 26

తా॥ ఒక నాడు అమె జుగుప్పితమగు తన కామమును తీర్పుకొనుటకు జనసమ్మర్ద భూయిష్టమగు నగరమున అవకాశమువుండదనియు, తన ఆశను పూర్తిచేయువాడు దొరక డనియు తలంచి నగరమును వీడి చండాలురు నివసించు మదేశమునుచేరి ఒక చండాలునితో సంగమించి శన ఆశను నెరవేర్పుకొనెను. ధానిచే ఆమె గర్భముధరించి ఒక కన్యకను మనవించెను. శ్లో బైస్ వృద్ధా తతః కాలే డాకినీ నమజాయత। కునంగాత్ కుమతిర్హాతా దుష్టనారి|పనంగతః॥

27

33

తా॥ దుర్వృత్తురాలగు ఆ స్ట్రీకి జనించిన ఆ యాడుబిడ్డ తనతల్లి దుశ్చరితురాలు గావున మర్భుద్ధి కలిగియుండెను. కొంత కాలమునకు తల్లిదోషముచే ఆ తనయకు పిశాచరూపము కలిగెను.

> శ్లో బాహద వ్యాధికం ఘోరం అనృగాస్వాదలాలసా। భ్రామంతీ విపినే ఘోరే జ<u>నెర్దృష్ట్వా</u> బహిష్కృతా॥ 28

రా॥ ఆమె అప్పటినుండియు నరమాంసభక్షకురాలాయెను. ఇట్లనేకులను భుజించి ఒకదినము తీనుటకు ఏదియు దొరకనందున ఎదురుపడిన వ్యాధిగ్రస్టుడగు ఒకబోయవానినిచంపి తన ఆకలిని తీర్చుకొనెను. ఇట్లు ఆమె దురాకృతమును చేయుచుండ అది సహించని (పజలందరు యామెను దేశమునుండి తరిమివేసిరి.

န္တာ။ ဆင်္ဂနတ်းနေသာကဲ့ထံ္ပန္မွာနက္ ဆက္ခုဆား လွန္သည္ခန္း

తా॥ ఆ బోయవాడు చచ్చి యమలోకముచేరెను- అనంతరము వ్యాప్తురూపమున భువిలో జన్మించెను.

నర శా౯ దారుణా౯ా ఖక్త్వా జీవహింసా|పఖావతః ఖ 29

తా॥ ఆ బోయవాడు తన జీవితకాలమున అనేక జీవములను హింసించినందువలన వాడు వ్యామరూపమెత్తుటకు పూర్వము నరకముజేరి అనేక బాధలను అనుభవించెను.

> శ్లో । సాపీ కాలేన దుష్టాక్మా మృత్యువేగముప్మాశికా। నిరయానేక్య దుర్ధనాజా అజాజాయక మత్కులే॥ కి0

తా॥ ఆ పిశాచినియును నరకముజేరి తన పాపములకు తగిన భూరియాతనలను అనుభవించి తుదకు నా గృహమున మేక పిల్లగా పుట్టెను.

> శ్లోఖ జామన్యాప్యహం ఘోరం పాలయ≡ కాననాంతరే! అవశ్యం ద్విపినం ఘోరం జిఘాంసంతమ్మాఖ్**లం జ** కిl

,, నమాలోక్యతమాయాంతం ఖ్యేన మ్రవలాయితం। అజాయూథం వరిత్యజ్య మయా మరణఖీరుణా॥ కి2

తా ॥ నేను నా మేకలను ఒక నాడు ఈ వనమున మేపుచుంటిని. ఆ మేకలతోకూడి ఈ మేకయు మేయుచుండెను. అప్పడు ఒక వ్యాత్రమము సమస్తమును ముంగగోరునట్లు తెరిచిన నోరుతో ఆజాయూథముపైబడెను. దానిని చూచినంతనే నేను ప్రాణభయముచే పరుగె త్తితిని. నా మేకలంతయు చెదరిపోయినవి.

> శ్లో∎ ఉంచడు[బావ న ద్వీపీ పూర్పైవైరమనున్మర⊞ । అంజాఽప్ శశృయ్షేఽగాత్ నశ్వరం నరిద౦శికే∎

తా॥ ఆ వ్యాడ్తుము పరుగెత్తుడున్న మేకలనువిడిచి పూర్వవిరోధముచేత ఈ క్రొత్త మేకమీద కొచ్చెను. ఆ మేకయు ఇతరమేకలవలె భయపడి ఆ నదీతీరమునకు పరుగెత్తెను.

> శోలు క∣క నా ళయముకృృద్య హ్రాంక్తా వైరమనర్గళా । అవకహై చ దడి్విప్ కూష్ట్మిమాన్టిన్నిమకృరః ॥

34

తా॥ నదీతీరమును చేరినంతట దానికి ఒక క్రొత్తయనుభవము కలిగినట్లుండెను. అప్పడది వ్యాథమునుచూచి భయమొందలేదు. ధైర్యముతోను శాంతముతోను దానియాగమనమును యొదురుచూచెను. ఆప్పడు మరియొక విశేషముకలిగెను. అది ఏదనిన కడుకోపముతో దీనిని భడ్డించగోరి వచ్చిన ఆత్రారవ్యాత్రుము శాంతమగు మృగమునంబోలె మాత్సర్యమును విడిచి యూరకుండెను.

> శ్హోఖ కం కథావిధమాలోక్య సా వక్తుముపచ[కమే। ద్విపిన్నఖీప్పికం ఖజ్జ్వ మాంనముద్దృక్వ సాదరః ఖ కిక

తా॥ అన నైరము ఆ మేక తన్ను సమీపించిన ఆ పులిని, ఆయ్యా ! నీపు ముందునన్ను చంపుట కుద్యుక్తుడైతివికదా! ఇప్పడు నీ డాకాకలి శీరిపోయానా? యేల ఊరకనిలబడి యున్నావు? నేను యెట్టి ఆటంకమును కలుగజేయను. నీకు కావలసిన మాంసమును నా దేహము నుండి యెత్తి తినవచ్చును. ఇట్లు కాంతముగానుండుట నీ స్వభావముకాదుగదా ? వచ్చినప్పడు యుండిన ద్వేషము యెచ్చటికి పోయెనో? నీ స్టితి వాకు ఆశ్చర్యమును కలుగజేయుచున్నది. అని అడిగెను,

> శ్లో॥ ఇక్యాకర్ణ్య తదా వాక్యమాహ ద్వీపి విమత్పర:। స్థానేఓస్మీన్మే గతో ద్వేష: క్షుత్సిపాసా చ నిర్యయా , 86

> ,, న పార్థయామి కేన త్వాం సమీపే సమువస్థికామ్ 🕨 🛚 కి7

తా॥ ఈ మాటలనువిని ఆ వ్యాట్రుము కాంతముతో నో అజమా! నేను ముందు వైరముతో నిన్ను సమీపించితినిగాని ఈ స్థలమునుచేరిన తక్షణమే నా వైరము నకించిపోయెను. తత్స్థానమున (పేమ యావిర్చవించినది. ఇచ్చటికి పచ్చునప్పుడు నాకు ఆకలియు, దప్పికయు మిగుల యుండినవి. కాని ఇప్పుడు ఈ స్థలమును (తొక్కగా నాయాకలిదప్పులు యెట్లో మాయమై పోయినవి. నేను తృప్పుడనైతిని. నా మనస్సునకు సంతోషము కలిగినది. నన్ను నీవు బ్రతిమాలు కొన్నను నిన్ను నేను భక్తించను. నా కిప్పుడు నీయాపక్యక కలేదు.

శ్లో బైవముకా కరః పాహ జాకాఒహం నిరృయా కథం। కిమ[త కారణం వేర్పి యుద్ మే వక్తుమర్హ నీ॥ కిరి

తా॥ అయ్యా ! మీకు ఆకలిలేదనియు నామీద ర్వేషములేదనియు ఈ చోటికివచ్చిన తర్వాకనే ఇట్లు సంభవించెననియు మీరు చెప్పుచున్నారు. ఇది నాకాశ్చర్యము కలిగించుచున్నది. నేను దూరమున మిమ్ములనుజూచి ముందు భయపడితిని. నదీతీరము చేరినతరువాత నాకాభయము లేకపోయెను. ఇప్పడు మీరు శాంతస్వరూపులుగా నాకు కనబడుచున్నారు. వ్యాడ్తుమగు మీరు నన్ను చంపక విడిచిపెట్టుటయు, అజమగు నేను భయపడక మీతో సరససల్లాపములాడుటయు దురూహములై యువ్వవి. దేనికేదో బలవత్కారణముండవలయును. అది తెలిసియుండిన తెలుప పలయునని మిమ్ముల వేడుచున్నాను. అని ఆ మేక పులిసి అడిగెను.

శ్లొం။ ప్రమముక్క పునర్ద్వీపీ కామాహాజాం న వేద్మృహం। పురోగతమ్మం <sub>[</sub>వష్టుం మహా నైమ్రి నిర్గకా :

39

,, తాఖ్యాముఖాఖ్యామాగత్య వృష్టోండ్రాం బహువిస్మయిం । అహం చ సహితస్తాఖ్యామవృచ్ఛం న చరేశ్వరమ్ ။

40

తా॥ అప్పడు ఓయీ అజమా! నాకీ యాశ్చర్యములకు కారణము తెలియదు. మన యొదుటనున్న ఈ మహానుభావుని ఆడిగి తెలిసికొందము, అనిచెప్పి ఆ మేకను తోడుకొని నావద్దకు చేరి ఆ పులి స్వామీ! మా ఇరువురికి జరిగిన యనుభవములను మీరు చూచితిరిగదా! వీటికికారణ మేదో తెలుపవలయునని నన్ను వేడుకొనెను. నాకును దానికారణములు తెలియవు. కావున మేము ముగ్గురముచేరి యొదుటనున్న యొక వానర(శేష్టమును ఈ విషయమును గురించి (పశ్మించితిమి.

> శ్లాగి మయా వృష్ణ: న బ్రాపేంద్ర మ¦బపీత్ నాదరం కప్పి: శృణు వజ్యామ్యజాపాల వృత్తమ[శ పూరాశనం॥ 41

,, ఇదమాయతనం వశ్య పురోద్యానగతం మహంత్। అ|త|తృ౭ుకలెంగం హి |దుహిణేన|పతిష్ఠం॥

42

43

,, నుకరా ై నామ మేధాబీ వర్యపా ½ తవశ్చరన్। వనపుష్పాజ్యపాహృత్య నురపూజ్యం పురోళవమ్ ॥

తా॥ సోదరులారా ! మీ సంశయమును తొలగించెదను ఆని ఆ కప్రిశేష్ఠము ఆత్యాదర ముతో ఈ పురావృత్తాన్నమును మాకు తెలియజేసెను, అదిగోచూడుడు ! ఈ ముందరి యుద్యాన వనమున నొక దేవతాయతనమున్నది, ఈ యాలయమునందు బ్రహ్మదేవునిదే బ్రతిక్షింపబడి పూజింపబడిన సుబ్రసిద్ధమగు త్ర్యంబకలింగముకలదు. కొన్నాళ్ళకుపూర్వము నుకర్మయను విద్వాంసుడు ఈ లింగమున కభిమేక ముగావించి ధూపదీప వైవేద్యములచేసి పూజించుచుండెను. ఆతడు ఈ వనమునందు వికసించిన పుప్పములచే భగవంతు నారాధించుచుండెను.

ళ్లా။ నంస్నాప్య నరిద౦మోఖిః కేవలం కర్మణా వనన్। కాలే మహత్ శస్యాగాదత్థిః కశ్చిద బైకమ్॥ 44

,, ఉపాహృత్య ఫలాహారం న తమై దర్యకల్పయంత్। తేనాత్థోన నండుిందిక నుకర్మణమఖాషత॥ 45

,, కిమ్దం కర్మణో మూలం ఫలం ఘక్తాన్ల ఈ తిమ్మన్।

తా॥ ఇట్లు దేవతా్రపీతికరములగు కర్మలనుచేసి కాలమును గడుపుచుండ నౌకనాడు అతిథి యొకడు అతనిదరిచేరెను. సుకర్మ అతిధిలాభముచే మిగుల సంతోషపడి ఆ యతిథిని నానావిధములుగా నత్కరించెను. ఫలాహారము చేయించెను. తేనెలొలుకు నా ఫలములను భుజించి మిక్కిలి సంతుష్టుడైన యా యతిథి, ఓయీ సుకర్మా ! నీ వెందులకు కేవల ఫలాహారివై ఈ భగవ శ్వేవను చేయుచున్నావు? నీవాశించునదియేది? నీ కోరికను తెలుపుము.

గతానుగతయా వృత్త్యా కిం వా కేవలమీహాసే 🛚 46

తా॥ పలువురు శివార్చనచేయుటనుజూచి నీవు మనోరథ పూర్తికై ఈ కర్మలనుచేయుదు వేని తత్తణము త్యజించుము. నీమనోరథము వీనివలన సిద్ధించదు అని చెప్పెను. ళ్లో။ న ప్రముత్త: ప్రాయేణ ప్రీశేనాత్మవిదా కథా। మ్రాముత్తమమ్ణ్ 47

,, బిద్వన్నవేద్మి తత్వేన ఫలమేతన్య కర్మణ:। ఋఘాత్పయా పరశ్రంఖుః సేవ్యతే కేవలం యయా॥ 48

,, ఫలమేశన్య సేవాయాః వరిపాకం కవర్దినః। యన్మాం నమనుగృహ్హాసి నంన్పృశ్యాత్మమనోరథమ్॥ 49

తా॥ ఆ మాటలను విని సుకర్మ, సాధుపుంగవా! నా హితమేదియో నాకు తెలియదు. నాకు జ్ఞానములేక నేను మిగుల దుఃఖము చెందుచున్నాను. నేను జ్ఞానముపొందవలయునని కోరు చున్నాను. తత్పాప్తికై ఈ కర్మ కాండలను అచరించుచున్నాను. నా జ్ఞానాళ నన్ను విచారపీడితు నిగా చేసివేసినది. నేను నాశివ పూజాఫలముగ మీ యనుగ్రహమును కోరుచున్నాను. మీరు నన్ను అనుగ్రహించితిరేని నా మనోళీష్టము నెరవేరి నేను సుఖపడుదును.

> శ్లో॥ కస్పైవ౦ నూనృక౦ వాక్య౦ శ్రూకాన్ టీక న్రాహిధనః। ద్విత్యమాల్లేఖానా గింకాధ్యాయ౦ శ్లాకలే। 50

> ,, ఆదిదేశాళు కం వి[వం వర్నాళ్యననాయ చ। ఫలిష్యత్యాకృష్ణ సై్వరం వరికస్తే మనోరథః॥ 51

,, ఇత్యుక్సాఽనైర్ధే ధిమాన్ పురత నైన్య వశ్మతః॥

తా॥ అతని దుఃఖమునుజూచి యా యతిథి సహించలేకపోయెను. ఇతనికి సుఖమార్గ మును తెలియజేయవలయునని తనమదిలో తలంచెను. తుదకు గీతాద్వితీయాధ్యాయమును నొక రాతికి చెక్కి ఓయీ సుకర్మా! నీవు దీనిని అభ్యసించుము. విచారమంటదు. నీదుఃఖములు చెదరి పోవును. నీ యభీష్టము నెరవేరి నీ మనస్సునకు తృ ప్రికలుగును అని యుపదేశించి అంతర్ధాన మయ్యెను.

శ్లో॥ విన్మీత నైన్య బాదేశాంక్ అన్పతిష్ఠదనారతమ్। తశః కాలేన మహాతా ఖావితాతా<sub>మై (</sub>వననృథిః॥ 52

,, యుత్ యుత్ చబారాసా శాంతం త<u>ెత్త</u>పోవనం। నద్వంద**్ఘా**థా నైవ **ఘంత్ పిపాసా న**ద వా **భ**యమ్॥ 50

,, తవసా తన్మ జానీహి ద్వితీయాధ్యాయజాపినః।

తా॥ సుకర్మ యాశ్చర్యముచెంది మహాత్ముని యుపదేశము ననుసరించి యెల్లప్పడు ద్వితీయాధ్యాయమును జపించుచుండెను. కొలదికాలముననే అతని విచారములు తొలగి అతని మనస్సు నైర్మల్యమును అనుభవించెను. వాని యాత్మశ క్రి పెరిగెను. ఆ జ్ఞానవంతుడు సంచరించిన ట్రపదేశములెల్ల శాంతతపోవనములుగా మారినవి. అతని పదస్పర్మమునుపొందిన స్థళములో పరస్పర పిరోధముగల జంతువులు సహితము తమవైరమునువీడి (పేమజీవితమును నడిపించినవి. అతడున్న మోట ఆశభిదప్పికలు మాయమైనవి. భయమంతరించెను. అతని పంపర్కముచేత సర్వము దివ్య త్వమును పొందెను.

మ్మితవాకా ఉంచాచ — మ్మితవంతుడు బెప్పెను.

శ్రో॥ ఏవము క్రశ్భ తేనాహం ఖ్యావయిత్వా వరాం కథాం। అనుజ్హాతః ప్రవనేన్నే నధాగీ వ్యామయుతో గమమ్ ।

54

55

తా॥ ఇట్లు మా సంశయమును ఆ వానర్మశేష్ఠము తీర్చినపిమ్మట నేను దానివద్ద ననుజ్ఞనుపొంది అజావ్యాస్థుములతో కూడి ఆశిలాతల నమీపమును చేరితిని.

> క్టో॥ గత్వా శ్లాశలేఽపశ్యం అధ్యాయం లెఖితం శంభం। శ్బైయావర్తనాదాప తపనః పారము తమమ్॥

తా॥ అచ్చట బ్రాసియుండిన శుభమగు ద్వితీయాధ్యాయమును చూచితిని. దానిని వర్ణించి నందువలన భూరతపస్సుచేత కలుగు భలితము నాకనాయానముగ లభించెను.

> ్ల్లో။ తేన క్వమప్ కల్యాణు నిక్యమాహ ర్తుమర్హ స్ 1 అధ్యాయం తేన తే ముక్తి రదూరస్థా భవిష్మత్ ॥ 56

తా॥ కావున నీకు నేను బోధించునదిదియే. నీవు కల్యాణ్మపదమగు ద్వితీయాధ్యాయ మును జపించితివేని నీదుస్థితిమాతిపోవును. నీవుసుఖపడెదవు. నిత్యమగు అత్మానందమునుపొంది ముక్తిని చేరెదవు. నీవు శాంతినొందుటకు తగిన సాధనంబదియే. అని మిత్రవంతుడు తన యమ భవమునుబట్టి యుపదేశించెను.

> శ్లో॥ దేవశరాు సమాదిమ్ఞః తేన మి|కవరా స్వయం। అఖ్యరృశ్భమణతో ఖూరావ్ష పురందరపురం యయా ॥ 57

తా॥ ఆ యుపదేశములుపొంది దేవశర్మ మిగుల సంతోషపడెను. అతడు తనకున్నక మార్గము నుపదేశించిన మిత్రవంతునికడ వినయముతో తలవంచి అతనినిపూజించి తనపురమగు పురందరపురమును జేరెను.

> శ్లో॥ త[రాతృవిదమానాడ్య డేవరాయతనే క్షబిత్। మృక్తమేశన్ని వేద్యానా అధ్యాయమవశక్రక:॥ 58

తా॥ నేరుగా నతడు దేవాలయమునుచేరి తనకు మిత్రవంతునితో పరిచయము గావించిన ఆ ఋషిపుంగపుని దర్శించెను. అతనికి తనయనుభవమంతయు తెలియజేసెను. తుదకు ద్వితీయాధ్యాయమును అనేక పర్యాయములు జపించెను.

> శ్లో॥ శ్మీకపైన పూరారా. పఠను భాధియమాదరాత్ । దృత్యమానసాదోమై] నిరవద్యం వరం వదం ॥ 59

తా॥ గీతా ద్వితీయాధ్యాయపఠనముచే అతని యాత్మపవి త్రమాయెను. అతని పాప ములు తొలగినవి. అతడు శాంతినిపొంది మహాత్ములచే పొందబడు నిర్దుష్టమగు పరమపదంబనం బడు శ్రీ వైకుంరమునుచేరెన్లు.

శ్లో॥ ద్వితీయస్యేదమాఖ్మానం కథికం శృణు సాంప్రకరం। కృతీయస్మాడ్య వజ్మామి మాహాక్ష్మమపి చేందిరే॥ 60 తా II దేవీ! ఇప్పడు ద్వితీయాధ్యాయమాహాత్మ్యమును నేను చెప్పవింటివి. తృతీయా ధ్యాయమాహాత్మ్యమును ఇప్పడు చెప్పబోవుచున్నాను. శ్రద్ధవహించుము. అని భగవంతుడు లఓ్ష్మి దేవితో ననెను.

### ్ష్మ్ తృతీయా ధ్యాయ మాహాత్ర్య ము

**శ్రీభగవానువా**చ — భగవంతుడు చెప్పినది.

క్లొ॥ జనస్థానే జడో నామ ద్విజన్మా కౌశికాన్వయా। హిత్వా జాత్యుబ్తితం ధర్మం వణిగ్వృత్త్యాం మనో దధే॥

తా॥ జనస్మాననగరమున జడుడు అను ఒక వి<sub>ర్</sub>పుడుండెను. అతనిపంశము విశ్వామి<sub>ర్</sub>త పంశము. మంచికులమున పుట్టియుండినమ వాడు తన జాతికితగిన ఆచారములను ఆచరించక ప**్రిత్యడించి ధనాశాపరుడై** వైశ్యని వృత్తి నవలంబించెను.

క్లో॥ వ్యననీ వరదారేషు దీవ్యన్నమై: పిబన్మథు। మృగయా నిరతో నిత్యం కాలమేవం నినాయ న: ॥

2

5

తాక్ ఆ పృత్తియందు మిగుల ధనమును ఆర్టించి ఆ ధనమును పరదారగమనములోను జాదమాడుటలోను సురాపానముచేయుటలోను వ్యయపరచుచుండెను. వాడు తనకు విసుగెత్తునపు డెల్ల వేటాడి సంతోషపడుచుండెను. ఇట్లు చాలా అకృత్యములనుజేసి వాడు జీవించుచుండెను.

క్టో॥ ఓ జే మి త్తే తతో రాజౌ చౌర్యమారజ్ఞవాం నైతః। మ్రతిపేదే ధనం తేన యుజ్వనాం యమ్ఘమర్థినాం ॥ និ

తా॥ ఇట్లు దుర్వినియోగముచేసి ఆతని ధనమంతయు ఖర్పు అయిపోవుటవలన తిరిగి ధవసంపాదనార్థమై గత్యంతరములేక చౌర్యవృత్తి నవలంబించెను. వాడొకదినమున యాగముచేయ దలంచి చేర్చి పెట్టియుండిన యాగమును చేసినవారి ధనము నపహరించెను.

క్లో ఇ న దూరమగమ త్రేన వాణిక్యాయో త్రారం దిశం। కన్తూరిమగురుం కృష్ణం బామరాంశృంద్రికోజ్వలాన్ ఇ

,, గృహీత్వాఒఒవృత్య దానిన్యే పంచషాదధ్వయోజనాత్ ৷ ఆథావరస్మిన్నహని బ్రమీయదర్శనదోఒహని ။

తాకి వాడాధనమును మూలధనముగాచేసి వ్యాపారముచేయదలంచి ఉత్తరదేశమునకు వెళ్ళెను. ఆచటకేగి ఆగరువత్తులు చామరములు మున్నగు వస్తుజాతమును తీసుకొని అనేక యోజనదూరమునుండి తిరిగి పచ్చుచుండెను. వాడు బయలుదేరు సమయమున ఫలానదినమున పచ్చెదనవి తన బ్రియురాలితోచెప్పి వెళ్ళియుండెను. ఆ దినము మరునాడగుటచే ఛాడు ఆతివేగ మున బ్రయాణించుచుండెను. శ్లోం။ దూరమధ్వానముల్లుఘ్య రవావనౖమితే నతి। ధ్వాంతే [వనరృతి సై ్వరం దిశోదశతరో నైలే॥ 6

,, గతోవశం నదన్యూనాం నిజేఘ్న తైశ్చ నత్వరం। ధర్మలోపాదసౌ జజ్ఞే ఘోరశ్చోగతర్మోగహం:॥ 7

తా॥ అట్లు చాలదూరము మ్రామంచేసేను. ఇంతలో సూర్యుడ స్ట్రమించి దిశల నెల్లను చీకటిక్రమ్ముకొనెను. వాడు ఉపరిమ్రయణము చేయలేక రాత్రిని అచ్చటనే గడుపనెంచి ఒక చెట్టుమూలమును చేరెను. అర్ధరాత్రమున కొందరుచోరులు ఇతనినిచంపి ధనముసు దోచుకొనిరి. చంపబడినజడుడు పాపాత్ముడగుటచే మరణాన స్థరము పిశాచరూపమును పొందెను.

శ్లో။ పిపాసీతో ఋళుష్టార్తః లేలిహానశ్చ నృక్విణి। ఊర్ద్వ కేశో ఒతిజంఘాలః వృష్థలగో సైదరో మహాన్ ॥ 8

శ్లో။ అస్థ్రిమాత్ర శరీరోఽళూడ్డుర్పృత్తనయనోళృశం।

తా॥ అప్పడతని రూపము మహాభు రముగా మారెను. అతనిదేహమున రక్తము ఇందుకైనను లేకపోయినది. ఎముక మాత్రమే మిగిలియుండెను. కడుపు వీపునంటియుండెను. వెంటుక లు పైకి ఎగురుచుండెను. మోకాలుబలిసి చూచుటకు జుగుప్పాదాయక మైయుండెను. కండ్లు వికారముగా తిరుగుచుండెను. అతనియాక లిదప్పిక లకు మేరలేక పోయెను. వాటిచే అతడు పీడించబడి నెలవులు నాకుచుండెను. ఇట్లు ఆతనికి సురూపము నళించి మహాపాపములచే ఇటి భూరావస్థక లిగినది.

అంతాంతరే నుతన్నన్య ధర్మాణ్మా వేదకోవిదింది ఆ శాజ్లో వర్యపాలయదత్యర్థం దిదృక్షున్తం తదాఒగమంత్ ల నిత్యమన్వేషయన్వార్తాం పాంథేఖ్యో నోవలబ్ధవాన్ ఆ శాజ్లో తంతి కదాబిదాయాతే నహాయిని చమానవేల తస్మాద్విదికవత్తాంతంక శంశోచ పితరం బహా ఆ

తా॥ జడునకొక కుమారుడుండెను. అతడు మిగుల ధర్మాత్ముడు. వేదములను సాంగ ముగా నభ్యసించియుండెను. అతడు పరదేశము వెళ్ళిన తండి తిరిగి ఈ దినమో రేపో వచ్చునని ఎదురు చూచుచుండెను. తండిందాకకు విలంబమగుటచే దిగులుచెంది దేశాంతరమునుండివచ్చు పాంథులెల్లరిని తండి విషయమై యడుగుచుండెను. కాని ఎవరు నతనికి తగిన సమాధానమివ్వ లేదు. ఇట్లుండ ఒక దినము తండి సహాయార్థమై తోడువెళ్ళియుండిన యొకమనిషి దేశాంతరము నుండి తిరిగివచ్చియున్నాడని తెలిసి అతని వద్దకుచేరి తండి కుళలమునుగూర్చి డ్రవ్మించెను. వానినుండి తండి వృత్తాంతమునెరిగి అతని మరణమునకై మిగుల దుఃఖపడెను.

శ్లో॥ శంతో విమృశ్య మేధాన్ చిక్రీస్లు పారలాకికం। వారాణనీం ననంఖారు న గంతుమువచ[రమే ॥ 12

తా॥ విద్యావంతుడగుటచే అట్లే దుఃఖించుచుండక మనస్సును ఓదార్చుకొని మరణించిన తన తండ్రికి తృప్తిని కల్గించ నుత్తర్వకియలను చేయదలంచినవాడై అతడు దానికి కావలసిన యుపకరణములను వెంటదీసికొని కాశీనగరమునకు బయలుదేరెను. శ్లో။ మార్గెనివాసాన్ నప్తాష్ట్రా సీశాక్త్ర తరో నృతే। నుంధాృ (వచ[కమే కర్తం య[థాన్య నిహాఈ పిఠా ॥ 13

తా॥ అతడు మార్గమున ఏడెనిమిది మ్రదేశములయందు విర్రశమించి తుదకు తనతండి చంపబడిన చెట్టుమూలమును జేరెను. సంధ్యాకాలమగుటంజేసి అప్పడు సంధ్యావందనము చేయ నారంభించెను.

> శోజు శ<sub>్</sub>తాధ్యాయం న గ్రాయా శృత్యం నంజరావ హ । శతో ఘోరన్వర<sub>న</sub>్శ వో,మమధేయ బళూవ హ ॥ 14

తా॥ అచ్చట సంధ్యావందనము ముగించి దినకృత్యముగా తాను పెట్టుకొనిన గీతా తృతీయాధ్యాయ పారాయణమును వాడుచే సెను. ఆ సమయమున ఆకాశమున భయంక రస్వర మొక టి వినిపించెను.

> శ్లో। దదర, ఘోరమాకాశాతృతంతం పితరం తత:। విన్మయేన భయేనాపి మికలీకృతలోచన:॥ 15

తా॥ ఆప్పడతడు తలయెత్తి పైకిచూడ నాకాశమున నొక భయంకరదృశ్యముకన బడెను. అతనితండ్రి పిశాచాకారముతో పైనుండి క్రిందబడుచుండెను. అదిచూచి తనయుడు భయ మొందెను. ఆ భూర దృశ్యమును చూడలేక వాడు తన కండ్లను గట్టిగ మూసికొనెను.

> శ్యేణ తేజనా భూయనా వ్యాప్తమాలులోక పురోఽంఖరే 1 కింకిణీ కోటినంకిర్ణం తేజనా వ్యాప్తదిజ్ముఖంణ 16

> ,, బిమానమ<sub>(</sub>గతోఒవశ్యత్ దివ్యమధ్య(గచేతను: త[తాఒవశ్యత]మారూఢం దివ్యాఖ్<u>యి</u>ఖిరావృతం॥ 17

., సంస్థాయమానం పితరం మునిఖిః పీతవానసం।

తా॥ అంతలో ఆ భయంక రద్వశ్యము అంతరించెను. నూతనమగు దృశ్యమొకటి బయలుదేరెను. ఆ కాశమధ్యమున దివ్యవిమానమొకటి నిలబడియుండెను. దాని సౌందర్యము వాగ శీతము, ఆ విమాన తేజస్సు నలుదిశల వ్యాపించియుండెను. చుట్టక ట్టబడియుండిన చిన్నగంటలు సమనోహర ధ్వనిని చేయుచుండినవి. దాని మధ్యమున సుందరాప్పరోగణము అలరారుచుండెను. వారి మధ్యలో అతని తండ్రియుండుటయు ఆతనిని పలువురు మునులు స్ట్రోతముచేయు చుండుటయు పుత్రునికంటికి అగుపడినవి. వాడదిచూచి విస్మయమునొంది అమందానందమునకు పాత్రుడాయెను.

ုషణతన్రం నమాలోక్య యుయుజే తేన బాశిషా॥ 18

ভা। అతడు తనతండిని నమస్కరించి తండ్రి యాశీర్వాదమునందుకొనెను.

శ్లో။ తతోఒపృచ్ఛద్దం వృత్తం న చ తాస్మై నృవేదయంత్ : మన్యూజాత,ర్మణో వత్స వవుయోఒపుణు,కారణాంత్ :

,, మొబితోఽస్మ్ క్వయా దైవాదధ్యాయం జవకాంతికే। కన్నివర్తన్న జవకః సాం|వకం **క**్వమవస్థి**కం ॥** 20

19

తా॥ పుత్రుడు తండ్రి! ఇదియంతయు నాకాశ్చర్యముగానున్నది. మీరు ముందు ఘోరరూపముగలిగి యుండుటేమి? ఆ రూపమునుమాని ఇట్టి ఉత్కృష్ణస్థితిని ఇప్పడు పొందుట్ట ఏమి? ఈ మార్పులు ఎల్లు మీకు సంభవించినవి? ఇట్లు జరుగుటకు కారణమేమి? మీ వృత్తాంత మంతయు నాకంతెలియకున్నది. దయచేసి నాకు తెలుపవలయును. అని ప్రశ్నించెను. ఆ ప్రశ్నలకు పు(తరత్నమా! నేను మహాపాములనుజేసితిని. కల్పాంతమువరకు నరకముననుండినను అవి తీరునవి కావు. ఆ పాపములచేతనే నీవు ముందుచూచిన ఘోరాకారము నాకు గలిగెను. ఆ రూపము మారునదికాదు. నా పాపములున్నంతవరకు నే నాతనువుతోనే కష్టపడుచుండవలయును. ఇది కర్మవిలసితము. అదృష్టపశమున నీవు తృతీయాధ్యాయమును నేను వినునల్లు నేమన్న బోటు జేరి జపించితివి. దాని ఫలితముగా నాకీకర్మవిమోచనము కలిగెను. కురూపముపోయి సురూపము కలిగినది. నాయనా! ఇది యంతయు నీవు జపించిన తృతీయాధ్యాయమాహాత్మ్యమే అనిచెప్పి తండి తనయుని సందేహమును తీర్చెను. ఇక నీవు జపమును నిలుపవచ్చును.

శై, వారాణనీం యదర్థం యక్తదనుష్ఠికమాత్మనః।

తా॥ నీవు కాశికివెళ్ళగోరితివి, ఇప్పుడు నేను ముక్తుడయిపోయినందున ఇక నా కొరకు ఎట్టి ఉత్తర్మకియలను సలుపనవసరములేదు. కాశిజేరి జేయవలసినదంతయు ఇచ్చటనే చేసివేసితివి.

వ్వముక్తః న చ |పాహం పిశరం డి్ప్తేందినం॥ 21

ల్లో॥ హితం మామనుశాధి త్వం కార్యమన్యన్మయా ను కిం।

తా॥ ఇట్లు తండ్రిచెప్పినపిమ్మట సుతుడు నాయనా! మీరు తృప్తినొందితిరి. ఇది నాకు సంతోషకరము. నేను చిన్నవాడను. నా హితమును నేనెరుగను. మీరు నా హితమును బోధించ పలయును. నాచేత కావలసినదేదైననుండిన సెలవిచ్చి మీరే పూర్తిచేయించుకొనవల యును. అని వినయముతో తండ్రిని చ్రార్థించెను.

> తరః పాహ పీఠా పృతం కార్యమేత త్వాయాఒనభు ॥ 22 శ్లో ။ యన్మయాఒఒదరితం కర్మ బ్రాంకా మమ ఈ తత్సృతం : న యాతో నరకం భూరం తం మోచయితుమర్హ సీ ॥ 23

> ,, అనో, మందన్నయే యే వై నిరయం మ్రికిపేదిరే! కే చ మాచయుకవాృగై ఇది మేఒసై మనోరథః ။ 24

తా॥ ఆమాటలకు జనకుడు పు[తరత్నమా! నేను చేసిన పాపములనేచేసి నా అన్న నాముందు నరకముజేరి పలుబాధలను అనుభవించుచున్నాడు. అతనిని నీవు విడిపించవలయును. అతడేకాక నా పంశీయులనేకులు పాపములనుచేసి నరకములోనున్నారు. వారినివిడిపించి మోక్ష మును జేర్చవలయును ఇదియే నేను కోరునది. దీనిని నీవు నిర్వహించవలయును. అని తన మనో రథమును తెలియ జేనెను.

> శ్లో॥ ఇత్యేవముక్తుపు[త నైం పునః | పాహ కృతాంజలిః। కర్మణా కేన వా నర్వాన్ మోచయామి తదాదిశ॥ 215

తా॥ అప్పుడు తండ్రిని జూచి నేనెట్లువారిని విడిపించగలను? వారిని ము\_క్తినిజేర్పుటకు ఏమి చేయవలయును? ఆ ఉపాయమును నేనెరుగను. మీరు నాకా ఉపాయమును తెలియజేయ వలెనని కుమారుడడి గెను. శోజు పీవం నివేదితో వాక్యం పితా సుతమువాచ హ। యేనాహం మోచితో వత్స తదనుష్టాతుమర్హ సి॥

26

27

శ్లో\* అనుష్టాయ తదుత్పన్నం తేభ్యః పుణ్యం నముత్పృజు

తా॥ ఆ మాటలకు తండి ఇట్లు బదులిచ్చెను. ఓ పుత్రక ! ఏ ఉపాయముచే నేను నీచే విడిపించబడితినో దానినే వారివిషయములయందును ఆచరించవలయును. నీవు తృతీయా ధ్యాయమును జపించి దానివలన కలుగు పుణ్యమును వారిపరముజేయుము.

తతోఽహమ్మవ కే నర్వే పూర్వే నంతృజృ యాశనాం॥ శ్లో॥ గమిషృంతృచిరేణైవ తద్విష్ణాంణి వరమం వదం।

తా॥ అప్పుడు నా పూర్వికులు యమ యాతనలనుండి విడువబడి మహా విష్ణువుండు పరమ పదమును చేరుకొనెదరు అనెను.

> న నంతుష్టో∠వదరృృతో యద్యేవం తాత నారకా౯ ⊯ 28 శోహ్ఘ నర్వానపి విమాజ్యామ్ యుద్ తే రోచతే వచః।

తా॥ అంతట సంతోషించి ఆ వరప్పుతుడు తండ్రితోనిట్లనెను. జనక శ్రేష్ఠమా! తృతీయాధ్యాయజపము మీరు చెప్పినట్లు మోక్షసాధనమయిన యెడల ఒకరిద్దరినేకాక నరకమున నుండు అందఱు బాధితులను విడిపించి సుఖింపజేయవలెనని నా మనస్సుకోరుచున్నది. ఇట్టి యమూల్యసాధనము మనవద్దనున్నపుడు దానిని మనము బాగుగానుపయోగించుకొనవలయును. లేనిచో మనము మూడులమగుదుము. మనకున్నశ క్రినిబట్టి పలువురికి మేలుజేయుట మనక ర్తవ్య ముగదా? దానిని నేను దైవాజ్ఞయనియే భావించుచున్నాను. మీకు నా మాటనచ్చినచో సెలవిండు. అందరిని నరకమునుండి విడిపించ బూనుకొనెదను.

వ్వమన్తు శివం భూయాదువవన్నం మహ్మత్పియం॥ 29

శ్లో॥ ఇత్యాదిశ్య పితా పు[తం యయా విష్ణాణి చరం చదం।

తా॥ ఈ మాటలనువిని అట్లే కానిమ్ము. నీకు మంగళము సిద్ధించును. నా కిది మిగుల ఇష్టము. నే నడుగకయే నీవు దానిని చేయమొదలిడితివి. బాగుపడెదవు. అని ఈ విధముగా పుత్రు నాశీర్వదించి జనకుడు విష్ణుస్థానమునుజేరెను.

సోఓపి తస్మాత్పరావృత్య జనస్థానం బ్రావద్య చ 🛚 30

శ్లో॥ నుందరన్య పురః శౌరేశ్ఫాలయే కాలమథ్యగాత్। న కుర్వాణః నమాధీని పి[కా చ యదుదీరితం॥

31

ు, ఉత్సనర్జ్ కృతం పుణ్యం మొచయుష్యన్ న నారకాన్।

తా॥ పుత్రుడు జనకాజ్ఞ నమసరించి జనస్థానముచేరి సుందరేశుని యాలయమునకు వెళ్ళెను. ఆచ్చట భగవంకుని సమక్షముననే కూర్చుండి తనతండ్రిచెప్పిన ప్రకారముగా సంయ తేంద్రియుడై శృతీయాధ్యాయమును జపించుచుండెను. తన్మూలమున సంభవించు పుణ్యములను నరకములోనివారిని విడిపించగోరి వారి వశముచేయుచుండెను. అబ్రాంతరే వదాద్విష్టాణ్ యాతనాపదమీయుషణ 32

ళ్లో။ నారకాన్ మోచయిష్యంత: కింకరా యమమభ్యయు: រ

తా॥ పుౖతుని జపపారాయణాదులచే సంతుష్టుడయిన విష్ణువు వరకలోక**ములోని** వారిని విడిపించి మోక్షము చేర్పుటకొరకు తన భృత్యులను యమునివద్దకుపం పెను.

తేన తే పూజితాన్పర్వే న[త్కియాఖిరనేకథా॥ నిం శ్లో॥ కుశలం పరిపృష్టాస్తే నర్వతన్నుఖమూచిరే।

తా॥ తన ఇంటికివచ్చిన నారాయణ కింకరులను అనేకవిధములగు సత్కారములచే యముడు పూజించెను. పూజించి కుశల్చపశ్చముజే సెను. వారప్పడు మేమేకొరతయులేక సుఖముగ నున్నామని జవాబిచ్చిరి.

> పీవం నత్కృత్య మేధాబ్ పితృలోకమాహేశ్వర:॥ 84 శ్లో॥ హేతుమాగమనే≥పృచృ తేౖ చ తమైౖ న్యవేదయ∎ । బిద్ది క్నాశనాథ త్వం శేషపర్యంకశాయినా ⊯ 85

,, శౌరిణా బ్రాహింతానస్మాజా సమాదేష్టుం త్వద బైకే। అన్మన్ముఖేన దేవస్త్వాంకుశలం పరిషృచ్చతి ⊫ &6

,, నారకా≡్ పాణినః నర్వా≡ ఏమాకృ\_ం చ నియచృతి।

తా॥ సత్కరించినపిమ్మట యముడు వారిరాక కుకారణమును దెలుపగోరెను. అప్పడు ఆ విష్ణుకింక రులు ఓయి ధర్మరాజా! మమ్ములను శేషశయనమున పవ్వళించు మహావిష్ణువు తన యాజ్ఞను తెలుపుటకు పంపియున్నాడు. అతడు మామూలమున నీ కుళలమును తెలియగోరు చున్నాడు. దానితో నరకములోనివారిని విడిపించి మోక్షమునకు మాతోపంపమనియు నిన్ను ఆజ్ఞాపించుచున్నాడు. అని యమునికి మహావిష్ణుని సందేశమును తెలియజేసిరి.

ఇత్యాకర్ణ్య నమాదేశం విజ్ఞారమిత తేజన: ॥ 37

శ్లో జన తేన మూర్ధ్నా నంఖావ్య దధ్యా కించన చేతసా : విముక్తాన్నిరయాతృర్వా≡ జాన్విలోక్య మదోత్కటాజా జ కి8

,, న తైరనుగఈ నర్పైర్పిజ్ఞూరాయతనం తఈ ల యయా న వరయానేన యుతాస్తే దుగ్గవారిధిందు కేశ

తా# అపరిమిత తేజోనిధియగు మహావిస్టుని సందేశమును శిరసావహించి మనస్సున నరకములో నున్నవారిని విడువవలెనని యెండెను. వాడు తలంచినంతనే నరకస్టులు విడుదల పొందిరి. అకస్మాత్తుగ పుణ్యవంతులయి విడువడుటచేత వారు సంతోషముచెందిరి. వారుత్సాహ ముతో ముక్తిమార్గమున నడవనారంభించిరి. వారప్పడు మదించియుండిరి. ఉత్కృష్టమగు తన వాహనమధిష్ఠించి యముడును వారిని వెంబడించెను. వారందరును భగవంతుని ఫైవానస్థానమగు ఓరసాగరమును సంతోషముతోచేరిరి.

> శ్లో∎ తదంత ఉందితానేక కోటిసూర్య సమ్మవళం। ఇందివరదలశ్యామమాలులోక జగద్గురుం ≋ 40

| êg. | శయ్యాఫణిఫణారత్న్ల మరీద్యామ్మిశ తేజనం।                |    |
|-----|------------------------------------------------------|----|
| O   | <b>విలో క్యమానమానం</b> దనిర్భర <b>్</b> ప్రీతమానసం ॥ | 41 |
| ,,  | စာဆာလ်ကြင္လွုက္ေ ဦး မြိတ္ ြီးသ္က်ိန္ဆီနွာ ေ ဆာဘား၊   |    |
|     | యోగెఖి: పరీతో జాష్ట్రం ధ్యాననిష్పంద్రతార ై: ॥        | 42 |
| ,,  | స్తూయమానం మహేం్రదేణ పరాజేతుం విరోధినః ١              |    |
|     | ఆమ్నాయవచసామంతే బ్రహ్మణో నిఃసృతైర్ముఖాత్ ။            | 43 |
| ,,  | మూ రైమదృర్వచోఖిశ్చ గీయమానం గుణోత్కరం!                |    |
|     | సం్షపీతం బావ్యుదాసీనమపి సర్వాసు యోనిషు ။             | 44 |
| ,,  | యోగనంచిత పుణ్యానాం యొగపద్యేన జంతుషు।                 |    |
|     | విలోకమానమాత్మానమఖిలం నచరాచరం 🏿                       | 45 |
| ,,  | ఆమోదయంతమాలో కైరాజ్మానం దీప్రిపూరితై:।                |    |
|     | ఆమ్మాణం వపుర్వ్యాపి ద్యోతితం ఖోగిన స్విషా ။          | 46 |
| 99  | ఇందీవరదళశ్యామం జ్యోత్ప్నయేవ నభన్తలం ౹                |    |
|     | విలోక్య తం స్తుష్టావ ధియా బహులమానత: ॥                | 47 |

తా॥ వారచ్చట భగవంతుని కనుగొనిరి. నారాయణుడు వీరికి ఎదురగుచుండ కోటి సూర్యులు చేరి ఉదయించుచున్నట్లుండెను. ఆతని తనువు నల్లకలువనుంబోలి శ్వామలముగా నుండెను. అతనిమీద ఆదిశేమని పడగయందలి రత్నములకాంతులు స్థసరించుటచే ఆతని స్వాభా **విక కేజస్సు ద్విగుణీకృతమాయెను.** భావములను తెలుపు శ్రీదేవి కడకంటిచూపులు ఆతనిమీద ్రేసిమతో పడుచుండ అతడు స్ముపీతుడై అనందభరితుడైయుండెను. ఒక వైపున ధ్యాననిమగ్ను లై యాగులు అతనిని చుట్టియుండిరి. మరియొకవైపు దేవేందుడు తమ విరోధులను జయించకోరి తదుచితశ క్రిని తనకిచ్చి అనుగ్రహింపమని వేడుచుండెను. మరియొక వైపున బ్రహ్ము దేవుని ముఖము నుండి వేదములయంతమున బయలువెడలిన సూక్తులు మూర్తిమంతములై గుణనిధియగు ఆవిష్టు పును పొగడుచుండినవి. ఆ భగవంతుడు ఒకరిని ్రపేమించి మరియొకరిని నిరసించువాడుకాడు. ఆకడు మధ్యస్థదృష్టితో అందరిని చూచుచుండెను. అతనిని యోగులు యోగమహిమచే అన్ని చరాచరములయందును సాక్షాత్కరించుచుందురు. అట్టి నారాయణుడు తన ప్రకాశవంతమగు చూపులచే వీరిని సంతోషపరచుచుండెను. అతడు చూచుచుండ పరిమళ గంధము జనించును. లోకమంకయు వ్యాపించు అకని దేహము ఆదిశేషుని కాంతిచే నిగనిగలాడుచుండెను, తెల్లని ఆది శేసునికాంతి శ్యామలదేహుడగు నారాయణునిమీద పడుచుండ అది వెన్నెలతోగూడిన నల్లని ఆకాశ కాంతిననుకరించెను. ఇట్టి నారాయణునిజూచి యముడు వినయముతో తలవంచి స్ట్రోతముచేసెను. యమ ఉవాచ:---

ទ្លាំ « សេស សេស ស្មូនបាន និស្ស ខិស្សាម ជីម សែ ៖

ឧ ឧ សា ក្ដុំស្ពី នីជាយ និម្បី សោទាយ នីជ្ សិ ៖

វង្ស និម្បី នេះ សូមិ ដ សម្បា្យយ និមា្ស បាយ និង្ស នី ៖

វង្ស និមា ដ សម្បា្យយ និមា្ស បាយ និង្ស នី ៖

|                  | ကြီးနေး နည်းချ <sup>®</sup> ရောင်းမှာ နှော                                 | 35 |
|------------------|----------------------------------------------------------------------------|----|
| ક્ર <sup>ે</sup> | ్లి నమః పాతకనంఘాతజిష్ణవే నర్వదేహినాం।                                      |    |
|                  | ఈషమస్మీలల్లాలాట నేక్రాగ్ని మ్రవార్చి షే ॥                                  | 50 |
| 9                | , త్వం హి నర్వన్య లోకన్య గురురాణ్మా మహేశ్వరః।                              |    |
|                  | వినృ <sub>జ్య్</sub> వై <u>ష్ణ</u> వాన్ నర్వాన్ అత <u>న</u> ్నౖమనుక౦వేస్ ∎ | 51 |
| •                | , వ్యావయన్నఖిలం లోకం మాయయా వరిబృంహికం!                                     |    |
|                  | న తయా పరిళూతో∠న్న చ త[త]ళమైర్గు≣ు ు                                        | 52 |
| •                | , అంతరావర్తమానోఽప్న కాఖ్యామఖిమాయసే।                                        |    |
|                  | దృశా విషయవ రైన్యా నిగృహితమనా అపి 🛚                                         | 58 |
| 9 :              | , ಕರ್ಯ ಫಲಾಥಿಗಾಮಿನ್ಯಾ ಆಕ್ಟನೈವಾಥಿಶಿಯಾನೆ ၊                                    |    |
|                  | నకవా స్త్రీ మహిమొన్న≥ంకః యథా నిరవధిః న్వయం ∎                               | 54 |
| ,,               | మౌనమేవా క యుక్తం మే విషయాఽన్ కథం గీరాం।                                    |    |
|                  | ఇతి స్తుత్వా తతో వాక్యమిదమాహ కృతాంజరిః॥                                    | 55 |

తా॥ స్వామీ! నీవు జగన్నిర్మాతవు. నీవు ముందు అజ్ఞానులగు చేతనులను జూచి దుఖమందితివి. వారి దుుఖమునుజూచి సహించలేక వారికి అన్నమగు మోడ్లసుఖమును ఇవ్వ గోరి జీవాత్మలకు కరణ కళేబరయోజనాత్మకమగు జగత్సృష్టిని చేసితిని. చేసి మన భారమును క థవ్యమును నిర్వహించితిమని సంతసమొందితివి. ఏమి నీ కరుణ. జగ్మదక్షకా! అజ్జానతిమిరమును పోగ్గొట్టువేదములకు నీవేగదా బ్రథమ బ్రూరోచకుడవు! ఈ చరాచరాత్మకమగు విశ్వమంతయు నీ దేహమే. నీవు ఈ లోకములను రజోగుణముచే సృష్టించి సత్వగుణముచే పాలించుచున్నావు. నీ ప్రజలకాంతిని నాళమొనరించు రాక్షసులను నీపు నాళమొనరించుచున్నావు. ఈ లోకములు నిన్నవలంబించియే నిలిచియున్నవి. జగదాధారుడవగు నీవు చేతనుల పాపములను తొలగించి వారిని ఉజ్జీవింపజేయుచున్నావు. దుష్టుల యత్యాచారములు అధికమగునప్పడు నీవు ఇతరాపేక్షలేకయే స్వఫాలనే[తోదృవమగు ననలముచే వారిని అణచెదవు. నీకు నీ జనులన్న మిగుల్చపియము. నీవా అపరాధులైనను వారిని నరకముననుండి విడిపించి మోక్షముచేర్చవలైనని కోరుట నీన్నళా వము. మాయతోనిండిన ఈ లోకమును నీవు వ్యాపించియున్నను నిన్ను ఆ మాయ్రయో లేక దాని దుర్లుణములో స్పృశించవు. ఆ మాయచే లోకములెల్ల (మింగబడినప్పడు (బ్రహరాలమున) నీవు నీలోనే లీనుడగుదువు. నీ మహిమలకు మేరలేదు. నీవనస్తుడవు. నిన్ను పొగడుటకు నాకైనమ నా నాలుక కైనను శ క్తిలేదు. నేను నిన్ను పొగడుటకన్న మౌనము వహించుటయే యు క్రము. ఏల యనిన, నీవు నా వాక్కుల కతీతుడవు. అని ఈ విధముగా యముడు నారాయణువి పాగడి 🔁 విధముగా అంజలి జోడించి నివేదించుకొనెను.

> శ్లో॥ వినియోగాడమీ ముక్తా దేహినో నిర్గుణా మయా। నమాదిశ యధన్యన్మే కార్యమ్ష స్త్రి జగడ్డురో ॥

**5**6

తా॥ స్వామ్! మీయాజ్ఞ ననుసరించి నిర్గుణులయిన ఈ చేశనులను నర్గకమునుండి విడిచి పెట్టికని. ఇేరేదైన కోర్తికయ్యండిన వాజ్ఞాపింపుడు. భావిని శిరంఖతో నైకనే ర్చెదను, ్ల ఇత్ విజ్ఞాపితస్తేన తమాహ మధుసూదన:। మేఘగంఖీరయా వాదా సించన్నివ నుధారసై:॥ 57

,, పాపాడుద్ధార్యతే లోకో మయా సమయవ\_రైనా। క్వయి విన్యన్హహరోఒహం నానుశోబామి దేహిను: ॥ 58

,, తదాచర నిజం కర్మ మ్యాహిం న్వం నికేతనం। ఇత్యు<u>క్షా- న</u>ర్ధధే దేవః సో-పి న్వవురమాయయా ॥ 59

శా॥ అతనిమాటలను విని సంతసించి నారాయణుడు మేఘము గర్జించినట్లు గంభీర ముగా తన యభి్రపాయమును వెలిబుచ్చెను. అతడు పలుకుచుండ ఆమృతమును పర్షించుచున్న ట్లుండెను. ధర్మరాజా! నేను లోకులను పాపమునుండి ఉద్దరించి (లేవదీసి) వారికి సుఖము నిచ్చుటకు కంకణము కట్టుకొనియున్న సంగతి నీవెరిగినదే. కావుననే ఇప్పడిట్లు నేను జేయించి 8ని. నీవు నా ్రపియశిష్యడవై చేతనులవిషయమున నా భారమంతయు వహించి పాటుపడు చున్నావు. నేనిప్పడు చేతనులనుగురించి విచారించుటలేదు. నీ కర్తవ్యమును విడువకజేయు చుండుము, అదియే నా కోరిక. నీ విక వెళ్ళవచ్చునని యముని కాజ్ఞయిచ్చి తాను అంతర్ధాన మాయెను. పిదప యముడు తన పురమునకు బయలుదేరెను.

శ్లోం။ సోంఓపి న్వజాతిజాజా నర్వాన్ నిరయస్థాననేకశేః! ఉద్దృత్య వరయానేన విష్ణులోకం యయా న్వయం॥ 60

రా॥ ఈ ప్రకారము జడసుతుడు తన వంశీయులందరిని తండి యాజ్ఞానుసారము మోక్షమునజేర్చి కృఠార్థడయి తన జన్మావసానమున దివ్యవిమానమధిషించి విష్టులోకముజేరి సుఖమొందెను.

#### ఓమ్

# చతుర్హాధ్యాయమాహాత్ర్యమ

🕭 ళగవానువాచ — మహావిష్ణువనెను.

శ్లో ఆ చకుర్థస్యాపి మాహాత్మ్యమాఖ్యాస్యామ్యధునా భ్రామం జదరిత్వం నముత్స్ప్రజ్య యేన కన్యే దివం గతే జ

ా॥ దేవీ! నేనిప్పడు నాలుగపయధ్యాయముయొక్క వైభవమును కూడ చెప్పబోపు డున్నాను. దాని వైభవముచే ముందు రేగుచెట్టురూపముననుండిన ఇరుపురు దేవక న్యకలు శాఫ విమోచనమొంది స్వర్గమున కేగియున్నారు. అట్టి ఘనతగల చతుర్థాధ్యాయ మాహాత్మ్యమును నీపు శక్వతో వినవలయును.

త్రీయవాచ — ఆ మాటలనువిని త్రీదేవి ఇట్లు మ్రోక్సించెను. క్లో జకథం కనేంద్ర దివం యాతే ఐదరీత్వం వినృజ్య వై । తో కే బాస్తాం పురా దేవ కథం మాఖ్యతాం ॥

3

4

9

తా!! స్వామీ! ఎవరాకన్యకలు? వారుచేసినదేమి? వారెట్లు రేగుచెట్లుగ మారిరి? వారికి స్వస్వరూప్ సాప్తి యెట్లుకలిగెను?

> శ్లో॥ మీకడ్వేదితుమ్బాఖమ్ నాథ వక్తుం కృచార్హనీ। న ఈ కృపార్హమ్ శృజ్యంత్ వరమాం చకథామ్మాంల॥ కి

తా॥ ఈ పృత్తాంతమంతయు తెలియగోరుచున్నాను. దయచేసి నాకు ఎరిగించవల యును. ఇట్టి పుణ్యకథల నెంతవినినను నా తనివితీరుటలేదు. ఇట్లు శ్రీ దేవి ట్రక్నించ — త్రీ ఖగవానువాచ — ఖగవంతుడు చెప్పెను.

> ခ်ွံး့မြ <u>မာ</u>ညီ စားဂ်ီဗယ် မြိစ် ನಾಮ*ာ*ည ဘာတာအခေါ် ဆွံဝီ၊ နားဗေနီး ನಾသာ လယာဋ္ဌာတာ လျခ သီခွံခွံနွေကျာမတား။

శ్లో సిత్యమాత్మరశస్తుర్యం జృవత్యధ్యాయమాదరాత్ । తదఖాృపాదడుమైనాకాపైన ద్వందైన్ఫిళ్ళూయతే ॥ 5

తా॥ గంగానది యొడ్డున వారాణశియను పురమొకటియున్నది. అందలి విశ్వేశ్వరుని యాలయము మిగులగొప్పది. అందుభరతుడను నతడు భక్తివిశ్వాసములతో గీతయొక్క చతుర్థా ధ్యాయమును జపించుచుండెను. దానినభ్యసించుటవలన నతని దోషస్వభావము లతనిని విడిచి పోయినవి. వాడు శాంతిస్వభావము కలిగియుండెను. సుఖదు:ఖములను లాభాలాభములను నతడు సమానముగా చూచు స్వభావము అతనికి జనించినది.

> శోహిఖ కాలో కదాచన క్రిండా యయా న నగారాదృహింగు ఉంపా౦త్యవ\_రైనో దేవాజా దిదృక్షున్న ఈపోధను ॥ 6

తా॥ ఆ తపోధనునకు పమీపముననున్న దేవతలను దర్శించుటకు కోరికగలిగెను. ఆతడు ఒక సమయమున నగరముబయటనుండు ఆ దేవాలయములనుచూడ బయలుదేరెను.

> శ్లో ఇవి విశ్వాామ కయోర్ములో ఏదర్యోర్ప్యవకరాం ఫలే! ఉపాదాయ కయోరేకామన్యామాలంఖ్య బాంట్సాణా ఇ

తా!! ఆతడు పెక్కుచోట్ల తిరిగి యాయానపడి విశ్రమించుటకై అచ్చట రెండు రేగు బెట్లుండ వాటినీడనుచేరెను, అప్పడు చెట్లనుండి రెండు రేగుపండ్లు రాలినవి. వాటిలో నొక దాని పండును వాడుచేతిలో దీసుకొనెను. మరియొకదానిపండును తన కాలిలోదూర్చుకొనెను, ఇట్లు రెండు బెట్లపలములను వాడు తీసుకొనివెళ్ళెను.

> శ్లోజ తవస్విని తతో యాతే ఐదర్యోశ్స్త్రా ద్వాయం। శుష్కం నిష్పత్రాఖం చ దివహై: మంచమైరభూత్జ 8

চা। ఆ తపోనిధి ఆచోటును విడిచిపోయిన తరువాత రేగుచెట్లురెండును బదారురోజు లలో ఎండిపోయినవి. వాటియాకులు, కొమ్మలు అన్నియు నీరసమై రాలిపోయినవి,

> శ్లో॥ గృహే క్వచన విబ్రాహిందాం జజ్ఞాతే కన్యకే తతః। వర్ధమానం శయార్యుగ్మం న షహిః చరిచతృটুঃ॥

తా॥ ఆ చెట్లునశించి ఒక బ్రహహ్మణునియింట కన్యకలుగ పుట్టినవి, పుట్టి ఏడుపత్సర ములు పెరిగినారు. ఇట్టుండ —

> శ్లో။ విహృక్య దూరదేశేళ్యః యతిమాయా౦కమైఙక। గృహీతావ్రదరణౌ కన్య వచన్పూనృకమ బవిత్॥ 10

తా ॥ ఒక నాడువారు దూరదేశములను తిరిగివచ్చుచున్న ఒక సన్యాసినిచూచిరి. పత్వరము లేచి వారిరువురును ఆతని పాదములను గ్రహించి నమస్కరించిరి. అన్నవరము వినయముతో ఈ అమృత తుల్యమగు మాటనుచెప్పిరి.

> శ్లో॥ త్వ[త్పనాదాదేవ మునే మోచికం ద్వంద్వమావయోం। ఉత్పృజ్య బదరిఖావం మానుష్యం [వతివద్య వై॥ 11

తా॥ స్వామ్! మీ యనుగ్రహముచేతనే మా కిరువురికి రేగుచెట్టు **రూపమునుండి** విమోచనము కలిగినది. మేము మనుష్యులమయితిమి ఆనిరి.

> ళ్లో။ ప్రముక్తో మునిస్తాఖ్యం విన్మృక: | వత్యవాచ న: । కదా వత్పే యువాం కేన హింతునా మోచితే మయా ॥ 12

,, యువయోర్బదరీత్వే చ హేతుం బ్రూశాం న వేద్మ్యహం।

తా॥ ఆ మాటలను విని ఆశ్చర్యపడి యతడు పు(తికలారా! నేను ఎప్పుడు మీకు విమోచన గలిగించితిని? ఎట్లుకలిగించితిని? మీరు రేగుచెట్టగుటకు కారణమేమి? నా కేదియు తెలియదు. వివరింపుడు. అని యడిగెను.

> డించితు: కన్యకే తమై బాదర్యే మాతుమాత్మన:॥ 18 శ్లో॥ ఆదౌ విమోచనం తస్మాత్ దున్మణాదపి రూపత:।

తా॥ అప్పడాక స్వకలు తాము రేగుచెట్లగుటకు కారణమును ముందుతెలిపి తుదకు దుస్త్యుజమగు ఆ రూపమునుండి తమకు విమోచన కలిగిన విధమును తెలియజేసిరి.

> అస్తి గోదావరి తీరే తీర్థం వృణ్యవదం నృణాం ॥ 14 శ్లో ఖ భిన్నపావమితి ఖ్యాతం వరాం కోటిమవావ యంత్ ు త[త నత్యతపా నామ తవస్సేపే నుదారుణం ။ 15

తా∥ గోదావరియొడ్డున ఛిన్న పాపమని తీర్థఘట్టమొకటిగలదు. ఆ నగరము నరులకెల్ల పుణ్యమును కలుగచేయును. పాపము నశింపచేయును. ఆ కారణముచేతనే ఆ తీర్థము మ్రస్తుత నామధేయముతో (పసిద్ధిగాంచియున్నది. ఆ తీర్థమున సత్యతపుండను యోగీశ్వరుడు దారుణమగు తపంబు నొనరించెను.

> శ్లో ఇ్గ్ స్ట్ మహత్ తప్తానాం మధ్యగో జాతవేదసాం। వర్షాసు జలధారాఖెర్ని త్యమాస్త్రిమూర్ధజః ఇ 16

తా॥ ఆతడు కడు గ్రీమ్మసమయమున నలుదిశలనగ్నిని నిలిపి తాను వాటిమధ్యనుండి తపస్పుచేసెను వర్హాకాలమున జలధారలచే తన కేశములు తడిసినను లక్ష్మ ఫెట్టక తమస్సుచేయు చుండెను, క్లో। శిశిరే చ వననృప్పు మ్మకండ్రికిందాం తనుం। విశృద్ధనృతతం కాలే తమనృష్ట్యా న నంయమ్॥

17

19

,, ఆత్మన్యేవ మతిం చ[కే పరాం [పాప్య నునిర్వృతిం।

తా॥ ఆతడు శిశిరఋతువున చలిచే తన దేహమంతయు రోమాంచములచే నిండి యున్నను గమనించక జలమధ్యమునుపొంది తపంబొనర్చెను. ఇట్లు ఆ నియతేంద్రియుడు శుద్ధ తపస్సునుచేసి అంతరాకృష్ణ ఇంద్రియములుగలవాడై ఆత్మానుభవముచేసి సుఖించుచుండెను.

నదా ఫలాని ఖ్ళత్సు సాంద్రాయ్యా శాఖిమ ॥ 18

శ్లో။ న్ర్మెత్ఫరేషు నత్వేషు ఏడ్డాక్ష [పీత్ర వరామాపీ। తవః భలానునంధానే మనో నైవా[వవేశయంత్ ॥

తా॥ అతడు ఫలపూర్ణములగు చెట్లనుజూచియు, ద్వేషభావములేని జంతువులను జూచియు తృష్తినొందుచుండెను. వాడు తన సంతోషమునకై తన తపస్సునకొక ఫలము నాశించలేదు.

> శ్లో॥ బ్రహ్మ్ ప్యేనం స్వయం వృచ్ఛకా ఉపతర్థే తమన్వహం। తేన సంకోచహీనత్వాత్ బ్రహ్మణ్యనుగతేఒన్వహం॥ 20

,, తద్ద్యానానుగతవ్యక్తి వవృధే తస్య త:ిత్తము।

తా॥ బ్రహ్మ దేవుడతని తపస్సునకు తగినవరముల నివ్వగోరి ఇతనిదరిజేరి ఇతడు తన్నడుగునా యని యెదురుచూచుచుండెను. ఆ మహనీయుడు సంకుచితబుద్ధిగలవాడుకాడు. కావున నతడు నశ్వరభోగములనిచ్చు బ్రహ్మ దేవుని వరములను గోరలేదు. సంతతధ్యానమున మునిగి తన తపంబు నధికరించుకొనెను.

> బము క్రిల్నం మన్వాని సమృద్ధాదాత్మని పదాత్ ॥ 21 శ్లో జంతరాయశతం చ[కే తతో ఖీతి పురందరి : ఆహాయాప్పరసాం మధ్యాదావాం తుల్యం సమాదిశత్ ॥ 22

తా॥ దేవేందుడు ఈతని తపసాధిక్యమును జూచి తన యున్నతస్థానమునకే లోటు కలుగునేమోయని భయపడెను. తన పదవిని నిలబెట్టుకొనుటౖ యతడు అతనితపస్సున కనేక విఘ్నములను జేనెను. దేవేందుడు అప్పరసలమగు మా యీరువురిని పిలిచి ఇట్లాజ్ఞాపించెను.

శ్లో ఇకుడుశం తత్తపోవిఘ్నమనేనాచరితం యువాం। యాం మాం వదాదవష్టళ్య న్వారాజ్యం ఖోక్తుమ్మచృతి ఇ 28ి

తా॥ మీరిరువురుజేరి సత్యతపుడుచేయు తపస్పు నాపవలయును. వాడు నన్ను పద భ్రమ్మనిగావించి నా రాజ్యము ననుభవింపగోరుచున్నాడు.

శ్లో॥ ఇత్ నందేశమావన్నే పురస్తాచ్చ విడాదను: గోదావరీమగబ్భావ న ముబిర్యత వర్తే ။

24

తా॥ మేమతని యాజ్ఞను నెరవేర్చుటకు ఆ మహర్షియుండు గోదావరయొడ్డును చేరితమి.

శోహ్లి మృదంగై: మదగ౦ఖీరై రోఘాణంఖింకలనాబెఖిం। కల౦ గీత౦ నమార¤ౖ౦ తన్వ౦గ్ఖిం నమన్విత౦॥ 25

తా॥ మేమనేక సుందరీమణులచే అచ్చట తొలుదొ్త్తా అతనిని ధ్యానమునుండి లేప వలయునని తలంపుచే గానముచేయించితిమి. కొందరు గంభీరమృదంగములను వాయించిరి. మరి కొందరు మనోజ్ఞముగ చేణుగానము చేసిరి.

> శాహ్లీ။ ఉద్వహంత్యా వృథు[శోణిం ఘనపీనవయోధరే। సృయస్మేరముఖాంఖోజే కింబిదాకుంబిశాలకే॥ 26

,, మణికుండలదృష్టాంసే పుండరీకోజ్వలేక్షణే। తనుమధ్యే సువృత్తోరు వహంత్యా చ నమే పదే ∎ 27

,, ఆనరాం యో వనన్యార్థే స్వరశాలలయానుగాం। దర్భయంత్యా న్వకః కృత్స్నాం గతిం ఖావానుగామిసీం॥ 28

,, మృదూవ[కమముత్పన్నం మందం మందం వివర్ధనం। గర్హయామాన దిక్బకం తత్రయోర్పై శ్యమానయోకు။ 29

తాగి మే మిరువురము నృత్యముచేయ నారంభించితమి. మేము విశాలనితంబములను ధరించి బలిసిన స్టైనముండలములనుగలిగి చిరునవ్వునవ్వి యాడుచుంటిమి. మా ముంగురులు గాలికి విసిరి మా సౌందర్యమును హెచ్చించినవి యౌవనమదముచే మా ముఖములు విరిసియుండెను. మా కుండలములు భుజమండలమున (వేలాడుచుండెను. మా నే తములు తామర పువ్వువలె బ్రహ శించుచుండెను. మేము స్వరతాళములతోగూడి భావములను బోధించుచు నృత్యమును చేసితిమి. ఆరంభ సమయమున మెల్లగ నారంభించి మా గానన ర్వనములు రాను రాను హైస్మాయినిచేరి దీశలనెల్లను (మోగించినవి. సన్నని నడుములుగల మేము ఒకరిమాట ననుసరించి మరియొకరు న ర్వించితమి.

శ్లో။ కతోఒఙ్లహారవేగేన వాయుర్వానః నుశీశలః। ఈషడుచ్చ్వసీతే బైలే దర్భయంత్యా వయోంధరౌ ॥ కి0

తా# మా ఆభ రణములు గాలికెగసినవి. చల్లనిగాలి మా పద్రములను కొద్దిగనూడ జేసెను. అప్పడు ఇతరులు చూచునట్లు మా స్తనములు నిరాచ్ఛాదనములైనవి.

శ్లో॥ ఉద్వర్ధయంత్రీ కందర్భముల్బణా గతిరావయోం। కోవముత్పాదయామాన మునేరవికృతాత్మను ॥ కి1

తా॥ మానతత మన్మథావేగమును పెంచునదిగానుండెను. అయ్యది అట్టి వికారముల కతీతుడగు ఆ మునికి కోపమును గలుగజేసైను.

> శ్లో॥ తత: శావం దదౌ కోపాజ్ఞలముత్పృజ్య పాణినా। బదరిత్వం | చవయోశ్హాలం జాహ్సపి రోధస్తినా ॥ కిమె

తా॥ మీ రిరువురు స్ట్రీక్వమును దుర్వినియోగముజేసితిరి. నాతపస్పునుచెరచ బయలు దేరితిరి. కాన మిమ్ములను గంగయొడ్డన రెండు రేగుచెట్లుగా మొలవవలెనని శపించుచున్నాను. ఆని కోపగించి ఆ మహానుభావుడు శపించెను. శ్లో॥ ఆవాఖ్యాం పారతం[త్యేణ యద్దశ్భరిశమాస్థితం। తత్తమన్వ విన[మాఖ్యాం మునిః వశ్బాత్పసాదితః॥

33

తా॥ మేమప్పడు మిగుల భయమునొంది స్వామీ! మేము స్వతంత్రించి ఈ చెడ్డ కార్యమున దిగియుండలేదు. మేము పరతంత్రులము. మా యజమానుడగు నిందుని<del>యాజ్ఞచే ఇట్లు</del> నడుచుకొంటిమి. ఇందు మా తప్పేదియులేదు. దయచేసి మమ్ములను <u>శ్రమించి శాపమునుండి</u> విడిపించవలయునని బహుధాత్రార్థించితిమి.

> శ్లో॥ తతః శాపవిమోక్షంనో కల్పయామాన పుణ్యధీః। భరణాగమనాంతోఽయమితి నత్యతపామునిః॥

34

,, మ  $_{\widetilde{G}}$ ్యమ జన్మలాభశ్భ స్మృతిశ్చాతీతజన్మనాం  $_{i}$ 

తా॥ మా(పార్థనలను దయాపంతుడగు ఆమహర్షి యంగీకరించెను. మీరు భరతుడను మహాత్ముడు పచ్చువరకు ఆరూపముననుండవలయును. ఆనంతరము మీరు రేగుచెట్టురూపము మారి మనుష్యరూపమునుపొందెదరు. మరల ఆభరతుడు పచ్చునపుడు మనుష్యరూపమును విడిచి దేవాంగనారూపమును పొందెదరు. మీకు ఆన్ని జన్మలయందును మీ పుట్టు పూర్పోత్తరములు మరువక తెలిసియుండును. అని ఆమహాముని వచించెను.

అవయోర టైకం గశ్వా ఏదర్భూశయో నృతః॥

35

శ్లో । నృరతా తుర్యమధ్యాయం భవశా నిష్కృతి: కృఠా। తత్తావ[త]ణమావస్తా్వం శాపాదేవ న కేవలాత్ ।

**3**6

,, ఘోరాదేవ తు సంసారాత్ త్వయైతేన ఏమోచితే।

తా॥ స్వామీ! మేమామాటలనువిని శాపానుభవమున బై బదరీరూపమును బొంది యుంటిమీ. అప్పడు మీరు మాయంతికముచేరి చతుర్హాధ్యాయమును స్మరించితిరి. దానిచే మాకు శాపవిమోచనము కలిగినది. కావుననే మేము మిమ్ములను ఇప్పడు అర్పించుచున్నాము. భోర సంసారమునుండి మమ్ములను కాపాడిన మహానుభావులు మీరే అని ఆకన్యకలు భరతునికి సమాధానమొసంగిరి.

త్రీళగవానువాచ — మహావిష్ణువు చెప్పెను.

သီဆဿ*ဋ္ဌီ* ဿလညာစ္သားစွသိ ခံုစီမဆေನ<u>ာ လ</u>ွှမ်း ∎

37

ৰু দি పూజనా నే నమామం[కృ యథాగకమనా యయా। కనే, చకుర్మమధ్యయం జపేతా౦నికృమాదరాత్ ॥

38

తా# ఈ మాటలనువిని ఆభరతమునికి సంతోషముకలిగెను. అతడు పూజనందుకొని వచ్చిన దోవను (తొక్కెను. ఆ క స్వకలును (శద్ధాభక్తులతో చతుర్థాధ్యాయమును జపించి సుఖమందిరి.

\*\*\*\*\*\*\*

### పంచ మా ధ్యాయ మాహాత్ర్యము

💩 భగవానువాచ — మహావిష్ణువు చెప్పెను.

हूπें∎ ဆစ္ဆည်ဆည်းနည်း ဆည်းနည်း အချည်း အခ కథయామి నమాసేన సావధానా । శ్రీణు । పియే ॥

1

3

5

ভাষা దేవీ! లోక (ప্రసిద్ధమగు పంచమాధ్యాయ మాహాత్మ్యమును నీకు సంగ్రహించి చెప్పెదను. శ్రద్ధతోవినుము.

> हूँ∎ పింగళో నామ భ[దేషు పురుకుత్పపురే ద్విజाः। ಅವದಾತೆ ಕುರೆ ವ|ಏಃ ವ|ಕುತೆ ವೆದವಾದಿನಾಂ ∎ 2

., కులోచికాని శాస్త్రాణి శథా వేదా౯ా వినృథ్య నః। తార్యతికే మతిం చ|కే వాదయన్మురజాదికం ఇ

తా။ భ్యదదేశమున పురుకుత్సపురమనెడి నగరమొకటిగలదు. అందు వేదజ్ఞానముగల పవి్రతులకులమున పింగళుడను బ్రాహ్మణుడొకడు పుట్టియుండెను. వానికులము వేదజ్ఞానమునకు పేరుగాంచియుండెనుగాని, అతడు వేదమునభ్యసించినవాడుకాడు. అతనికి సంగీతమనిన సంతో షము. కావున వాడు ఆ సంగీతమును సాంగముగ నృత్తగీతవాద్యములతోనహా అధిగమించి మృదంగము మున్నగు చాద్యములను వాయించి కాలముగడుపుచుండెను. కులోచితమగు వేద ాస్త్రాభ్యాసమనిన అతనికి చేదుగగన్పట్టైను. తన జాతికితగిన వ్యాపారమును విడిచిపెట్టైను.

శోహు కృఠ[శమనృత త[త గీతే నృత్యే చ వాదనే। వరాం క్రపిస్దిమాసాద్య నృవసద్మ వివేశ సః॥ हु∵ै। నమాత∑়్ న हैనానా పురా భూమిభుజా నహ।

వరదారానుపాహృత్య బుఖజేతా అనన్యధీః ॥

తా॥ వాడు సాంగ సంగీతక లాభిజ్ఞుడగుటచే స్రషిస్థిచెందెను. అతని సంగీతపాండిత్యము నెరిగిన ఆ దేశపురాజు ఆతనిని ఆహ్వానించి తన ఇంటనుంచుకొని పోషించెను. పింగళుడచిరకాల ముననే ఆ రాజును తన శారీరముచే పశపరచుకొనెమ. రాజభిమానించుటచే నిర్భయుడై పుణ్యా పుణ్యములసైతము విచారించక పరస్ట్రీలను చెఱచి సుఖమనుభవించ మొదలిడెను.

శ్లో **క**త ఉంద్పి కైగర్వోఒయం నూచమానో నిరంకుశ: । పరబృ<sub>భాణి</sub> బాముమై వివి<u>కే</u> న నిర**న్**రం ။ 6

తా॥ రాజునకు తనమీద శంక క లుగకుండుటకుగాను పింగళుడు ఉద్యోగస్టుల యొక్కయు సాధారణ్రప్రజలయొక్కయు సామాన్యలోప్రములను గొప్పవిగా ఉంచి ఎల్లప్పడు వర్ణించుచుండెను, అట్లు చేసినయెడల తన్ను గుణజ్ఞుడనియు, తనమీద పగచే ఇతరులు లేనిదోష ములను మోపుచున్నా రనియు రాజు గ్రహించునని అతడు భావించెను. ఇట్లు గర్వముచే కొండెము చెప్పుట ఆతని నిత్యకర్మమైపోయెను.

శ్లో । తస్యాసీదరుణా నామ ఖార్యా హీనకులోదృవా। మ్రామత్యన్నేషయంతీ సా కాముకేన విహారిణీ ॥

7

,, కమ\_న్రాయం మన్నానా నిశ్థిన్యాం నిజాలయే। నిజాఘాన శిరశృశావ నిజాఖాన మహీశరే॥

3

తా॥ అతనికి నీచకులమున బుట్టినదగు అరుణయను భార్యయుండెడిది. ఆమె చల చిత్తురాలై జారపురుపునితో వ్యభిచరించుచుండెను. ఆమె తన స్వేచ్ఛాచారములకు పింగళుడు అడ్డముగా నుండుటనుతూచి ఒకదినము వాడు తన గృహముననుండగా అతనినిచంపి తచ్చవ మును భూమిలో పూడ్చి పెట్టినది.

> శ్లో॥ వియోజిక న్రత: పాణైరుపేక్య యమసాదనం। దుర్జయాన్నరకాజా ఖక్త్వా గృద్ధోఽళూద్విజనేవనే॥

తా॥ అతడు మరణానిస్త్రిరము యమగృహమునుచేరి తనపాపముల కనేకయాతనల ననుభవించెను. అన న్రరము నిర్జనమగు నొక పనమున (గద్దగా జన్మించెను.

> శ్లో⊪ ఖాగన్ద<sup>ే</sup>ణ రోగేణ సాఒపి హిం**కా**్ష వరా౦తను౦⊩ ఉాపేశ్య నరకాన్ ఘోరా∎ా జజ్ఞే శ∣శ వనే శంక్∎ 10

తా॥ అతని భార్యయగు అరుణకు కుకార్యము లొనర్చినందున భగందరమను గుద రోగము సంభవించెను. అది వృద్ధినొందుటచే మిగులబాధల ననుభవించి దానిచేతనే మరణించెను. ఆమె నరకము చేరి శిక్షననుభవించి అదే అరణ్యమున ఒక చిలుకగాపుట్టెను.

> శ్లో⊪ కణానాదాతుకామాంతాం నంచరంతీమిత నైతః। విదదార నఖై స్త్రీజ్ఞాం గృధో వైరమనునృర∎ా ⊫ 11

తా॥ ఆ చిలుక ఒక దినమున ధాన్యపుముక్కలను సంగ్రహించ న<mark>టునిటు తిరుగు</mark> చుండుటను ఆ గ్రద్దచూచెను. దానికి పూర్వవృత్తాంతములు స్మృతికివచ్చినవి. దానిచే మిగుల గోపమువెంది యా గ్రద్ద చిలుకను త<u>ీక్ష</u>ములగు తన నఖములచేగీచి నానాబాధలకు లోనొనర్ఫెను.

> శूশा నృకపాలే వయః పూర్ణే నివకందిం కకఃశుకిం। అఖిదు[దావ గృ[థోఽపీ నిజాఘ్మే న చ జాల్కైః॥ 12

తా॥ డెబ్బతినిన ఆ చిలుక ఇచ్చటనిలిచిన మిగుల కష్టముక అగుననియెంచి పరుగెత్తైను. కాని మిగుల నలసియుండుటచే అది యెగురలేక కిందనుండిన యొక నరకపాలములోపడి పోయెను. నరకపాలము జలపూర్ణముగనుండుటచే ముందే యలసియుండిన యా చిలుక అందు మునిగి చనిపోయెను. దానినిచంపగోరి దానివెనుక గ్రద్దపరుగెత్తెను. కాని బోరువాండ్లచే నది కొట్టబడెను.

हुో॥ ಏಕ್ನಿ ಏಮಾಜಿಕ್ | పాణైర్నృకపాలజరే ಕರ್ತು ಕತ್ರಾವ ನಿಮಮಜ್ಞಾನಾ ఏಕ್ಯ | కూరಕರ: ఖाగाः॥ 18

తా॥ తన భార్యయగు యా శుకము నరక పాలమునబడి చచ్చిపోవుటజూచి గసితీర్భు క్రాన్న వీరునివలె ఆదియు నచ్చటనేవడి తన్నపాణములను వీరుకొనైను, శ్లో॥ పిరృలోకం | మపేదాతే నీతా తా యమకింకరైం। | పాక్కృతం డుష్కృతం కర్మ నృరంతా భయఖాగినా॥ 14

లా॥ వారిని యమభటులు యమలోకముచేర్చిరి. వారు తమలో ఆయ్యో! మహాపాప ములను చేసిన మనకు యముడు ఏశిక్షను విధించునోయని మిగుల దిగులుచెందియుండిరి.

> శ్లో। కంకో యమః నమాలోక్య కయాః కర్మజాగుప్పికం। అకస్మాదేవ కత్పా ైనాంక్ మరణే సుకృకం మహంత్ । 15

🐔 అనుజజై తతో లోకమీప్పితం గంతుమేతయోణ

తా॥ యముడు వారిదుష్కర్మలకు వారిని నిరసించెను. కాని వారియక స్మాన్మరణముచే వారు పవి[తులయియుండుటనుజూచి సంతోషపడి ఆర్యులారా! మీరు పుణ్యాత్ములు. మిమ్ములను నిర్బంధించుశక్తి నాకు లేకున్నది. మీరు ఇష్టపడుచోటునకు వెళ్ళి సుఖమనుభవించవచ్చును. ఆని చెప్పెను.

మహిపాతకనంఘాతైరది దుర్ధర్షమానసౌ ॥ 16 శ్లోఖ శతో విన్మయమావన్నా నృఖ్యా కౌ దుష్కృశం నిజం।

తా॥ గొప్పపాపములకు ైసతము చలించనివారి హృదయములు ఆ మాటలకు మిగుల విన్మయ మొందినవి. వారు తమ పాపములను తలంచి ఇది వా స్త్రవముకాదనియోంచిరి.

ఉాపేక్క బ్రాజికా భూత్వా వైవస్వతమవృచ్చకాం ॥ 17

ళ్లో॥ నంబితం దుష్కృతం పూర్వం ఆవాఖ్యామప్ గర్హితం। లోకానామ్ప్పితానాం తు కో హేతు నైద్వద్వన్న నౌ॥ 18

• జా॥ వారు ధర్మరాజును నమస్కరించి స్వామీ ? మేము అధిక పాపములనుచేసి యున్నాము. దానికి తగినశిక్షలను మే మింకను ననుభవించలేదు, ఆ పాపములు నశించనప్పడు మేమెట్లు పుణ్యాత్ములమైతిమి? మాకు మా యిచ్చవచ్చిన చోట్లకువెళ్ళు స్వాతం[త్యమెట్లుకలిగెను? అన్మికుశ్చించిరి.

శోలు ప్రముక్త నైతస్తాభ్యామాహ వైవస్వతో వచ్చు ఆసీద్రంగాత బీ నామ్నా వట్మరృహ్మబ్రమ్తము:॥ 19

,, ఏకాకీ నిర్మమః శాంతః విశరాగో విమతృరః। గీతానాం చంచమాధ్యాయమావర్తయతి నర్వదా॥ 20

, తేన వుణ్యేన పూఠారా, యయా బహ్మననాతనం။ 21

,, බරුව් දෙ) ජ ධ්යාන්ගු රාජාව වැඩ මෙන් දෙන්න් ද ජ දෙන්න් දෙන

తాగి ధర్మరాజు వారిసిమాచి పూజ్యులారా ! పవిత్రగంగాతటంబున వటువను పేరుగల బ్రహ్మజ్ఞాని యొకడుండెను. వాడుమిక్కిలి వైరాగ్యముగలవాడు, అహంకారమమకారములను విడిచి అతడు అనవరతము గీలాపంచమాధ్యాయమును జపించుచుండెను. దానివలన పూతాత్ము డయి వాడు సనాతనమను పర్మబహ్మమును చేరెను. అతనిదేహము పంచమాధ్యాయ పారాయణ ముచే మిగులపవిత్ర మయియుండెను. అతని కపాలమునుచేరి మీరు తనువును విడిచిపెట్టితిరి, కావున పాటిస్తులగు మీరు పుణ్యాత్ములయి పుణ్యపదంబుల కర్హులైతిరి,

శ్యే ఆధ్రచ్ఛతం యువాం లోకాన్ మనోరథపథి స్థితా౯ు గీతానాం పంచమాధ్యాయ మాహాత్మ్యేన పవ్ృతితా ∎

23

24

తా∥ కాన ఇప్పడు పుణ్యాత్ములనియు, స్వతం(తులనీయు నెంచి మిమ్ములను ఇష్టము పచ్చిన చోట్లకువెళ్లి సుఖపడవచ్చునని చెప్పచున్నాను. ఆని బదులిచ్చెను.

> శ్లో॥ పీవం కా బోధికా కేన ముదికా నమవ రైనా। వ్యోమయానం నమారుహ్య జగృతురైన్హమ్ణవం పదం॥

తా॥ ఈ మాటలనువిని ఆ దంపతులు సంతోషపడిరి. పిదప వారిని తీసుకొనిపోవుటకు విమానమువచ్చెను. దానినధిష్టించి శ్రీ విష్ణులోకమును వారు జేరిరి.

#### ఓమ్

## ష స్థా ధ్యా యమా హా త్ర్య మ

శ్రీ భగవానువాచ — శ్రీ భగవంతుడు చెప్పినది.

శైమీ షమ్టాధ్యాయన్య మాహాత్మ్యం మ్రవజ్యామ్ వరాననే। యుదాకర్ణయతాం నౄణాం ముక్తి: కరశలే స్థికా ॥

1

తా!! ఓ సుందరముఖముగల లక్ష్మిదేవీ! నే నిప్పుడు ఆరవయధ్యాయ మాహాత్మ్యమును తెలిపెదను. దానిని వినువారికి మోక్షము సిద్ధించుచున్నది. వినువారు మానవమాత్రులైనచాలును. జాతి విచక్షణలేక గుణదోషవిచారణలేక లింగవ్యత్యాసము నాలోచించక వారికి మోక్షము లభించు చున్నది.

శ్లో॥ అస్త్రి గోదావరి తీరే |పరిష్ఠానాఖిధం పురం। పిమృలేశాఖిధానోఒహం య[కా స్త్రి స్మేరలోచనే॥

2

- ,, యక్ గోదావరితీర శిక్రైర్వశీకలై:। హంసా: మక్షపుమైర్యక్ర హరంతి యమ్నాం క్రమమ్॥
- ,, సృరకృద్మావరీకోశ వరాగనురభీకృతం। శ్లాఘ్యం గోదావరీ తోయం యేన తే నిర్జరా నరాః॥
- ,, ధిక్ నుధామాషధీశస్య సకృక్షయవిధాయిసిం। మహారాష్ట్రవధూకానాం మజ్జంతీనాం ముసిశ్వరాణ
- ,, నృృశంతి యు(శ వక్త్రాణి ఫుల్ల వంకజశంకయా ॥

తా॥ గోదాపరియొడ్డున ప్రతిష్ఠానమను పురమొకటికలదు. అందు నేను పిప్పలేశుడను పేరుతో నివసించుచున్నాను. అచ్చట పెక్కు మునిపుంగపులు తపస్సుచేయుచుందురు. ఆ నదిలో విహరించు హంసములు తమరెక్కలనువీచి చల్లని మెల్లనిగాలిచే వాధి యలసటను శొలగించు చున్నవి. అందు విక సించిన కుద్మములనుండి పరాగములు నీటిలోపడి నీటికిసువాసనను కలిగించు చున్నది. క్లాఘ్యమగు నా నీరును డ్రాగుజనులు ముసలితనమనునదిలేక చిరకాలము యౌవనమును కలిగియుందురు. చందుని తీయని ఆమృతధారకన్న మధురగోదావరీ జలమే గొప్పదని నేను చెప్పె దను. ఎందుకనిన, గోదావరీజలము ఎల్లప్పడు మధురమై అందరికి లభ్యమగుచున్నది. చందుని అమృతధారయన్ననో ఒక కాలమున పృద్ధినొందుచు మరియొక సమయమున నళించుచున్నది. కావున నది ఒకప్పడు లభ్యముకాక పోవుచున్నది. అట్టి గోదావరియందు మహారాష్ట్ర సుందరీ మణులు స్నానముచేసెదరు. వారు స్నానము చేయుచుండ వారి ముఖములుమాడము మైకగపడు చుండును. వాటినిపద్మములని భమించి దేవుని పూజకుగాను మునీశ్వరులు కోయుటకు స్పృశించెదరు.

| ခြွာျ | య[త ఖేలన్మహారాష్ట్రాణ క్వణత్కి 0కిణిను0దరా: 1                |   |
|-------|--------------------------------------------------------------|---|
| ••    | హరంతి ధ్వనయోఽలీనాం మనాంగ్యప్తి తవస్వినాం ။                   | 7 |
| ,,    | అత్యుచ్చసౌధశిఖరవిహారి వనికాముఖం।                             |   |
|       | పశ్యన్న నుదినం య <sub>[</sub> త క్షీయ <b>కే మృగలాం</b> ఛనః ॥ | 8 |
| ,,    | ಯಸ್ಥಿನ್ನಾ ಭಾಯಮಾನಾನಾಂ ಪರ್ಕಾನಾಂ ಮರುದ್ಧಕ್ಷಾ : 1                 |   |
|       | ಗತ್ಮಕ್ರಮಾ ರವೆರ್ಶಾನೆ ಭವಂತಿ ರಥವಾಷಿನಃ ॥                         | 9 |
| ,,    | రాశీకృత్తైర్మలయజైరసంఖ్యాత్తైర్వణిగ్గమైః।                     |   |

10

తా॥ అచ్చటివారు విలాసపురుములు. వారు ఎల్లప్పడు విహరించుచుందురు. వారిగజ్జెల ధ్వని తుమ్మెదల ధ్వనికన్న మనోహరముగనుండును. మహర్షుల మనస్సులనుకూడ ఆ మనోహర ధ్వని యాకర్షించును. శ్ర్రీలు ఉన్న తమైనమేడలయందు విహరించెదరు. వారి యవ్యాజసుందరములగు ముఖములనుజూచి చందుడు అసూయచే &జితించుచుండును. మేడలమీద వెగురుచున్న జయ పతాకములు సూర్యుని రథమునుమోసి యలసిన గుఱ్ఱముల(శమను పోగొట్టుచున్నది. ఆ నగరపు అంగడివీధులలో వ్యాపారులు మలయపర్వతోదృవములగు ననేక వాసనా(దవ్యములను ట్రోగుచేసి పెట్టియుందురు. వాటిని చూచువారు మలయపర్వతమున శిలామాత్రమే మిగికియుండునని భమించెదరు.

ಯನ್ನಿನ್ನು ವಲ ಕೆಮ್ಒನ್ ಲಕ್ಷ್ಯತೆ ಮಲಯಾವಲಃ 🛚

| దురు.<br>కరు. | వాటిని చూచువారు     | మలయపర్వతమున             | శిలామాత్రమే       | మిగిల్ యుండునని |
|---------------|---------------------|-------------------------|-------------------|-----------------|
| ŏ             |                     | ్నామ మేదినీవల్లఖ్       |                   |                 |
|               | యస్మిన్నుద్దరతి     | <b>జోణిం శేషో</b> లయం   | ) మణిసన్నిఖ       | °o # 11         |
| ,,            | అప్పి భావమార్త      | ్తాండమండలీత్మీవ కే      | සිසබ් ।           |                 |
|               | నిత్యమధ్వర ధూశే     | మీన శ్యామలాః కం         | ్పుశాఖినః 🛚       | 12              |
| ,,            | <b>ම</b> సాధారణదాతృ | త్వం పశ్య <b>ం</b> త ఇవ | లజ్ఞయా ।          |                 |
|               | యదధ్వరవురోడా        | శ చర్వణాస్వాదం          | ၈၀ဍ္တီစား။        | 18              |
| ,,            | న తత్యజుః సువ       | ರ್ವಾಣಃ ಮತಿಶ್ವಾನಾ        | <b>పురం</b> మనాక్ | 1               |
|               | యస్య దానాంబు        | ා ලැහෑ ්නු නෙනු සි්     | ్యత్స్నయానిశ      | for 14          |
| ,,            | మఖధూమైశ్భ స         | ంపుష్టాః వవృషుః         | నమయే ఘన           | Pau 15          |
| li            | ~ XXXX~ ~~X         | «۵۰۲۲ – ۳۰۰ ع           | . d. d 7d.        |                 |

తా॥ ఆ నగరమును జాన్మకుడియను రాజు పాలించుచుండెను. ఆతడు ధర్మాత్ముడు. భూమినంతను వాడు పాలించినందున ఆదిశేమని భారముతగ్గి అతడు భూమిని తన శిరోమణిని వలె ననాయాసముగ మోయగలిగెను. ఆ రాజు సూర్యునివలె [పతాపవంతుడు. వాడనవరతము యాగహోమములను చేయుచుండెను. వాటిపొగచే కల్పవృక్షములు నల్లబడిపోయినవి. ఇతని విశేష దానములనుజూచి లజ్ఞచే వాటిముఖములు నల్లబడినవో యనునట్లుండెను. దేవతలితడు యాగము చేయునప్పడు తమకిచ్చు పురోడాశాదికములయందలి యాశచే [పతిష్ఠా నపురమును విడువక యచ్చటనే నివసించుచుండిరి. ఇతని దానజలముచేతను, పరాత్రమమనెడు జ్యోత్స్మ చేతను, యాగ ధూమములచేతను పెరిగిన మేఘములు ఉపకర్తకు [పత్యుపకారము చేయదలచినవివలె సకాల మున వర్షి ంచుచుండినవి.

శ్హోం။ స్వల్పమాత్రమప్ క్వాప్ న వదర్భపాపురీతయం! స్తరు: మనరంత్ నృ యస్మీన్ శానత్ మేదిసిం॥ 16

,, వాపీకూపతటాకానాం భద్మనాయోఽనువాసరం। హృదయస్థాని మేదిన్యా నిధానాని వృలోకయత్ ॥ 17

,, పాండురాఖి: వఠాకాఖి: మాసాదో యన్య రాజంతే। వియుద్ధంగాతరంగౌ మైర్వి మాబ్రిదివ సానుమాన్॥ 18

తా॥ అతని రాజ్యమున అతివృష్టి అనావృష్టి మొదలగు ఈతిబాధలకుచోటులేదు. అన్ని [పదేశములయందును నీతి [పబలియుండెను. అతడు అనేక బావులను గుంటలను[తవ్వి జనులకుమిగుల తోడ్పడుచుండెను. శాంతికిని సుభిక్షమునకును సూచకములగు తెల్లనిధ్వజములు అతనిమేడలమై నెగురుచుండ ఆ ప్రసాదములు ఆకాశగంగతోకూడిన హిమవతృర్వతమువలె విలసిల్లుచుండును.

> శ్లో॥ దా<u>నైన</u>పోఖిర్యజైశ్బ వ్రకానాం పాలనేన చ। తుష్టాం న్వర్గొకన<u>నమై</u> వరం దాతుం నమాగమన్॥ 19

్ర, తతోఒన్హరిక్షమార్గేణ ధున్వానా: వక్షనంతత్రీ: బ మృణాలధవలాదేవి దేవహంసా వినిర్గారా: బ

,, త్వర్యాబడగచ్చుతాం తేషామన్యోన్యం త[త ఖాషీణాం: భ[దాశ్వ[భముఖాద్వి[తాః పురస్తాన్నిర్యయుర్ణవాత్ ॥ 21

అా॥ ఈరాజుయొక్క దానతపోయజ్ఞములను, న్యాయమగు ప్రజాపాలనమునుజూచిన దేవతలు ఇతనిని ధర్మనిధియనియెంచి అనుగ్రహింపనెంచిరి. వారతని స్వరూపమును చరిత్రమును సాజ్హాత్కరింపగోరి అతనికి తెలియకుండుటకుగాను హంసరూపమున అతనున్నచోటునకు బయలు దేరిరి. వారిదేహచ్చాయ తామరకాడపలె తెల్లనిదైయుండెను. వారు అన్యోన్యము ఆ కాశమార్గమున పంభాషించుచుపచ్చుచుండిరి. ప్రతిష్ఠానపురమును సమీపించునపుడు భ్యదాశ్వుడు మొదలగు హంసలు ఇతరులనుమించి వేగముగా ముందుపరుగె త్తినవి.

> శ్లో॥ సర్వెర్మిలబ్భిరూచు<u>నే</u> పురస్తాద్దచ్చతో జవాత్। కథం వేగోన నిర్యాతా భవంతః పురఈ స్థితాం॥ 22

,, నరై ృర్మిల్క్తా గంతవృచుస్మన్నర్పన్ దుర్గమే: |మకాశమానం పురత: తేజు పుంజం న మశ్మథ ॥ 28 శ్లో" జాన|శు తేర్మహీళర్తుం పుణ్యమూ \_ేరకతిన్నుటం నిశామ్య వచనం నమ్యక్ పాశ్చాత్యావాపురస్థితాంం #

24

తా॥ వాటినిజూచి వెనుక మెల్లగనడిచిన హంసలు ఓ సోదరహంసలారా! మీరింత వేగముగ పరుగొత్తపచ్చునా? ఇది అవినయమును చూపట్టునదిగదా? ఇట్లు పరుగొత్తుటవలన ఎదురులో కనబడు తేజోనిధియగు జాన్మకుతికి మీరు అపచరించినవారగుదురే. ఆ మహానుభావుని తేజఃపుంజము బ్రహిశించుచుండుటను మీరు చూడలేదా? భయభక్తులతో నడుచుకొనదగిన బ్రదేశము గదా ఇది? ఇచ్చట వినయముతో ఒకరివెంబడి నొకరు మెల్లగవెళ్లవలసియుండ మీరిట్లు చేయుట తగునా? మీకు కీడుమూడునే? అనియడిగినవి.

> ల్లో జు హంసా హసీత్వా సావజ్ఞమూచుర్వచనముచ్చకై ः। రైక్వాఖిధన్య దుర్ధర్హ తేజిస్తో బ్రహ్మవాదిన ॥

25 26

కిన్ను జాన[ళతేరన్య రాజ్ఞ<u>సి</u>[వకరం మహంణ

తా॥ ఆ మాటలను విని భ్రదాశ్వాది హంసలు బిగ్గరగానవ్వి ఓ సోదరులారా! మీరు పొరబడుచున్నారు. మీకు యథార్థము తెలియకున్నది. దుస్సహతేజోనిధియు, బ్రహ్మజ్ఞానియు నగు రైక్యమహర్షిని మీరెరుగరేమో? వారి తేజన్పునకన్న ఈతని తేజస్పు గొప్పదికాడు. ఈతని జ్ఞాన తేజంబులసంపూర్ణములు. కావుననే మేమితనిని లక్ష్యపెట్టక మాదారిలోవెళ్ళుచున్నాము. అని సమాధానమిచ్చినవి.

> శ్రో॥ ఇతి శుశ్రావ హంసానాం గిరో జ్ఞాన్మశుతిర్పృవ:। ఆత్యుచ్చసౌధశిఖరమారుహ్య చ సుఖం స్థిత:॥

27

,, శకస్పారథిమాహారాయ నృపాలో విస్మయాన్నిక:। నందిడేశ మహాకాుైఽసౌ రైక్వ ఆనీయుకామితి॥

,, కతోఒవధార్య ఘాపాలవరః పీయూషగర్భికం। నిర్ణగామ మహో నామ్నా సారథిః మ్రభయన్ముదం။

29

తా॥ ఆసమయమున జ్ఞాన్మశుతి రాజు తనమేడనెక్కి విర్ణమించుచుండెను. ఈ హంసా లాపములు ఆతనిచెవిలో బడినవి. ఆ మాటలనువిని సర్వోత్కృష్టతేజోనిధియగు రైక్యునిజాచుట కతడు తలంచెను. వాడు సారథినిబిలిచి నీవు రైక్యుడున్నచోటికి వెళ్ళి అతనిని తీసుకొనిరావల యుమ అని అజ్ఞాపించెను. అమృతసమానమగు నారాజుమాటలను శిరసావహించి అట్లే తెచ్చెదనని చెప్పి సంతోషముతో రథపోదకుడు బయలుదేరెను.

ကွီး။ တာချွန်သာတာအသီး ನಾಮ ನಗರಿ ಮು<u>ತ</u>ಿದಾಯುသီး၊ တာချွန် စခ်ီးချွန်္ဌာတီ ನಾಮ ဘက္စေဆာ်ရွဲသွား ဆေးမရွှမ်း။

,, తతో గయాఖిధం ਛే త్రం యత్ర దేవో గదాధర:। ఉద్దర్తమఖిలాజా లోకాన్ వనత్యుత్ఫుల్లలోచన:॥

,, కంకో గారివతే: పార్కే నరైక <u>స్త్రీ</u>ర్ధా ।

ವರ್ಞಾಟನ್ ಗತವಾನ್ ಯುಕ್ತ ತೆದಾರ್ ಘಾಷದಾರಣ: ॥

82

30

31

| <b>କ</b> ୁ ॥ | ത്തുളെ ഒഴിയ്ക്ക് താള് ബ്ലൂറ്റി മാറ്റി മാര്യാ     |    |
|--------------|--------------------------------------------------|----|
| .,           | మహాపాపవినిర్ముక్తా ఖుక్త్వా ఖోగాన్ యథేప్పితాన్ ။ | 88 |
| ,,           | త తో గా డేషు నిర్యాత: య త్రాస్తే పురుషో త్రమ:।   |    |
|              | ಯನ್ಯಾವಲ್ ಕನಾದೆವ ನರಾಃ ನ್ವರ್ಲ್ಲಿಕಗಾಮಿನಃ ။          | 84 |
| ٠,           | తతో ద్వారవతీం  పాగాన్నగరీం ముక్తిదాయిసిం।        |    |
|              | యుతాసే గోమతీతీరే రుక్మిణీవలఖో హర్మి              | 35 |

తా॥ మహాత్ముడును భగవద్భక్తుడునునగు రైక్వుడు సాధారణ నగర్కగామములయందు నివసించడనియు పావనతీర్ధములయందో లేక భగవంతుని యాలయములున్న వోటనో జప తప పరాయణానక్తుడై కాలము గడుపుచుండుననియు నిశ్చయించి యా సారథి ముందు జగ్రత్పఖ్యాతము లగుడే.(తముల వెదక నారంభించెను. అతడు జగత్పతియగు విశ్వనాథుడు విలసిల్లు కాశీడే.(తమును ప్రభమమున జేరెను. అనంతరము గదాధర మహావిష్టుపు నివసించు గయను, పార్వతీపతి నివ సించునట్టియు అనేక తీర్ధరాజంబులకు నిధి యైనట్టియు కేదారడే.(తమును, పురుషో త్రముడుండు గౌడదేశమును, శ్రీకృష్ణపరమాత్మ నివసించు ద్వారకాజే.(తమును క్రమముగ జొచ్చి రైక్యుని వెద కెను. పై జెప్పబడిన జే.(తములు మహా పవి(తములు వాటి దర్శనముచేత నరులు ముక్తిని బడయ గలుగుదురు.

స్ట్రీ స్నార్యా చ గోమతీ తీర్థే వంచకృష్ణాన్ విలోక్య చ బ మర్క్రో మాక్షి మవాపోస్టి కుక్క్షా బోగాజా యథేప్మిరాంజా జ కిం ,, తతనృముబ్రమాసాద్య సోమనాథం విలోక్య చ బ భ క్రిము క్రివదం దేవం తతో నిరగమత్పుధింది. కి? ,, అవంతికాం వురీం ప్రామ్మ ఖ క్రిము క్రివదాయిసిం బ దుత్రోమయా సహ్మక్రీడజా మహాదేవోడస్తి శంకరం జ కి8 ,, అధోంకారం నమాసాద్య శర్మదం నర్మదాత బేం బ ఖ క్రిము క్రివదాతారం త్వరయా నిర్గత స్తేతంజి కి9 ,, అశ్వమేధపురం నామాన్న నగరం వర్యటం నృతం జి

తాగి గోమతీ తీర్హమున స్మానముచేసి ఆ నగరముననున్న శ్రీ కృష్ణమూర్తులను మొక్కు వానికి మనోళీష్టములు నెరవేరుచున్నవి. అటనుండి సూతుడు సముద్రముజేరి సోమనాథుని దర్శించి అవంతికాపురముజేరెను. అచ్చట శ్రీ మహేక్వరుడు మహాదేవుడను నామధేయము కలిగి పార్వతీడేవితో విహరించుచున్నాడు. పిదప నర్మదాతటముజేరి ఓంకారనాథుని దర్శించి శార్జ్హధరు డుండు అశ్వమేధపురము జేరుకొనెను.

క్టాంగ్ కింకా విమ్ఞగయాం మా మండు లో కూరనంజ్ఞికం ల యుత స్నాక్వా చ పీకాన్హ చ ముచ్యకే ఏంధనాన్నరే ॥ 41 ఇంకి కొల్హాపురం వామ గతో రుదగయాం మత్రిలో ఆస్తే భగవత్ యుత లమ్మీరృక్షివదాయిన్ ॥ 42 శోహు చరచరథ్యార నరః స్నాత్వా నరో లక్ష్మీం విలోక్య చ।

| ్ ఖక్వా భోగా≡ా యథాకామం భ క్రం చ్చతివద్యేతే ⊪ 4.8                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ,, తతోఽమలగిరిం నామ నగరీం [వతివద్య చ౹                                                    |
| నందికేశ్వరమారుహ్య శోఖతే య శ్రీకరః ॥ 44                                                  |
| ,, దృష్ట్వా చతుర్భుజం దేవం వరదానోద్యతం శివం।                                            |
| స్తోమ్నాథం నృణాం ముక్తిరృవత్యేవ నంశయణ ॥ 45                                              |
| రా။ అనంతరమతడు విష్ణుగయకుపోయెను. అచ్చట లోణారమను పేరుతో సరం                               |
| బౌకటి గలదు. అందు స్నానపానములు చేయువారికి ముక్తిలభించుచున్నది. అటనుండి కొల్హాపుర         |
| మనంబడు రుద్రగయను పొందెను. అచ్చట భక్తివర్ధకురాలగు లక్ష్మీ దేవి విలసిల్లుచున్న ది. పంచ    |
| రథియను పుణ్యనదియు నచ్చటనే యున్నది. తరువాత సూతుడు నందికేశ్వరునెక్కి నాలుగు               |
| భుజములతో భక్తులకు పర్వపదానముజేయు సోమనాథదేవుడుండు అమలగిరియను పట్టణముచేరెను.              |
| శ్లో။ తుంగళ్రదానదీతీం దృష్ట్వా హరిహరం వవుక ।                                            |
| యుగే యుగే <b>ళుజా</b> యాస్య చకంత్యవనిమండలే u 46                                         |
| ,, యుద్విలోక్య నరాన్స <sup>ే</sup> ్వ రమ్మం హరిహరం వహుం                                 |
| స్వర్గే కల్పశకం భుక్తాన్న ముక్తసంసారబంధనాణ                                              |
| ముక్తించ మత్తపడ్యంతే నాత్రార్యా బ్యాప్తిని                                              |
| ్ర, తకః శ్రీశైలమాసాద్య సిద్దగంధర్వాసేవికం।                                              |
| గిరిజావల్లఖో డుత్ర మల్లినాథో విశారడం ॥ 48                                               |
| AXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXX                                                  |
| కాలే కాలే <b>పరంజో</b> ృతిర్యన్సందర <b>్భ</b> యతే న్వయం ఇ 43                            |
|                                                                                         |
| <b>తా!! అనంతరము</b> హరిహరదేవుడు నివసించు తుంగభ్రదాతీరమును వాడు చేరెను.                  |
| ఆచ్చటి హరిహరుడు సుందరాకారుడు. ఆతని బాహువులు యుగమునకొకపర్యాయము క్రిందపడి                 |
| <b>్రౌ క్రవీగ మొలచుచుందును. అత</b> నిని దర్శించినవారు స్వర్గభోగమును అనుభవించి మోక్షమును |
| జేరుదురు. దాని నమీపమున శ్రీ శైలమను క్షేత్రమొకటిగలదు. అందు పార్వతీవల్లభుడగు మల్లి        |
| వాథుడు జనులను సంసారసాగరమునుండి కాపాడగోరి అప్పడప్పడు తన జ్యోతిస్స్ఫరూపమును               |
| ప్రకటించుచున్నాడు.                                                                      |
| శ్లో॥ అవల్లోకయతాం నృణాం యమనుస్మరతామపి।                                                  |
| దూరే కిష్ణంకి సంక్రతస్తా: తేషాం నిరయయాతనా: ॥ 50                                         |
| కాణి అతనిని దర్శించువారు యమయాతనలనుండి తప్పించుకొనుచున్నారు.                             |
| శ్లో గ్యార్లే లోకే సుఖం ఖక్తా్త్ర ముక్తనంసారబంధనాం।                                     |
| ముక్తిం చ్రవతిపద్యంతే మానవా నాౖత నంశయః॥ 51                                              |
| తా⊪ వారు సంసారబంధమును వీడి మోక్షమును చేరుచున్నారు.                                      |
| శోఘణ రామాలను పానుజన్పార్ధం జానక్యా చ తతో గతঃ।                                           |
| ဖြုံ့ခဲ့တြင္း သည္သည္ သည္သည္ကို အေတြ မေနတြင္း အေတြ အေတြ အေတြ အေတြ အေတြ အေတြ အေတြ အေတြ    |

శ్లో॥ తతో న్వృత్య బాయాత: వశ్యన్ ఖీమరథ్ తాజ్। ద్వాళుజు౦ విత్థల౦ దేవం భక్తిము క్రివదాయక౦॥

53

తా॥ అచ్చటనున్న సీతాలక్ష్మణసమేతుడగు రాముని దర్శించి సూతుడు. విశ్ధలదేవు డుండు భాగీరథీతీరమున జేరుకొనెను. ఆతీర్థమున స్నానపానములు చేయుమానవుడు నరకము నుండి బయటబడుచున్నాడు. విశ్థలదేపుడు రెండుభుజములుగలవాడు భ క్రేముక్తుల నిచ్చువాడు.

శ్లో జయ్మత గోదావరీ జన్మస్థానం బ్రహ్మాగిరిర్మహాన్। గాతమాలయమా్శిత్య య[కాస్తే త్యంఏకో హార్య ॥ 54

,, පරාණරාශయారൂ ඛೈ රා|ජ ಗ್ ಧಾವರಿ ನಡಿ । ජ[ජ ನಾ] ಕ್ವಾ ವ ಪಿಕ್ಸಾ ವ | ചാക്ಮಾಕ್ಯಾ ಖಾಶಿಯಕಿ ॥ 55

తా॥ పిమ్మటవాడు గోదావరీ జన్మస్థానమగు బ్రహ్మగిరిని జేరెను. అచ్చటనుండు గౌతమాశ్రమమున త్ర్యంబకేశ్వరుడున్నాడు. దాని(పక్కననున్న అరుణారుణ పర్వతముల మధ్య గోదావరి (పవహించుచున్నది. అచ్చటస్నానపానములుచేసిన బ్రహ్మహత్యాపాపము తొలగిపోవును.

> శ్లో॥ అన౦ఖృతీర్థన౦వన్న౦ దృష్ట్వా (ఙహ్మాగిరి౦ నరాః। ము. క్తిమేవ (వవద్య౦తే ముక్తాః న౦సారఏ౦ధఈ॥ 56

> ,, గాతమ్యుథయతీరన్థ తీర్థాన్వేషణకొతుకి। తతో జగామ నూతన్ను మధురాం పావనాశిసిం॥ .57

తా॥ రథచోదకుడు అనేక తీర్థములతో కూడిన బ్రహ్మగిరిని దర్శించి సంతనమొంది మధురానగరమునకు వెళ్ళెను.

శ్లో జయ్మత స్వాయంభువం దేవం భజంతి సురమానవాః : ఆద్యం భగవఈ స్థానం మహన్ము క్రివదాయకం జ 58

,, ৰূ ু্ গুণ হাঁ ৰু జనిస్థానం విఖ్యాతం వేదళా స్త్రుయో:। నానాదేవ గణైర్జున్లు ద్విజర్షి గణసేవితం॥ 59

్లు, కాఖిందీకూలనంశోఖి హ్యార్థచం[ద[వూళాకృత్తి: నర్వతీర్థబివా సైక పూర్ణమానందనుందరం∎ 60

,, గోవర్ధనగిర్మిఖ్యం పుణ్యదుమలకావృతం। ద్విషడ్వనం మహాపుణ్యబిశ్రాంతి[శుతిసారభృత్ ॥ 61

తా॥ అచ్చట నరులును దేవతలును పరమశివుని పూజించెదరు. ఆది నారాయణుని జన్మస్థానమని వేదశాధ్రములయందు ప్రఖ్యాతిగాంచియున్నది. యమునాతీరముననుండు నా నగరము అర్ధచం(దాకారమై ప్రకాశించుచున్నది. సర్వతీర్థములును ఆ యమునయందుగలవు. ఆ నగరము పూర్ణానందదాయకము. దానిసమీపమున గోవద్ధనమను పర్వతమును బృంధయను నొక వనమునుగలవు. వేదాంత బోధ్యుడగు మహావిష్ణువు అచ్చట నివసించియుండెను. దానిచేత ఆ ప్రదేశములు మిగుల పావనములై దర్మించువారికి సుఖమును కలిగించుచున్నవి.

#### ಷಫ್ ಧ್ಯಾಯ ಮಾಚ್ ಕೃತ್ಯಮ

| ಕ್ಷ್             | ။ ಕಕಃ ಕಾಶ್ಮಿರನಗರಮವಕೃತೆ [ವಕೃಣತ್ತರಂ।                                  |       |
|------------------|---------------------------------------------------------------------|-------|
| •                | దృష్ట్రా ధర్మధురం కేష్కం కురుకేష్కం నమంతతః॥                         | 62    |
| ,,               | య కాత్రంలిహమేఘానాం పంక్తయణశంఖపాండురాణ।                              |       |
|                  | <b>తా జాతా</b> భూర్జేటిః నృ <mark>వ</mark> అట్టహినదశా ఇవ॥           | 63    |
| ,,               | న్వ: సింధో: పతితానీవ హేతువద్మాని మారు हై:।                          |       |
|                  | య[త ్రపాసాదశిఖ రేసీలపట్టపతాకికాః ॥                                  | 64    |
| ,,               | हై వాలవలయా ఖాంతి స్వస్స్టింధోర్ల తికా ఇవ ।                          |       |
|                  | య్మత కాశ్మీరమాౖశిత్య నిత్యం వనితి ఖారతీ။                            | 65    |
| ,,               | నో చేడుgగవదేవేద౦కధ౦లేఖలె వాజృయమ్ ≀                                  |       |
|                  | ညးစြာသားစခားႏႈ လေတည်နှင့် သင်္ကော လေလျှန် သင်္ကာမလေး၊               |       |
|                  | మృణాలచంచవో హంసా వాహనాని చరంశ్యమీ ။                                  | 66    |
| <b>g</b> ro]     | అచ్చటనుండి వాడు ధర్మక్షే (తమగు కురుక్షే (తమునుచూచుకొని కాశ్మీ రదేశ: | మునకు |
|                  | ము ఉత్తరముననున్నది. తెల్లనిమేఘములు ఆచ్చట నాకాశమున ఎగురుచు           |       |
|                  | ి ఈశ్వరుని అట్టహానములని శంకను కలిగించుచున్నవి. గృహముల పైభా          |       |
|                  | ర్యమున ై సువర్ణపద్మ ములను అమర్పియుందురు. ఆశాశగంగనుండి పడియుం        |       |
|                  | ారు ఆమకొనెదరు. నీల పతాకలు ఆకాశగంగలోని పచ్చని నీటితీగలో య            |       |
|                  | ములయందు విలసిల్లుచుండును. ఆనగరమున ననేక కావ్యశాస్త్రజ్ఞులు           |       |
|                  | వించుటజూచి సరస్వతీదేవి ఆదేశమున నిత్యవాసముచేయుచున్నట్లుదోచును.       |       |
|                  | ందేశమంతట తిరుగుచుండుటయు ఈ యూహకు కారణమగుచున్నది. ఆవి న               |       |
|                  | వాహనములు కనబడుటనుజూచి లోకములో దానియజమానుడక్కడ ఠికా                  |       |
|                  | లిసికొనుచున్నారు గదా ?                                              |       |
| 8 <sup>4</sup> 1 | । కలావిశేషం   వహికా య  త మోద్దుం విరించినా।                         |       |
| 0                | తారా ఇవ బిరాజంతే హంసా యాతానృమంతత <b>ః</b> ⊪                         | 67    |
| m                | ఆ దేశపు క లానంపదను తెలియగోరిన బ్రహ్ముదేవుడు తనవాహనములను             |       |
|                  | ం సందేహమును కలిగించుచూ రాజహంసములు సర్వ్యత సంచరించుచుండు.            |       |
|                  | ఉషన్యాసైర్ధ్విజాతీనాం య్మత న భూయతే స్పుటం।                          |       |
| œ.               | మూకోఓపీ నిర్జరో వాబా వదకల్లోలడంబరః ఖ                                | 68    |
| 32               | యస్మిన్నర్వరధూమేన వ్యాప్తం నగరమండలం।                                |       |
|                  | అప్ చ జాలికం మే మై: కాలిమానం న ము0ంచతి ≊                            | 69    |
| 99               | జన్మాఖ్యానవశేసైవ పఠంతి వటవన్ప్వయం।                                  |       |
|                  | ထံု၏ဆဲထားတာလည္ ထုံးသားျပဳခ်င္မွ လိမိတား မတား 🖫                      | 70    |
| 22               | య[క బాహ్మణవత్ని నాం కంకణధ్వనిహుంకృతి:।                              |       |

78

లుంపత్యనుదినం బ్రామ్యదృమరాణాం చగర్జితం॥ 71 శ్లో జయ్మత బ్రాహ్మణపత్ని నాం కపోలఫలకం ముహాంణు స్పృశన్ నమీరణో వాతి మందం శావభయాదివ జ 72

తాగి అనగరమున బ్రహ్మజ్ఞానులు బ్రహ్మమునుగురించి సంతతముకున్వసించుచుందురు. ఆ నగరము సరస్వతీ నివాసస్థానమగుటచే అందలి మూగవారును వాచాలకులై బ్రహ్మకింతురు. అందు యాగహోమము లనపరతము జరుగుచుండును. వాటినుండి వెడలిన పొగ యాకసమును కప్పి యుండును. మేఘములు వర్హించినను నాకాశము ధూమములచే వ్యాపించబడి నల్లగనేయుండును. ఆచ్చట బ్రహ్మచాడలు పూర్వజన్మసంస్కారముచేతనే చదువుకొనెదరు. వారు నిమిత్తమాత్రమునకే యధ్యాపకుల సాన్నిధ్యమును పొందియుందురు. ఆ దేశమున సుందర బ్రహ్ముణస్ట్రీల సుమనోహర కంకణధ్వని తుమ్మెదలధ్వనిని అణచివేయును. -ఆ స్ట్రీరత్నముల కపోలములను వాయువు శాప భయముచే మెల్లగనే స్పృశించుచున్నాడు. ఆనగరమున యాగాగ్ని మిక్కుటముగ బ్రజ్వలించుట చేత అమృతమయుడగు చందుడు కరిగి కళంకవంతుడగుచున్నాడు.

శ్లో**။ మాణిక్యేశ్వరనామా**సా య<sub>[</sub>క శీశాంశుశేఖర<sub>ి</sub>। వనశ్వనుదిన**ం దేవో** వరదానాయ దేహినా**ం**॥ 78

,, అర్భితో భూపత్మీగా జిత్వా మణికేశేన బాదృతః। మాణికేశ్యర ఇత్వాఖ్యాం తదా [పళ్ళతి యొం దధా॥ 74

,, రాజ్ఞా కాశ్మీరదేవేశ దిగ్జయోతృవకారిణా। ఆసా సుపూజితో యస్మాత్ మాణికై్యర్భూరి భూతిఖిঃ॥ 75

తా॥ ఆ దేశమున పరమశివుడు మాడిక్యేశ్వరుడను పేరుతో ప్రాణిసామాన్యముయొక్క మేలునుగోరి నివసించుచున్నాడు. ఒకప్పడు ఆ నగరాధిపతియగు మణికేశుడు తన శర్రువుల నందర నోడించి తనజయమంతయు పరమశివుని కరుణాకటాక్షముచేతనే సిద్ధించినదని తెలిసి ఆదేవుని మాణిక్యములతో పూజించెను. అప్పటినుండి యాదేవునికి మాణిక్యేశ్వరుడని పేరు కలిగినది.

శ్లో। నంగుేవమానం తద్వారి భాయాం శకటికోవరి। కండూయమానమంగాని యంతా రైక్వమవశ్శత॥ 76

తా॥ ఇట్లనేక దేశములను తిరిగి తుదకు కాశ్మీరమునుజేరి సూతుడు ఈ స్వుపిస్ది దేవతాయతనమును ప్రవేశించబోయెను. అప్పడాదేవాలయద్వారమున నొకమనిషి. సూతునికంటి కగుపడెను. అతడు లో కాతీతుడుగ చూచుటకు కనబడెను. తనచుట్టుజరుగుచున్న వాటిని గురించి అతడు విచారించునట్లు కనబడలేదు. వాడెచ్చటనో మనస్సును నిలిపి ఒక బండిమీది కెక్కి తన ఒంటిని గీచుకొనుచుండెను.

ళ్లో⊪ రాజ్ఞాపి కథితైపైసైశ్చిహ్నా: వరిబితైర్లవాత్। ముణత: సారథీ రైక్వం మ్యమ్య కమఖాషత ॥ 77

,, కెస్మిజా [బహ్మజా కిన్నామూసి న్వచ్ఛందోఒసి నిరంతరం। కిమర్జమ్మత విశ్రాంత: కిం చ కొర్తుం బికీర్షనీ ఇ తా!! ఆలయద్వారమున విశ్రమించియుండిన యావిలక్షణమనుమ్యడే రైక్వుడని రాజు చెప్పియుండిన గురుతులచే సారథికనుగొని అతనిదరిజేరి, స్వామీ! తామెవరు? ఏల ఇట్లు లోక మర్యాదను దాటి స్వచ్ఛందులుగ నిచ్చట విశ్రమించియున్నారు? మీరేమిచేయదలచుచున్నారు? అని వినయముతో [పశ్మించెను.

> శ్లోంగి ఇత్యాకర్ణ్య చ తద్వాక్యం చరమానందనిరృరః । న్మృత్వా సారథిమిత్యూచే వయం పూర్ణమనోరథాః ॥ 79

> ,, పరం కేనాపి ఏహునా పరిచర్యా విధాయినా। భవితవ్యం మనోవృత్తిం జానతాఽస్మాకమేవ హి॥ 80

తా॥ ఇతని మాటలను వినిన రైక్వుడు ఇతనిరాకకు కారణమును జ్ఞాననే.తముచే కనుగొని సంతసమంది అయ్యా! మేము పూర్ణమనోరథులము, నిష్కాములము, ఒకఫలము నుద్దేశించి మేమిట్లు వర్తించుటలేదు. మాస్వభావమది. నాయథావస్థిత స్వరూపమును తెలియ గోరినయెడల మిక్కిలి పరిచర్య చేయవలయును, అప్పడే నాస్వరూపముగోచరించును. అని సమాధానమొసంగెను.

> శ్లో॥ హృదయస్థికమాదాయ రైక్వాఖ్పాయమాదరాత్। , శనైర్నిరగమద్యంకా య[కాస్తే వనుధాధిమ:॥ 81

> ,, తకః మ్యమ్య భూపాలం యథావృత్తం న్యవేదయంత్ ! బద్దాంజలిపుటో హృష్టః సౌరథిస్ప్వామ్దరృనాత్ జ 82

తా⊪ రైక్యుని యాశయమెరిగి సారథి అతనివద్ద సెలవుపొంది రాజున్న బోటికిచేరెను. చిరకాలమునకు రాజునుచూచుటచే సంతోషపడి నమస్కరించి అంజలిజోడించి తనయనుభవ మంతయు వెల్లడించెను.

శ్లో తతో నిశమ్య తద్వాక్యం విన్మయస్మేరలోచన:। (శద్దాలురభవడ్భుపః రైక్వనంఖావనావిధా ॥ 88

్ర, ఆదాయాశ్వతరీయుగ్మయు కృం శకటికా**మగాంచ్ :** ముక్తాహారదుకూలాని నహ<sub>్ష</sub>నం చగవాం నృవః ॥ 84

తాగి రైక్యుని వైరాగ్యసంపత్తిని ఆత్మజ్ఞానమును వినిస రాజునకట్టి మహానుభావుని నర్ఫించి బాగుపడవలెనని కోరిక జనించెను. ఆతడు ముత్యాలహారములను పట్టుపష్ట్రములను గోస హాస్రమును తీసుకొని (శేష్ఠాశ్వములుకట్టిన శకటమునెక్కి రైక్యుని సన్నిధానముజేరెను. దూరము ననే బండినుండి క్రిందకుదిగి వినయముతో సాష్టాంగ నమస్కారమాచరించి తానుదెచ్చియుండిన వస్తువులను కానుకగా గైకొనవలయునని వేడుకొనెను.

> ॥ రైక్వో రాజ్ఞే చుకోవహ। మే ళాµడ మామకం వృత్తం న శానాని దురిశ్వర ॥

శ్లో॥ గృహాణ శకటిమేకాముజ్ఞాప్యాశ్వతరీయుతాం। వస్ర్తాణి ముక్తాహారాంశృ గాశృ దోగ్ర్తీరపిన్వయం। ఇశ్రమాజ్ఞ ప్రవాణ భూపం రైక్వేణ భయమాదధే॥

87

తా॥ అదిచూచి రైక్వుడు కోపగించెను. ఓ జ్ఞానవిహీనా ! నీవు ఐశ్వర్యముచే మదించి యున్నావు. నీవు గర్వముచే మహాత్ముల అమూల్యములగు ఆత్మజ్ఞానవైరాగ్యములను రత్మములతో నీ నశ్వర(దవ్యమును పోల్చుచున్నావు. ఇట్టి నీ యాచరణ మహాపాతకము. ఇది మహాత్ముల కోప మును పెంపొందించును. ఇప్పుడే నీ వస్తువులను దూరీకరించుము. నా వృత్తాంతమును నీ వెరుగవు. అని ఆజ్ఞాపించెను.

> శ్లోంగి తతః శాపభయా[దాజా తత్పదాంఖోరుహద్వయం। గృహ్హన్ భక్త్యా [వసీదేతి [బహ్మన్నిత్యూచివాన్ న్వయం။ 88

> ,, భగవం నైవ మాహాక్య్మేతదక్యదృతం కుఠః। [వనస్నీభూయ భగవన్నా ఖ్యాహి మమ కత్వశః॥ 89

తా॥ రాజు మహర్షి తన యపరాధమునకు శపించునేమోయని భయపడి అతని పాద ములపడి స్వామీ! మన్నించవలయును. తమ మాహాత్మ్యము తెలియక నే నిట్లు చేసితిని. దయచేసి తమ మాహాత్మ్యమును నాకు తెలుపవలయును అని చ్రపార్థించెను.

> శ్లో॥ గీజానాం షష్ఠమధ్యాయం జపామి | వశ్యహం నృవ। ಕేనైవ ಕేజోరాశిర్మే సురాణామపి దున్నహః॥ 90

,, గీతానాం వష్టమధ్యాయం రైక్వాదధ్యన్య యత్నతః । జాన|శుతిర్మహీపాలః ము క్రిమావ తశనుృథీః ॥ 91

తా॥ ఓ రాజా ! నేను గీతయొక్క ఆరవయధ్యాయమును బ్రతిదినము జపించుచున్నాను. అదియే దేవతలకును దుస్పహమగు నా తేజంబునకు కారణము. గొప్ప వైరాగ్యజ్ఞానములును నాకు దానిచేతనే కలిగినవి. అని రాజు బ్రార్థనమునకు సంతోషించి శాంతముతో రైక్వుడు ఉత్తర మొసంగెను. చీరకాలము వినయముతో గురుక్ముకూపచేసి జాన్మకుతిరాజు తేజోవర్ధకమగు నాయారవ యధ్యాయమును రైక్వునివలన నేర్చుకొనెను. తదఖ్యాసముచే నతడు మోక్షనుఖమును బడయగలిగెను.

ళ్లో॥ రైక్వ్ఽపీ సుఖమాలేఖే మాణికృశ్వరనన్ని ధౌ । గీరానా౦ షష్షమధ్యాయ౦ జపనో≩మ[పదాయక౦∎ 92

,, మరాళ్వేషమాస్థాయ వరదానార్థమాగతాః। దివాకసోఓపి నిర్ణగృఖ్ స్వైరం విన్మయకారితాః॥ 98

తా॥ పిదప రైక్వుడును మాణిక్యేశ్వరుని సన్నిధానమున గీతాపష్టాధ్యాయ జపమును చేసి నిత్యనుఖముబడ సెను. ఇది యంతయుచూచి హంసవేషము ధరించివచ్చిన దేవతలు మిగుల నాళ్ళర్యముజెంది తమ స్థానమునకు మరళిరి.

### స ప్రమాధ్యాయ మాహాత్ర్య ము

త్రీళగవానువాచ — భగవంతుడు చెప్పినది.

శ్లో॥ అథ తే వర్ణయిష్యామి న వ్రమాధ్యాయగౌరవం। యదా కర్ల్య నుధాపూరపూ రైరృవతి కర్ణయోం॥

1

తా॥ నేనిప్పడు నీకు దేనిని వినుటచే చెవులకు అమృత్మపాయముగనుండునో, అట్టి సక్తమాధ్యాయ గౌరవమును తెలుపబోవుచున్నాను.

శ్లో ఆ త్రాత్రి పాటల్పు[తాఖ్యం నగరం తుంద్రి, మాటల్పు త్రాత్రాడ్పార్హు తో నామ శంకుకర్ణో దయార్థవం ॥ 2

తా॥ పాటలీపుత్రమను నగరమొకటి కలదు. అందున్నతమైన గోపురములుండెను. ఆ నగరమునందు దయావంతుడగు ఒక బ్రాహ్మణుడుండెను. వాని పేరు శంకుకట్టడు.

> ళ్లో॥ వైశ్యవృత్తిం సమాసాద్య ధనమార్జితవా≖ బహు। పితృన్న తర్పయామాన పూజయామాన నో సురాజా॥ కి

తా॥ వాడు బ్రహహ్మణవృత్తిని వదలిపెట్టెను. వానికి ధనాళమెండుగనుండెను. వాడు మిక్కిలి ధనమును సంపాదించగోరి దానికి వైశ్యవృత్తియే తగిన వృత్తియనియెంచి దాని నవలం బించెను. దేవతారాధనను పితృతర్పణమునుకూడ తన కర్తవ్యమని తలంచక వదలివైచెను.

శ్లోం⊪ పార్థివా≡ా ఖోజయాంచ[కే ధనార్జన వరాయణు: ట శురీయపాణి[గహణం మంగలార్హం గృహాంతరే ు

4

తా॥ తాను ధనము సంపాదించుటకు రాజులను భుజింపజేసెను. వారికి కావలసిన సౌఖ్య ములను చేకూర్చియిచ్చెను. ధనాశచే నతడు ఒక శూ[దుని కూతురితో పెండ్లిసైతము చేసుకొనెను.

> శోజు తనుజైర్బంథుఖిస్పార్ధం సం|వతహై కదాచన। రజన్యాం ధరృకల్పాయాం బ్రైబాలో నైన్య దో నైలే॥ 5

> క్లో॥ దశత్ నృ సమాగత్య దందశూక: కుతశృన। న దష్టమా[తోఽసాధ్యాశాృ మణి మం[శాషధాదిఖి: # 6

हूँ । ≰ ಪ್ರಾ: ४ ಅವಧಾರೆವ ಗಕಾಸುರಥವ ಕ್ಷತಃ ।

తా॥ వాడు ఒక నాడు తన బంధువు ఇంటజరుగు మంగళోత్సవమునకుగాను, బంధు మిత్ర పు్రకులతోచేరి నగరాంతరమునకు వెళ్లుచుండెను. మార్గమధ్యమున సూర్యుడు ఆ స్థ్రమించెను. ఆ రాత్రి కాళరాత్రివలె కారుమబ్బులతోకూడి భయంకరమైయుండెను. తదుపరి జారు నడువలేక ఒకచోట నిలిచీ నిటించనారంభించిరి. ఆప్పడు నిట్టించుచున్న శంకుక ర్జుని ఎచ్చటనుండియోవచ్చి ఒక పాము కరచివేసెను. వానికి విషమెక్కకుండుటకు ఎన్నియో మంత్రములు వేసిరి. అనేక ఔషధములను తినిపించిరి. కాని లాభములేకపోయెను. వానిని మరణమునుండి తప్పించలేక పోయిరి. కరచిన కొన్ని నిముషములకు వాడు మరణించెను.

పిచుముందదలై రావై లైరవగుంతి శవి గ్రహం n

క్షా కమారోప్య కరుస్కంథే సూనవో గృహమాయయు: 8

తా॥ అతని కుమారులు అతని దేహమును వేపాకులచేతను, వాటి కాడలచేతనుకప్పి అచ్చటనున్న చెట్టుయొక్క స్కంధముననే ఆ కలేబరమునుంచి ఇంటికి వెళ్ళిరి.

శ్లో ఆతం కాలేన బహునా తతో జాతం నరేనృవం । తద్వాననానిబద్ధాణా జనమమార్వమనున్మరన్ 9

,, వంచయిత్వా గృహానేతాన్ పూరయామి గృహాదృహిం। ఆత్మనః కోటినంఖ్యాకం య[కాస్తే స్థాపికం వడు। 10

తా॥ అన నైరము చిరకాలమునకు శంకుకర్ణడు సర్పజన్మమెత్తైను. పూర్వజన్మపు ధనాళ అతనియందు సంస్కారరూపమున నిలిచియుండెను. దానిచే వానికి ధనమున్న చోటికి వెళ్ళ పలెనని ఆశ ఉదయించెను. దానికనుగుణముగ తన ఇంటివారిని బయటపంపుటకు నిశ్చయించెను. లేని యెడల తానచ్చటుండుటకు వీలుపడదుకదా! తాను ముందు ధనమును పెట్టివచ్చిన తన ఇంటికిపోయి చేరుకొనెను.

> శ్లోం. తతో నారాయణుఖలిం శ్రీధయా వరయాఒన్వితః। కృతవంతః వరే తస్య నూనవో హి ద్విజన్మనః జ 11

తా॥ ఆతని కుమారులు మరణించిన తన తండికి చేయవలసిన నారాయణఖలి మున్నగు ఉత్తర్వియలను మిగుల శ్రద్ధతోచేసిరి.

> శ్లో॥ ఏకదా న్వవృమాగత్య పీడితః నర్పజిన్మనా। అఖాషయన్మనోవృత్తం పుణ్రాణామ[గతః పితా॥ 12

తా॥ ఒక నాడు పుత్రులు నిద్దించుచుండ శంకుకర్ణుడు సర్పరూపముతో వారిన్నప్న ములో కనబడి పుత్రులారా! నేను మీ తండిని. ముందు నా ధనమంతయు నీగృహ ఈశాన్య మూలలో పెట్టి చనిపోయితిని. అనేక జన్మములె త్తినను నా ధనాశనన్ను వీడలేదు. నే నిప్పుడు నా ధనమున్న ప్రదేశమునుజేరి దానినిచూచి అనందించుచున్నాను. మీ రిచ్చటుండిన నా భ్రదతకు లోటుకలుగును. కావున మీరు ఈ ఇల్లవదలిపోవలయును. అని తన మనోళిలాపనుతెలియచే సెను

> శ్లో॥ శక స్త్రే | పాశరుశ్ఞాయ వరం విన్మయమోహికాం। ఇశరేశరమాఖ్యాయ వర్యంత స్త్రే నిరంకుశా:॥ 18

శా॥ వారు తెల్లవారి నిగ్రమండిలేచిరి. లేచి ఒకచోటచేరి తాము రాత్రి స్వప్పముష. చూచిన ఆశ్చర్యమగు తమ తంగ్రి వృత్తాంతమును వారువారు చూచినట్లు కొంచెమైనను విడువక అన్యోన్యము చెప్పకొనిరి. శ్లో॥ ఏక <u>గ</u>త్ర పితృస్సేహాత్ ఉంద్దర్తునుపి వాంఛతి। అనోక్షదవ్యంలో ఖేన బిహంతుం నర్సమీహాతే॥

14

తా॥ వారిలో మొదటివాడు తండియందు మిగుల భ క్తివిశ్వాసముగలవాడు. మనము వెళ్ళిపోయెదము. లేనిచో సర్ఫరూపముననున్న మన తండిగారికి ఇబ్బందికలుగును. వారిని సుఖ ఫరచుట పుత్రులగు మనకు క ర్హవ్యము అనిచెప్పెను. మధ్యముడు తండివలె ధనాశగలవాడు. వాని మనస్సున ఎట్రైనను తండి సంపాదించిపెట్టియున్న ధనమును గైకొనవలెనని కోరికపుట్టైను. వాడు ఆ ధనమును వశపరచుకొనునప్పడు ఆ తండియగు సర్ఫముచే ఏదైన అడ్డంకు ఏర్పడునని ఎంచి దానిని చంపివేయుటకు సైతము తీర్మానించుకొనెను.

> శ్లో∎ ఇకరన్తు పికృస్నేహరనమోహికమాననః। కిం వా అహిమయోనస్స్మాత్ శోచ∎ా రోదితి కేవలం॥ 15

తా॥ మూడవవానికి తండియనిన మిగుల్పోమ. వాడందరికన్న చిన్నవాడు. వానికి. పసితనము ఇంకను వెళ్ళియుండలేదు. వాడు తండికి సర్పరూపముకలిగియున్నది. అను విషయ మును తెలిసికొన్నదిమొదలు వేరుతలంపులేక అన్నిపనులను విడిచిపెట్టెను. వానికేదియు తోచలేదు-వాడు హో యనిఏడ్వసాగెను.

> క్లో॥ మధ్యమన్తు శశ: పృతో వందయిత్వా నహోదరౌ। కేనాప్ భద్మనోక్లాయ జగామ నిజమాలయం॥ 16

తా॥ రెండవవాడు తనకోరికను నెరవేర్చుకొనదలంచెను. వాడు ఇతరులకు తన అభి లాషను తెలియజేయలేదు. తెలియజేసిన వారు ఒప్పకొనరు, లేదా భాగమునకు వచ్చెదరు అనివాడు తలంచెను. అందుచేవాడు తన మనోరథమును తెలుపలేదు. ఏదోసాకుచెప్పి తానొక్కడే తన ఇల్లు చేరుకొనెను.

> శాష్ట్టి తరశృైనైన్సమాహాయ గృహిణిం గుణశాలిసిం। కుద్దాలహస్తో విరగాద్య[తాస్తే వన్నగ: పితా। 17

తా॥ వాడు తన ఇల్లుచేరి గుణశాలియగు తనభార్యను తాబోపుకార్యమున తనకు సహాయముగ రమ్మనికోరెను. ఆప్పడు ఆరమణి దానికి సమ్మతించి ఆతనిని వెంబడించెను. వారిరువురు మట్టిని (తప్పు సాధనములను తీసుకొని ఆనర్పమున్నచోటును చేరిరి.

> క్లో జి తేనావిదితబి తేన బిహ్నార్ని శృత్య తత్వక: ఇ స్థానమాగత్య తం చాంతుం వల్మీకం లోళుబుద్దిత: ఖ 18

తా# ఆతనికి ఫలాన్(పదేశమున ధనమున్న దనితెలియదు. కాని కొన్ని చిహ్నా ములచేత పామునివసించు (పదేశమును కనుగొనెను, ఆ (పదేశమునుచేరి లోభబుద్ధిచేత ఆ పాము పుట్టను ధ్వంసముచేయ మె.దలిడెను.

> శ్లో ఓ ఖార్యయోత్పార్యతే మృత్ప్పా న్వయం తేన చఖన్యతే। నిహన్యమానాద త్యుగో చబ్బీకాదహిరుత్తిత:

19

శ్లో॥ తతో గరళగండూ మై ర్విర్డైరత్యన్నమైం। గిరన్న కథయాంచ(కే ఫణి ఘారాంగ్రామారుతై:॥

20

తా॥ వాడు పుట్టనుపాడుచేసి త్రవ్వ నారంభించెను. అతని భార్య వాడు త్రవ్వుచుండ మట్టినితీసి దూరముగావేయుచుండెను. ఇట్లు వీరు త్రవ్వనారంభించిన కొంత సేపటికి ఆ పుట్టనుండి అత్యుగ్రమగు సర్పము బయలుదేరెను. అది బుస్సుమని బుసగొట్టి దుస్సహమగు విషమునుగ్రక్కి కోపముతో వానితోనిట్లనెను.

అహిరువాచ — పాము చెప్పచున్నది.

శ్లో జక్ర్వం కిమర్థమాయాత: కుతో వా ఖన్యతే మిలం: కేన వా మ్రహీతో మూఢ తదాఖ్యాహి మమాంగ్రత: జ 21

తా‼ ఓ మూడా! నీ వెవరు? ఇచ్చట నేనుండుచోటునకు ఎందుకువచ్చితివి? నిన్నెవరు పంపినారు? నీ వెందులకు నా గృహమును పాడుచేయుచున్నావు? అని అతనిని బ్రహ్మించెను. వృత్తాపాచ — పృత్తుడు చౌప్పెను.

శోజు పుత్రేట్లహం శివో నామ హేముగహణకౌతుకి। ఆగతో రాత్రిలబ్దన్య న్వప్పన్య చ నువిస్మితః॥

22

తా⊪ అయ్యా ! నేను మీ పుౖతుడను. నాషేరు శివుడు. రాౖతి కలిగిన స్వప్నముచే ఇచ్చట బంగారమున్న దనితెలిసి దానిని వశవరచుకొనగోరి ఇచ్చటికివచ్చి ఈ ఫనిని చేయుచున్నాను.

మహేశ్వర ఉవాచ — పరమశివుడు చెప్పెను.

శ్లో॥ ఇశ్థమాకర్ణృ పృతనృ గీరం లోకవిగర్హితం। వక్తుమారభత నృష్టాం మాననుస్థమై, వణి తదా ॥

28

తా# పు[తునిమాటలనువిని శంకుకర్ణునకు జ్ఞానోదయమయినది. వాడు ధనాశచెడ్డదని [గహించెను. ధనాశచే తన పు[తులను వంచింపగోరినందులకు మిగుల దుఃఖపడెను. తన పు[తుడు తన్ను ధనాశచేత చంపదలచిన వృత్తాంతముచే ధనాశపితాపు[తులకుగల అవ్యాజ్మ్ పేమ మొదలుకొని అన్ని లోకమర్యాదలను [తుంచివేయగలదని [గహించెను. దీనిచేకలుగు మనుష్యుని అథఃపతన మును [పత్యక్షముగ [గహించినవాడగుటచే దానినివిడిచి తన మనస్సును సతతము మంగళదాయ కము పావనమునైన ముక్తిమార్గమువైపు [తిప్పెను. వాడు తన కోపమును విడిచి [పనన్నుడై తన పు[తునితో నిట్లనెను.

నర్పడించాచ — నర్స్ట్ మెప్పెను.

శ్లో జ యది పృత్రింది మే తూర్హం మామున్మిచయ ఖంధనాత్ । నిజేషిపార్థాయ నంజాతం పన్నగం పూర్వజిన్మనః ॥ 24

తా॥ నాయనా! నీవు నా పుత్రుడైనచో నా మీద నీకు పిత్ప్ పేమయున్నచో నీవు ఒక పనినిచేయవలెను. నేను ధనాశచే తొలిజన్మమున ముక్తినొందక మరల భూలోక మున సర్పముగా పుట్టితిని. నేనిప్పడు నా తప్పిదములకు మొగుల పరితపించుచున్నాను. నన్ను నీవు ఈ బంధము నేండి విడిపించి ముక్తినోంధించవలెను. అనెను. **వృత ఉవా**చ — వృత్తుడు చెప్పెను.

శ్యాణ పితః కథం తే ముక్తిః స్యాదిత్యాభక్ష్య మమాంగతః। వరిత్యక్ప్వాఽఖిలం లోకమాగతోఒస్మీ యథా నిశిణ

25

26

తా!! తండ్రీ! మీకు ముక్తి ఎట్లు సిద్ధించును? దానికి నేను ఏమిచేయపలెనో దానిని తెలిపిన నెరవేర్చు విషయమున నెన్నియాపదలువచ్చినను వాటిని నేను గణించక నెరవేర్చెదను. ఈ కారుచీకటియందు నేను భయమొందక నాలక్ష్యమును పొందుటకు ధైర్యముతో వచ్చితినిగదా? ఇట్లే మీ మాటను నెరవేర్చు విషయమున నడుచుకొనెదను.

పితోవాచ — తం[డి బెప్పెను.

శోఘు న తీయ్దాని న దానాని న తపాంసి నబాధ్వరా: । మామునోఖ్చయితుం పుత్ర మహమునోఖ్చయితుం పుత్రముతుంది చనర్వదా ॥

,, గీరానాం నక్షమాధ్యాయ**మంతరేణ నుధామ**యం। జంతోర్హారామృత్యడుఖ నిరాంశరణకారణం॥ 27

,, న<u>ప</u>్రమాధ్యాయినం వ్యవం మందీయే శాద్ధవానరే : ఖోజయ శ్రీధ్యా పృత తేన ము<u>కి</u>ర్న సంశయం: \* 28

,, అన్యానప్ ద్విజాన్ నర్వాన్ వేదవిద్యావిశారదా≡ా, నంఖోజయ యధాశక్తి వరమృశదధయా∠న్విఈ: జ. 29

తా॥ వర్స్ ! నేను మహాపాపిని. స్వధర్మములను వీడి పరధర్మమును గ్రహించితిని నా పాపమునకు మేరలేదు. నా పాపమును తొలగించి నన్ను ముక్తినిచేర్పు సామర్థ్యము తీర్ధస్నాన ములకైనను దానములకైనను తపంబులకైనను యాగములకైనను లేదు. ఆవీ నన్ను బంధములనుండి విడిపించజాలవు. నన్ను కడతేర్పుశక్తి ఒక గీతాన ప్రమాధ్యాయమునకేగలదు. మానవుల జన్మ జరామరణ వ్యాధులను తీర్పు ఔషధమదియే. కాన పుతరత్నమా! నీవు స ప్రమాధ్యాయమును అమడినము జపించు భూసురో త్రముని శ్రధ్ధతో నాశ్రాధ్ధదివసంబున భుజింపజేనుతేని నేను ముక్తిని తొందుదును. ఆ దినమునందు నీశక్తికొలది బూహ్మణులను భుజింపజేయుము. అని తండి చెప్పెను. అతని పుత్రులు ఆ మాటలను విని అతని మనోభీష్టమును బాగుగ నెరవేర్పింది.

> శ్లో॥ శరకుకర్ణ నృత: టీమాజా ఉత్పృద్ధ తనుమారగీం। కృత్వా బిఖాగం పృథాణాం దివ్యం దేహముపాదదే॥ కి1

తా∥ పిదప శంకుకర్ణుడు తన ధనమంతయును ముగ్గురిపుౖతులకు పంచి పెట్టైను. ఆనంత రము అతడు భగవత్పాదారవిందమున తన మనప్పును నిలిపి నర్చదేహమును శదలి దివ్యస్థా ఘును చేరెను.

త్లో ॥ విఖ్య దత్తాం పి[కా యద్ద్రవ్యం తత్కిటినంఖ్యాయా। తేన తే సూనవన్నర్వే ముముదుస్పాధున్న త్రాయణ॥ శాహ్ల్లీ వాప్తీకూపనరోయజ్ఞ దేవ/పాసాదగోపురాన్। అన్నశాలాం (వకుర్వాణాః పు[తా నైే సాథువృత్తయః॥ 88

తా॥ ఆ పుట్రలు తండి ఉపదేశముచే సుచరితులై తమకుక్యముషే ప్రమయిన ధన మును అనేక రెట్లు పెంచి ఆధనమును బావులను(తవ్వియు, గుంటలనులోడియు, దేవాలయ గో ఫర ములను నిర్మించియు, ఇట్లుపలువిధములగు లోక సేవజేసి వ్యయపరచి సంతోషపడిరి.

శ్హో॥ న<u>ప</u>్తమాధ్యాయ**ువ**తో ము\_క్తిఖాజో-భవంన్తతః। దేవమిషృతమం జ్ఞాత్వా నిర్వాణార్పితఋద్ధయః॥

34

తా । వారు సప్తమాధ్యాయమాహాత్మ్యమునెరిగినవారు కావున ఆ యధ్యాయముసు జపించి భగవద్దానమును పొంది ముక్తిని బడసిరి.

#### ఓమ్

# ఆష్ట్ల మా ధ్యాయమాహా త్ర్య్యమ

శివఉవాచ — శివుడు చెప్పెను.

శ్లో॥ ఆష్టమాధ్యాయ్మాహాకృष్ణం శృణు వజ్యామ్ పార్వత్। యన్మ శ్వణమా[తేణ వరాం ముదమవావృృస్థి॥

1

తా॥ ఓ పార్వత్ ! ఎనిమిదవ<sub>్</sub> అధ్యాయముయొక్క మాహాత్మ్యమును ఇప్పడు చెప్ప బోవుచున్నాను. అదివినినమాత్రముచే నీకు మిక్కిలి సంతోషము గలుగును.

> శ్లో జంచుర్దకం పురం నామ్నా బ్యింకం దఓడావథి। ద్వజనాు ఖావశరేృతి త[తానీద్దణికావతిః॥ 2

తాగి దక్షిణాపథమున ఆమర్దకమను స్రసిద్ధనగరమున్నది. అందు భావశర్మయను బ్రాహ్మణుడొకడుండెను. వాడు వేశ్యాలోలుడై కాలము గడుపుచుండెను.

> శ్లో। ఖాదనాృంగం పిబన్మద్యం బోరయన్పాధుగుంచద:। రమమాణ: వర్షిప్రిఖిరాఖేటకకుతూవాల్॥ 8

తా# వాడు తనజాతిపృత్తిని విడిచిపెట్టెను. మాంసమును తినెను. కల్లును త్రాగెను. సాధువుల సంపదలనపహరించెను. పరస్ట్రీలతో రమించెను. తనజాతికి నమచితమగు వేటయందు ఎక్కువ ఆసక్తుడైయుండెను.

- ్ర ఆశ్యవాహయదత్యుగో గరీయాంనం మనోరథం। నుహృదాం విటగోష్ట్యాం చ తాలీఫలనుధారనం॥
- ,, నిపీయ క౦ఠవర్యంతమజిద్దేనాశిపీడితః। మృతః కారేన పాపాత్మా జాతస్తాబికరుర్మహి౯॥

5

తా॥ ఇట్లు వివిధములగు ఆకృత్యములను చేయుచు ఆభావశర్మ అత్మికూరుడై మితి మీరిన తన మనోభిలాషను నెరవేర్చుకొనుచుండెను. అప్పడప్పడు మిత్రులతోనైన, విటులతోనైన కూడి మిక్కిలి కల్లును డ్రాగుచుండుటవలన వానికి అజీర్హరోగము ప్రారంభమాయెను. ఆభాధ నోర్వలేక వాడుమృతినొందెను. వాడు తాటికల్లను మిక్కిలి ఆస్త్రక్తితోవాడుచున్నందున తాటి చెట్టుగా మరుజన్మమున జన్మించెను.

> శ్లో॥ తన్య ధాయాముపార్శిత్య నిమిడామతిశీతలాం। అమాతాం దంపతీ కౌబ్రిదృహ్మరాడ్నతాం గతా॥ 6

> > 7

8

తా॥ ఆ చెట్టుయొక్కసీడ దట్టముగను చల్లగనుయుండెను. అందుచే బ్రహ్మరాక్షస రూపమును పొందిన ఇరువురు భార్యాభర్తలు ఆ నీడనుచేరి నివసించుచుండిరి.

దేవ్యవాచ — ఈ మాటలనువిని పార్వతిదేవి ఇట్లు అడిగెను.

శేజ్లో။ కింజాతీయా కిమాణాృనా కిం వృత్తావిత్యుదీరయ। కర్మణా కేన వా దేవ బ్రహ్మరాష్నతా తయోం॥

తా॥ స్వామ్! ఆ బ్రహ్మరా క్షసులు ఎవరు? వారు ఏ జాతిన జన్మించియుండిరి? వారి ఆనలు స్వరూపమేది? వారినడపడికయెట్టిది? వారికి ఏ పాపముచే ఇట్టి భూర్రబ్రహ్మరా క్షస స్వరూపము వచ్చినది? ఇది యంతయు మీరు సవిస్తరముగా నాకు చెప్పవలయును. అనిన అప్పడు మహేశ్వరుడు పార్వతీ బ్రహ్మలకు సమాధానమివ్వగోరి ఇట్లనెను. శివడా వాచ — శివుడు చెప్పెను.

శా... వేదవేదాంగత త్వజ్ఞు సర్వశా స్రాధ్రికోవిదు । సదాబారోఒభవత్కశ్చిద్ద్విణో నామ కుశీవలు ॥

తా॥ పూర్వము కుశీవలుడను బ్రూహ్మణుడొకడుండెను. అతడు మిగుల ఆచారపరాయ ణుడు. వేదములను శిశ్రావ్యాకరణాది వేదాంగములను నేర్చియుండెను. ఇంతటితో నిలువక సర్వ శాష్ట్రములయందును పాండిత్యమును సంపాదించి ప్రకాశించుచుండెను.

> శ్లో∎ కాయా చతనృకుమతినామధేయా దురాశయా। ననఖారోయు మహిందానాను,దదానోఽతిలోళవా≡ా ∎ 9

తా॥ అతనిభార్య పేరు కుమతి. ఆమెపరిషక్వము చెందని దుర్హ్పదయముగలది. కుశీవలుడికి భార్యయందు మిగుల అశయుండెడిది. కాన వాడు తనభార్యను విడిచి అన్మత ఉండడు. అందుచే వానికి మరియొక వోటికి వెళ్ళికి ధనార్జనచేయుటకు అవకాశములేక పోయెను. దానిచేతను, స్వభావముగ లోభగుణముగలవాడగుటచేతను వాడు పావము సంభవించునే యని దిగులుచెందక మహాదానముల సైతము శ్రీసుకొనుచుండెను.

ళ్లో။ మహిషీ౦ కాలపురుష౦ హయాదిననువానర౦। అ{వయచృజా ద్వికూత్ళో దానలబ్దా౦ చరాబికా౦॥ 10

తా। మహాదానములను గ్రహించువారికి ఇచ్చువారి పాపములు వచ్చిచేరుచున్నవి. ఇది కాస్త్రార్థము. ఒకడు పిల్లిని చంపుచున్నాడు అని అనుకొందము. పిదక వాడు ఆ హత్యచే తనకేర్పడిన పాపములను తొలగించుకొనుటకుగాను బంగారముచేతనో . పెండిచేతనో ఒకపిల్లిని నీర్మించి పుణ్యతీర్థతీరమున దానముచేసినయెడల ఆపాపము అతనిని అంటక పిల్లినితీసుకొన్న వానినిచేరిపోవును. ఇట్లు ఆయాపాపములకు తగినట్లు ప్రతీకారములను శాష్ట్రము విధించుడున్నది. ఇట్లేగ్రహించువానికి సంభవించు పాపములను తొలగించు మార్గముకూడ శాష్ట్రము చెప్పుచున్నది. గొప్పదానములను తీయువాడు స్వపాపాపనోదార్థమై బజ్జైను కాలపురుమని గవ్వలను గుఱ్ఱము మొదలగువాటిని దినము ఇచ్చుచుండవలెను అని శాష్ట్రములయిందు చెప్పబడియున్నది. కాని కుశీవలుడు పరమలోభిగనుక బ్రాహ్మణులకు ఇటువంటి దానమును చేయలేదు.

శ్లో॥ కాలేన దమ్పత్రీ ప్రేతా (బహ్మరాష్ నరూపిణా। పర్యటంతా మహిమేతాం ఈ కృషాకులవి(గహా॥ 11

తా!! కావున అతనికి మరణానంతరము బ్రహ్మరా క్షనస్వరూ పము కలిగెను. అతనిని ఆశ్రయించి అతడుతెచ్చిన దానవస్తువులను అనుభవించుటచే అతనిభార్యకును ఆ స్వరూ పమేర్పడి నది. వారిని ఎల్లప్పడు ఆకలి పీడించుచుండెను. దానిచే వారు మిగుల అలసిపోవుచుండింది. ఒక ఆశ్రయములేక లోకమంతటా తిరుగుచుండింది.

> శ్లో ఇవిశ[శమతురాగత్య మూలం జాఖీతరో నైతః। కథమేతనృభాడు:ఖమావయోరవగచ్భతి ఇ 12

> శ్లో ॥ కథం వా శాయతే ముక్తి: బ్రహ్హరాక్షనయోనిత:। ఇతి వృష్టా గృహిణ్యాఒసౌ బ్రాహ్హణనృయఖావత ॥ 13

తాగి తిరిగితిరిగివారు కడకు తాటిచెట్టునీడనువేరి విశ్రమించిరి. అప్పడు బ్రహ్మురా క్షసీ యగు అతనిభార్య నాథా! మనదుఃఖము ఎప్పడు మనలను విడిచిపోవును? మనము బ్రహ్ము రా క్షసయోనినుండి ఎప్పడు విడుదలపొందుదుము? అని అడుగగా అప్పడు బ్రాహ్మణుడు మాట్లాడెను.

శ్లో॥ |ညာဘ္ဘာ့သီလ်ံႏွန်ထိုဒီလ သီလာမဟုႏွန္ေပျီးသာပလားခ ။ သူလာ ಕပွဲသူထိုန္တာ့လာခ် ಕြန္ဝ ಮುಬೈಕ ಸಂಕಟಾခ် ။ 14

తా॥ లోకములో సంకటమునుండి విముక్తినిగోరువాడు బ్రహ్మవిద్యోపదేశమును పొంది అధ్యాత్మవిచారణమొనరించి కర్మాకర్మలనెరిగి నిప్కామ కర్మయోగముననుండపలెను. మనము అతి ధనాశచే అధ్యాత్మ విచారముచేయక సత్కర్మలనాచరించక పావకార్యములనుచేసి కాలము గడిపితిమి. ఇట్లుండ మనము ఎట్లు ఈ సంకటమునుండి తప్పించుకొనగలము? అని తన భార్య కుత్తరమిచ్చెను.

్రవాచ:---

శోణ కింత[దృహ్మ కిమధ్యాత్మం కింకర్మ పురుషోత్తమ। ప్రాంతమ కేత తక్పక్స్యా యదాశ్చర్యమభూచ్ఛృణు ॥ 15

్,, ఆష్టమాధ్యాయశ్లోకార్డ్ శ్వణాతృ తరు స్తరా : విహాయ జాఖీరూవం తదృఖావ ద్విజన త్రమం: జ 16 తా॥ అప్పడు అతనిభార్య – బ్రహ్మమనిననేమి? అధ్యాత్మమనిన ఏమి? కర్మపద మునకేమర్థము.? అని తనభ ర్తను ప్రస్నించుచుండగా ఆశ్చర్యముగలిగెను. అదియేదనిన, అతని భార్యచే ఆష్టమాధ్యాయమునందలి ఒక శ్లో కార్థము ప్రశ్న సమయమున ఉచ్చరించబడినందున దానిని విని దానిమాహాత్మ్యముచే ఆ తాటిచెట్టుగానుండిన బ్రహహ్మణుడు తన స్వరూపమును పొందెను.

> శ్లోంఖ నద్యో జ్ఞానవిధూరాలాల్మా విము\_క్తం పావక౦చుకాత్ : తన్మాహారాజ్యాద్వినిర్ముక్తా దంపత్ తౌ బ**హా**వతుం బ

తా॥ స్వస్వరూపమునుపొందినతో ఉనే అతనికి జ్ఞానముదయించెను. ఆ జ్ఞానముచే అతని ఆత్మపవి(తమాయెను. వానిపాపములు నళించినవి. బ్రాహ్మణునికి అభ్యుదయము కలిగినట్లు ఆ బ్రహ్మరా క్షసులకును బ్రహ్మరా క్షనస్వరూ పమునుండి విడుదలయు ముక్తియు కలిగినవి.

శ్లో။ ఏశావదేవ ముక్తం చ దైవాన్నిర్గత్య తన్ముఖాత్ : తతోఒన్రిజూబాయాంతం కృణత్కింకిణికం శాళం జ 18

్ల, దివి దివ్యాంగనావక్త్ర చం[దమండల**మండికం** : అప్పరోవదనాంఖో ఉ [ఖామ్య[దృచురసంకులం ⊭ 19

,, నిర్మథ్యమానదుగ్దాబ్ధి వేలాడిండిరపాండురై: ు గంగాతరంగసుళగై: బామరైరువశోఖితం ॥ 20

,, గాయుద్రంధర్వనుళ్గం నృశ్యత్పురవధూశకం। దివ్యం విమానమారుహ్య దమృత్ జగృతుర్ధివం ▶ 21

తా॥ దైవాను(గహముచే గీతావాక్యమునుపల్కి ముక్తినిపొందిన ఆదంపతులకు ఆకాళ మున ఒక సుందరవిమానము కనిపించెను. చుట్టున చిన్న గంటలతోకూడి శబ్దించుచున్న ఆవిమాన మున అప్పరస్ట్రీలు పలువురుండిరి. వారిముఖములను కమలములనియెంచి తుమ్మెదలు మకరం దాఖిలాపచే చుట్టియుండినవి. ఆ ఆప్పరసలు చామరహస్తులైయుండిరి. వారు చామరములను కదలించగా అవి చిలుకబడుచున్న పాలసము(దమునుచేరు గంగానదియొక్క అలల ననుకరించు చుండెను. వీరేకాక కొందరు గంధర్వులు అందాసీనులై తమస్వాభావికమగు గానమునుచేయు చుండిరి. కొందరు దేవస్ట్రీలు అందునృత్యము చేయుచుండిరి, ఈ విధముగా సుశోభితమైన ఆ విమానమును అధిషించి ఆ దంపతులు దివ్యస్థానమునకు వెళ్ళిరి,

> శ్లోం⊪ ఆత్రకం వృత్తమాఖిలమేకద్విన్మయకారకం : తతో ల్లేఖ మేధామ్ శ్లోకార్థమ్దమాదరాత్ ⊪ 22

తా॥ ఈ ఆశ్చర్యకరమైన పృత్తాంతమంతయు జూచిన భావశర్మ దీనికంతయు మూలము ఆష్టమాధ్యాయ శ్లో కార్థమేయనియెంచి దానినిజపించుటవలన మిక్కిలి (శేయంబుక లుగునని తలంపుచే దానిని (వాసి పెట్టుకొనెను.

శ్లో ఇ యయా వారాణనీం నామ నగరీం ముక్తిదాయినీం। ఆరాధయితుమన్నిచ్ఛన్ దేవడేవం జనార్ధనం ॥

28

কণা వాడు ఆనంతరము ఈ మంత్రజపముచే దేవదేవుడగు నారాయణుని పూజించ గోరి కాళీనగరమునకు వెళ్ళెను. ြံမွီး။ လေ ခံချေ နေလွှဲ့သားဝီဆီ မေဆ ဆေဝသာထောဝမိုး၊ ಅ[ತಾಂಕರೆ ಜಗನ್ನಾ ಘಃ ದೆವದೆವ್ ಜನಾಶ್ವನಃ ,

24

తా॥ కాశీపురమునుజేరి వాడు మిక్కిలి కాయక్లేశములొనరించి తాను <sub>(</sub>వాసికొనిన గీతాష్ట్రమాధ్యాయశ్లో కార్థమును జపించసాగెను.

> శ్లో । వృష్టో దుగ్ధావ్రిసుతయా సంయోజ్య కరసంపుటం। ಸ್ಟಿದ್ಐ ಕ್ರಂತಿ ವಿಚ್ಚಾವನ ಸ್ಥಿಯ ತೆ ಕಕ್ಷತಾಮಿತಿ ಗ

25

తా॥ ఆ సమయమున దేవదేవుడగు నారాయణుని హాస్త్రమును గ్రాహించి లఓ్మి దేవి స్వామీ! ఏమది! మీరు ఈ సమయమున విద్రించకయున్నారు. అని నారాయణుని ఆడిగెను. అది విని

త్రీ ళగవానువాచ — త్రీ ళగవంతుడు చెప్పెను.

क्ट्रीं॥ डాశ్యాం ఖాగీరథీతీరే తవస్యతితరాం ద్విజః। ఖావశ్రామై ఆతిమేధాబి మదృక్తిరనపూరిత:॥

26

,, ఆవన్ గీతాష్ట్రమాధ్యాయక్లో కార్ధం నియతేంద్రియు। సంతుష్ట్రవానహం దేవి తదీయతవసా భృశం॥

27

,, చిరం విచారయన్నేవ శక్తమః సదృశం ఫలం। ದಾತುಮುತ್ಕುಂಠಿಕಮನಾವ ರೈಯಂ ನಾಂլವಕಂ ಪ್ರಿಮೆ ။

28

తా॥ దేవీ! కాశీనగరమున భావశర్మయను వి్రపుడు నాయందలి భ క్రిచేత తన ఇండ్రియ ములను జయించి గీతాష్ట్రమాధ్యాయక్లో కార్థమును జపించుచు నన్ను గురించి తప**మాచరించు** చున్నాడు. వాని తపస్సునకు నేను సంతోపించి అతనికి తగినఫలమేదియున్నదని చాలకాల <mark>మాలోచించితిని. తు</mark>దకు నాకు నిశ్చయమేర్పడినది. కావున సంతోషముచే నా<mark>కిప్పడు నిద్రపట్ట</mark> కున్నది. అని సమాధానము చెప్పెను.

పార్వత్యువాచ — పార్వతి ఈశ్వరుని అడిగెను.

శ్లో∎ హారిః (వనన్న భూతోఽపి చింతాం (పాప యది (వళో ః ফ্লু অক বৈষ্ঠা কৰিছে। ক্ৰিক্ৰ ইং ই০ ৰ ৰ প্ৰত জ্বাৰ্ড ।

29

ङा। స్వామీ ! నారాయణుడు (పసన్న హృదయుడు. వాడు సమస్తవిషయములను యథా వస్థితముగ తెలిసికొనువాడు. భావశర్మతమస్పునకు తగిన ఫలంబునుగూర్చి అతడు ఆలోచించె నని మీరు చెప్పుచున్నారు. దీనినిబట్టి ఆ నారాయణుడు దీర్ఘాలోచనచేసి నిశ్చయించిన ఫలము అసాధారణమైనదని గోచరమగుచున్నది. అదియేదియో మీరు దయచేసి భావశర్మచే పొందబడిన ఫలమును నాకు ఎరిగింపవలయును.

> శ్లో జ తతః బ్రవసాదమాసాద్య బ్రవసన్న స్వ మురద్విష : ١ సుఖమాత్యంతికం బ్రాప్ భావశ్రా ద్విజ్ త్రమః ॥ 80

తా॥ నారాయణుని అన్నుగహముచే భావశర్మకు సుఖమయ హరిపదము లభించెను.

శ్లో॥ లేఖరే వదబీం నర్వే కదీయా అపి వంశజాం:। కక్కర్మవశతో యే వై సంబ్రాపాపై యాకనాం ఫురా॥ కి1

తా॥ భావశర్మయొక్క పురాతనపాపముచే అతని పూర్వీకులు నరకమునబడి బాధపడు చుండిరి. వారుకూడ ఉత్తమపదవి యగు మోక్షపదవినిజేరిరి.

> శ్లో॥ ప్రదేవాభ్మాధాధ్యాయమాహాత్మ్యం కించిదేవ తత్ । కథికం మృగశాఖాజ్ ద్వ్వవ్యం కు నడైవ చ॥ కెమి

తా॥ ఓ మృగాడ్లీ! ఇప్పడు నేను నీకు అష్టమాధ్యాయమాహాత్మ్యము కొంచెమే చెప్పి యున్నాను. ఒక శ్లో కార్ధమునకే ఇంతవైభవమున్న అసలు అధ్యాయమంతటకు ఎంతమాహాత్మ్య ముండునో నీవే ఆలోచించుకొనుము. ఈ మాహాత్మ్యము ఒక ప్పడును మరువదగినదిగాదు.

### <sup>ఓమ్</sup> నవమా ధ్యాయ మాహాత్ర్యము

మహాదేవ ఉవాచ — ఈశ్వరుడు చెప్పెను.

శోజు అతః వరం ప్రవజ్యామ్ నవమాధ్యాయమాదరాత్। నంశృణుష్వ స్థిరిఖాయ తుహినాచలకనృకే॥

రా॥ ఓ హిమవంతుని పుతికా! నేనిప్పడు నవమాధ్యాయమాహాత్మ్యమును వర్ణించ బోవుచున్నాను. నీవు శ్రద్ధతో వినవలయును.

శోజ్జీ ఆస్త్రీ మాంహ్ష్మత్ నాయ నగర్ నర్మదాతేట్। తృతాంస్నాభవోనాయ ద్వజన్మా నశ్వో ద్వజంజు 2

1

,, వేదవేదాంగతత్వజ్ఞకు కాలేకాలేఓత్థ్మియు: 1 అర్హయిత్వా బహు ధనం విద్యయైవ విశాద్ధధి: # కి

తా॥ నర్మదాతీరమున మాహిప్మతియను పురమొకటికలదు. ఆందు వేదవేదాంగముల నెరిగిన మాధవుడను బ్రాహ్మణుడుండెను. అతడు కాల్పతయములలోను అతిథులను పూజించువాడు. అతడు ధర్మమార్గమున నడచుచుండెను. ఆతడు తన జ్ఞానముచే ఖహుధనము నార్జించి ఒక యాగ మును చేయనారంభించెను.

> శాంజ్ఞి మహాంతమధ్వరం కర్తుం నమారేఖే కదాచన। ఆలంఖనార్థమానీతః భాగః పూజితఏ[గహః॥

,, వాచమూచే హానన్ను మై: జగద్విన్మయకారక:। కిమేతైరృహుఖిర్యాగై: విధివద్విహితైరపి ॥ 5

్య, వినశ్వరఫలైర్జన్మ జరామరణహేంకుళింది. మీకావర్యమ్ మ్మక దశేయం దృశ్యతాముత్ది త తా॥ అదియొక పశుయాగము. కావుననతడు హోమ్మదవ్యముగ నొకమేకను అలంక రించి పూజించి అచటకు తెచ్చియుండెను దానిని కొన్నిమం[తములను పఠించిచేదింపబోవనది బిగ్గరగా నవ్వి అచ్చటివారాశ్చర్యపడునట్లు, బ్రూహ్మణా! నీవువ్యర్థముగ నాయసువును తీసివేయ యత్నించుచున్నావు. ఈ యాగముచే ఫలితమేదియు సిద్ధించదు అట్లు సిద్ధించిన ఆ ఫలితములను చిరస్థాయిగనుండవు. ఆఫలముల ననుభవింపగోరినయెడల జరామరణదుఃఖములకు పాలు పడవలసివచ్చును. నన్నుచూడుము. నాకిదుర్దళవచ్చుటకు ఇట్టి పశుమారణయాగాచరణయే కారణము. కాన నీవు బాగుపడవలయుననికోరిన ఈ చర్యను పదలవలయును. అని చెప్పెను

శুশুঁ॥ భాగమైం వచ్ఒతీవ కుతూపాలవరం జనాঃ। నిశమ్య విన్మయం యాతాః కృతమండవవానినుঃ ॥ 7

తా॥ యాగమండపమున చేరియుండినజనులు ఈ మాటలకు మిగుల నాశ్చర్యపడిరి. వారింతవరరు ఒక మేక మాటలాడుఓనుచూచిన వారుకారు. వారు 'యాగములు వేడబోధితము లగుటచే అవి అవశ్యక ర్తవ్యములు యాగములయందుచేయు పశుబలులు బలులుకావు, వాటిచే పాపముసంభవించదు' అని తలంచువారు. వారికివిషయము క్రొత్తదగుటచే వారాశ్చర్యపడిరి.

> ళ్లోం! తతో బడ్ధాంజలిపుటు ద్వజాతు: స్త్రీమితేక్షణు: [వణమ్య శ్రధధాన న్తమపృచ్ఛచ్ఛాగమాదరాత్ ॥ 8 ,, కిం జాతీయు: కిమాశాఖ శ్వం కిం వృత్తమ్తి మే వద । కేన వా కర్మణా వాస్ట్ఫాగత్వమ్తి కారణం॥ 9

తా॥ ఆ (జాహ్మణుడిదియంతయువిని ఈ మాటలలో ఏదోసత్యముండవలెనని యెంచి అతి శ్రడ్డతో నంజలిజోడించి (పణామముచేసి అయ్యా! యాగము శాస్త్రనిద్దమనియు పలువురు అనుష్టించునదియనియు భావించి దానిని జేయబూనితిని. అది మేలును గలుగజేయునని మా నమ్మకము. మీ మాటలు దానికి ఎదురుగానున్నవి. దీనిలో ఏదినత్యమో మాకుతెలియవలెను. దయచేసి మీ యనుభవమంతయు మాకు తెలయజేయవలయును. మీ రెవరు? మీకు ఈ దుర్దశఎట్లు కలిగెను? మీమాటలనుబట్టి మీరుకూడ మాపలెనే ముందుజన్మముననుండినట్లు (గహింపవలసి యున్నది. దయచేసి మా సందేహములను తొలగించవలయును అని ఆ ఛాగమును వేడుకొనెను.

భాగ ఉంచాచ — ఆ మాటలను విని మేక ఇట్లు చెప్పెను.

శ్లో ఆ ఆగం పురా ద్విజాతీనామన్వయే బాతి విర్మలే: ఆహర్తా క్రకతుగంఘానాం వేదవిద్యా విశారద: ఖ 10

,, పికదా మమ గేహ్న్యా పృతరోగ[వశాంశయే : భాగ ః వ్వయాబితో మత్తః చండికాళ్కైన[మయా ။ 11

,, కతో నిహన్యమానన్య చండికామండవస్థులే। భాగన్య జననీ మాం తు శశావ బ్రహ్మవాదిస్ట్ 12

,, అశాట్ర్మీయాధ్వనా పావ మత్సుకం యజ్జిఘాంసనీ ద్విణాక్యధమ తేన క్వమజాయోనిమవాప్పునీ జ 18 తా!! ఆయ్యా ! నేనును నీవలె పూర్వజన్మమున నొక బ్రాహ్మణుడుగనుంటిని. నా సంశముకూడ సద్వంశమే. నేను అప్పడు వేదవేదాంగముల నభ్యసించి అనేకయాగములను సైతము చేసియుంటిని. నాభార్యయొక కాళిభక్తురాలు. ఒక సమయమున నా కుమారునికి ఏదోజబ్బుతగిలెను. అనేక ఔషధముల నిచ్చియు అది అనుకూలముకాక పోయెను. అప్పడు కాళీదేవికి రక్షణలి యిచ్చిన ఈ రోగము శాంతమగుననిచెప్పి నా భార్యబలియిచ్చుటౖ మొక మేక ను తెమ్మని నన్నడిగెను. నేను మరుదినము ఆ మాటవిని యొక మేక పిల్లనుదెచ్చి కాళీదేవాలయమున దేవికి బలి యివ్వపోయితిని. ఆ దృశ్యమును చూచుచుండిన ఆ మేక పిల్లయొక్క తల్లి చాలదు:ఖమునొంది ఓ బ్రాహ్మణా ! నీవ్వకమముగ నా బిడ్డను జంపితివి. ఇది శాష్ట్రనమ్మ తముగాదు. ఇది కామ్యము. సీ క్రేమముగోరి పరులను హింసించితివి. కాన నీవు జన్మాంతరమున మేక గాఫుట్టి నా పుత్రునివలె కష్టవడవలయును. అని నన్ను శకించెను.

శ్యేజ తతోఒహం ్పేత్య కాలేన భాగోఒ**ళూనం** ద్విజో <mark>క్రమ</mark>ు నిస్తిర్య భానేకవిధాయోనినంతావయాశనా: ॥ 14 జాతిన్మరత్వమవ్య స్త్రి వశుయోనిము పేయుషঃ॥ 15

తా∥ పిదప చాలాకాలము అనేకయోనులజే€ మిగుల కష్టపడితిని. అంతమున నాకి ధాగజన్మ శాపానుసారముగ లభించినది. ఇట్లు అనేక నీచపశుజన్మ ములనె త్తియుండినను నాకు నాపుట్టుపూర్వో త్తరములు మరపురాకున్న వి.

వివ ఉవాచ — బాహ్మణుడు చెప్పెను.

శ్లో။ త్వదీయజన్మళ్ళకాషా కుతూహలరసోన్ముఖం। మనః సర్వాన్ ద్విజానేకానపి తత్కథయాఖిలం॥ 16

ఆా⊪ నీ మాటలనుజిని నీ జన్మాంతరపృత్తాంతముల నంతయు వినవలయునని కోరిక నాకు కలుగుచున్నది. నా మనస్సు వినుటకు త్వరపడుచున్నది. ఈ విడ్రులును నీ కథయంతయు వినగోరుచున్నారు. నీవు వినిపించవలయును. అని మేకను విడ్రుడు (పశ్నించెను.

భాగ ఉవాచ — మేక చెప్పినది.

క్టో కదాబిన్మర్కటో ఒళూవమాహితుండికళ్ళయా। జ్రీడబ్బిర్వీడ్ తో డింఖై: నృత్యంజా బ్రతిగృహింగణే ॥ 17 ,, ఉందారానాత్మనో దారాన్ విలోక్య తనయానపి।

,, ఉందారానాత్మని దారాన విలోక్య తనయానపీ। |కియావరాజుబృఖో జాతః త్యక్తన రైన సం<sub>[</sub>భమః » 18

శ్లో ఖ కతో వర్తులదండైశృ దునృహైరాహితుండిక:। మాముమైృస్తాడయామాన రుషాలోహికలోచన:॥ 19

క్ట్మో తతోఒహం మూర్భితోఒళూవం షక్రత్ షక్ఠినిగంతతి:। అజ్మీమన్నుదక్ర బాన్నమగముత్కాలభర్మతాం॥ 20

తా॥ నేను మరణానంతరము మర్కటముగాపుట్టితిని. నన్ను ఆటగాడు ఒకడు ఆడించి బ్రజకుకుడుండెను. నేనాడుటను చీన్నపిల్లవాం(తుచూచి ఆనందపడెదర్లు, ఒకదివమ్ము ఒకగృహాంగణ మున నా బిడ్డలు నాకగుపడిరి. వారు సుఖపడుచుండుటనుజూచి నేను పూర్వవృత్తాంతన్మ రణము వచ్చి నా యాటను నిలిపివేసితిని. అదిచూచి నా యజమాని కండ్లు ఎఱ్ఱబడినవి. అతడునన్ను కోపమంది కఱ్ఱతో కొట్టెను. ఆ దెబ్బలకు నేను మూర్చజెందితిని. నా యొంటినుండి నెత్తురుధార మ్రవహించి నది. నా కన్న పానీయములన్న సహించకపోయినవి. అదేకారణమున నేను మరణించితిని.

> శ్లో॥ తతోఒహమాసీమృనకః పర్భామ్యన్ గృహేగృహే । కుఓంభరిరహం మాగ్గే శ్యక్తోబ్భిష్టాన్నభక్షకః॥ 21 ం,, కదాబిదావిశం స్వాంతరాత్మవేశ్మ మహాననం।

ఖుఖుడ్హితో భక్షయితుం స్థారీస్థాపితమోదనం జ 22

,, జి<sub>ట్</sub>ఘన్ భూమితలం పశ్యన్ శ<sub>ొ</sub>నైర్థదిశో భయా**త్**। శంకమానో జనరవాత్ పారే<sub>ష్ట్</sub> చవిలిహాన్నివ॥ 23ి

తా॥ మర్కటజన్మనువీడి, నేనొక శునకముగా పుట్టితిని. నాకు తిండి పెట్టువారు లేక పోయిరి. నే నాహారమున ై అన్ని చోట్లతిరిగి అగసాట్లుపడి ఎంగిలియాకులలోని అన్నమును తిను చుంటిని. ఒక దినము ఎన్ని చోట్ల తిరిగినను నాకన్నమగుపడకపోయెను, ఆకలిచే మీగుల బాధబడి తిని. నా పూర్వగృహమునుజేరి పంటఇంటిలోని అన్నమును తినగోరితిని. ఇతరులు చూచెదరేమో అని భయముచే మెల్లగ భూమిని వాసనచూచుచు నలువైపులచూచుచు నా ఇంటిలోనికి వెళ్ళుచుంటిని. భయముచే నా దేహము జారిపోవునట్లుండెను.

> శ్లోంఖ తతః కుతశ్చిదాగత్య పీ‱ి<u>తైన</u>నుజై ర్నిజైః। ,, జూయయా చ జరత్యాఒహం కాడితో లగడాదెఖిః॥ 24

> ,, తతో భగ్నకటిర్యాతః బహుశోణితముద్వహన్। నిర్ణగామ బహిగ్గేహాత్ కథంబిన్మూర్భయాఽఽకులః॥ 25

> ,, అంగేషు పూత్రిగంధేషు కృమ్గరేృషు కాలతః। తతః కదశ్వతాం పార్హు శాండికన్య చవేశ్మని॥ 26

> ్ర, అశ్వాఒభవమహం విద్వన్ మృతః కాల్మకమాదిహ జ 27

తా॥ అప్పుడు నా భార్యాప్పుతులుచూచి రోకలితో నడుమువిరుగునటుల కొట్టివేసిరి. నా యొడలంతయు నెత్తురుమయమైపోయినది. నా ్రపాణములునన్ను విడిచిపోవునట్లుండెను. నా నడుమువిరిగిపోవుటచే నడుపలేక మిగుల శ్రమపడి బయటకుపచ్చితిని. కొన్నిరోజులకు నా దేహ మంతయు పురుగుపట్టినది. దుర్ధంధమధికమాయెను. ఇట్లు నా శునకజన్మము ముగి సెను. అన నై రము నేనొక కంచరగాడిదగాపుట్టి కల్లమ్మువానిఇంట బ్రతుకుచుంటిని.

ခွီး။ ៩⊏ာඩස**ුජු**ල් ತಿಂನ ಸಮಾನಿಕ್ ಜನಾಕುවී। ඛ|ಕಯಾಯ ಜರಾಶಿಢ: ಪಕಯಾಲುರದಾವರು: ။ 28

తా॥ కొన్నాళ్ళకు నాకు వార్థక్యమేర్పడెను నావలన ఎక్కువ ్రపయోజనముండదని శెలిసి వాడు వన్నమ్మివేయుటకు సంతకు తీసుకొని వెళ్ళెను. శ్లో" జాయయా ద్వారకాయా[తాం కర్తుముద్యతయా నకృత్ 1 మాల్యేనాల్పియసా [కేతుం తురంగం చేష్టమానయా "

,, జగృహేంఒహం కయా దామాా ై బాల్పేన వనునా జారన్: గంతుం బారభకడ్ని కై: పృ కై రారుహ్య మాం నమం॥ కి0

29

ছా క అప్పడు నా భార్య నన్ను ముసలివాడనగుటచే అల్పమూల్యమున కేకొనెను. ఆమె ద్వారకాయాత్ర చేయపలెనని కోరుచుండెను. నన్ను కొని తన పుత్రులతోసహ నన్నె కి, సవారిచేయ మొదలిడెను.

శ్లో॥ శ నైశృనైనృర్తి పిద్మాలు గాడకర్లమో। త[జాహం కుటిల[గీవశాృవతం కర్లమాంతరే॥ కి1

తా॥ నేను బరువెక్కువగుటచే మెల్లగనడిచితిని. నాకొకనదియడ్డు తగిలినది. నేను లోతైన బురదలోచిక్కుకొంటిని. బరువుచే నా కాయానము మిక్కుటమాయెను. నే నచ్చటనే నిలువ లేక పడిపోతిని.

> శ్లో॥ కాడ్యమానో ముహుః పృత్తై: కుటిలోవలపాణిభి:। ఉబ్దావ్యమానో బహుధా ప్రాణానో ృచికవానకుం ॥ కి2

తా∥ లేవతీయుటకుగాను నన్ను నా పుౖతులు బెత్తములతోను రాళ్ళతోను కొట్టిరి. కాని ఇదియంతయు నా ఆయాసమును అధికరించినందుచే నేనుమరణించితిని.

> శ్లోంఖ తతో నిశ్చిత్య మాంత్రత మృతం భగ్నోద్యమాణ సుతాణు ఆక్రుత్య మాతరం దీనాం[పావృత్య బ్రామయుర్స్మారం॥ కింగ్రి

తా∥ నేను చచ్చితిననితెలిసివారు లేవదీయుయత్న మును వదలి పెట్టింది. ముసలిగుఱ్ఱమును తెచ్చి డబ్బుపాడుచేసినందులకు తమతల్లిని ఎక్కుషగాతిట్టింది. అనంతరము నిరాశులై తమ ఇంటికి మరలింది.

> శ్లో॥ తఈ కాలేన బహునా నం|పేత్య భాగతాం గత:। ని<u>స్త్రీ</u>హైనేకహీనోచ్ఛ యోబినంతావయాతన:॥ కి4

తా॥ ఇట్లు చిరకాలమునేననేకజన్మలనెత్తి అనేకయాతనల నమభవించితిని. కడకు ఈ జన్మను శాప్పకుకారముగ తీసుకొంటిని

ద్విజ ఉవాచ:---

శ్యేఖ కిమనేన మహాధాగ దు:ఖజాతీన నిత్యశ: 1 యథావదంజనా మహ్యం సుఖమాత్యంతికం భవేత్ ఖ కిృ

తా॥ ఆ మాటలనువిని బ్రాహ్మణునికి యాగమునందలి ఉత్సాహము తగ్గిపోయెను. ఆతడు ఓ యజమా! నీ విక నూరకుండుము. నీ మాటలు దుఃఖము నిచ్చుచున్నవి. పశుయాగము పాపదాయకమనిచెప్పుచున్నావు. యాగము చేయనిదే మనుష్యునకు సుఖమెట్లు సంభవించును? నేను నా సుఖమున కేమిచేయవలెనో నాకు తెలియకున్నది. నీవు నాకు హితమును చెప్పవలయును అని ఆడిగెను, ಥ್ಗ ಹಿವಾಚ:—

శ్లో။ ఆశ్చర్యం కథయిష్యామి పునరన్యదవి ద్విజ స్వాస్థమాపృచ్ఛమానన్య తవా స్త్రీ యది కౌతుకం ॥ కి6

,, అస్త్రి నామ్నా కురుజే క్రం నగరం ముక్తిదాయకం: సూర్యవంశో్య ఇక్క వ త్రత చంద్రశర్మా మహివతి: ఖ 87

,, మార్యోవరాగసమయే శ్రీద్ధయా పరయాఒన్వితః। దానం స కాలపురుషం దాతుం సముపచ|కమే ॥ 38

,, నమాహూయ ద్విజన్మానం వేదవేదాంగపారగం। స్నాతుం వృణ్యోడకైః పుణ్మైః యయా సార్ధం పురోధసా॥ కి9

తా॥ ఆ మాటలకు మేక ఇట్లు బదులుచెప్పెను. ఇప్పడు నేను చెప్పినది యంతయు మీ కాశ్చర్యమును కలుగజేసియేయుండును. ఇంతకన్నను ఆశ్చర్యమగు మరియొకకధను నీకు విన పలెనని యుత్సాహముండిన చెప్పగలను. మోక్షదాయకమగు కురుక్షేతనగరమును నీవు విని యుందువు. అచ్చట చంద్రశర్మయను సూర్యవంశపురాజొకడుండెను. చాడొక సూర్యగ్రహణకాల మున కాలపురుషదానముచేయదలంచి ఒక బ్రహహ్మణుని రప్పించి పురోహితాదులతోకూడి పుణ్య నదీతీరముచేరెను. ఆ దానము స్నానముచేసి పవిత్రముగ చేయవలసినదానము. ప్రతిగృహీతయగు బ్రహహ్మణుడు వేదవేదాంగములనెరిగి అచారపరాయణుడైనవాడు.

> శ్లో॥ అళోమై: కాలవురుషః వాచమూచే హనన్నిమాం। ఆన్యేనైవ [పగృహ్ణంతి మే[తే బాణ్వపి కంచన ॥ 40

తా॥ ఆప్పడాకాలపురుపుడు నవ్వుమ ఓ బ్రాహ్మణా ! నీకేమి మతిచెడినదా ? ఇట్టి ఫుణ్య కే. త్రమున ఎవ్వడును ఎట్టిదానమును తీయడుకదా ?

శ్లో॥ నూరోంద్రాగనమయే కురుష్ జాఖిధే న్లోలే। దానం చ కాలవురుషం జిమృక్సి కథం ద్విజా # 41

తా॥ సాధారణదానములను తీసినను ఇచ్చువాని పాపములు తీయువానికిని, తీయువాని పుణ్యములు ఇచ్చువానికిని పోపునని శాస్త్రములుచెప్పచున్నవి. పుణ్యడ్షేతములయందలి ప్రతి (గహములు మిగుల పాపహేతువని శాస్త్రమ్ఞడయిన నీకు తెలిసియే యుండును. కురుడ్షేతము అన్ని డ్వేతములకన్న ఉత్కృష్ట డ్వేతము. ఆ క్షేతముననే సూర్యగ్రహణకాలముననే కాల పురుమని [పతిగ్రహించ బయలు దేరితివి. దీనివలన కలుగు నీవినాశమును నీవెరుగుదువా? ఈ క్షేతసమయవస్తువు లొక్కొక్కటియును నీ ఆధఃపతనమును చేయగలిగినవిగదా?

శ్లో॥ జ్ఞాత్వాఒపి నిశ్చితం నర్వం పిశత్పాతకకారకం। ప్రవర్తేసే కథం కర్తుం ధనలోఖాంధయా ధియా ॥ 42

తా॥ ఇదియంతయు. నీవెరిగినదే. పాపకారణములని నీవు తెలిసికొనియే ధనాశచే ఈ కార్యమునకుద్యుత్తుడగుచున్నావు. ఏమీ నీమూర్జిత! ఆనిచెప్పెను. శ్లో॥ ఇత్తమాకర్ణ్య తబ్వక్యం జగద్విన్మయకారకం। కిమనేన మహాదానభయేనేత్య వదద్ద్విజః।

43

,, ప్రీవంబిధమహాదానపాతకాగాధవారిధిం। జానామి తరితుం నమ్యగుపాయమహమేవ హి ॥

44

45

46

తా॥ ఆశ్చర్యక రమగు ఆ మాటలనువిని ద్విజుడు నా కీదానమును తీయుటలోభయము లేదు. దీనివలన మహాపాతకము సంభవించినను దానిని తొలగించు ఉపాయమును ఎరిగి యుండుటచే నేను భయపడుటలేదు. నేనాపాపవారిధిని దాటుకొనగలను అని బదులు చెప్పెను

> శ్లో။ తతః స్నాత్వా మహీపాలః పరిధాయ భ వానస్ ః శాబిః ౖవనన్నహృదయః సీతమాల్యానులేవనః ః

,, అవలంబ్య కరాంఖోజం పార్భ్వవ\_ర్తి పురోధనః నమాయయా సేవ్యమానః న కశా,్లోచితైర్గుతుణా ॥

తా॥ రాజుస్నానముచేసి వస్త్రములనుధరించి స్రపన్నహృదయుడై బ్రాహ్మణుడున్న చోటికివచ్చెను. అతడు ఆ కాలమునకు తగిన పరివారముచే సేవింపబడుచుండెను. తెల్లనిమాలను ధరించి పురోహితుని కరంబునుబూని వాడచ్చటకు జేరెను.

> శ్లో॥ నమాగత, చ భూపాలః నం[పాదాణా, లపూరు**షం**। యళోబితేన విధినా త<sub>ై</sub>స్మై భక్తా, ద్విజన్మనే ॥ 47

తా∥ రాజు (బాహ్మణునిజేరి భ\_క్తితో శాస్త్ర్పోక్ర్లప్రకారముగా ఆతనికి కాలపురుమని దానముచే?ును.

> శ్లో॥ నిర్భిద్య కాలవురుషహృదయాన్నిర్ధయోదయు:। పాపాత్మా నిర్యయా కశ్చిచ్చాండాలో రక్తలోచన:॥ 48

,, కించ బ్రాపితకాలన్య వరనిందారతోత్పవే। నిందా చాండాలికాదేహ పార్భ్వమాగాద్ద్విజన్మనః॥ 49

,, విశాహ్పండాలయుగలం నిర్గాణ్యారుణలోచనం। తారు సంచరితుం చ[కే |మనహ్యంగే ద్విజాన్మను: జ 50

తా ॥ అప్పడు ఆ కాలపురుమని హృదయమును భేదించుకొని కఠినహృదయుడగు నొక చండాలుడు బయలుదేరెను. ఆ పాపాత్ముడు రక్త్రలో చనుడై భయంక రచ్చక్యము కలిగియుండెను. అతడు కాలపురుమని రూపముననుండునపుడు పరనింధయొనర్పియుండెను. కాన ఇప్పడు ఆ నిందయు చండాల స్ట్రీ రూపమునుదాల్పి అతనిని వెంబడించెను. వారిరువురును బాహ్మణుని సమీపముజేరిరి. చేరి అతనిని బలాత్కరించి పీడించనారంభించిరి. ఆతనినిచుట్టి కోలాలము చేయ నారంభించిరి.

> ,, గీశానాం నవమాధ్యాయం జవన్నేవ హృది స్థిక:। కంపమానం ద్విణం కించిత్తూష్టీం వశ్యతి భూవతా ॥

51

తా॥ వాని బాధలనుండి తప్పించుకొనుటకై ద్విజుడు తన మనస్సుననే గీతానవమాధ్యాయ మును జపించసాగెను.

> శ్లో॥ తతో గీతాక్టరోద్భుతై రైక్ష్మమై ః పరిపీడితం। పలాయమానం చాండాలయుగలం నిషృలోద్యమమ్ ॥ 51

,, తన్నిశృ[కామ వేగేన ద్విజాతేః పార్చ్వరై యత్ ల శరీరే వర్తమానం చవరనిందా రతోతృవేఖ **52** 

తా॥ నవమాధ్యాయము జపించినందుపలన కొన్ని వైష్ణవములగు శక్తులు బయలుదేరి నవి. ఆవి ఆ చండాలయుగ్మమును బాధించి తరుమగొట్టినవి. ఆ చండాలయుగ్మము వాటికి ఎదురునిలువలేక (బాహ్మణునిపదలి పారినవి. (పక్కలోనిలచి బాధించుచుండిన కాలపురుముఱడగు చండాలుడు పరు గెత్తెను. అతని దేహమునుండి వెడలిన ఆడుదియు ఆతనిలోనే బ్రవేశించెను. ఇట్లు వారిరువురు తొలగిరి.

> త్లో॥ ఇత్తం కలితవృత్తాంత: ప్రత్యక్షం ఓతివల్లభ:। పర్యవృచ్ఛద్ద్విజన్మానం విస్మయస్మేరలోచన:॥ 58

్,, కథమావద్యం ఘోరా న్స్త్రీహ్హ మహతీ త్వయాం కిమ్మం[త౦జవతా వి[వక౦వానంనృరతా నుర౦∎ 54

తా॥ ఈ వృత్తాంతమంతయుజాచి ఆశ్చర్యపడిన దాత యగు రాజు ఓ బ్రాహ్మణా! ఇంతటి ొఒడ్డ ఆపదను నీవెట్లు దాటుకొంటివి? నీవేమంత్రమును జపించితివి? ఏ దేవతను ధ్యానించితివి? నాకాశ్చర్యముగనున్నది. నీవు తప్పించుకొనిన విధమును నాకు తెలుపవలయును అని ఆడి గెను.

ద్విజ ఉవాచ:--

క్లో జ చండాలమూ\_ర్తి మాసాద్య మూర్తం కిబ్బిషముల్బణం। యోషిన్మూర్తిమయీ నిందా ద్వయమేశదవై మృహం జ

తా॥ ఆ మాటలకు బ్రాహ్మణుడు ఓ భూమిపా ! నేను మహాదానమును పుణ్యకాలమున పుణ్యతీర్థతీరమున [పతిగ్రహించితి. కాన నాకు మహాపాపము సంభవించినది. అదియే ఈ చండాలరూపమునవచ్చి నన్ను హింసింపసాగినది. ఆ కాలపురుమనినింద శ్రీరూపమున వచ్చినది. రెంటి పూర్వో త్రరములను నేనెరుగుదును.

> శ్లో జ గీరాయా నవమాధ్యాయ మం(కమాలా మయా న్మృకా: కనా⊋హాత్మ్యమ్దం నర్వం కృమవేహి మహ్మవేజి 56

తా॥ నేను వాటి దురాకృతములనుండి తప్పించుకొనుటకు గీతానవమాధ్యాయమనెడి మంత్రమును జపించితిని. తన్మాహాత్మ్యముచేతనే అవి పటాపంచలై పారిపోయినవి.

శ్లో । గీశాయా నవమాధ్యాయం జపామి మ్రత్యహం నృవ। నిస్త్రీర్ణాశ్చాపద స్తేన కుష్టపత్మిగహ నంభవాణ। 57

తాగి భూపతే! నేను గీతానవమాధ్యాయమును ప్రతిదినము జపించుచున్నాను. ఆదియే నా కుర్పిత్మపత్రిగ్రహములచేకలుగు పాపమునుండి నమ్మ కాపాడుచున్నది. వన్ను ఇట్టి ఆపదల నుండి రడ్డించుచున్నది. అని బదులుచెప్పెను. శ్లో॥ అభ్యభ్య నవమాధ్యాయం రాజా తస్మాద్ద్విజన్మనః। జావుభావపీ లేభాతే వరాం నిర్వృతిముత్తమామ్॥

58

తా॥ నవమాధ్యాయ మాహాత్మ్యమును ఇంతగొప్పది అని ఎరిగినరాజునకు ఆ అధ్యాయ మును నేర్వవలెనని కోరిక ఉదయించెను. వాడు బ్రూహ్మణుని సేవించి అతనివద్ధనుండి ఆ యధ్యాయ మును అభ్యసించెను. దానిని రాజబ్రూహ్మణులిరువురు జపించి తన్మా హాత్మ్యముచే ము క్తినిపొందిరి.

ఓమ్

### దళమాధ్యాయమాహాత్ర్యమ

ದೆವ್ಯುವಾచ:---

శ్లో॥ నర్వజ్ఞ నర్వబైతనృ నర్వేశ్వర గీరాం గురో। ధన్యాఽస్మీ శివమానృేన దృశృమానేన యత్వయా ఖ

- ,, నిరూపికమ్దం పుణ్యం నవమాధ్యాయ వైభవమ్। ఆనేకవిస్మయస్స్వాడు కథానకమయం మధు॥
- ,, శృణ్వంతా, మమం దేవేశనకృ షైర్హాకు జాయతే। అకుంఠా (శవణోత,ంఠా వర్డే వృషభధ<ృజ॥
- ,, ఆసీనృమహిమా౦ఖోధే గీకానా౦ౖశుత్ జీవితమ్। త|కాపీ దశమాధ్యయం |పధాన౦ మునయొ జగుః॥
- ,, తముద్దిశ్య మహాధ్యాయమఖధేహి కథానకమ్।

తా॥ పార్వతీదేవి పరమేశ్వరునిగూర్చి యీ విధముగ ్రవశ్నించెను. ఓ సర్వజ్ఞుడా! సమస్త్రవైతన్యస్వరూపుడవగు ఓ సర్వేశ్వరా! సమస్త్రవిద్యలకును గురువైనవాడా! ఎల్లప్పుడును శివ స్వరూపుండవగు నీ దృష్టికి పాత్రురులనగుటచే నేను కడుధమ్యరాలను. ఇదివరక నేక ఆశ్చర్యము లకు స్థానమైనట్టిదియు. కథామృతమగు మిగుల పవిత్రమైన నవమాధ్యాయ మహాత్మ్య వైభవమును బాగుగా నిరూపించితిరి. అట్టి దివ్యామృతమును (గోలుచున్న నాకు తృప్తిక నజడుటలేదు. ఇక ను వినుటయందుత్కంఠపృద్ధిని పొందుచున్నది. ఓ గీతామహిమ సముదుడా! తమరు మాకు విని పించుటకుజీవిత్రపాయులుగనున్నారు. ఇక ను దశమాధ్యాయమును మునీశ్వరులు ప్రధానముగ జెప్పిరి. అట్టి దశమాధ్యాయకథను నాకు జెప్పుడు.

#### శివ ఉవాచ:---

ုశ్ణు నుండోణి ని∣శేణిం న్వర్గదుర్గన్య దుర్లఖాం ∎ శ్లో బ నీమామ్మివ బ్రహహానాం పావనీం చరమాం కథాం ః

7

| ନ୍ଧ ।           | శివుడు పలికెను.        | ఓ దేవీ!    | స్వర్గమనెడి         | దుర్ధస్థలమునక్తు   | నిచ్చెనగానైనట్టియు, |
|-----------------|------------------------|------------|---------------------|--------------------|---------------------|
| దుర్లభమైనట్టియు | సమ <u>స్త</u> ్రపభావము | ၿ ಕವಧಿನ್ನಾ | ైనట్టియు <b>ప</b> ర | <br>మాత్కృష్ణ కథ్య | పవిమము.             |

| •                   |                                                    |    |
|---------------------|----------------------------------------------------|----|
| હુંટું <sub>။</sub> | ಆಸಿತ್, ಶಿಖ್ರೆ ವಿ[ರ್ಜ ಖ್ಯಾಕಿ_ರೈ ವರ್ಯಾಯಣ: ။          | 6  |
|                     | [పశాంత చేతా నిర్ము క్త్ర హింసాకార్కశ్వసాహస:।       |    |
| ,,                  |                                                    | 7  |
|                     | ధిరధిరితి విఖ్యాతో నస్దీవ మయి భ క్రిమా౯।           | •  |
| ,,                  | ని స్త్రీర్ణనిగమాంబోధికి నర్వశాస్త్రార్థకోవిద : ။  | 8  |
|                     | తన్య ధ్యానపరాధీన చేతను: ప్రతిగచ్చత: 1              | Ŭ  |
| ,,                  | ~ X-X-X-0 0X-Y-X-X-X-X-X-X-X-X-X-X-X-X-X-X-X-X-X-X | Q  |
|                     | కరావలంబనం తస్య ధావ౯ ్రీక్యా దదామ్యహం :             |    |
|                     | Y-YY YY-Y-Y-Y-Y-Y-Y-Y-Y-Y-Y-Y-Y-Y-Y-Y-Y            |    |
| ••                  | కదాచన చమత్కారకారకం బ్యామా మునిః "                  | 10 |

తా!! కాశీపట్టణమందు ధీరబుద్ధియను నామధేయముతో ప్రఖ్యాశిగాంచిన వి్రపవరుడిక డుండెను. ఆతడు పుణ్యకిర్తులయందాన క్రిగలవాడు, ప్రకాంతచిత్తుడు, కఠినస్వభావమును హింసా కార్యములను సాహసమునువదలినవాడు, నిప్పత్తిమార్గమునందు ప్రవర్తించుచున్నవాడై జికేంద్రీ యుడై నందీశ్వరునివలె నాయందు నిత్యముభ క్రిగలవాడు, పకలవేదసారమును దాటినవాడు, సకలవేదసారమును దాటినవాడు, సకలవేదసారమును దాటినవాడు, సకలవేదసారమును దాటినవాడు, సకలవేదసారమును దాటినవాడు, సకలవేదసారమును దాటినవాడు, పరమాత్మయందు లీనమైన మనస్సుగలవాడును తత్త్వజ్ఞానియునగునట్టి యా ధీరబుద్ధి నాకెదురురాగా నేను పరుగెత్తుడూ అత నికి నా చేతిని నూతగానొనంగి యతనివెంబడి సంచరించుచుందును. ఒక పూడు చమత్కాడునకునుని నిద్దానిని గనుకొని భృంగిరిటిముని ఇట్టిస్టీతి నాకు లభింపదయ్యెనని విమనస్కుడాయెను.

| నుకౌని | భృంగిరిటీముని ఇట్టిస్థితి నాకు లభింపదయ్యేనని విమనస్కుడాయేను. |    |
|--------|--------------------------------------------------------------|----|
| _      | ఆశాంత ః కిం చ నాస్కాగ పర మానంద మేదురాం।                      |    |
|        | దృశ్యమాసాద్య నిబ్రాణ కరణో ఒయమివ స్థిత: 🛚                     | 11 |
| ,,     | ఉపాథాన్య విశాలాఓ్ విశాలం ద్వారదేహాలీం।                       |    |
|        | అశేత బెశ్ బెశ్ఫంకం తావల్లంబేక్షణః డ్రుంగ                     | 12 |
| ,,     | మామపృచృత్ భృంగిరిటిః బ్రాణమ్య పాదవంకణం ు                     |    |
|        | అనేన విధినా కేన విహితం తవ దర <b>ృనమ్ </b>                    | 18 |
| ٠,     | తప నై ప్రం హుశం జమ్తం కిమనేన మహాశ్మనా।                       |    |
|        | ద త్రే బ్రాపత్వదం దేవో యస్య హస్తావలంఖనమ్ 🛚                   | 14 |
| ,,     | అయం న లభతే గంతుం కస్మాదస్మాత్పు రాద్భహి:।                    |    |
|        | యదృచ్ఛయా యదా కాశీ సీమాముల్లంఘ్య గచ్భతి ။                     | Ħ  |
| ,,     | నవశ్యత్ తదా నర్వా≖ా పార్ఫ్వాస్థానపి దేహినః।                  |    |
|        | అత్ర హేతుమహం జ్ఞాతమిబ్బామి స్వామిఖాషిశమ్ 🛚                   | 16 |
| ,,     | అన్నుగాహ్యాడిస్మీ చేద్వక్తుం యుక్తం చేత్తదుదీరము             |    |
|        | భ్యంగిర్జీరిమం   పశ్చం సమాకర్హ్యాహమూచివాకా. • ్ల             | 1, |

తాక్ ఆ భృంగిరిటి కొంచెము శాంతించిన మనస్సుగలవాడై పరమానందముతో గూడు కొన్న నాసాగ్రదృష్టినివహించి ముద్రితములగు సక లేంద్రియములు గలవాడుపలెనుండెను. అనగా ఉపశమించిన ఇంద్రియములుగలవాడై యోగన్కిదలోనుండెను. తరువాత విక్రుడు పార్వతీదేవి యొక్క విశాలమగు ఇంటియొక్క ముంగిల్మికుదేశము నాక్రయించి ఏలాటి సందేహములేనివాడై రాత్రియందు క్షణకాలము సుఖముగ నిద్రించెను. ఆ సమయమున భృంగిరిటి మహర్షి నా పాద ములకు నమన్కరించి యో ప్రకార మడుగసాగెను. ఓ దేవా! ఈ ప్రకారము మీ దర్శనభాగ్యము ఎవరికి కలిగినది? ఈతనిచే నెట్టి తపస్సు గావించబడెను? ఏ యే హోమము లాచరింపబడెను? ఈ మహార్ముడెట్టి జపముజేనెను? ప్రభువులే స్వయముగావెళ్లి చేయూతనొనంగుచున్నారు గదా? ఏ కారణముచేత ఈ పట్టణముపదలి మరొక చోటికి నీ ధీరబుద్ధి పోజాలకున్నాడు. ఒక వేళ కాశీ పురముయొక్క హద్దునుదాటి స్వేచ్ఛగా చనినయెడల నప్పుడు పార్శ్వస్థులనుగూడ తానుజూచుట లేదు. ఈ కారణమును ప్రభుముఖమునుండి వినగోరుచున్నాను నేను అనుగ్రహింపదగినవాడ డైనచో వచించుటకు యు క్రమనుతోచిన సెలవిండు. ఇవ్విధమున భృంగిరిటిమహర్షియొక్క పార్ధనా పూర్వక స్టాప్నమనిని ఓ దేవి! నేను భృంగిరిటికి జెప్పితిని. .

| ~ ~         | -                                                 |    |
|-------------|---------------------------------------------------|----|
| କୁ ।<br>ଜୁଣ | కదాచిదానం కైలాన పార్న్వే పున్నాగకాననే।            |    |
| c)          | ဝေဆန္တီးရလည်း အီးရီး ဆုံးလွှဲ့ လွှဲသိန် ဧာလဲဂ်ီ ။ | 18 |
| ,,          | కలకింఠకులాలావ కల్లోలికదిగంకరే।                    |    |
|             | ಗರುತ್ಮದಾದಿದಾತ್ಯೂಘ ಸಮಾಘನ್ವರ ಸಂಕುಶೈ ॥               | 19 |
| ,,          | ্ళమద్దారుఘజీయం(క బ్రపోల్లనత్ విందుదంతు ే।         |    |
|             | ဆြံဃာထ္ထိကြာဝ၏ ထြာဝေတြေ ဧထမီးမြေသေတြေ။            | 20 |
| ,,          | కస్తూరీహరిణోపేతే కిన్నరస్వరమోహితే।                |    |
|             | రోమంథమంథరాపాంగై: మృగై: క్వాపి నిషేవితే "          | 21 |
| ,,          | హంసై: కీరేఘ పాండిత్యం కుర్వాణై స్పంకులే శుకై:।    |    |
|             | බලුඉයිජුක්බ්ජරුරු න්ඩාජකඩණ් ශීම් 🏾                | 22 |
| ,,          | మాధవీపున్ననిర్యాన సీధు ఓబమధ్మ ప్రే                |    |
|             | ఉన్మీల ౖత్త్రి వశ్శీవుడ్పు గుచ్చసౌరభనిర్భ ే ॥     | 25 |
| ,,          | బ్రాహిక్సుల్లవకులామోద మదమంథరషట్పడే!               |    |
|             | సోమాదుద్భూతపీయూష జాఖికస్థితిమండలే ။               | 24 |

తా॥ ైకైలాసపార్శ్వభాగమున పుష్పగుచ్ఛములయందు క్రిడించుచు గానముచేయుచున్న ఖేచరులతోకూడుకొన్న దియు, అవ్య క్తమధురధ్వనిగల కోయిలయొక్క యాలాపములచే కల్లోలముగ జేయుచున్న దిజ్మధ్య(పదేశముగలదియు, గరుత్మంతుడు భరద్వాజముమొదలగు ప్రశ్లులయొక్క స్వరములతో కూడుకొన్న దియు, దారుమయజలయం(తముచే వ్యాపింపజేయబడిన జలబిందువులచే శీతలముగా నున్న దియు, నిర్మలములగు కాలువలయొక్క ప్రాంత్రపదేశమున ఆరటిచెట్లుపుట్టగొడుగు లతో వ్యా ప్రమైనదియు, కస్తూరిమృగములతోకూడుకొని కిన్న రస్వరములచే మోహింపజేయునదియు, నొకచోట నెమరువేయుచున్న మెల్లనిచూపులతో కూడుకొన్న మృగములతో కూడినదియు, పరస్ప రము దమ పాండిత్యమును (పకటించు శుకపొంసలుగలదియు ఎల్లపుడు క్వణక్వణయని శబ్దించు చున్న వాయువుచే చలింపజేయునదియు, బండిగురిగింజ పుష్పపానముచే మదించిన తుమ్మెదలు గలదియు, విక సించిన తెగడ పుష్పగుచ్చముల పరిమళభరితమైనదియు, బాగుగ విక సించిన పుష్ప ముల పరిమళముచేత మంధరగతిగల తుమ్మెదలతోకూడినదియు, చంద్రునినుండి ఉద్భవించిన అమృతముచే కడుగబడిన భూమండలముగలదియునగు సురపున్నాగవనమునందు,

|               | 10 mln - ml - 10 - 1 - 10 - 10                |    |
|---------------|-----------------------------------------------|----|
| କୁ <u>ଁ</u> ॥ | అధ్యాన్య వేదికామేకామహం క్షణమవస్థితః।          |    |
|               | ఉద్దండేశాఖినంఘట్ట స్పట్ మంథాముఖోక్కై ై : ఇ    | 25 |
| ,,            | լవకమ్పిజాచలబ్భాయో వహె చండనమీరణః।              |    |
|               | పశ్చాద్యాన్మహాష్యాష్ట్ష్ నిర్హోషి తదరీతటు ॥   | 26 |
| ,,            | అవాశరత్ తతః కశ్చేత్ పఓ్టి గగనగహ్వరాత్।        |    |
|               | శారదానీరదబ్భాయ: కజ్జలానామివోచ్చయ: 🛚 💮         | 27 |
| ,,            | తమనామివ న౦ఘాతః వక్షచ్భేదీవ పర్వతః             |    |
|               | అవష్టర్య ఓీతిం పద్ఫ్యాం పఓ్ మాం   పణనామ నః॥   | 28 |
| ,,            | ఆనీయ పద్మమమ్లానమసౌ మశ్పాదయోర్వ్యధాత్ ।        |    |
|               | ఆథానా నృష్టయా వాబా వష్ట్రీ స్ట్రేకముడిరయంక్ ။ | 29 |

లాగి వేదిక ను అధిపించి క్షణకాలముంటిని. ఆ సమయమున మందరపర్వతశేఖరము లను గొప్పగొప్పవృక్షములను ఔళ్ళగించుకొనుడు గొప్పపర్వతములనుకూడ చలింపచేయు డున్నట్టి (పచండవాయువుపీచెను. తరువాత గుహకందరములను (మోగింపజేయుచు నొక మహా ధ్వని యుదయించెను. తరువాత నొకానొక పడ్షిశ్రేషము ఆక సమునుండి దిగివచ్చెను. ఆ విహంగ మము శరత్కాలమేఘమువలె నున్న వై కాటుకరాశివలెను చీకట్లయొక్క సమూహమువలెను నుంటున్న వై రెక్కలులేని పర్వతమువలె భూమిమీదపడి నా పాదములకు సమస్కరించెను ఆ పడ్డిరాజము వాడని కమలమును నా పాదములయందు సమర్పించి సృష్టమైనవాక్కుతో స్ట్రోతము తేసెను.

| 7,580 | అలలేని పర్వతమువలె భూమిమీదపడి నాపాదములకు నమస్కరిం                                       | చెను ఆ      |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ) వాడ | ని కమలమును నాపాదములయందు సమర్పించి సృష్టమైనవాక్కుతో                                     | స్త్రోత్రము |
|       |                                                                                        |             |
| €     | జయడేవ బిదానంద సుధాసింధో జగక్పతే!<br>నదా నద్భావనానంగ కల్లోలానంతవ్మిగహ ॥                 | 30          |
| ,,    | ఆడ్వైశవాననా మత్యా మల తతువివర్ణిక :<br>జింకేం[దియవరాధిన నమాధ్]పావ్య న్ర్గహ ు ■          | 81          |
| "     | నిరుపాధి వినిర్ము కైనిరాకార నిరామయ ၊<br>నిన్నీమనిరచా౦కార నిరాకరణనిర్గణ ။               | 32          |
| ,,    | శరణాగత నం[రాజు[వహిణ చరణామ్ముజ।<br>ఖీమమాల మహావాశ్శ జ్వాలాదగ్ధమనోళవ॥                     | 88          |
| **    | కు శారఖిన్న డై తే్యం ద్రాగండూ షీ తమహావిళో।<br>  తివృర   చమడాఫాల సింధారోడ్డూ ఖిమార్జన । | 84          |

| 8 <u>e</u> 11 | కాత్యాయనీకుబామ్బాజ వరకుంకుమచర్చిత।             |            |
|---------------|------------------------------------------------|------------|
| .,            | నమః ్భమాణరాయ్ నమః ్భమతిరూపీణే ။                | 35         |
| ,,            | నమశై ్పతన్యనాథాయ నమస్త్రైలో క్యరూపిణే।         |            |
|               | వందే తవ పదామ్భాజం యొగ్మపవరచుమ్మితమ్ ॥          | 36         |
| ,,            | ಅವಾರభವವಾಥ್ಧಿ ವಾರಾವಕರಣಾಜ್ಭುಕಮ್၊                 |            |
|               | వాచనృత్రవీ <u>సౌ</u> ్ౖతే భవతో న ౖషగలృతే ⊫     | <b>3</b> 7 |
| ,,            | సహాస్థ్రవదనస్యాపి ఫణింగ్రదన్య న దాతురి।        |            |
|               | త్వద్వర్ణనే మహాదేవ కోఽహమల్పమతిః ఖగః॥           | 38         |
|               | స్తో క్రామేకత్ నమాకర్ణ్య కృకం తేన పత్రతిణా।    |            |
|               | తమవోచమహం కోఽసీ కుతస్త్యాసి విహంగము             | <b>3</b> 9 |
| ,,            | హంసేన నదృశ: కాయొ వర్ణ: కాకేన నన్నిళ:।          |            |
|               | ్రవయోజనం కిముద్దిశ్య ప్రాప్తోడిసీహ తడుచ్యకామ్॥ | 40         |
| ,,            | ఇతి వక్షి మయా వృష్ణ:   ప[శయా నతకంధరঃ।          |            |
|               | జగాద శ్లక్ష్మయా వాబా ప్రక్షి వాక్యవిదాం వరః॥   | 41         |

లా॥ ఓ దేవా ! చిదానందరూపా ! అమృతసింధో ! సర్వలోకపతే ! ఎల్లప్పుడును సద్భావ ములు ఆను నలలచే తరంగితమగు శరీరముగలవాడా! అద్వైతవాసనతోకూడిన బుద్ధిచేత ఆవర డాది మల్మతయమును దూరీకరించినవాడా! జితేంద్రియులకు వశుడవై సమాధిచేత పొందతగిన ఆకారముగలవాడా! ఓ ఉపాధిరహితా! ఓ విముక్తస్వరూపా! నిరాకారా! నిరామయా! హద్ద లేనివాడా! నిరహంకారా! నిర్దుణా! శరణాగత జనులను సంరక్షించుటకు సమర్షమైన పాద కమలముగలవాడా! భయంకరమగు ఆవరణవర్షితా! మాలారూపమైన గొప్పసర్పముయొక్క విషజ్వాలచే దహింపబడిన మన్మథుడుగలవాడా! గొడ్డలిచే ఖండింపబడిన గజాసురుని తొండము గలవాడా! మహావిభా ! (తిపురాసురుల స్ట్రీల యొక్క ఫాలభాగమునందలి సింధూర్వదవ్యమును పోగొట్టినవాడా! పార్వతీ కుచకమల కుంకుమలిప్తాంగ! ్రపమాణములకందని వాడవును జ్ఞాన స్వరూపుడవును అగు నీకు నమస్కారము. చైతన్యనాథుడవగు నీకు నమస్కారము. త్రిలోక స్వరూపుడవగు నీకు నమస్కారము. అంతములేని సంసారసాగరమునుండి తరింపంజేయుటచే ఆశ్చర్యకరమును యోగిపుంగవులచే స్పృశింపబడినదియునగు నీ దివ్యపాదకమలమునుగూర్చి నమన్కరించుచున్నాను. ఓ భగవంతుడా ! మిమ్ము స్తుతించుటకు బృహస్పతియును నమర్దుడు కాజాలడు. వేయిముఖములు ధరించిన ఆదిశేపునకుకూడ నట్టి చాతుర్యములేదు. యిటుండ, ఓ మహాదేవా! నిన్ను వర్ణించుటకు అల్పమతిగల ప్రశ్నియగు. నే నెంతవాడ ? ఈ ప్రకారము పష్టిచే గావింపబడిన స్ట్రాత్రమును నేను బాగుగా నాకర్ణించి దాని నీ ప్రకారముగా స్థ్రవేస్త్రింపదొడగితిని. నీ వెవండవు ? ఎచ్చటనున్న వాడవు ? నీ యాకారముజూడ హంసమువలెనున్న ది. కాకవర్లము నీ కెట్లు లభించెను ? దేని మద్దేశించి ఇచట కేతెంచితివి ? దానిని సమ్మగముగా వినిపింపుము. తరు వాత ఆ పడ్రిరాజము నాచే ఈ మ్రకారము మ్రజ్నింపబడినదై న్యమభావముతో పంచబడిన మొడ గలదై వాక్యవిశారదమై సూడ్ర్మవాక్కుతో వీ సుక్తారము జెప్పెను.

45

48

БL

శ్లో బ్ దేవేశ ధూర్హ బ్ బిద్ధి మాం మరాళం న్వయంభువః కర్మణా యేన మే కార్వ్యం జాతమాధునికం విఖో జ 42 ,, తదాకర్ణయ నర్వజ్ఞ వృష్టం యది తదుద్యతే! మానసాతృరసః వృథ్వీం యాతః మాప్తో ఒస్మి నంకటమ్ జ 43

,, సౌరాష్ట్రనగరాదారాత్సరస్ స్ఫుటదమ్ముజే! బాలేందుఖండధవళా౯ మృణాలకబలానహమ్ ⊪ 44

,, ఆదాయ బలమా్శిక్య నిరగాం గగనం ద్రామతం విహాయన నైక నైస్మాదకస్మాదవకం భువి ॥

తా॥ ఓ దేవేశ ! నన్ను బ్రహ్ము దేవుని హంసనుగా దెలిసికానుడు. యిప్పడు నాకు నల్లదనము ఏ కర్మ చేత కల్ గెనో దాని నడిగితిరి గనుక విమడు. నేను మానససరో పరమునుండి సంచారము జేయుచు భూ[పదేశమునకేతెంచి ఇట్టి సంకటమును పొందితిని. సౌరాష్ట్రదేశమున నొకా నొక తామరకొలనుగలదు. అందులోని చంద్రలేఖవలె తెల్లపగు తామరతూండ్లను కబలముగా గైకొని దానిబలముచే శీ(ఘముగా నాకసమున కెగసితిని. అకస్మాత్తుగ నేనాయాకసమునుండి నేలబడితిని.

> శ్లో ఆధ మొహచరిశాశాఖ నర్వథా వికరేం[దియం: 1 మేమమానవపురోమహిత్ సృృష్టశ్మీతైనృమీరమై: 1 46 ,, [మబుద్ధ: వతనే మేతుమపశ్యనా పైశృశన్వా 1 అమారో కిమేతదాపన్నముద్య పాత: కథం మమ 11 47

్రం, కాల్మం యేన కాయే∠స్మీన్ వక్వకర్పూరపాండురే ఇత్యహం విన్మయావిష్టో యావక్కుర్వే విదారణమ్ ⊪

,, కావదమ్బురుహాద్వాణి మ[శౌషమహమీదృశిమ్। ఉత్తిష్ఠ హంస వజ్యామి కారణంపాఠకార్హ్యయా:॥ 49

,, అయోఒత్థాయ నమాగత్య మయా మధ్యే నరోవరమ్ 1 దృష్టా రాజీవినీ రమ్యూ రాజీవై: వందఖిర్యురా π 50

తా॥ తరువాత వికలేం(దియుడనై మూర్చితుడనైతిని. చలింపచేయబడిన శరీరముగల వాడనై చల్లనివాయువులచే మూర్చనుండి తేలితిని. నేనుపడుటకు కారణమేమో నే నెరుంగనైతిని. అయ్యా! ఇల్లేల సంభోవించెను? ఇప్పడు నాకు పతనమెట్లు గలిగెను? కర్పూరమువలె తెల్లనగు సీ శరీరమున కాలిమవద్ద మెటులకలిగెను? ఈ ప్రకారము ఆశ్చర్యచకితుడనై విచారంబున మునింగియుండ, నింతలో నటనున్న సరోపరకమలమునుండి ఓ హంసమా! లెమ్ము. పతన కారణము, కాలిమవద్ద హేతువును నేను వక్కాణించెదను. అనువాక్యము నాకర్ణించితిని. తరువాత నేను సరోపరమధ్యమునకుంజని, అచ్చోట పంచకమలములుగల రమణీయముగానున్న తామర లతను గాంచితిని.

శ్లో జ కారణం | వమ్ఞమూరేఖే కార్ష్యన్య పతనన్య చ। ఆంథ త[త ఘనశ్యామా≡ా న్వర్ణవర్హామృరావృకా≖ ॥

|                   | 8 <sup>-8</sup> 11 | చతుర్పుజా౯ గదాశంఖచ[కపంకేరుహాయుధా౯।                   |            |
|-------------------|--------------------|------------------------------------------------------|------------|
|                   | eo<br>eo           | కిరీటహోర కేయూరకుండ లద్యుతిచి[తితా≇ ॥                 | 52         |
|                   | ,,                 | అ్వామ్మ న్రరిమ్హాన్పురుషానయుతాని షట్ 1               |            |
|                   |                    | నర్వా   మదఓణికృత్య మంచపద్మాం సరోజినిమీ॥              | 53         |
|                   | ,,                 | ఆత్మీయం పాశమారభ్య వృష్టం కదఖిలం మయా၊                 |            |
| <b>వ</b> ద్మిన్యు |                    |                                                      |            |
| 6 5               |                    | కలహంస గతోఽసీ త్వం మాం విలంఘ్య విహాయసా 🛚              | 54         |
|                   |                    | తేన పాతకయోగేన పర్తిలోఽన్ చుహితలే।                    |            |
|                   | Ö                  | తేనైవ కాల్మా కాయే పఓసక్తమ లక్ష్మతే॥                  | 55         |
|                   |                    | భవనం చతికం పిష్మ్మ కృపాపూర్ణైన చేకనా।                |            |
|                   | "                  | మధ్యమేనామునాబ్జేన వదతా జాతసౌరభమ్॥                    | 56         |
|                   | 99                 | ఆమ్రాయ షట్పదాష్ట్రప్టినహ్మసాణి దివం యయు:।            |            |
|                   | "                  | ఏే యే భవకా దృష్టా సీలో తృలసమత్విషః ▶                 | 57         |
|                   | ,,                 | నర్వే తే స ప్రమేఒతీతే జన్మన్యాసన్మునేస్పుతా: ١       |            |
|                   | "                  | అస్త్రైవ నరన స్త్రీ తేవు స్త్రే పరమం తమ: ။           | <b>5</b> 8 |
|                   | ,,                 | కదాచిత్కామినీ కాచిచ్చమ్పక నృవక నృవీ၊                 |            |
|                   | ,,                 | చలాపాంగాలకాకాంత తరంగితరసాలిసి .                      | 59         |
|                   | ••                 | నాసాముక్తాఫలజ్యోక్స్నా చమ్బిళస్మిళదీధితి:।           |            |
|                   | ,,                 | వీణాం విన్యన్య కుచయోర్వనేఒస్మి <b>జా</b> మధురం జగా జ | 60         |

తా॥ తర్వాత నేను నా నీలవర్లమునకును పతనమునకును కారణంబడిగితిని. ఆచ్చట మేఘమువలె నల్లనైనవారును, పీతామ్పరధారులును, చతుర్భుజులును, గద, శంఖ, చ్రక, కమల, ఆయుధములను ధరించినవారును, కిరీటము, హారము, భుజకీర్తులు, కుండలములు, వీటియొక్క కాంతులచే చిత్రితవర్ణులును, అగు ఆకాశమున సంచరించు ఆరువేలమంది పురుసులను గాంచితిని. పంచపర్మములుగల తామరతీగౌకు (పదఓణనమస్కారముచేసి, నా పతనము మొదలుకొని సమస్త పుత్తాంతములు నాచే (పశ్మ గావింపబడెను. తర్వాత ఆహంసనుజూచి తామరతీగౌ పలుకుచున్నది. ఓహంసరాజమా! నన్ను స్వేచ్ఛగా నత్వకమించి గగనమున కెగసితిని. ఆ పాతక ముచే భూమిపై బడితిని. ఆ కారణమువల్లనే ఓ పడ్డిరాజమా! నీశరీరమున నీలవర్ణము కనబడుచున్నది. పడిన నిన్నుజూచి కృపాపూర్ణమనస్పుచే నా మధ్యనున్న కమలమీ(పకారము చెప్పచుండగా దానిముఖము నుండి గలిగినసౌరభము నాయ్తూణించి అరువదివేల తుమ్మెదలు స్వర్గమును పొందినవి. నీలోత్సల సదృశకాంతిని ధరించిన ఆ భమరములన్నియు నీచే చూడబడినవిక దా? వాటి పూర్వజన్మవృత్తాన్ల మును వినుమా. అవన్నియు, ఏడుజన్మములకు ముందుజన్మమున మునిపుతులై ఈ నరోవర తీరమున పరమతవస్సును చేసినవి.

ఒకానొకప్పుడు ఒకానొక కాంతామణి వీణను చేబూని మధురముగా గానముజేసిను.

|       | စီနံ గန <b>င်္ဂ</b> ္ခ သ∞ အ∗နွ <sub>ို့</sub> ဿ                  | 8: |
|-------|------------------------------------------------------------------|----|
| § 8 8 | మయా దృష్టా మమైవేయమిత్యూచుస్తే వరన్నరం                            |    |
|       | ဿဍ္ဏာဿရ္ထီ ဂျွဴမ ည်ဆဲ ေစြးမွာ စာဆမွဴ ဆုရြ စား။                   | 6  |
| ,,    | గాయన్యాణ న్వరమాశర్ణ్య బాహ్మణా హరిణా ఇవ                           |    |
|       | తాం నమాగత్య తే నర్వే నమమేవ వృలోకయ≡ ∎                             | 6  |
|       | · అన్యోన్యముష్టినిష్పిష్ట్ల రక్షస్త న్య్మక్షివీవితా: 1           |    |
|       | తే భుక్త్వా నిర్యాన్ ఘోరాన్ ఏభూవుస్పారసా భవి।                    | 6  |
| ,,,   | తదా తే శ్వాపదాన్ జఘ్నుర్ధగ్రావన్యేన వహ్నినా।                     |    |
|       | ಕರ್ತ್ ಮಾತಂಗ ಕಾಮೆಕ್ಯ ವಥಿ ವಾಂಥಾನಮಾಕಯನ್ 🛚                           | 6  |
| ,,    | వనే విషాద్ధకం పీత్వా తే యయుర్యమమందిరమ్।                          |    |
|       | ఖరోష్ట్రకపిమార్జాల జన్హాన్యాసాద్య చ <sub>్</sub> క <b>మాల్</b> : | 6  |
| ,,    | ජණ మధృవణా జాంకా వ <u>ర</u> ্⊼ే≥ ধ্ৰ গগ বৈট।                      |    |
|       | అద్య మే గంధమ్మాఘాయ పావుస్తే వైష్ణవం వదమ్ ။                       | 6  |

కా॥ ఆ పనితయొక్క. గానమునువిని జింకలువలె బ్రాహ్మణులు ఆ కాంతను నొకే మారుచని జూచిరి. వారలలో 'మొట్టమొదట నాచే చూడబడినది, గనుక నీ కాంతనాది'యని పరస్పర వివాదము చెలరేగెను. తరువాత ఆ సహోదరులకు ముష్టాముష్టియుద్ధము జరిగెను. అందుచే వారందరు మడిసిరి. తరువాత వారలనేక నరకములనుపొంది సారసములై జన్మించిరి. అవివ్యాట్లుములనుకూడ చంపునవై ఆరణ్యకాగ్ని చే దహింపబడినని. తరువాత మరుఖన్మమన నవి ఏనుగులై బాటసారులను చంపినవి. పనమున విషమును పానముజేసి మరణించినవి. ఇకను నవి గార్దభములుగను ఒంటెలుగను, కోతులుగను, మార్జాలములుగను జన్మించినవై నీ పరో పరమునందే ఇప్పుడు తుమ్మెదలై నాయొక్క పరిమళము నాయ్రూణించి విష్ణస్థానమున కరు చెంచినవి.

| e<br>e<br>e<br>e<br>e<br>e<br>e<br>e<br>e<br>e<br>e<br>e<br>e<br>e<br>e<br>e<br>e<br>e<br>e | శృణు వక్షింద్ర వజ్యామి యేన మయ్య స్త్రివైళవమ్।                                                         | 67  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ,,                                                                                          | పిళస్మాజ్ఞన్మన: పూర్వే కృత్తీయే జిన్మెన్ షీతా ॥<br>నరోజవదనా నామ ద్విణాతే: కన్మకా≥ళవమ్।                | 01  |
|                                                                                             | పాత్రివత్యైకచిరణా గుత్తుత్తాషణే రణా ៖<br>కదాబిత్పారికామేకాం పాఠయంత్యా చిలమ్పితం।                      |     |
| ,,                                                                                          | సారికా భవ పాపే త్వం వత్యా శప్తాఒన్మి కువ్యతా ။                                                        | 69  |
| >>                                                                                          | ్పేత్య సాధిత్వమాసాద్య పాత్మిదత్యవసాదత: 1<br>మువీనామేద నదనే కన్యా కాబిత్ పుపోష మాం 1                   | 70  |
| >>                                                                                          | గీశానాం దశమాధ్యాయం విమాతిరితి వి[తతం।                                                                 | 71  |
| •                                                                                           | ုపాత: భతతి వి <sub>ల్</sub> పోఽసావ(శౌషం తమళూవహామ్ ॥<br>కా <b>లేన సా</b> రికాదేహామహం హీర్వా విహంద్లమ । | ••• |
|                                                                                             | ద్రశ్రమాధ్యాయమాహాతాజ్ఞదప్పరాశ్చాభవం దివి ။                                                            | 72  |

తాజి ఓ పక్షిరాజమా! నాయొక్క మాహాత్మ్యమును వినుము. ముందు మూడవ జన్మమునందు నరోజవదనయను పేరుగలదాననై బ్రాహ్మణక న్యక గ యుంటిని పాత్రివత్యముతో గురుశుగ్రహాషజేయుచుంటిని. నేను నొకానొకప్పడు, విశ్రాంతిలేక గోరువంకను పఠింపజేయు చుంటిని. అప్పడు నాపతి కోపముతో గోరువంకవగుమని శపించెను. తరువాత నేను పాత్రివత్య మాహాత్మ్యముచే సారికగాజన్మించి మహర్షులయొక్క గృహమునందొకానొక కన్యక నన్ను పోషించెను. నేనచ్చోట బ్రూహ్మణుడు సకల కల్మషముల హరించునట్టి విభూతియోగమనబడు దశమాధ్యాయమును పఠించుచుండగ, వింటిని. కొంతకాలమునకు నా సారికాత్వముపోయి, ఓ పడ్డి రాజమా! దశమాధ్యాయ మాహాత్మ్యమువలన స్వర్గలోకమున నొకానొకనప్పరగవైతిని.

| § <sup>€</sup> # | పద్మావతీతి విఖ్యాకా పద్మాయా దయికా నఖీ।         |    |
|------------------|------------------------------------------------|----|
| 0                | ಕದಾವನ ಮಯಾ ಯಾಂಕ್ಯಾ ವಿಮಾನೆನ ವಿಚ್ ಯನಾ ॥           | 73 |
| ,,               | వీశక్పరోవరం రమ్యం విలోక్య విమలామ్బుజం।         |    |
|                  | မာသမီပ်ီးရှု ဆေးဗုနီအာ ထားသညာဝန်းရှိနော် သာတာ။ | 74 |
| ,,               | దుర్వాసాస్తావదాయాతో వివస్త్ర్మా కేన పీషికా।    |    |
|                  | శదృయాత్పద్మినీరూపం ధృతమేతన్మయా న్వయమ్ n        | 75 |
| ,,               | వద్భాం వదద్వయం బైవ ద్వయం హ న్రద్వయేన జ         |    |
|                  | ముఖేన పంచమామ్భాజమితి పంచామ్బుజాన్మ్యహమ్ 🛚      | 76 |
| ,,               | దృష్టా కేన మువీం దేణ కోపజ్వలితచక్షుషా।         |    |
|                  | అనేనైవ న్వరూపేణ తిమ్మ పాపే శకం సమా: "          | 77 |
| ,,               | ఇతి శావం నముత్సృజృ న బైవాంతర్ధిធే ఈ శాంత్ ।    |    |
|                  | విఘాత్యధ్యాయమాహాత్మ్యాత్ వాణీ మే న విಶీయతే ॥   | 78 |
| ,,               | మద్విలంఘనమా్రతేణ పతితోని మహీతలే।               |    |
|                  | అర్య శాపనివృత్తిర్మే తిష్ఠకాస్తే ఖగో క్రమ 🛚    | 79 |
| 33               | నిశామయ మయా గీయమానమధ్యాయము త్ర్మమం।             |    |
|                  | యస్యాకర్ణనమా తేణ త్వమద్వైవ విమోక్ష్య సే 🛚      | 80 |
| 99               | ఇక్యసౌ దశమాధ్యాయం పపాఠ శ్లక్ష్మయా గిరా।        |    |
|                  | కమాకర్ణ్య కయా దక్షమాదాయ చేసరోరుహామ్ 🏾          | 81 |
| ,,               | మయా సమర్పితం తుఖ్యం వద్మిన్యా వద్మము త్రమం।    |    |
| -                | ఇత్యుక్త్వా న జహౌ దేహం తదద్భుతమివాళవత్ ,       | 82 |

తా॥ లక్ష్మీ దేవికి [పియమైన చెలిక త్రైలై పద్మా పతియను నామధేయముతో [పసిద్ధిపడ సీతిని నేను నొకానొకప్పడు విమానములో సంచరించుచూ నీ సరోవరమునుజూచి దిగి జల్మకీడచేయ నారంభించితిని. ఇంతలో దుర్వాసమహర్జి నన్ను జూచెను. నే నాతని భయమువలన నే నిట్టి తామర తీగరూపమును ధరించితిని. నా యొక్క రెండుపొదములు రెండుకమలములుగను, హ స్త్రద్వయము కమలచ్వయముగను, ముఖముచే ఐదవకమలముగనై పంచామ్పుజయనెడి పేరుతోవిలసిల్లోతిని.

ఈ విషయము నంతయు దుర్వాసమహర్షి గనుగొని తీ్రవకోపముతో నీ విట్టి రూపములోనే నూరు సంవత్సరములుండు మాయనిశపించి అదృశ్యుడాయెను. గీత దశమాధ్యాయ పఠనమాహాత్మ్యముచే నీ జన్మములోకూడ నా వాక్కు విలుప్త్రముగాలేదు. నన్నుదాటి నీవు చనిన**మాత్రముచేతనే నీవు** భూమిమీదపడితివి. నీ పుండగనే నాకు కాపనిప్పత్తి కలుగుచున్నది. నేను గీతదశమాధ్యాయమును చదువుచున్నాను వినుము. దానివలన నీవు పాతకమునుండి విడివడెదవు. ఈ స్థారముజెప్పి నా పద్మిని సూక్ష్మవాక్యముతో దళమాధ్యాయమును పఠించెను. తర్వాత విముక్తిజెందెను. నేను దానినివిని దానిచేయివ్వబడిన కమలమును మీపాదములయందర్పించితిని. ఇట్టనిజెప్పుచు తన దేహమును వదలెను. యెంతో ఆశుగునున్నాన

#### ಶೃಂಗಿರಿ

| మ          | పదలె              | ను. యెంతో ఆశ్చర్య <mark>మయ్య</mark> ెను.                                       |     |  |  |
|------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------|-----|--|--|
| ರಿಖೆರುವಾಜ: |                   |                                                                                |     |  |  |
|            | 8 <sup>8</sup> 11 | పురాతనే థవే కోయం బ్రహ్మ హంసౌభవత్కథం।                                           |     |  |  |
|            | ·                 | తవా[గతః కుతో హేతోరుత్పనర్జ కథేఖరమ్ః                                            | 88  |  |  |
|            | ,,                | ఇతి ఖృంగిరి మేర్వాక్యమాకర్హ్యాహం తదాఽటువమ్!                                    |     |  |  |
|            |                   | ద్విజవేశ్మని పూర్వస్మీన్ జన్మన్యయమజాయత "                                       | 84  |  |  |
|            | **                | సుతపా ఇతి విఖ్యాతో బ్రహ్మదారి జికేంద్రియ: 1                                    |     |  |  |
|            |                   | వన౯ గురుకులే కుర్వ౯ వేదాధ్యయనమన్వహమ్ 🛚                                         |     |  |  |
|            | ,,                | గురుశు శాషణం నమ్యక్ విదధాతి చ భ క్రిశ:।                                        |     |  |  |
|            |                   | శయానన్య గురోశృయ్యాం ని <sub>టి</sub> త∗ న వదా∠న్ప <b>ృశ</b> త్∎                |     |  |  |
|            | ,,                | बैंत పాపేన తిర్మక్షమయం <b>న్వ</b> ర్గేఒపి లబ్ధవా∎ ।                            |     |  |  |
|            |                   | పద్మయోనిమరాలా నాం మధ్యే జాత వ్రతో ద్విజుం ఆ                                    | 87  |  |  |
|            | 33                | అస్మిన్ జన్మన్యమాష్యేహ పురాస్మల్లోక నావధి ၊                                    |     |  |  |
|            |                   | గీతానాం దశమాధ్యాయం నఖన్యా కథికం తతః ॥                                          |     |  |  |
|            | ,,                | ఆకర్ణ్య విహాగో లేఖే బ్రహ్మజ్ఞానమను క్రమమ్                                      |     |  |  |
|            |                   | సోబయం బ్రజకులే కాతో దశమాధ్యాయవైళవాత్ ။                                         |     |  |  |
|            | "                 | జన్మా ఖ్యానవశాదన్య శిశోరపి ముఖామ్పుజాత్ ।                                      |     |  |  |
|            |                   | గీతానాం దశమాధ్యాయః నముల్లనతి సర్వదా 🛚                                          | 90  |  |  |
|            | "                 | తదర్శ <b>వరిణా</b> మేన సర్వ <b>భూతేష్ప</b> వస్థితం।                            |     |  |  |
|            |                   | ಕಂಖೆವ[ಕಥರಂ ದೆವಮಯಂ प्रశ್အత ಸರ್ವದ ॥                                              | 91  |  |  |
|            | 59                | యస్మిన్ యస్మికా యదైవాస్య దృష్టి: స్పిగ్గా శరీరిణు।                             |     |  |  |
|            |                   | ស ស ឈ <u>ន្ទឹ</u> ស្នឹងឲ្យប <b>្ត៖ សំបានអំ</b> ្ពុនស <sub>្ត្រ</sub> ស់ខង ឆា ■ | 92  |  |  |
|            | ,,                | కద్విజ్ఞాయ మయా విస్టవ: పరమాక్షన్వరూపిణా I                                      |     |  |  |
|            |                   | ఇదం నగరమానీతో ముక్తికే తం న్వభావత: 🛚                                           | 98  |  |  |
|            | ,,                | అత్రక్యానాం మనుష్యాతాం ముక్కి కరతలే స్థ్రీతా।                                  | 0.4 |  |  |
|            | •                 | र्वेज्ञ रू द्वा के के कि श्री के कि        | 94  |  |  |
|            |                   |                                                                                |     |  |  |

| g <sup>s</sup> ı | న దదామ్ ఐహిర్గంతుమహామన్య ఫురా కృతం।                |    |
|------------------|----------------------------------------------------|----|
| **               | దశమాధ్యాయమాహాకాృక్ కక్రాజ్ఞానం నుదుర్లభమ్ ॥        | 95 |
| ,,               | లబ్దమేతేన మున్నినా జీవ౯ ము క్రిరియం కథా।           |    |
|                  | <b>ತಿ</b> ನಾನ್ಯ చలతో మా <u>న</u> ందదామి వథిగచృకः ॥ | 96 |
| ,,               | దళమాధ్యాయ మహిమా ఖృంగిరికే మహానయం।                  |    |
|                  | ఇతి రృంగిరి జీర్గే కథికం యక్కథానకమ్ ။              | 97 |
| ,,               | తవేదము[త కథితం నర్వపావు[వజాశనమ్।                   |    |
|                  | నరో వాఒవృథవా నారీ యాఒపి కోఒపి చ వా పునః॥           | 98 |
| ,,               | ಅನ್ನು   ಕ ವಣಮ್ಮ ತೆಣ ಸರ್ಸ್ಪಾಕ ಮಫಲಂ ಲಫೆಕ್ ॥          | 99 |

తా॥ భృంగిరిటిముని మరల పరమేశ్వరుని నిట్లు ప్రశ్నించెను. పూర్వజన్మమున యీ హంస యేమిగాయుండెను7 బ్రహ్మకు వాహనముగ నెటులాయెను? తమదగ్గరకు వచ్చుటకు హేతు వేమి? యెందులకు శరీరమునువదలెను? ఈ ప్రకారము భృంగిరిటివాక్యమునువిని ఓ దేవీ! నే నిటు లాతనితో జెప్పితిని. పూర్వజన్మమున బ్రాహ్మణకులమున సుతపుడని పేరుతో విఖ్యాతిగాంచి జితేంట్రియుడగు బ్రహ్మచారి గురుకులమున వేదాధ్యయన తత్పరుడైయుండెను. చాలభ క్తితో గురు శుక్రూష్ జేయుచుండెను. ఒక పృడు గురువు నిగ్రదించుచుండ తానున్ను నిగ్రదించుచుండగా తనకు తెలియకుండ తనపాదము గురువునకుతగిలెను. ఆ దోషముచే యాబ్రహ్మచారి స్వర్గలోకమున **్లుహ్మదేవు**నిహాంనలలో నొకహాంసగా జన్మించెను. ఈ జన్మమున నన్ను చూచువరకు పద్మినిచే పఠింపబడిన గీతయొక్క దశమాధ్యాయమును వినుటచేతను, ఈ హంసపడ్హి అత్యుత్తమమగు బ్రహ్మక్షానమును పొందెను. అట్డి హంస దశమాధ్యాయ పఠనముచే బ్రాహ్మణుడైపుట్టైను. ఆ (బాహ్మణుని పు్రతుడు గీత దశమాధ్యాయమును పఠించుచుండును. ఆ యర్థమును విశదీక రించుటచే సమ్యప్రభూతముల యందున్నట్టియు శంఖచ్యక గదాపాణియునునగు విస్టుదేవుని యెల్లప్పడు తనలో గాంచుచుండెను. ఆ మాహాక్క్యముచే యీతనిదృష్టి యేవరి ైబపడునో వాడు సురాపానపాఠకుడైనను బ్రహ్మహంఠకుడైనను ముక్తుడగుచున్నాడు. యీ విషయములను దెలిసి 🕏 ని వరమాత్మన్వరూపుడగు నేమ ఈ బ్రాహ్మణో త్తముని నీ నగరమునతుం దీసికొనివచ్చితిని. గనుక నిది స్వభావముగనే ము. క్రిక్షే. త్రమాయెను. అందుచే నిచటనున్న మనుమ్యలకు ము. క్రియమనది . చేతిలో నున్నది. ఇయ్యదియే విశేషము. అందువలన నేనితనిని నీ పట్టణమునుండి వెలుపలికి వెళ్ళనివ్వను. దశమాభ్యాయ పఠనమాహాక్యమువల్లనే సుదుర్హభమగు క్రత్వజ్ఞానమునుబడసి 🕯పమ్మక్తుడైయున్నాడు. ఈ ప్రితిచేతనే మార్గమున నడచునప్పడితనికి తేయూతనొనగెదను. ఓ భృంగిరిటి! దళమాధ్యాయమహమ చాలాగొప్పది. ఓ దేవీ! ఆతనికి బోధించిన కథాభాగమునే నీకు నేను మడివితిని. ఇయ్యది, సమస్త పాఠకములహరించునది. పురుషుడైనను స్త్రీ యైనను ్రీశవణమాత్రమున సర్యాక్రమధర్మముల యనుష్టించు ఫలమును పొందుచున్నారు.

# ఏ కా ద శా ఛ్యా య మా హా త్ర్య ము

| దేవ్యువా          | చ:—               | _                                                                   |             |
|-------------------|-------------------|---------------------------------------------------------------------|-------------|
|                   | ર્જુ <del>ક</del> | ఇతిహానాక్లయమీశాన ॄశేయసాం సాధనం మరం।                                 |             |
|                   |                   | ఆకర్ణ్య కరుణాపూర్ణ మమ కాంజూ మ్వర్తి 🛭                               | 1           |
|                   | ,,                | వీకాదశన్య మాహాత్మ్యమధ్యాయన్య కథాత్ర్యమ్।                            |             |
|                   |                   | ဆက္မွဆင္ကြဏ္ စီလက္ ဆာန္လို ဆန္သာ အာ၀ို ဆန္မွာအာ၀ို ဆန္မွာ အျပည္သည္။ | 2           |
| i                 | gr∘∥ 5            | ార్వత్తిదేవి అడిగౌను. ఈ కథాభాగము మొగుల (శేయస <b>్రరము. ఓకరుణా</b>   | పూరా !      |
| <b>విన</b> గ వినగ | <b>ক</b> ভ        | ్రంఠ ఉదయించుచున్నది. అటులనే ఓ ప్రపక్త (ప్రవర! పదునొకండవ ఆ           | ాణ<br>ధ్యాయ |
| మాహాత్మ్మ         | <b>్రము</b> ను    | విశదీకరింపుము.                                                      | ·           |
| ఈశ్వర             | ఉవా               | ન્ <b>ત્ર:—</b>                                                     |             |
| _                 |                   | ఆకర్ణయ కథాం కాన్రే గీతావర్ణనస్మతయాం।                                |             |
|                   | •                 | బిశ్వరూపాఖధానస్త్ర మాహాత్మ్యమప్పావనమ్॥                              | 3           |
|                   | ,,                | అధ్యాయన్య బిశాలాఓ వక్తుం కావన్న శక్శతే!                             |             |
|                   |                   | လိဘ်္ဂြဲကီ ဧစာလျှ ညီ မ ခြဲ့ ေ ဧစ္နီ ဆီထား ။                         | 4           |
|                   | 29                | ప్రవేశికాయా నై బీనద్యా మేఘంకరమితి  శుతం।                            |             |
|                   |                   | ನಗರಂ ಗರಿಮ್ಲಾಧಾರ ಕುಂಗ್ರಪಾಕಾರಗ್ ವುರಮ್ ∎                               | 5           |
|                   | ,,                | విశాలా శ్రా మశాలాను స్వర్ణ నైంభవిభూషి కం।                           |             |
|                   |                   | ్శిమదృ: సుఖిఖి: శానై: నదాబారైర్జి ∋ేంద్రమై: ∎                       | 6           |
|                   | ,,                | అధిష్టితం ఇవైశ్చారు శృంగాటకమనోహరం।                                  |             |
|                   |                   | మణిన్రంభన్పురత్ న్వర్హాపణచత్వరశోఖితమ్ 🛚                             | 7           |
|                   | ,,                | వతాకా కింకిణిక్యాణకదమృకకలన్వరం।                                     |             |
|                   |                   | వేదాధ్యయననిర్మోష వాచాలికదిగ౦కరమ్∎                                   | 8           |
|                   | >>                | తూర్యనంఘోషణాకీర్ణ విశాలవ్యోమమండలం ౹                                 |             |
|                   |                   | వరాకా చల్లవోద్పూతోవాతనిర్ణిళవ్స్గహమ్ 🛚                              | 9           |
|                   | 33                | రాజమార్గవరద్వార నారీమంజీరశింజి 📴 : ।                                |             |
|                   |                   | వల్లకి వేణుకైగ్రీతైర్భాత్రి వాణింద్ర హేష్తై: #                      | 10          |
|                   | "                 | ేష్లమాణమివాఖిక్షం దిక్పాలానాం పురైన్నమం।                            |             |
|                   |                   | සේව සුරු වර්ගුර ආර්ථික්වල පසිර 1                                    | 11          |

తాకి ఈశ్వరుడిట్లుపలికెను! ఓ దేవీ! ఈ భగవద్దీతావిషయమైనిక వా్రకుచ్చెదరు శినుము. పదునొక**ండప యధ్యాయమక ఆగు విశ్వరూపపందర్శన యోగము**యొక్క మాహాత్మ్య [పతిపాదనా విషయమై వేలకొలది గాధలుగలపు. దాని పవి[తత పాగడ సాధ్యముకాదు. ఆ విషయమై ప్రధానమగు నొక కథను పక్కాణించెదను. ప్రణీతయను నదియొక్కయొడ్డున మేఘంకర మను (పసిద్ధిపడసిన పురమొండుగలదు. అప్పరమున ఉన్న తమైన (పాకారగోపురమును స్వర్ణ ప్రంభనిర్మిత విశాలాశ్రమ భవనములును శ్రీమంతులును, సుఖవంతులును, శాంతులును, దాంతులును, సదాచారసంపన్నులును, జితేంద్రియులును, తీక్షటుద్ధిగలవారును మనోహర చతుప్పధములును సువర్ణమయ విపణివీథులును గలపు. మరియు నా పట్టణమున పతాకాధ్వనులును వేదా ధ్యయన భోషలు తూర్యనినదములు శత్రుభయంకర పతాకావాయువులును, వీణావేణుగీతములు (శేష్ఠమైన అశ్వధ్వనులు వీటిచే నొప్పచున్నదై దిక్పాలకులయొక్క పట్టణముతో సమానమైయుండెను. ఆ పురవరంలున సకలలోకపతియగు శార్థపాణి (విష్ణువు) విరాజిల్లుచుండెను.

శ్లో జమా ర్రైమశ్వరమం ్బహ్మ జగల్లో చనజీవితం। లష్మీనయనరాజీవపూజితాకారగౌరవః ॥ 12

,, త్రివ్క్రమవవు ే ఘాశ్యామలః కోమలద్యంతిః। శ్రీవత్సవడ్ రాశీవ వనమాలావి**ళూషి**తః॥ 18

,, అనేకభూషణో పేత: నరతృ ఇవ వారిధి:। చలత్ సౌదామినీదామ సాం∣దమేఘనమడ్యుతి:∎ 14

,, తస్యాస్త్ర్ ముకు జే సాజూత్ శార్జపాణి: పుర:పుమా हा। గ్రామం కం దృష్ట్వా ముచ్యతే జంతు:జన్మనంసారణంధనాత్ ॥ 15

తా॥ ఆ భగవంతుడు మూర్తేభవించిన పర్యబహ్మస్వరూపుడై సకలలోకములకు నేత్ర ప్రాయుడైయుండెను. లడ్మీపూజ్యభావదృష్టికి సాక్షాత్కరించువాడును, త్రివిక్రమావతారుడును, మేఘ్యూమలాంగుడును, శ్రీవత్సధరుడును, పనమాలా భూషితుడును, మరియు ననేక భూషణము లతో కూడుకొని రత్నములతో కూడుకొన్న సముద్రునివలె యుంటున్నవాడును, లడ్మీధరుడు గనుక నే మెఱుపుతీగతోనొప్పారు మేఘసమాన కాంతిగలవాడునై యుండెను. ఆ పట్టణముయొక్క శిఖరభాగమున పరమపురుపుడగు విష్ణువు సదా నివాసియైయుండెను. ఆ భగవంతునిగాంచి జను లెల్లరు ముత్తిని బడయుచుండిరి.

శ్లో యన్మన్ వురే మహాత్రీం విద్యతే మేఖలాఖీధం : యుత స్నాత్వా నలైర్నిక్యం పావ్యతే వైష్ణవేం వదం జ 16 ,, త[త పిక్కు జగన్నాధం నరసించాం కృపార్ణవం : న వ్యవనాక్ట్రీతాద్యో రాన్ము చ్యతే డుమృతా జా నరః జ 17 ,, మేఖలాయాం గణాధీశం విలోశయతి యో నరః : న నినిరత్ విహ్నావి దున్రాణుంది నర్వారా జ 18 ,, బ్ఞాహ్మాభక్యమరో మాంతో నిర్మమో నిరమాంకృతిః : తేస్మినేముంకరే క్శ్వీడకూళ్ (ఖాహ్మణువత్తము జ 19

[ప**స్టోదపూజిక**స్పాజాబాక్స్తి య<sub>[</sub>క నృక్కనరీ "

29

శ్లోం။ త౦దృష్ట్వా దేవదేవేశ౦పూజయంత్వా తు ళక్తితః। త[శ శ౦దివన౦సీత్వా న యయూవమ్బకాపుర౦॥

30

తా॥ గోదావరీ పుష్కరశీర్థయాత్రచేయుటకై బయలుదేరెను. మొదటిదినమున విరజా శీర్థమును సేవించెను. నాభితీర్థము మొదలుకొని ఆయాదేవతల పూజించి నచ్చటచ్చట తీర్థముల యందు స్నానమొనర్చుడు మహామాయారూపిణియగు లక్ష్మీ దేవిని పూజించెను. తారాతీర్థ యమునానంగమములయందు స్నానమాచరించెను. ఈ ప్రకారము అష్ట తీర్థములు సేవించి పితృ తర్పణముజేసి శివునిపూజించి కపిలాద్వారమునకు పోయెను. అచ్చట స్నానమాచరించి నిర్ధాత కల్మమడై మధుసూదనుని నమస్కరించి స్తుతించి పూజించి నా బ్రవేశంబున నారాత్రివసించి బ్రాహ్మణులతోకూడ వేకువజామున నరసింహవనమునుగూర్చి పోయెను. ఆతీర్థమున రామదీ ర్జిక యుందు (ప్రహ్లాదునిచే పూజింపబడిన నృసింహస్వామి గలడు- ఆచ్చట నా స్వామిని భ క్రితోదర్శించి ఆ దినమునుగడపి అమ్మికాషట్టణమునుగూర్చి పోయెను

| જુ <del>ૈ</del> ॥ | అన్ముగ హేణ భక్తానామమృకా త్మత కిష్టరి।                   |    |
|-------------------|---------------------------------------------------------|----|
|                   | పూరయ బ్రైమనుష్యాణాం వాంచికాన్యఖిలాన్యపి ॥               | 31 |
| ,,                | పూజయిత్వాఽమ్బికాం భక్త్యా పుష్పగంధానులేవనై కి 1         |    |
|                   | 👉 పహారైశృ ಏ೩ಥಃ ಪ್ರೀತ್ರೀ   ಏಣಮನೌರ೩ ။                     | 32 |
| ,,                | వి[వ <u>న</u> ్రస్మాత్పురా[క్పావ్రః కంఠస్థానాఖిధం పురం: |    |
|                   | య్రకాస్తే పరమా శక్తిర్మహాలక్ష్మీర్మహాద్యుతింగ           | 33 |
|                   | తామవేష్య్య సుధాభానుభాస్కరద్యుతిమండలామ్ 1                |    |
|                   | సంసారతాపన్చేద పద్మప్రీయూషవాహినీమ్ 🛚                     | 84 |
| ,,                | యోగిరాజహృదమ్భాజరాజహంనని షేవితాం।                        |    |
|                   | అనాహత మహానాద మయీమద్వయరూపిణీమ్ ॥                         | 35 |
| ,,                | మహాల్ష్మీం భగవతీం వాంభికార్థ్మవదాయిసిం।                 |    |
|                   | అరాధ్య ఖక్తిఖావేన.బేతసా న ముసిశ్వరః ॥                   | 36 |
| ,,                | వివాహామండవం బ్రాప పురం వి ప్రైస్పమన్వితః ١              |    |
|                   | పూరే త[త [పత్రిగృహం వానస్థానమయాచత ]                     | 37 |

తా॥ అచ్చట భక్తులననుగ్రహించుట కొరకై అమ్బి కాదేవి బద్ధకంకణురాలై మనుష్య మనోరథములను నెరవేర్పుచుండెను. పరమభ క్రితో నా యమ్బి కాదేవిని (పణామస్తో[తాదులచేత పూజించి తరువాత నా సునందుడు కంఠస్థాన పురమునుగూర్చి వచ్చెను. అచ్చట పరమశ క్రి స్వరూపిణియగు మహాలక్ష్మి గొప్పతేజస్వరూపిణియై ప్రహశించుచుండెను. సూర్యమండల చంద్ర మండలముల (పకాశింపజేయునదియు సంసారసంతాపము నశింపజేసి సుధను (పవహింపజేయు నదియు యోగిశేష్టుల హృదయకమలమునకు రాజహంసయైనదియు అనాహత మహానాదమను (పణవధ్వవిరూపిణియు అవ్వయమై పూజ్యురాలై వాంచితార్థముల యిచ్చునట్టి మహాలక్ష్మి నిజూచి భ క్రితోపూజిండెను. అటుతరువాత (బాహ్మణులతో కూడినవాడై కల్యాణమండపమను పురమునకు పచ్చెను. ఆ పట్టణమున తానుండుటైకై నివాసస్థానమును (పతిగృహమునందును యాచించెను.

|                   | థగవట్లి కా మాహాత్మ్య ము                                                               | <b>8</b> 9  |
|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| දැ <sup>6</sup> ∎ | న లేఖే వనతిం స్థాతుం గేహే కన్మిన్నపి ద్విజుంగ                                         |             |
|                   | దర్శితం   గామపాలేన విశాలం వానమంద్రిన్మ్ #                                             | 38          |
| ,,                | [పబ్రేక్స్ వనత్ర చ <sub>్</sub> కే   ఖాహ్మణస <sub>్</sub> రగ్ <b>థి</b> న్సహ !        |             |
|                   | త్తిః (పథాతె విమరౌ సునందో 2సా ద<్రికో తమః॥                                            | 39          |
| "                 | బహిరాలోకయాంచ్కే వాసగేహాన్ని జం వహ్హు                                                  |             |
| ,,                | မယ္ခ်င္မွာလွန္သစ္ေတြေန အေခါ္ ေတြသည္မွာလွန္း လည္သည္တာ မ                                | 40          |
| ,,                | గమ్యమానః సమాయా నం గ్రామపాలో దదర్శ నః ৷<br>తం బఖాష్ గ్రామపాల ఆయుష్మానసి నర్వశః ॥       | 14          |
| ,,                | ఖాగ ధేయవతాం పుంసాం పుణ్యః పుణ్యవతామని।                                                | 41          |
|                   | ్ష్మామో విద్యతే వత్స్ట్రోపీ లోకో త్రర స్వ్యాయి ။                                      | 42          |
| ,,                | క్వ ప్రయాణా సహాయా నే కథం తత్సదనాదృహిం                                                 | , <b>42</b> |
|                   | తత్పశ్య మునిశార్ధూల కథయామి తవా <sub>!</sub> గతః 🖪                                     | 43          |
| ,,                | కింతు నాన్యం క్వయా తుల్యం వశ్యామీహ తవస్వీనం।                                          |             |
|                   | కిం జానాని మహామంత్రం కాం విద్యామవలమృస్టు                                              | 44          |
| ,,                | కస్య దేవస్య కారుణ్యాచ్ఛ క్రిర్లోకో త్రాం త్వయి !                                      |             |
|                   | ទទ ႏ ထရာသေ শুরু լក మే ఒన్ని ్ బాహ్మణో త్రమ ∎                                          | 45          |
| ,,                | త్మతాషామఖిలామేవ భగవం నే కరోమ్మకాం।                                                    | 10          |
|                   | ఇతి సంవాసయామాస తస్మిక్ గామే మున్నీశ్వరమ్॥<br>వరిచర్యాం చ తస్యాసౌ భక్తా భ[కే దివానిశం। | 46          |
| ,,                | దివాసేష మ్మామ్ నప్పాష్ట్ సమేయవాకా ။                                                   | 47          |
|                   | केन्ड कर्म कर्म कर्म कर्म कर्म कर्म कर्म कर्म                                         | 481         |
| ,,                | అద్య మే ఖాగ్యహీనన్య గుణవా౯్ భ క్తిమా౯్ సుతః॥                                          | 48          |
| ,,                | జాజ్వల్యమానదం ప్రేణ భఓతో నిశి రక్ష సా।                                                | 30          |
| -,                | ఇత్యేవం రక్షకేణో క్రం తం వృవచ్చ న సంయమ్ ॥                                             | 49          |

తా॥ ఎచ్చోటను నా సునందునికి వసతి లభింపక పోయెను. ఇట్లుండగ నా గ్రామాధికారి విశాలమగు నొకమందిరమును జూ పెను. ఆ రాత్రి యా ప్రదేశమునందు తాను మిగ్రతులున్ను నివ సించిరి. తెల్లవారగానే నా సునందుడు తానొక్కడు వెలుపలికివచ్చెను. మిగిలినవారిని చూడక పోయెను. ఆ సమయమున గ్రామపాలుడు తిరిగివచ్చి నాసునందునితో నిటులపలికెను. ఓ ఆయుష్మంతుడా! ఓ మహాభాగధేయా! నీవే పుణ్యాత్ములలో పుణ్యపురుముడవు. నీయందొకానొక లోకో త్తర (పభావమున్నది. నీతోకూడ నున్నవారలెటుల జనుదెంచిరి? తమ రిచ్చట మిగిలి యున్నారు, మీతో సమానుడగు మహాతపోవంతుని నేనెచ్చటనుగనలేదు. తమరెట్టి మహామంత మును దెలిసికొనియున్నారు? యే విద్య నుపాసించితిరి? యే దేవుని యమ్మగహమువలన మీ కిట్టి \* క్లిలిఫించినది? మీరు నా యందు దయయుంచి నీ ప్రదేశముననే నివసించుడు. సమ స్థ పరిచర్య

**で**Kが

లను నేనొనర్భుచుందును. ఇటుల వాక్రుచ్చి నా బ్రాహ్మణో త్రముని నచ్చటనే వసీంచునటుల నా గ్రామాధికారి యొనర్సెను. ఈ స్థుకారమాయధికారి రాత్రింబవర్లు నా సుసందమహాయోగికి పరిచర్యజేయుచుండెను. ఇటుల ఏడు ఎనిమిది దినములుగడువగా ప్రాత్యకాలముననే నాగ్రామాధి కారి సునందునిదగ్గఱకొచ్చి మిగులదుఃఖించెను. ఓ స్వామీ! నేను భాగ్యహీనుడనైతిని. సకలగుణ సంపన్నుడును, భక్తిపరాయణుడునగు నాసుతుని పెద్దకోరలుగల ఒక రాక్షనుడు యీ రాత్ర భక్తించెను. ఇట్టి దీనారవమును నాసునంద మహాత్ముడు విని ప్రవ్మించెను.

ङ्की∎ క్వాస్తేన రాష్ట్రః పృత్ భ‱ితప్పే కథం వద। |గామపాలఉపాచ:—

|        | <b>ব ৰৈ</b> কৰি কাণিঃ పురుషాదో నిశాచరঃ॥                                                                                                                | 50         |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| €.     | ನ ಘ್ರದತಿ ನರ್ನೆಕೃ ನಿಕೃಂ ನಗರಗ್ವರ್≖ ၊                                                                                                                     |            |
| •      | న నర్వైర్నాగరైర్క ప్రార్థికః వురుషైః వురా॥                                                                                                             | 51         |
| ,,     | రక్షరాక్షననన్నర్వాక్ [గాన్ న్రే కల్పయామహే।                                                                                                             |            |
|        | వథికా నిశ్నిαనై యే చ తా∎ా ఘం≰్న రా≰న ు                                                                                                                 | 52         |
| ,,     | వీతన్మికా నదనే పొంథాకా 1 గామానాల్చవేశితాకా 1                                                                                                           |            |
|        | ఆహారం కల్పయాంచ్చకురాత్మీయ్రపాణగు ప్రదేశ                                                                                                                | 58         |
| ,,     |                                                                                                                                                        |            |
|        | తే గ్రామం కల దానేన త్వం ముక్తోఒసి ద్విజో త్రమ ॥                                                                                                        | 54         |
| ,,     | ్రవరావం భవతో వేత్తి భవానేవ ద్విజోత్తమ i                                                                                                                |            |
|        | మదీయతనయస్యాద్య మిత్రమేకముపాగతమ్ ။                                                                                                                      | <b>5</b> 5 |
| 35     | అజానకా మయా సోఓపి తనయస్య బ్రాపియన్నలా !                                                                                                                 | ۲.         |
|        | అనైకు పాంథజనై స్పార్ధం తస్మిజా గేహే చ్రవేశిత: "                                                                                                        | <b>5</b> 6 |
| "      | ్ళత్వా త్వత్వవిష్టం తం నిశిథే తనయో మమ<br>చక్రానేకుం గ్రామంలోని క్రామంలోని మండ్రాన్ని క్రామంలోని క్రామంలోని క్రామంలోని క్రామంలోని క్రామంలోని క్రామంలోని | £17        |
|        | తమానేతుం గతస్పోఒప్ భఓైత సైన ర౬ైనా ॥<br>ముఖితేన మయా  పో కౖ:  పాతను పిశిశాశన:।                                                                           | 57         |
| >>     | మమాపి పుత్రో దుష్టార్మకా భవతా నిశి భష్టిత:                                                                                                             | 58         |
| ,,     | భవజ్ఞకరనిర్మగ్న: నుతోఽసా యేన జీవరి 1                                                                                                                   | UO         |
| "      | అ స్త్రి బై వముపాయస్తే బూహీ మే త్వం నిశాచర జ                                                                                                           | <b>5</b> 9 |
| de are | ರ:—                                                                                                                                                    | •••        |
|        | •ంతః ¦వవిష్టం త్వత్పు¦తమజ్ఞాత్వాఽహమళ≰యమ్                                                                                                               |            |
| Ø _    | అజానన్ భఓత: పాంథై: నహితో ఓసా సుత న్రవ 🛚                                                                                                                | 60         |
|        |                                                                                                                                                        |            |

తా 1 ఓ గ్రామపాలా! నీ కుమారుని భక్షించిన రాక్షనుఁడెచ్చోట నివసించుచున్నా.(డో డానినంతయు చెప్పము - గ్రామాధికారిచెప్పెను. మహాత్మా! ఈ నగరమున నరభక్షకుఁడగు హోరరాక్షనుఁడొకఁడున్నా.(డు. ట్రతిదిన మాతడువచ్చి యీ యూరివారల తినుచున్నా.(డు. అంతట గ్రామమ్థులమండరమేకమై యాతని నిటుల (పార్థించితిమి. నీవే మమ్ముల రక్షించుము.

ఓ రాక్షసవరేణ్యా ! నీ భోజనమును మేము కల్పింతుము. ఇతర గ్రామములనుండి యిచ్చటికేశెంచి ని(దించువారలఁదినుచుండుము. ఇట్లు గామస్థులరక్షణకై యీ ధర్మశాలను నిర్మించి గ్రా**మాధి** కారులు యితరులను నిందులో బ్రవేశ పెట్టి వానికాహారము కల్పించిరి. ఇప్పుడు దురదృష్టవంతు లైన కొంతమంది బ్రాహ్మణులతోకూడ తమరున్ను నీగృహమున నిగ్రించి<mark>తిరి. తమరుతప్ప</mark>

|                   |                                                                                 | •           |
|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| వాారందరు నీరాకౖ   | సునివాతబడిరి. తమ్మపభావము తమకేతెలియును. యీ దినమున నా <b>కుమ</b>                  | ారు:        |
| మ్మితుఁడొకఁడువచె  | బ్బెను. ఆ మి(తుని నేను తెలియక బాటసారులతోకూడ (పవేశపె <b>ట్టితిని. ఈ</b> శ        | <u>ئ</u> جو |
| ను నాకుమూరుడు     | విని వాని మి(తునివెదకుచు నిచ్చోటఁజని నా రాక్షసునిచే భక్షింపఁబడెను. డ్ర          | કેન્ક       |
| కాలముననే రాక్ష్మ  | సునియుటుల <sub>(</sub> పశ్నించితిని. ఓదుష్టాత్మా! నియమ మత్మిక <b>మించి సీవె</b> | فيدو        |
| నా కుమారునిఁగూ    | డ భక్తించితివి. నీ యుదరముననున్న నా కుమారుని బ్రతికించుటకు దె                    | ಕ್ಷ         |
| నుపాయము కన        | స్పట్టెనేని నద్దానిని నాకునుడువుము. రాక్షసుఁడుచెప్పెను. ఓ <b>గ్రామాధి</b>       | ਬਾਹੈ        |
| పథికులతోగూడ శ     | వచ్చినందున నీ కుమారుఁడును నాచే భక్షింపబడెను. ఆ విషయము నేనెరుం                   | గను         |
| କୃ <sup>କ</sup> ॥ | యథా జివత్ మే కుక్షౌ యథా భవత్ రఓౖకঃ।                                             |             |
|                   | తథా విహితమవ్యస్త్రి దైవేన వరమేష్ఠినా॥                                           | 61          |
| ,,                | గ్తైకాదశమధ్యాయం యః మఠతృబెశ్ర ద్విణు ।                                           |             |
|                   | —<br>త[తృఖావేన మే ము <u>కి</u> ర్మృతానాం పునరుదృవః ∎                            | 62          |
| ကသည်ာၿ 🚓          |                                                                                 |             |
|                   | కథమేకాదశాధ్యాయసామర్థ్యమిదమద్భుతం।                                               |             |
| n                 | ఇతి పృష్టా మయా వ్యవ న ఐఖాషే నిశాచరం ॥                                           | 61          |
| ••                | పూరా గృ[ధేణ కేనాపి నఖోమాం నేణ గచ్చ <b>రా</b> ।                                  |             |
|                   | అస్థిఖండం న్వతుండా[గాత్పాతికం క్వాపీ వారిణి ॥                                   | 64          |
|                   | తం జలాశయమాగత్య కోపి జ్ఞానీశ్వర నృదా।                                            |             |
| ,,                | మహాతీర్థమ్తి జ్ఞాత్వా విదధే పిశృశరృణమ్ ॥                                        | 61          |
|                   | -                                                                               | •           |
| ,,                | కమూచిరే జనాస్పర్వే తీర్థమేకక్కథం వద ।                                           | 00          |
|                   | ಜನ ಕೈ ತಾದ ತಾಧ್ಯಾಯಂ [ ಶಿಸಂಧ್ಯಂ ನಿಯ ಕೆನ್ಲ್ರಿಯಃ ။                                  | 66          |
|                   | కృతమానన్తు వి¦పోఽసా బోరైర్య్యాపాదిత: వథి၊                                       |             |
|                   | కస్యాస్థిశకలం గృద్ధవదనాత్పతితం జిలే ॥                                           | 67          |
| ,,                | తేన తీర్థమ్దం దివ్యం జాతం పాతకనాశనం।                                            |             |
|                   | తక½ేమానవానృ ే నస్పు నృత జలాశయే ∎                                                |             |
|                   | విష్కలు షకయా బైనం  పాపు స్తే వరమంపదమ్                                           |             |
|                   | వీకాదశను సామర్వాదధ్యాయన్య భవిష్యతి 🛚                                            | 69          |

మమాపి ముక్తిః పాంథానాం పునరుళ్లానమేవ చః యా మయా కశ్చీడుద్దీక్ట్లో బాహ్మణో <u>త</u>్త్రవ్రతిష్ట్రి ။ 70

తా။ నాచే భడ్డింపఁబడినవారు నా యుదరమున సురడ్హితులైయుందురు. ఈ మకారము బ్రహ్మ దేవునిచే విధింపఁబడినది. దీనికి ప్రత్యామ్నా యమునుగూడవినుము. గీతలోని యేకాదశా **ငှာ္မွတ်သားလ ప**ම්ဝက် *(బాహ్మణుడు త*[త్పభావముచే నాకు శాపవిము క్లేని, మరణించినవారి యొక్క పువర్ణీపనమును చేయఁగలఁడు. తిరుగ నారా క్షసపరేణ్యుని నే నిటుల బ్రహ్మించితిని. గీత యేకాదశాధ్యాయ మాహాత్మ్యము ఆత్యాశ్చర్యకరముగానున్నది. దానివిషయము తెలుపుమని యడిగితిని. ఓ బ్రహహ్మణవరేణ్యా ! నాచే స్రహ్మగావింపణుడిన రాక్షమఁడీవిధంబు చెప్పుదొడఁగెను. పూర్వకాలమున గగనమార్గమున నొకానొక (గద్ద నోటిచే నెముకముక్కను కరచుకొని పోపు చుండెను. ఆయస్థిఖండముజారి యొకానొకచోట జలములోపడెను. ఆ జలాశయముగూర్చి యొక గొప్పమహాత్ముడు జనుదెంచి ఇది మహాతీర్థమైనదని తెలిసికొని పితృతర్పణముచే సేను. అద్దానిని గనుఁగొని యచ్చటనున్నజనులు ఇది యెటుల మహాతీర్థమయ్యెనని యా మహాత్ముని మ్రోబ్లించిరి. ఆట నా జ్ఞాని యిటులచెప్పెను. ఒకానొక బ్రాహ్మణుడు మౌన్మవతముధరించి జితేంద్రియుడ్డె గీతయొక్క ఏకాదశాధ్యాయమును పఠించుచుండెను. అట్టి పుణ్యస్థత్తముని దొంగలు మార్గమున వధించిరి. ఆ మహిమాశాలియొక్క యస్థిఖండమును గైకొని గ్రద్ధపోవుచుండంగా నదియే నిచ్చోటం బడెను. అందుచేతనే యిది గొప్పతీర్థమాయెను. యిచ్చోట గృంకులిడిన వారందరు పవి(తు లగుదురు. తదనంతరమాతీర్థమున నీ విషయమును తెలిసినవారందరు స్నానము చేసి వీతపాపులై వైష్ణవస్థానమునుఁపొందిరి. ఓ విర్రపవరేణ్యా! విశ్వరూపసందర్శన యోగమను గీత యేకాదశాధ్యాయ మాహాత్మ్యముచే నాకును, కుక్షిస్థజీవులకును, విముక్తికాగలదు. అట్టి అధ్యాయమహిముగల బ్రాహ్మణుడు నాచే భడ్హింపఁబడక నీభవనముననే యున్నాఁడు.

> శ్యేణ న చ పికాదశాధ్యాయం జవత్ నృ నిరంతరమ్ : న తేనాధ్యాయమ నే9ణ న కృవారాఖిమ ౖనైళమ్ జ 71 ,, విధాయ వార్ వి[ేప్న9: ఓ పేద్యద్ మమోచర్ :

తతో మే శావనిర్ము క్రిర్మమిష్ట్రత్ న సంశయ: "

,, ఇతి తేనాస్మి సన్దిష్టన్నమాయాత న్వద న్రికమ్। వ్మివ ఉవాచ:—

> రాజ్నః కేన పాపెన జాతోఽసా వద రజ్క! యుత్తపాయాం గృహే శస్మిన ౖరాజా ఖాదతి న్రిదిశాజా ॥ 78

తా!! ఆతఁడు నిరంతరము నేకాదశాధ్యాయము జపించుచుండెను. ఆయధ్యాయ మంత్రముచేత నేడుసార్లు మంత్రించి యమ్మహాత్ముఁడు నాహైజలము బ్రోడ్మించెనేని నాకు శాప విముక్తిగలుగును. అని రాక్షముడుంజెప్పెను. గాన, నోమహానుభావా! సీదగ్గరకు చనుదెంచితిని. తరువాత నావిశాలమందిరములోనున్న సునందమహాయోగి గ్రామాధికారినిగగార్భిచెప్పెను, అతం డెవుడు? యెందులకై రాక్షముడాయెను? యెందువలన నిదురించుచున్న వారిని భక్తించుచున్నాడని యీ రహకర మడిగెను.

ျగామపాల ఉవాభ:—

ទ្ឋី៖ అన్మిజా ုగామే పురా కశ్చిదానిద్వి[మ: కృషివల:। ఫికదా శాలొకేదారరక్షణే వ్యాకులో ద్విజ:॥ 72

|             | భగవద్దీ ఈ మూ హా కృష్ణము                                   | 98  |
|-------------|-----------------------------------------------------------|-----|
| ชีวีแ       | నాతిదూరే మహాగృధః పాంథమేక మథక్షయత్ ।                       |     |
| Ü           | తం విమోచయితుం దూరాద్దయాంచ <sub>్</sub> కేఽపీ తావసః »      | 75  |
| >>          | ఖ్క్వా పాంథం ఖగస్తావన్నిరగాదంబరాధ్వనా।                    |     |
|             | తతన్న తావనః కోపా త్రం ఏఖాషే కృష్వలమ్॥                     | 76  |
| ,,          | ధిక్వాం హాలిక డుర్భుద్ధే కఠోరమంతి నిర్దృణ 1               |     |
|             | కుక్టింభరం పర్శాణబిముఖం హశజీవిశమ్ ॥                       | 77  |
| ,,          | బోరైశ్చ దంష్ట్రిఖిః నర్పైరరివహ్మి విషాంఋఖిః।              |     |
|             | గృద్ధరాక్షన్లుత్తాన్ని వేతాళాదిఖిరాహంతా౯ా                 | 78  |
| ,,,         | జనానుపేషతే శక్రణన తద్వధఫలం లఖేత్।                         |     |
|             | న మోచయతి యో వ్యవం మ్రఖశ్చోరాడిఖిర్భతమ్။                   | 79  |
| ,,          | న యాతి నరకం ఖోరం న పునర్జాయతే వృక్క।                      |     |
|             | నిహన్యమానం విపినే గృధవ్యా మేణ పీడితమ్॥                    | 80  |
| >>          | ಮುಂದಮುಂದೆರಿ ಯಾ ವತ್ತಿ ನಯಾಠಿ ವರಮಾಂಗತಿಮೆ 1                   |     |
|             | ကေဆာတ္မွဳ ဘၼာ ဆာႏွညာ္မက္သြင္ထြင္ညည္ရွိ တဗၗ႐ိုး။           | 81  |
| 33          | 'తేఒపి యూ సైపదం విష్ణోర్ధు ష్పాప్యం యోగనామపి।             |     |
|             | అశ్వమేధనహ్మసాణి వాజపీయశే కాని చ ။                         | 82  |
|             | శరణాగతనన్నా9ణకలాం నార్హ్ని షోడశీమ్।                       |     |
|             | దీనస్యోపేక్షణం కృత్వా ఖీతన్య చ శరీరిణు: ။                 |     |
| 21          | పుణ్యవానపి కాలేన కుంఖీపాకే న పచ్యతే।                      |     |
|             | పశ్యన్నపి భవా౯ పాన్థం దుష్టగృ[ధేణ భఓితమ్॥                 | 84  |
| ,,          | నివారణనమర్థోఽపిన చ్ౖేకేయన్నివారణమ్।                       |     |
|             | ನಿಷ್ಕೃಪ್೭ನಿ ಯಕ್ತ ಸ್ತನ್ಮಾದೃವಿಷ್ಯನಿ ನಿಕಾಚರಃ ॥               | 85  |
| **          | ఇమం శావం మునే[శ్యుత్వా కంపమానకశేఖరঃ।                      |     |
|             | լవణమ్య హాఖికో వి[వం ఖాఖా షే కరుణం వచ∷ ∍                   | 86  |
| ,,          | అక్రాహం డే క్రక్ జాయాం చిరం ఓ ప్రేన చక్కుడా।              | -6  |
|             | న వేద్మి నికోట గృధం హన్యమానమిమం నరమ్။                     | .87 |
| 55          | తేన మేడను గ్రహం కర్తం కృవణస్య త్వమర్హ్ సి।                |     |
| వ్మిపఉవాచ:- | _                                                         |     |
| - 2         | యో వే త్ర్యేకాదశాధ్యాయం జవక్యనుదినం చ యঃ॥                 | 88  |
| 8g. II      | ৰিক্ষ্মিত। ৪৬০ ফাট প্ৰেল গ্ৰহী ।                          | 00  |
|             | పతిష్యతి తదా శాపాత్రవ ముక్తిరృచ్ధిపె <b>ష్టతి</b> ॥       | 89  |
| ,,          | ন্ত্ৰণু ভাষকা আভী কাইছি তাছ কাথিকতি।                      |     |
|             | కదాగచ్ఛ ద్విజ్ఞతోష్ట తేనాధ్యాయేన మన్న్రయ ।                | 00  |
|             | తీర్థాదక <b>్ న్వహ</b> ేస్తేన తన్య మూ <b>ర్ధని నిఓవ</b> « | 90  |
|             |                                                           |     |

లా॥ గ్రామపాలుఁడు వచించెను. ముందీప త్తనమున వ్యవసాయముజేయునట్టి వి్రపుఁ డొకఁడుండెను. ఆతడు తనపొలమున గూరుచుండి భార్యాపు[తాదుల రక్షణయందు వ్యాకులచిత్తుఁ డాయెను. ఇటుండవానికి కొంతదూరముననే యొక పెద్ద గ్రద్ధ బాటసారి నొకనిని తినివైచెను. ఆ బాటసారిని విడిపించుటకు తాపసుడొకఁడు దయాపంతుఁడై (పయత్ని ంచెను. ఆ ప్రశ్నిమాత్రము వానిని భక్షించి యాకాశమునఁజనెను. తరువాత కర్షకుడగు బ్రాహ్మణునిదగ్గరకా తపస్విచనుదెంచి కోపముతో నిటుల పలికెను. ఓదుర్బుద్ధికర్హకా! కరినాత్మా! కృపారహితా! నీకు నిందయగుగాక. యెందుకనగా కేవల స్పోదర పోషణరతుఁడవుగను, పర్మతాణ పరాజ్ముఖుఁడవుగను. నిందిత చర్మితుఁడవుగనునైతివి. కాన నీకు తిరస్కారము. ఎవడు దొంగలు, పందులు, సర్పములు, శ్వతు పులు, ఆగ్ని విషజలము, గద్దలు, రాక్షసులు, పిశాచములు, వీటిచే హతులగు దీనజనుల రడ్డింపశక్వు డయ్యు కూష్టీంభూతుఁడగునో యట్టివాఁడు వారిని చంపకపోయినను తద్వధఫలమునే పొందును. ఎవఁడు చోరాదులచే హతుఁడగు వానిని యు పే&ించునో యాతఁడు త్వీవనరక ముననుసరించి తిరుగ తోడేలై పుట్టుచున్నాడు. ఆట్టి దీనజసులనుర్మింప సామర్థ్యములేక పోయినను, విడువుము విడువుము అని ఎవఁడువచించుచున్నాఁడో అట్టివాఁడు క్రమగతిని పొందుచున్నాడు. మరియు గోరశ్మణార్థమై యెవఁడు క్రూరమృగములచేతను, కిరాతులచేతను, దుష్టరాజులచేతను చంపబడునో, అట్టివాఁడు యోగులకుగూడ దు్రప్పాప్యమగు వైష్ణవపదమును పొందుచున్నాడు. వేయి అశ్వమేధయాగముల యొక్కయు, మారు వాజేపేయయాగములయొక్కయు ఫలము ఆర్హుడై శరణుపొందినవానిని ర్మించుటచే గల్గిగినఫలములో పదునారవ భాగమును గూడ పొందతు. భయపడిన దీనునిర్మింపకు ేషిక్షించినవ్వాడు పుణ్యవంతుడైనను, కొంతకాలమువరకు కుంభీపాకనరకమున పంపబడు చున్నాడు. కాన, ఓయా! కర్షకబ్రాహ్మణా! గృద్ధమునుండి బాటసారిని రడ్షింపశక్తుండ వయ్యును. ఔదాసిన్నమును వహించితివి. దయలేనివాఁడవైతివి. కాన నీవు రాక్షసుడవగుము అని తాపసిశపించెను. 😽 కాపమును ఆ హాళిక విబ్రవరుఁడువిని కంపమానదేహుండై నమస్కరించి దీపాలాపములతో నా తాపసిని ్రపార్థించెను. ఓ మహానుభావా ! నేను, నా యుదరపోషణనిమితమై నా పొలమును కాపాడువిషయములో దృష్టినింపియుంటిని. అందుచే నాకివిషయము తెలియదు. నాయందు దయయుంచి నన్ననుగ్రహింపుము. తరువాత నా తాపస్మబాహ్మణుడు, అయ్యా! నీయొక్క శాపవిమోచనోపాయమును చెప్పెదవినుము. గీతయొక్క పదునొకొండవ యధ్యాయమును గు రైరింగి త్రతిదినము నద్దానిని జపించువాయ తదర్యాయమంత్రముచే నభిమంత్రించి నీశిరమున జలము[పోక్షించెనేని అప్పడు నీవు కాపమునుండి విడువఁబడుదువు. యా ప్రహరమునుడివి తాపసవరేణ్యుడు చనఁగా నాకర్హకుడు రాక్షపుఁడాయెను. కాన, నో సునంద్రబాహ్మణా! రమ్ము. ఈ స్థాకారము ఈ రాక్ష్ణ్రమ్మలో స్ట్రామ్మలో నధ్యాయమంత్రాభిమంత్రిత తీర్తోదకముల పోక్షింపుము.

> శू∷ోं⊪ ఇత్ క[కా]ృధ్ధిరం శనృ [శాకా] చ కడుణాపృత\*। . శథేత్ నహపారేన ముబ్ రజ్హి ⊴ైకం యయా ॥

91

,, ఏకాదశేన తేనాంటు విశ్వరూపేణ మంత్రితమ్। నిష్మిప్తం తన్మ శ్రీరిస్త్రీ తేన విర్ణాపీణ య్యాంగ్నా ॥

92

| క్లో జి గీరాధ్యాయ్ ప్రభావేణ శావమా శ్రమవాద నంగు<br>మహాయ రాశ్వనం దేహం చకలర్భాహా న్రతో - భవల్ జి<br>,, సిగీర్హా యే ఇనా స్త్రేన పాంథా ఆనన్నహ్ నళంగు<br>చకుర్పుకా బభూవుస్తే శంఖవ[కగదాధాంగు 94<br>,, తే విమానాన్యారురుమాన్రావడుందే న రాశ్వనమ్ ।<br>మదీయ న్రనయం క నం దర్భయన్వ నిశాదర జ. 95<br>,, ఇక్యు కే [గామపాలేన దివ్యమ్డికుండలమండుంట్ మ్ జి<br>మండిక్యముకుటం దివ్యమ్డికుండలముడికమ్ జ. 96<br>,, మాణిక్యముకుటం దివ్యమ్డికుండలముడికమ్ జ. 97<br>,, రాశీవలో చనం స్నిగ్గం హాస్తే కృశనరోరుహమ్ !<br>దివ్యం విమానమారూడం దేవత్వం [పా చ్రమాత్మజమ్ జ. 98<br>,, ఇతి తన్య వర్య [తక్వా నుతం దృష్ట్యా ద కాదృశమ్ జ. 98<br>,, ఇతి తన్య వర్య క్ష్మూర్ ప్రభాత్మణన్మ ద కాదృశమ్ జ. 99<br>కతి వారాణి కాత్ ఓసీ త్వం పుట్లో మమరశ్వగ జ. 99<br>కతి వారాణి కాత్ ఓసీ త్వం పుట్లో మమరశ్మగ్ జమ్ జ. 100<br>,, యాస్యామ్ వైష్ణవం ధామ [బాహ్మణన్య ప్రసాదతం జ. 100<br>,, మాన్యమ్ వైష్ణవం ధామ [బాహ్మణన్య ప్రసాదతం జ. 100<br>,, మాన్యమ్ వైష్ణవం ధామ [బాహ్మణన్య ప్రసాదతం జ. 100<br>,, మాన్యమ్ వైష్ణవం ధామ బ్రహ్మణన్న మహాతక్కు బెలు<br>ప్రస్తిన మాహాతాక్కుద్ధాత్తి స్వర్గం నమం జనై !<br>బ్రపాదస్కా వ్రమధ్యాయమదీష్య త్వం ఉపానిశమ్ జ. 102<br>కమ్మతి న న్యేహ న్లవాపి గతిర్వీళ్ళ స్వాధయేప్పితమ్<br>కం భవైర్యాగదానైర్య కం యజ్ఞైనవసా ను కిమ్ 104<br>,, మార్కా ప్రస్తిక్స మరమం రూవమధ్యాన్య నిర్గతమ్ !<br>కర్ముమ్లో వరమం రూవమధ్యాయ్ నిర్గతమ్ !<br>కర్మమ్లో వరమం రూవమధ్యాన్య నిర్గతమ్ !<br>కర్మమ్లో కర్మమ్లికానామాధివ్యాన్ భర్మామ్లాన్న చిర్గతమ్ !<br>కర్మమ్లో ప్రస్తిక్కాననూ వ్యత్తిక్యామ్ తర్భుల్ ! 107<br>శివ ఉవాద:-<br>క్లో జత్యక్రాన్లననా త్రవ్మర్యాయామిష్టాక పరం వదమ్ !<br>కామాలుకు కళ్లో బత్తున్నాను నేప్లాక వహాళ నుంచి 106<br>కామాలుకు కళ్లో బత్తున్నాను సహాళ నుంచి కుంచి కుంచి కుంచి కుంచి కుంచి కుంచి కుంచి కంది కుంచి కుం |     |                     | భగవద్దీ కా మాహాశ్మ్యమం                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>95</b> |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|---------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| మికియ రాషనం దేవాం చతుర్నానా న్రైకో భవల్ ॥ 98  సిగీర్లా యే జనాస్తేన పాంథా అననృహ్మనకి ।  చతుర్భుకా బభూవు స్తే శంఖవ[కగదాధరా ॥ 94  , శివిమానాన్యారురువాలప్రావడూ దేన రాషనమ్ ।  మడీయ నైనయి క నైం దర్భయన్న నిశావర ॥ 95  , ఇత్యు కే [గామపాలేన దివ్యధీరాహా రాషన్ ।  వీనం చతుర్భుజం విద్ధి శమాలశ్యమలద్యులిమ్ ॥ 96  , మాణిక్యముకుటం దివ్యమణికుండలమండిలమ్ ॥ 97  , రాజీవలోచనం స్మీగ్ధం హాస్తే కృతనరోరుకామ్ ॥ 97  , రాజీవలోచనం స్మీగ్ధం హాస్తే కృతనరోరుకామ్ ॥ 98  , ఇతి తన్య వచి : [తత్వా నుతం దృష్టార్త కాడ్పశమ్ ॥ 98  , ఇతి తన్య వచి : [తత్వా నుతం దృష్టార్త కాడ్పశమ్ ॥ 98  , కలి వారాణి కాతో ఓసి త్వం పుృతో మమరక్షక ॥ 99  , కలి వారాణి కాతో ఓసి త్వం పృతో మమరక్షక ॥ 99  , కలి వారాణి కాతో ఓసి త్వం పృతో మమరక్షక ॥ 100  , యాస్యామ్ పై ష్టవం ధామ [కాహ్మణన్య [వసాదత ៖ ॥ 100  , రూస్యామ్ పై ప్రవం దామ [కాహ్మణన్య [వసాదత ៖ ॥ 101  , మకాదశ్య మాహితామ్యదాయ్లతి న్నరం నమం ఇవై । ॥ 102  , భవిష్యతి న నన్దేహ నైవాపి గతిద్వీశీ ।  తత తస్మాత్రమ్మతాం నంగం దుర్లభం నర్వథా ఉ మై ॥ 108  , సోఓవ్యద్య శే సముత్సన్నో హ్యాత్మనస్సాధయేప్పీతమ్ కిం ధనై రోగ్గగదావై ర్యా కిం యజైనవసా ను కిమ్ 104  , కం పూర్తైర్య వరం రూవమధ్యాయన్మ [తతేక చ జ ॥ 105  , సుతాం పై భరమం రూవమధ్యామ్మన్య సిర్గతమ్ ॥ 105  , నృతాం పై భవఖీకానామాధివ్యాధి భరూవమామ్ ।  అనేకజన్మ దు:ఖమ్మం నాన్యతృక్యామ్ తరుగావహమ్ ।  అనేకజన్మ దు:ఖమ్మం నాన్యతృక్యామ్ తరుగావహమ్ ।  అనేకజన్మ దు:ఖమ్మం నాన్యతృక్యామ్ తిత్సాక వరం వదమ్ ।  83 ఉచార:—  83 ఇత్యక్యా నహ త కృర్వర్యమా విష్ణిక వరం వదమ్ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     | ર્જુ <sup>6</sup> # | గీతాధ్యాయ[వఖావేణ శావమాక్షమవావ నః ు                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |
| సిగీర్హా యే జనామ్మేన పాంథా ఆననృహ్మనశక :  చతుడ్పుకా బభూపు స్త్రీ శంఖరక్రగదాధరా :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     | Ų,                  | విహాయ రాష్ట్రం దేహం చకుర్బాహు నౖతోఽభవత్ ▮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 93        |
| ఆ మర్పు కా బాహు మే శ్రంఖ ద్వర్గాదాధారాం జు 94  , తే విమానాన్యారురు మాస్తావడాచే న రాష్ట్రన్న్ ! మదీయ నైనయం! క నైం దర్భయన్న నిశాదర జ 95  , ఇత్యు కే గ్రామపాలేన దివ్యధీరాహా రాష్ట్ర ప్రసం చతుర్భుజం విద్ది శమాలశ్యమలద్యుతిమ్ జ 96  , మాణిక్యముకుటం దివ్యమణికుండల మండికమ్ జ 97  , రాజీవలో చనం న్నిగ్ధం హాస్త్రీ కృశ నరోరుహమ్ జ 97  , రాజీవలో చనం న్నిగ్ధం హాస్త్రీ కృశ నరోరుహమ్ జ్ 98  , ఇతి తన్య వడు! త్రత్యా సుతం దృష్ట్రా చ తాదృశమ్ జ 98  , ఇతి తన్య వడు! త్రత్యా సుతం దృష్ట్రా చ తాదృశమ్ జ్ 99  , కతి వారాణి జాతో ఓస్త్రి తృతో మమరక్క! 99  , కతి వారాణి జాతో ఓస్త్రి తృతో మమరక్క! 99  , మాన్యమ్ వైష్ణవం ధామ బ్రాహ్మణన్య ఓస్టామమ్ జ 100  , యాస్యామ్ వైష్ణవం ధామ బ్రాహ్మణన్య ఓసాదత్ జ 100  , మాన్యమ్ మ్యామ్క్రివ్యాత్ న్వర్గం నమం జమై జ 101  , మీకాదశన్య మాహాత్యామ్మద్యత్ న్వర్గం నమం జమై జ 102  , భవిష్యత్ న నన్దేహ నైవాస్త్రీ న్వర్గం నమం జమై జ 102  , భవిష్యత్ న నన్దేహ నైవాస్త్రీ న్వర్గం నమం జమై జ 103  , స్ట్రిమ్మత్ న నన్దేహ నైవాస్త్రీ వ్యక్త్యనస్స్టాధయేప్పీతమ్ కిం ధనై ర్భోగదానై ర్యా కిం యజై నైవసా ను కిమ్ 104  , కం మారై ర్యా వరం జ్యేమా విశ్వర్ధునన్న సాధతమ్ జ 105  , మీకాం మై భవమీకానామాధిమ్యాధ్ భయావమ్ జ 106  , నృణాం మై భవమీకానామాధివ్యాధ్ భయావమ్ జ 106  , నృణాం మై భవమీకానామాధివ్యాధ్ భయావహమ్ 1  అనేకజన్మ దుబుఖ్నం నాన్యతృక్యామ్ విష్ణిం వర్మస్ 107  శివ ఉవాచ:—  శ్రీ ఇత్యక్యా సహా తె నృద్యెర్యయా విష్ణిం వరం వదమ్ 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     | ,,                  | నిగీర్హా యే జనాస్తేన పాంథా ఆసన్పహ్మనశః।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |           |
| మదీయ నైనయం క నం దర్భయన్న నిశాచర ॥  ఇత్య కే [గామపాలేన దివ్యధీరాహ రాజ్నం । ఏనం చతుర్మణం విద్ధి ఈమాలక్యామలద్యుశిమ్ ॥  నం చతుర్మణం విద్ధి ఈమాలక్యామలద్యుశిమ్ ॥  నం మాణిక్యముకుటం దివ్యమణికుండలమండిశమ్ ।  హరహారీ మహాన్స్ స్వర్హ కేయూరళూషి ఈమ్ ॥  నం విమానమారూడం దేవశ్వం [మా వ్రమాశ్మమ్ ॥  నం విమానమారూడం దేవశ్వం [మా వ్రమాశ్మమ్ ॥  నం విమానమారూడం దేవశ్వం [మా వ్రమాశ్మమ్ ॥  నం శేసం వేతమారేభే జహాన న నుతిస్వేశ ॥  నం హరాణి జాతో ఓసి త్వం మ్మతోమమరడ్క ।  మార్వం పుత్ శ్వదీయాఒస్మి అధునా విమధో ఒన్య్యహమ్ ॥ 100  నం యాస్యామ్ వైష్ణవం ధామ బ్రూమ్మణన్య బ్రహాదత్ ॥ 101  మకాదశన్య మాహాత్మ్మాబ్యాతి స్వర్యం నమం జమై ।  నిహాదశన్య మాహాత్మ్మాబ్యతి స్వర్యం నమం జమై ।  మిప్పాదస్మా శ్రమధ్యాయమధీష్య త్వం జపానిశమ్ ॥ 102  నం విమ్మతి న నస్దేహ న్రమాపీ గతిరీదృశీ ।  తత తస్మాతృతాం నంగం దుర్లళం నర్వథా జమై ॥ 108  నం సావ్రార్మ వరం [శేయా విశ్వరూపన్య పాఠత । 104  కం పూరై ర్వా వరం [శేయా విశ్వరూపన్య పాఠత । 105  నం మారై ర్వా వరం స్వమ్మ్మమ్మాన్న నిర్గతమ్ ।  కర్మమ్మే పరమం రూవమధ్యారుస్య స్థ్రత్సన దిగ్గతమ్ ।  అనేకజన్మ దు:ఖమ్మం నాన్యతృక్యామి తర్బుర ॥ 106  నృణాం వై భవఫీకానామాధివ్యాధి భయావహమ్ ।  అనేకజన్మ దు:ఖమ్మం నాన్యతృక్యామి తర్బుర ॥ 107  శివ ఉమాడ:—  శాత్యకార్య నహా శ్రీ న్రైర్యయా విష్ణాం పరం వదమ్ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |                     | <b>చతుర్పుజా ఏయాపు</b> ညို နေဝఖచ[ဧగదాధరా: ။                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 94        |
| స్ట్రా ప్రా క్షా స్ట్రా స్ట్ స్ట్ స్ట్ స్ట్ స్ట్ స్ట్ స్ట్ స్ట                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     | ,,                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| మినం చకుర్భుజం విద్ధి శమాలశ్యామలద్యుశిమ్ ॥ 96  , మాణిక్యముకుటం దివ్యమణికుండలమండికమ్ ।  హారహారీ మహాన్క్రాడ్డం న్వర్ల్లో కేయూరళూషి శమ్ ॥ 97  ,, రాణివలో చనం స్పిగ్ధం హాస్తే కృతనరోరుహమ్ ।  దివ్యం విమానమారూడం దేవశ్వం ప్రాక్షమార్మణమ్ ॥ 98  ,, ఇతి తన్య వహ్మ శ్రత్వా సుతం దృష్ట్యా హ తాదృశమ్ ।  న్వగేహం నేతుమారేఖే జహాన న సుత్వేత: ॥ 99  ,, కతి వారాణి జాతో ఓసీ త్వం పుతో మమరక్షక ॥ 99  ,, కతి వారాణి జాతో ఓసీ త్వం పుతో మమరక్షక ॥ 99  ,, యాస్యామ్ వైష్ణవం ధామ బ్రాహ్మణన్య ప్రసాదత: ।  నిశాచరో ఓపీ పాప్తోంటుం వశ్య దేహం చతుర్భుమ్ ॥ 100  ,, మాహేశ్యమ్ మాహేశ్యాబ్యాత్ స్వర్గం నమం ఇనై: ।  విప్రహేద మాహేశ్యాబ్యాత్ స్వర్గం నమం ఇనై: ।  విప్రహేద స్మాత్తమ్మాయమధీష్య త్వం ఉపానిశమ్ ॥ 102  ,, ఖమ్మతి న నన్దేహ స్థామి గతిరీదృశీ ।  శక తస్మాతృతాం నంగం దుర్లకం నర్వథా ఉమె: ॥ 108  ,, స్ట్రిమ్మణ్ కే సముతృన్నో హ్యాత్మనస్సాధయేష్మితమ్  కిం భనై కోృగ దానై ర్వా కిం యజ్ఞైనవసా ను కీమ్ 104  ,, కం పూరై ర్వా వరం [శేమా విశ్వరూవన్య పాఠత: ।  శద్విష్ణి పరమం రూవమధ్యాయన్య [శ్రతీన చ ॥ 105  ,, మహ్మార్హానందనన్డోహ కృష్ణ్మబహ్మాన్య నిర్గతమ్ ।  కురుషే [శేంద్ర్లనే మిల్ శక్త్రిక్కామ్ అర్బుల్ ॥ 106  ,, నృణాం వై ఖవఫీకానామాధివ్యాధి భయావహమ్ ।  అనేకజన్మ దు:ఖమ్మం నాన్యకృశ్యామ్ తర్బుల్ ॥ 107  శివ ఉవాచ:—  శోఖ్యక్షక్యా సహ తై నృద్వర్యయా విష్ణేం పరం వదమ్ ।  కోఖ్యత్యక్యా సహ త్రావ్కల్యామ్ విష్ణేం పరం వదమ్ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |                     | మదీయ నైనయం క నైం దర్భయన్న నిశాచర ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 95        |
| సూజిక్యముకుటం దివ్యమణికుండలమండిశమ్ ।  హారహారీ మహాన్కర్టం న్వర్ణ కేయూరళూషిశమ్ ॥ 97  సూజీవలోచనం స్నిగ్ధం హాస్తే కృతనరోరుహమ్ । దివ్యం విమానమారూడం దేవశ్వం ప్రాక్షమార్మజమ్ ॥ 98  సి. ఇది తన్య వర్ష [తుత్వా నుతం దృష్ట్యా ర తాదృశమ్ ।  స్వగేహం నేతుమారేథే జహాన న నుత్వత్ ॥ 99  సి కె వారాణి జాతో ఓసి త్వం పుత్ మమురక్షక ॥ 99  సి కె వారాణి జాతో ఓసి త్వం పుత్ మమురక్షక ॥ 99  సూర్వం పుత్ న్వడీయో ఓస్టి అధునా విఖుధో ఓన్యహమ్ ॥ 100  సూజరరో ఓపి [హాబ్తో ఓయం వశ్య దేహం చతుర్భజమ్ ॥ 101  సహదరో ఓపి [హాబ్తో ఓయం వశ్య దేహం చతుర్భజమ్ ॥ 101  సహదరో ఓపి [హాబ్తో ఓయం వశ్య దేహం చతుర్భజమ్ ॥ 102  సహదర్ ఓపి [హాబ్హాయమధీష్య త్వం ఉపానిశమ్ ॥ 102  సహదర్ స్వ మహ్మార్మమ్ గతిందృశీ ।  శర శస్మాతృతాం నంగం దుర్లభం నర్వథా ఉమె: ॥ 108  సోఓవ్యడ్య కే సముతృన్నో హ్యాత్మనస్సాధయేప్పితమ్ కిం ధనైర్బోగదానైర్వా కిం యజ్ఞైనవసా ను కిమ్ 104  సం పూర్తైర్వ వరం [శేయో విశ్వరహవన్య పాఠత: ।  శద్విష్ణి: వరమం రూవమధ్యాయన్య [తతేన చ ॥ 105  సమక్పార్థానందనన్దోహ కృష్ణబహిస్య నిర్గతమ్ ।  కురుషే [తేఒర్జనే మిత్ర త తై ఓవల్మరసాయనమ్ ॥ 106  సృణాం పై భవఖీకానామాధివ్యాధి భయావహమ్ ।  అనేకజన్మ దు:ఖమ్మం నాన్యత్సక్యామ్ తక్సర్ ॥ 107  శివ ఉవాడ:—  భో ఇత్యకాక నహ తె నృద్వర్యయా విష్ణాం పరం వదమ్ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     | ,,,                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| హారహారీ మహాన్కర్గం న్వర్ణ కేయూరళూషితమ్ ॥ 97  7. రాజీవలో చనం స్నిగ్ధం హస్తే కృశనరోరుహామ్ । దివ్యం విమానమారూడం దేవత్వం [పా ప్రమాశ్మటమ్ ॥ 98  7. ఇకి తన్య వచః [ళుత్వా నుతం దృష్ట్వా చ తాదృశమ్ । న్వేగేహం నేతుమారేఖే జమాన న నుత్వాకు ॥ 99  7. కతి వారాణి కాతో ఓసి త్వం పు[తోమమర ఓ క । పూర్వం పు[త్ న్వైదీయోజస్మి అధునా విబుధో ఓన్మ్యహామ్ ॥ 100  7. యాస్యామి వైష్ణవం ధామ [ఖాహ్మణన్య [వసాదతః । నిశాచరో ఓపి [పాణ్మోఓయం వశ్య దేహం చతురు ఇమ్ ॥ 101  7. మీకాదశన్య మాహాతాబ్బద్యాతి న్వరం నమం జమై                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 96        |
| ి. రాజీవలోచనం స్నిగ్ధం హాస్త్ కృతనరోరువామ్ బెట్టు బ్రామానమారూడం దేవత్వం బ్రామ్మాన్మాడ్మ్ బ్లోకి ప్రామాన్మాడ్మ్ బ్లోకి ప్రామాన్మాడ్టు బ్రామ్మాన్ని ప్రామాన్మ్ ప్రామ్మాన్ని ప్రామ్మాన్ని అద్దాన్ని అద్దాని అద్దాన్ని అద్                                                                |     | ,,                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| దివ్యం విమానమారూ ఢం దేవత్వం [మా క్రమాత్మజమ్ ॥ 98  ,, ఇతి తన్య వర్షు [శుత్వా నుతం దృష్ట్వా ర కార్ఫతమ్ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 97        |
| దివ్యం విమానమారూ ఢం దేవత్వం [మా క్రమాత్మజమ్ ॥ 98  ,, ఇతి తన్య వర్షు [శుత్వా నుతం దృష్ట్వా ర కార్ఫతమ్ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     | 29                  | రాజీవలోచనం స్నిగ్ధం హస్తే కృశనరోరుహమ్।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
| న్నిగేహం నేతుమారేఖే జహాన న నుత్సికేంకి బ్లో 99  ,, కరీ వారాణి కాతో ఓస్ త్వం పుత్రోమమరక్క బ్రార్వం పుత్ర న్విడీయోజస్మీ అధునా విజుధో ఓస్మ్మహమ్ బ 100  ,, యాస్యామ్ వైష్ణవం ధామ బ్రాహ్మణన్య ప్రసాదతం బ్రాబ్లో ఓస్మ్మహే ఓయం వశ్య దేహం చతుర్పుజమ్ బ 101  ,, ప్రకాదశన్య మాహాతాబ్యద్యాత్రి న్వర్గం నమం జమై బబ్బాదస్మా త్రమధ్యాయమధీష్మ త్వం జపానిశమ్ బ 102  ,, ఖవిష్యత్తి న నద్దేహ న్రవాపి గతిరీదృశీ బ్రాంత తస్మాత్స్తాకాం నంగం దుర్లఖం నర్వథా జమై బ 108  ,, సోఓవ్యద్య తే సముతృన్నో హ్యాత్మనస్పాధయేప్పితమ్ కిం థనై రోగ్గానై ర్వా కిం యజై న్రవస్సాధయేప్పితమ్ కిం భనై రోగ్గానై ర్వా కిం యజై న్రవస్సా ను కిమ్ 104  ,, కిం పూరై ర్వా వరం జ్ఞేయా విశ్వరూవన్య పాఠతం బ కర్మిస్ట్లో పరమం రూవమధ్యాయన్య జ్ఞీతేన చ బ 105  ,, యత్పూర్హానందనన్పోహ కృష్ణబహిఖ్య నిర్గతమ్ బ 106  ,, నృణాం వై భవఖీకానామాధివ్యాధి భయావహమ్ బ అనేకజన్మ దుంఖమ్మం నాన్యతృశ్యామి తత్స్మర్ జ 107  శివ ఉవాద:—  శోజ్ ఇత్యక్యా నహా తె నృద్వార్యయా విష్టాం పరం పదమ్ బ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |                     | దివ్యం విమానమారూడం దేవత్వం మా ప్రమాత్మజమ్ ။                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 98        |
| న్నిగేహం నేతుమారేఖే జహాన న నుత్సికేంకి బ్లో 99  ,, కరీ వారాణి కాతో ఓస్ త్వం పుత్రోమమరక్క బ్రార్వం పుత్ర న్విడీయోజస్మీ అధునా విజుధో ఓస్మ్మహమ్ బ 100  ,, యాస్యామ్ వైష్ణవం ధామ బ్రాహ్మణన్య ప్రసాదతం బ్రాబ్లో ఓస్మ్మహే ఓయం వశ్య దేహం చతుర్పుజమ్ బ 101  ,, ప్రకాదశన్య మాహాతాబ్యద్యాత్రి న్వర్గం నమం జమై బబ్బాదస్మా త్రమధ్యాయమధీష్మ త్వం జపానిశమ్ బ 102  ,, ఖవిష్యత్తి న నద్దేహ న్రవాపి గతిరీదృశీ బ్రాంత తస్మాత్స్తాకాం నంగం దుర్లఖం నర్వథా జమై బ 108  ,, సోఓవ్యద్య తే సముతృన్నో హ్యాత్మనస్పాధయేప్పితమ్ కిం థనై రోగ్గానై ర్వా కిం యజై న్రవస్సాధయేప్పితమ్ కిం భనై రోగ్గానై ర్వా కిం యజై న్రవస్సా ను కిమ్ 104  ,, కిం పూరై ర్వా వరం జ్ఞేయా విశ్వరూవన్య పాఠతం బ కర్మిస్ట్లో పరమం రూవమధ్యాయన్య జ్ఞీతేన చ బ 105  ,, యత్పూర్హానందనన్పోహ కృష్ణబహిఖ్య నిర్గతమ్ బ 106  ,, నృణాం వై భవఖీకానామాధివ్యాధి భయావహమ్ బ అనేకజన్మ దుంఖమ్మం నాన్యతృశ్యామి తత్స్మర్ జ 107  శివ ఉవాద:—  శోజ్ ఇత్యక్యా నహా తె నృద్వార్యయా విష్టాం పరం పదమ్ బ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     | ,,                  | ఇతి తన్య వచః [శుక్వా సుతం దృష్ట్వా చ కాదృశమ్।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
| హార్వం పుత్ర న్వడీయాఓస్మ్ అధునా విమధోఓన్య్యహమ్ బె00 ,, యాస్యామి వైష్ణవం ధామ బ్రాహ్మణన్య బ్రాహడ్ం బ్లో ప్రాట్లో బ్రాహ్మణన్య బ్రాహడ్ం బ్లో బ్రాహ్మణన్య బ్రాహడ్ం బ్లో బ్రాహ్మణన్య బ్రాహ్మణన్య బ్రాహ్మణన్య బ్రాహ్మణన్య బ్రాహ్మణన్న బ్రాహ్మణ్య బ్రాహ్హణ్య బ్రాహ్మణ్య బ్రాహ్మణణ్య బ్రాహ్మణ్య బ్రాహ్హణ్మణ్య బ్రాహ్హణ్మణ్య బ్రాహ్మణ్య బ్రాహ్హణ్మణ్య బ్రాహ్మణ్య బ్రాహ్హణ్మణ్య బ్రాహ్మణ్య బ్రాహ్మణ్య బ్రాహ్మణ్య బ్రాహ్మణ్య బ్రాహ్మణ్య బ్రాహ్మణ్య బ్రాహ్మణ్మణ్య బ్రాహ్మణ్మణ్య బ్రాహ్మణ్మణ్య బ్రాహ్మణ్మణ్మణ్మణ్మణ్మణ్మణ్మణ్మణ్మణ్మణ్మణ్మణ్                                                                                                                 |     |                     | వ్వగేహం నేతుమారేఖే జహాన న సుత్వాత: "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 99        |
| మార్వం పుత్ర న్వడీయాండన్మ అధునా విమధోండన్మ్యహమ్ బె 100 ,, యాస్యామి వైష్ణవం ధామ బ్రాహ్మణన్య బ్రాహడ్కు 101 ,, ప్రకాదశన్య మాహాకాబ్యద్యాతి న్వరం నమం జమై 1 బ్రహిదస్మా క్రమధ్యాయమధీష్య క్వం జపానిశమ్ బ 102 ,, భవిష్యతి న నన్దేహ న్రవాపి గతిందృశీ 1  కశ కస్మాకృకాం నంగం దుర్లభం నర్వథా జమె బ 103 ,, సోంచ్యద్య శే సముకృన్నో హ్యాక్మనస్పాధయేప్పికమ్ కిం ధనైర్బోగదానైర్యా కిం యజ్ఞైన్రవస్పాధయేప్పికమ్ కిం ధనైర్బోగదానైర్యా కిం యజ్ఞైన్రవస్పాధయేప్పికమ్ కిం ధనైర్బోగదానైర్యా కిం యజ్ఞైన్రవస్పాధయేప్పికమ్ 104 ,, కిం పూరైర్యా వరం జ్ఞేమ్ విశ్వరూపన్య పాఠక: 1  కద్విజ్ఞేకి వరమం రూవమధ్యాయన్య త్రతేన చ బ 105 ,, యహ్పుర్హానందనన్డోహ కృష్ణబహ్మాన్య నిర్గకమ్ 1 కురుషే తేంద్రదేనే మిత్రే కత్తెస్థినల్మరోస్య నిర్గకమ్ 1  కురుషే తేంద్రదేనే మిత్రే కత్తెస్థినల్మరోస్య నిర్గకమ్ 1  కన్నికాం వై భవఫీకానామాధివ్యాధి భయావహమ్ 1  అనేకజన్మ దు:ఖమ్మం నాన్యకృశ్యామ్ కత్స్మర్ జ 107 కివ ఉవాచ:— కోకి ఇత్యక్యా నహా తై నృద్వైర్యయా విజ్ఞేకి పరం వదమ్ 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     | ,,                  | కరి వారాణి జాతోఽనీ త్వం పృఠ్యమరక్షక।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           |
| స్థాన్లో పై మైమ్ కామ్ బ్రాహ్మణన్య ప్రసాదత్య బ్రాహ్మణన్య ప్రసాదేలిని ప్రాహ్మేల్లయం వళ్య దేహం చతుర్పుజమ్ బ 101  స్థాన్లో మాహా కాష్ట్రాల్లో స్వర్గం నమం జమై బ్రైట్ మ్రిపాదస్మా క్రమధ్యాయమధీష్య క్వం జపానిశమ్ బ 102  స్థిప్పుల్లో క్రమ్ స్ట్రాప్ స్ట్రాప్ న్వాపి గతిరీదృశీ బ్రి కి సమ్మే స్ట్రాప్ స్ట్రాప్ స్ట్రాప్ న్యా జ్యాబ్ బ్లై 108  స్ట్రాప్పుల్లో క్రమ్ ప్రస్ట్రాప్ స్ట్రాప్ స్ట్ స్ట్రాప్ స్ట్రాస్ స్ట్ స్ట్ స్ట్రాప్ స్ట్రాప్ స్ట్రాప్ స్ట్ స్ట్ స్ట్ స్ట్ స్ట్ స్ట్ స్ట్ స్                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |                     | హార్వం పు[త న్వ్రదీయోజన్మీ అధునా విలుధోఽన్మ్యహమ్ ∎                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 100       |
| నిశాభరో ఓప్ ప్రాప్తో ఓయం వశ్య దేహం భతుర్మజమ్ ॥ 101 ,, ప్రకాదశన్య మాహాకాబ్యద్యాతి న్వర్గం నమం జమై ! బ్రాపాదస్మా త్రమధ్యాయమధీష్మ త్వం జపానిశమ్ ॥ 102 ,, భవిష్యతి న నగ్దేహ న్రవాపి గతిరీదృశీ !                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     | ••                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| స్టిపాదన్యా మాహాకాబ్యాద్యాత్ స్వర్గం సమం జనై బెబ్బెబ్ బ్రిపాదన్మా క్రమధ్యాయమధీష్మ క్వం జపానిశమ్ బెబ్బెబ్ స్టిప్ స్ట్రిస్ స్ట్రాప్ స్ట్రిస్ స్ట్ స్ట్రిస్ స్ట్స్ స్ట్రిస్ స్ట్స్ స్ట్రిస్ స్ట్రిస్ స్ట్స్ స్ట్రిస్ స్ట్స్ స్ట్స్ స్ట్స్ స్ట్స్ స్ట్స్ స్ట్ట్స్ స్ట్స్ స్ట్ట్స్ స్ట్స్ స్ట్ట                                                               |     | •                   | నిశాచరోఒప్ పాప్తోఒయం వశ్య దేహం చతుర్పుజమ్ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 101       |
| విష్టాడస్మా క్రామధ్యాయమధీష్క క్యం జపానిశమ్ ॥ 102  ,, భవిష్యతి న నద్దేహన్రాపెని గతిరీదృశీ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     | ••                  | వీకాదశన్య మాహాత్మ్మాద్యాతి స్వర్గం సమం జనై: 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
| స్ట్రా స్ట్ స్ట్ స్ట్రా స్ట్ స్ట్ స్ట్ట్ స్ట్ స్ట్ స్ట్ స్ట్ స                                                                                                                                                                                                                                         |     |                     | ညျခာထက်သူ မို့ သင်္ကားထာသီမိုသူ မိဂ္ဂဝ အဘဲလို သီ ။                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 102       |
| కత కస్మాక్స్ కాం నంగం దుర్లకం నర్వథా జైనె: జ 108  ,, సో-వ్యడ్య తే సముత్సన్నో హ్యాక్మనస్సాధయేప్పితమ్ కిం ధనైర్ఫోగదానైర్యా కిం యజ్ఞైన్వసా ను కిమ్ 104  ,, కిం పూరైర్యా వరం ్ శేయో విశ్వరూపన్య పాఠత: ట                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     | ••                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| సించ్ ప్రభ్య కే సముత్సన్నో హ్యాత్మనస్సాధయేష్నితమ్<br>కిం ధనైరోృగదానైర్వా కిం యజైన్తవసా ను కిమ్ 104<br>,, కిం పూరైర్వా వరం ్ శేయో విశ్వరూపన్య పాఠత: 1<br>తద్విష్ణే పరమం రూవమధ్యాయన్న ్ తుంతేన చ జ 105<br>,, యహ్హూర్హానందనన్దోహ కృష్ణబహ్మాన్య నిర్గతమ్ 1<br>కురుజే.[తే-డ్డునే మ్[తే తత్కైవల్యరసాయనమ్ జ 106<br>,, నృతాం వై శవఖీకానామాధివ్యాధి భయావహమ్ 1<br>అనేకజన్మ దు:ఖమ్మం నాన్యత్పశ్యామ్ తత్స్మర జ 107<br>శివ ఉవాచ:—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |                     | తత తస్మాతృతాం సంగం దుర్లభం సర్వథా జ్యైని ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 108       |
| కిం ధనైర్భోగదానైర్వా కిం యజైన్లవసా ను కిమ్ 104  ,, కిం పూరైర్వా వరం (శేయో విశ్వరూపన్య పాఠత: 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     | ••                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| స్ట్రీ మార్కైర్వా వరం ్ శేయో విశ్వరూపన్య పాఠత: ఎ<br>కద్విష్ణి కి వరమం రూవమధ్యాయన్య త్రేవేన చ జ 105<br>స్ట్రీ మార్క్ కృష్ణబహ్మాన్య నిర్గతమ్ బ్లో కురుమే తేంద్రనే మిజ్ కత్వై వెల్యరసాయనమ్ జ 106<br>స్ట్రీ ప్రాంత్రం మీజ్ కత్వై వెల్యరసాయనమ్ జ 106<br>స్ట్రీ స్ట్రీ ప్రాంత్రం మీజ్ కి విర్మార్జ్ ప్రాంత్రం మీజ్ ప్రాంత్రం ప                                                        |     | ,,                  | కిం దనే ర్నోగదానే ర్వా కిం యజ్ఞే స్థవసా ను కిమ్                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 104       |
| కద్విష్ణే కరమం రూవమధ్యాయన్మ కొంతేన్ చే జి<br>,, యహ్పార్జానందనద్దోహ కృష్ణబహ్మాన్య నిర్గతమ్ :<br>కురుజే తేబర్డునే మ్రితే కత్రైవల్యరసాయనమ్ జి 106<br>,, నృతాం వై ఖవఖీకానామాధివ్యాధి ఖరుకావహమ్ :<br>అనేకజన్మ దు:ఖఘ్నం నాన్యకృశ్యామ్ కత్స్మర్ జి 107<br>శివ ఉవాచ:—<br>శాజ్ఞక్యకాం నహ తె నృద్వెర్యయా విష్ణాంకి వరం వదమ్ :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| ్లు కురుమే తేంద్రునే మ్మిత్ కృష్ణుబ్బాన్యా నిర్గతమ్ బ్లోంట్ తేంద్రునే మ్మితే కత్కైవల్యరసాయనమ్ జ 106<br>,, నృణాం వై ఖవఖీశానామాధివ్యాధి ఖయావహమ్ బ<br>అనేకజను దు:ఖఘ్మం నానృతృశ్యామ్ తక్స్మర జ 107<br>శివ ఉమాచ:—<br>శాజ్ఞక్యుక్యా నహ తె నృద్వెర్యయా విష్టాం! పరం వదమ్ బ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     | 33                  | కం మార్చార్లు కానుయాయస్వ అతేన చ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 105       |
| కురుమే[తే-డ్డునే మ్[తె కత్కప్పుర్ధిరినాయనమే జి 100<br>,, నృణాం వై ఖవఖ్కానామాధివ్యాధి ఖియావహామ్ ల<br>అనేకజన్మ దు:ఖఘ్నం నానృతృశ్యామ్ తత్ప్మర్ జి 107<br>శివ ఉవాచ:—<br>శాజ్ఞక్యకార్గా నహ తెన్సర్వైర్యయా విష్టాం! వరం వదమ్ ల                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |                     | and and an an analysis of the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           |
| ్లు ఇక్కర్యా సమాత్రిక్కాన్ కియామహామ్ లో<br>అనేకజన్మ దు:ఖమ్మం నానృశృశ్యామ్ తక్స్మర్ జ 107<br>శివ ఉమామ:—<br>శాజ్ఞక్యుక్యా నహ తెనృద్వెర్యయా విష్టాం! మరం మదమ్ ల                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     | 53                  | യുള്ളൂയ് ഉപ്പട്ട ഉപ്പട്ട ഉപ്പട്ട ഉപ്പട്ട പ്രാധ്യാത്രം പ്രാധ്യാത്രം പ്രാധ്യാത്രം പ്രാധ്യാത്രം പ്രാധ്യാത്രം പ്ര                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 106       |
| అనేకజన్మ దు:ఖమ్మం నాన్మకృశ్యామ్ తక్స్మర్ జ 107<br>శివ ఉవాచ:—<br>శాజ్ఞక్యుక్యా నహ తెన్నర్వేర్యయా విష్ణాణ్ వరం వదమ్ !                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |                     | SOUR OF SECOND WITH SECOND SEC | 700       |
| శివ ఉవాచ:—<br>శోజ ఇత్యుక్వా నహ తైన్సర్వేర్యాయా విష్టాం: వరం వదమ్ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     | >>                  | Site of poster with the start and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 107       |
| శ్రీ ఇత్యుక్వా సహ కై న్సర్వార్యయా విష్ణాం వరం వదమ్ !                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | • • |                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 101       |
| క్రాణ్య చక్కుపారాయపాలు వపాఠ సు జ 108                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 42  | <b>ఉపా</b> చ:       | —<br>————— కుడ్డా వ్యవ్యార్థులో విజేజ్ పర్త పదమ్ !                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     | <b>₫</b> 1          | శమదాయం శకో విపాద్యామపాలు వపాఠ సు                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 108       |

శ్యేణ తావుఖౌ తన్య మాహాతాృుజ్ఞగృతు రైన్హ్ఞవం వదమ్ : ఇత్యేకాదశమాహాతృృకథా తుఖ్యం నిరూపితా జ 109 ం, యస్యాశృత్తణమహాతేణమహాచాతకనంశ్రయణ జ 110

తా మహాదేవుఁడగు పరమశివుఁడు పార్వతీదేవికి తరువాత కథాభాగమును వర్ణించు చున్నాడు. యా (పకారమాగ్రామపాలుని ్రపార్థననువిని ఆ సునందమహాజ్ఞాని కరుణాతరంగిత హృదయుడై రాక్షనుని దగ్గరకుంజనెను. విశ్వరూపసందర్శన యోగమగు పదునొకండవ యధ్యాయ మును పతించుచు నారాక్షనునిశిరమున జలము (పోక్షించెను. తన్మహిమచే నారాక్షసుడు శాప విముక్తినిబడసి విష్ణ్వంశ సూచకములగు చతుర్భుజముల ధరించినవాఁడాయెను. ఆ యధ్యాయ మహిమచే నా రాక్షసముఖమునుండి నిదివరకు భక్షింపఁబడిన బాటసారులు బయలువెడలినవారై విష్ణురూపధరులైరి. అనఁగా చతుర్భుజములును, శంఖ, చ్యక, గదాయుధసహితులైరి. వైకుంఠ యానమున్మై విమానము నధిస్టించిరి. నా సమయమున గ్రామాధికారి ఓరాక్షసా ! నా ఈమారుఁ డెక్కడ ? చూపుమని యడిగెను. తర్వాత వానివాక్యములనువిని దివ్యబుద్ధియగు రాక్షసుఁడు ఇదిగో నీ కుమారుఁడు చతుర్పుజములు గలవాఁడును, శ్వామదేహుడును, మాణిక్యకిరీటధరుఁడును, దివ్య మణికుండల భూషి:తుడును, మనోహరములగు హారములతోడను, స్వర్ణమయ భుజకీర్హులతోడను వెలయు భుజస్కంధములు గలవాడును, పుండరీకాక్షుడును, నిగనిగ మెరయువాడును, హస్తమున కమలము ధరించినవాఁడును, దివ్యవిమానాధిష్టి తుఁడును, దేవత్వమును పొందినవాఁడైయున్నాఁడు. చూడుమని గ్రామపాలునితో పలికెను. అట్టివాక్యములువిని విష్ణురూపధరుఁడగు కుమారునికన్గొని పుత్రిపితిచే తనగృహమునకు తీసికొనివెళ్ళుటకు ప్రపయత్నించేను. ఆ సమయమున కుమారుడు యో గ్రామరక్షకా! ఎన్నిసారులు నీవు నాకు పుత్రుడైతివి? ఆ బ్రహారము నీకు నే ననేకసారులు పుతుండ నైతిని. ఇప్పుడు నేను జ్ఞానినైతిని. వైష్ణవస్థానమును నీ సునందుని ప్రసాదమువలన పోవు చున్నాను. రాక్ష్ణసుడును దివ్యత్వమునుపొందెను. ఈ యేకాదశోధ్యాయ మాహాత్మ్యమువలన జమలతోగూడ ముక్తిధామమునుగూర్చి పోవుచున్నా. ను. కనుక నీవున్ను నీ సునందునికడ నీ విశ్వరూపయోగమును పఠించి, నిరంతరముసు జపింపుము. నీకున్ను దివ్వత్వము గలుగును. ఇందు సందేహమొండులేదు. నాయనా! సత్పురుమలసంగము కడుదుర్లభము. అట్టిది నీకిప్పుడు లభిం చెను. కనుక నీ కోరికను సాధించుకొనుము. ధనముచేతను, భోగములచేతను, దానములచేతను, తపస్సుచేతను, జలాశయాదుల ్రతప్పటచేతను, నేమీ ప్రపయోజనములేదు. యీ విశ్వరూపయోగము వలన ముక్తి సులభముగా లభించును. వినుటచేతను విష్ణురూపముక లుగును. ఎందువలననగా **కురుడే...(తమున పరమమి(తుఁడ**గు యర్జునునికై పూర్ణానందభరితుఁడగు శ్రీకృష్ణపరమాత్మయొక్క ముఖముద్వారా సాజ్ఞాత్తుగా నీవిశ్వరూపయోగము వెడలినది. గాన, నిది కైవల్యామృతము. సంపారభీతులకును, మనోవ్యాధిభయ్యగస్తులకును, నభయమెసంగునది. అనేక జన్మములనుండి వచ్చుచున్న జ్ఞి దుఁఖములను, పాపములను పోగొట్టునది. మరియొకటి యిటువంటిదానితో సమాన మగునదిలేదు. శివుఁడు చెప్పచున్నాఁడు.. కుమారుఁడు స్పీపకారముజెప్పి రాక్షసాదులతోకూడ విష్ణుస్థానమునుపొండెను. తదనంతర మా్రపకారము నా సుసంద మహాత్మునివలన నా యధ్యాయ మును పఠించి గ్రామపాలుఁడును, పుణ్యాత్ముఁడాయెను. వారిద్దరు నాసునందగ్రామపాలురు నా యధ్యాయమహిమవలన వైష్ణవ పరమపదమునుఁ బొందిరి. ఓ దేవీ! విశ్వరూప సందర్శన యోగ మాహాత్మ్యకథను నీకు నేను నిరూపించితిని, దీనిని శ్రశవణముజేసినంతమాత్రముననే సక లజనులును, నక లమహాపాతక ములు నశించినవారలగుదురు.

## ద్వాద శాధ్యాయ మాహాత్ర్యము

#### మహాదేవ ఉవాచ:—

| ا سام               | νω;—                                                |    |
|---------------------|-----------------------------------------------------|----|
| ર્જુ <sup>6</sup> ။ | 970                                                 |    |
|                     | సుఖానాం నదనం సాధ్య సాధూనాం సిద్ధిసంభవమ్ 🛚           | 1  |
| ,,                  | పరాశ ైకే: పరం పీఠం సర్వదేవని షేవితం!                |    |
|                     | పురాణేషు  వనీద్ధం యద్భుక్తిము క్తిఫల వదం॥           | 2  |
| ,,                  | కోటిశ నృత తీర్థాని శివలింగాని కోటిశః 1              |    |
|                     | ఆస్తే రు[దగయా యు[త విశాలం లోకవి[శృతమ్]              | 3  |
| ,,                  | తుంగాచలమహావ[వ గోపురోల్లాన్ తోరణమ్ 1                 |    |
|                     | ညြာကဲကြရီယူဝီ ထားချိန် လေးဂေလ ဆေ ဧဆန်မှော့ဆည်း ။    | 4  |
| >>                  | సోమకాంతిమహాసాధవలఖీవం క్రిశోఖితం।                    |    |
|                     | జాలరం  ధోద్గిరద్ధూవదూమామోదితది క్రైటమ్ ॥            | 5  |
| ,,                  | చలత్పతాకవి స్త్రీర్ణ బ్భాయం దేవాలయాన్వితమ్।         |    |
|                     | చతు 2 : నుండ 2 : స్పీ గ్రాం త్రీమద్భి: ఖచిమాన సై: ॥ | 6  |
| ,,                  | అధిష్ఠీతం నదాబారై: పురుషైద్భురిమాషణై:।              |    |
|                     | కురంగనయనాశ్చం[దవదనాః కుటిలాలకాః ॥                   | 7  |
| "                   | ఉత్పుల్లచంపక బ్భాయా: పీనతుంగ పయోధరా:।               |    |
|                     | కృశమ్ధాం, నిమ్మనాఖి వఖ్తయవిరాజిందాం ॥               | 8  |
|                     | విశాలజుఘనాశ్చారు జంఘాయుగ్మా వరాఙ్ష్మ్రయ: ١          |    |
|                     | వాబాలమేఖలాదామ నిక్వణన్మణినూపురా: ॥                  | 9  |
| ,,                  | రణత్కంకణహానాజ్ఞ స్పురత్కరజరశ్మయ:।                   |    |
|                     | వన బై బ్రామండా యుత్ర మాదయన్తో మున్నిపి ။            | 10 |
| ,,                  | సమ న్రవస్తునంయు క్రం నర్వభోగ సమన్వికం 1 .           |    |
|                     | మంగళై : నకలైర్యు కృం మహాలక్ష్మినమన్యితమ్ ॥          | 11 |

తాక గౌరీదేవికి మహాదేవుడు చెప్పెను. దక్షిడాదేశమున సమస్త సుఖములకు నాలయమై నట్టియు, సాధువులకు సిద్ధినొసంగునదియు. సమస్తదేవశలజే సేవింఘబడునదియు. భుక్తి ముత్తుల నొసంగునదియు, పురాణములయందు ప్రపిద్ధివహించినదియు, నగు పరాశ క్తి పీఠముతో కూడుకొనిన కోల్హాపురమను నేగతముగలదు. ఆ పట్టణమున కోటితీర్థములును, కోటిశివలింగములును గలవు. దుద గయం అను మహాతీర్థమునుగలదు. ఇకను నావుర్వశేష్ట్రము సకోలలోక విఖ్యాతమై విశాలమై పర్వ తమువరేటి చిశాకరములతోడను, గోపురములతోడను ప్రకాశించు బహిర్ద్యారములు గలదియు, మేడల య్యగఖాగమున నెత్తగు స్వర్ణధ్వజములతో గూడుకొనినదియు, వెన్నెలపలె ధవళములగు సౌధపంక్ష్మలతో కోభించునదియు, గవాశ్రమార్గములనుండి వెలువడు ధూపధూమములచే పరిమళ పంతములగు దిగంతములు గలదియు, విస్తృత పతాకచ్చాయఁగలదియు, దేవాలయము గలదియు వైయున్నది. ఆ నగరమున నిపుణులును, మందరులును, దయార్ధ్రహృదయులును, ధనికులును పరిశుద్ధమనస్కులును సదాచారసంపన్నులును, సక లాలంకారభూషితులునునగు పురుములుగలరు, నారీమణులును, నత్యంత దయాదాశ్రీడ్యాది గుణములుగలవారలై తమరూపములచే మునీశ్వరులను సహితము మోహింపజేయుచున్నవారై సాధ్యీ(పతమును ధరించినవారైయుంటున్నారు. ఇంకను ఆ పురవరము నమస్తభోగములతోడను, నమస్తమంగళములతోడను, సక లవస్తుసాముగితోడను కూడినరై యొప్పచున్నది. అచ్చోట మహాలశ్రీ చేవి నివసించును.

| ₹. | <b>န</b> ုန္တာကည္မွန္သည္တြင္းကေတြ မွာေတြ |    |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| -  | కంబుకంఠ: వృథున్కంథో మహావజ్ఞ మహాళుజు: "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 12 |
| ,, | సమ న్రలక్ష జోపేతో గోచరాన క్షమాననః ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |    |
|    | [వబిశ్య నగరం వశ్య∎ా శోఖాం సౌధేషు నర్వత∷ ¤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 18 |
| ,, | के కృ. ంఠ్రమనా బ్రామం మహలక్ష్మిం సురేశ్వరీం।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |    |
|    | మణికుండే కృతస్నానః సంపన్నపితృతర్పణః ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 14 |
| ,, | మహాలక్ష్మిం మహామాయాం నత్వా తప్పావ భక్తిత:।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |    |
|    | ಹಯಕೃವಾರಕರುಷ್ ಕರಣ್ಣಾ ಹಗದಂಖಿತ್ m                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 15 |
| ,, | కుర్వాణా జగతో జన్మ పాలనం క్షవణం దృశా।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |    |
|    | యయా శక్త్యా కృతాదిష్టణ వరమేష్ట్రీ నృజత్యనా 🗷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 16 |
| ,, | అవష్టర్య చే తాం శ క్రిం పాలయక్యామ్యతో జగత్।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |    |
|    | యయా శక్త్యా కృతావేశ: సంహరత్యఖీలం హర: ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 17 |
| "  | <b>ಕాం</b> భజే వరమాం శ <u>క</u> ిం నర్గస్థికిలయోర్జికామ్।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |    |
|    | ಮಾಗಿಥೈಯಾಂ[ಮಿಕಮರೆ ಕಮರಿ ಕಮಲಾಲಿಯೆ ಕ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 18 |
| *  | స్వఖావానఖిలాన్న స్వం గృహ్హాసీస్ధ్రియగోచరాకా।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |    |
|    | శ్వమేవ కల్పనాజాలం తత్కల్పం కురుపేష మనః 🛊                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 19 |
| *  | ఇబ్బాజ్ఞాన్మకియారూపా వరసంవిత్స్వరూపిణీ ৷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |    |
|    | నిష్పలానిర్మలా నిత్యా నిరాకారా నిరంజనా 🛚                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 20 |
| ,, | నిరంశరా నిరాతంకా నిరాలంఖా నిరామయా 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |    |
|    | శవైవం మహిమానం హి కో వర్ణయితుమీశ శే ః                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 21 |

తా!! ఆ నగరరాజమునకు ఒకానొక యువకుడు చనుదెంచెను. ఆతఁడు గౌరవర్ణ దేహుండు, సుందరమగు నేత్రములుగలవాండు. ఆతనికంఠము శంఖమువలెనున్నది. ఎత్తైన భుజ ములు గలవాండు, విశాలప్రక్షుండు, ఆజానుబాహువు. సమస్తమహాపురుషలక్షణసంపన్నుడు. ఆట్టి పురుఘండు దృశ్యవస్తుదర్శన నినోదమునకై ఆ నగరమునంతయు వీడించుచు నా మేడల సౌందర్య మును నభివర్ణించుచు నందున్న మహాలక్ష్మీ దేవి దర్శవార్థమైచని మణికుండ తీర్హమువ స్మావముచేసి పితృతర్పణముచేనెను. మహామాయాస్వరూపిణియగు నా డేవికి నమమ్మరించి యా జ్రహరము స్తుతించెను. అపార కరుణాస్వరూపురాలును, రక్షకురాలును, లో కాంబికయునై లోక ముయొక్క సృష్టిస్థితిలయములను దృష్టి విలానము చేతనే యొనరించుచున్నవై, యే దేవి నర్వోత్కర్డముగా నుండు చున్నదో. ఆ యంబికాక\_క్తిచేతనే యాజ్ఞాపింపఁబడినవాఁడై (బహ్మ దేవుఁడు సృజించును, విష్ణుమూ ర్తి పాలించును, హదుఁడు హరించును. అట్టిపరమక క్తి స్వరూపిణియు, నృష్టి స్థితిలయకారిణియు, యోగులచే ధ్యానింపఁబడునదియునగు లక్ష్మి దేవిని నేను స్ట్రోతముచేయుచున్నాను. కమలముల యందు నివసించు నో మహాలక్ష్మి! మా యిందియ విషయములను, సక లస్వళావములను, సీ వెరుంగుదువు. నీవేసంక లృములను, మనస్పును సృష్టింతువు. ఇచ్ఛా జ్ఞాన క్రియా స్వరూపిణియు, కేవలవిజ్ఞానరూపిణియు, ఫలము న పేక్షింపనిదానవును, నిర్మలస్వరూపిణియు నిత్యరాలును, నీరా కారనిరంజన సర్వవ్యాపక నిస్పంశయ నిర్మాశయ నిర్మాతయు స్వరూపిణియు నీవే! నీయొక్క మహి మలు వర్ణించుటకు నెవఁడు సమర్థుండు?

| £ 1 | వందే నిర్భిన్నషడ్చ్మక ద్వాదశాంతర్విహారిణిమ్:               |    |
|-----|------------------------------------------------------------|----|
|     | అనాహతధ్వనిమయాం విందునాద కళాత్మికామ్ 🛚                      | 22 |
| 57  | మాత న్వ్రం పూర్ణ శీతాంశుగళ్ళ్పీయూషవాహిసీ।                  |    |
|     | పుష్టాన్ వత్పలే హాలా≡ా ననకాదీద్దిగ౦బరా≡ా ॥                 | 28 |
| ٠,  | అనున్యూకాశివాసంవిక్ష్మాగక్ప్వవ్వసుషు ప్రిషు ।              |    |
|     | తురీయాయాం వర్త్రమానాం దయానూనృతసన్ధిషు 🛚                    | 24 |
| 12  | దదాని బాణినాం నర్వాణ నతతం బ్రహ్మనంవద: ।                    |    |
|     | సంహృత్య తశ్వసంఘాతం తురీయాశీతయా త్వయా 🛚                     | 25 |
| ,,  | యోగినాం ఖింబతావాత్మ్యం డీయతే నిర్వికల్ప <b>యా</b> ।        |    |
|     | వరాం నమామి పశ్క్షిం మధ్యమాం వైఖరీమపి ∎                     | 26 |
| ,,  | రూపాణి ದೆವಿ ಗೃಷ್ಣ್ ನಿ ಜಗಕ್ರಂ[ಕಾಣಕಾಕವೆ।                     |    |
|     | క్వం బాహ్మీవైష్ట్లప్ మక్కుశ్ చ కృ <b>మంబికే ⊪</b>          | 27 |
| "   | వారాహ్ త్వం మహాలక్ష్మిః నారసింహీ త్వమైస్ట్రికా।            | •  |
|     | త్వం కామారీ చండికా త్వం లక్ష్మీ నైం విశ్వపావనీ 🛚           | 38 |
| ,,  | సాబ్మత్ త్వం జగన్మాకా శశివీ త్వం చ రోహిణి।                 |    |
|     | త్వం స్వాహా త్వం స్వధా త్వం హిత్వం నుథా <b>వరమేశ్వరీ</b> : | 29 |
| "   | చండముండఖజాదండ ఖండజోర్డండమండితే।                            |    |
|     | ర క్రమీజగళ్ళడ క్రహానఘూర్హికలో చనే 🛚                        | 80 |
| 33  | ఉన్న క్రమహిష్ణగీనోమ్మాలన్మపౌథదోర్యుగే ।                    |    |
|     | ఖంఖాపురం మహా <u>ద</u> ైత్యదారతాయకవి[కమే ∎                  | 81 |
| **  | అనంతచరికి శుభ్యం నమ్మన్నలోక్యమాత్స్ కి 1                   |    |
|     | భ క్రక్రులతో మహ్యాల్ వసీత భరమేశ్వరి శ                      |    |
|     |                                                            |    |
|     |                                                            |    |

ৰূ ॥ ఇతి తేన స్తుతా దేబీ మహాలఓ్ట్మీ స్తతన్న్వయం। నిజరూపం నమాస్థాయ పురుషం ప్రత్యవాచ తమ్ 🛊

33

🕶 🛮 మరియు నిటుల నా దేవిని నా యువరాజు స్తుతించుచున్నాఁడు. బాగుగా విక . సించిన మూలాధారాది షడ్చ్మకకమల దళములయందు విహరించునట్టియు, మ్రషణవధ్వని స్వరూపి ణియ్ము, నాదబిందుకళా రూపిణియునగు నిన్ను నమస్కరించుచున్నాను. ఓ తల్లీ! నీవు పరిపూర్ణ చంద్రునినుండి స్థవించు అమృతమునువలె జ్ఞానామృతవాహినివి. జగదంబికే! దిగంబరులగు సనకాదులు నీ బ్రామియప్పుతులు. వారిని (పేమతో పోషింతువు. జాగ్రత్స్వప్ను సుమ్మప్త్యవస్థలయందు తే**జోరూపిణివియై మంగళ**స్వరూపిణివై, యెడతెగకయుందు**వు.** నాల్గవదియగు ద**యా**సత్యాది మార్గ మున జ్రీడింతువు. సమస్థప్రాణులకు జ్ఞానసంపదల నొసగుదువు. మహదాది తత్వసమూహము అపసంహరించి తురీయాతీతస్థితిలోనున్నదానవై, నిర్వికల్ప స్వరూపిణివై, యోగులకు నాత్మతాదా త్మ్మమును నొసంగెదవు. పరమస్వరూపిణీ! నిన్ను నమస్కరించుచున్నాను. నీవు పశ్య స్త్రీ, మధ్యమా, వైఖరీవాణుల స్వరూపిణివి. లోకమును సంరక్షించుటకు ననేకరూపములు ధరింతువు. నీవే సర స్వతివి. లఓ్మివి, పార్వతివి యగుచున్నావు. ఓ తల్లీ! వరాహస్వరూపిణీ! మహాలక్ష్మీ! నార సింహన్వరూపిణి, శచీదేవి, కౌమారి, చండిక. సావిమి, రోహిణి, స్వాహాదేవి, స్వధ, సుధ, పరమే శ్వరి, వీరరూప్రమున్ను నీవే దరించుచున్నావు. చండముండాసురుల భుజదండముల ఖడించు జాహు č g ž

| శ్వరి, వీర్ణరూపమును నీవే ధరించుచున్నావు. చండముండాసురుల భుజదండముల ఖడించు                                      | బాహు       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| దండముల ధరించినతల్లీ! రక్తబీజాసురుని రక్తపానముచే నెర్రగాచేయఁబడిన నే(తములచే                                    |            |
| కౌన్న అంబికా! మహిషాసురుని కంఠమును నూఁడబెరుకుటయందు దృఢమైన దోర్యుగ                                             |            |
| <b>డానా ! సంభాసురు</b> ని చీబ్బుటచే <sub>(</sub> పకటింపఁబ <b>డిన పరా</b> (క <b>మము</b> గలదానా ! జగజ్జననీ ! • |            |
| చ <b>రితా! భ</b> క్తకల్పుడుమా! ఓ పరమేశ్వరీ! నన్న నుగ్రహింపుము. 🛮 ఈ స్థ్రహరము స్త్రతింపణ                      | ుడినదై     |
| మహాలక్ష్మిదేవి ఆ భక్తునికొరకు సావ్వాత్కరించి యిట్లుజెప్పెను.                                                 |            |
| <b>్లీల</b> ≜్మరువాచ:—                                                                                       |            |
| हुर विकास कि विकास कि                                                    |            |
| ச்கது சீர்க்கைப்                                                                                             |            |
| పిందా మే ధరణిపాలో వాణిమేధ <b>ు మహ</b> ిశ్రతుమ్ m                                                             | 84         |
| - శోజు కుర్వాణో డైవయోగేన రోగాక్రాన్తో దివం యయా ।                                                             |            |
| త్తడ్వవు <u>న్నపై</u> లై లేన శోషయ్లిత్వా మయా తత్రం ။                                                         | 35         |
| ్లా ప్లాపిక్షన్త్ర్మ భూగో ఓసా యఖాపూర్యమవర్లక్ 1                                                              |            |
| ಅರ್ಥಾ ಕಾಂಕ ಮಹಿಷ್ನು ಕ್ ಯಾ ಕೆ ಯಾಗ ಕುರಂಗ ಮಃ 🛚                                                                   | <b>3</b> 6 |
| ,, నిశ్ధే బ్రస్టనం హిత్యా సిత్ర: కేనాపి కుత్రచితో 🖐                                                          |            |
| అదృష్ట్రా కర్ణకం క్వాపి నివృత్తేషు జనేష్యహమ్ ॥                                                               | 37         |
| ,, ఆమర్మత్య ఋత్విణా సర్వాన్ శరణం <b>త్యాముపోగతః</b> ।                                                        |            |
| ည်ကို మడ్డిపి త్వత్ తప్పే యాగతురంగమ్మణ                                                                       | <b>3</b> 8 |
| ్ల, దృష్టా సౌకర్యా యాగ్లో స్టాహ్హ్ స్ట్రామ్లో జాయతే యథా 1                                                    |            |
| ఆన్ఫోణ్యం మమ కాకవ్య తేష్ రాజ్లో భవిష్మత్తి 🛊                                                                 | 89         |
| ¥ 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4                                                                      |            |
|                                                                                                              |            |

## ళু ॥ ४ థా కురు జగద్ధా ౖ 8 శరణాగతవకృ হী।

## ದೆವ್ಯುವಾచ :—

| <b>⋨∶</b> —         |                                                                                                                     |         |  |
|---------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|--|
|                     | మమ ద్వారం ద్విజస్పిద్ధనమాథిరితి వి[శుశః॥                                                                            | 40      |  |
| ခွ <sup>ာရီ</sup> း | మమాజ్ఞ యా న తే నర్వం కార్యం నిష్పాదయిష్యతి!                                                                         |         |  |
|                     | ఇత్యుక్తేః శ్రీ మహాలజ్మ్మాతతో రాజకుమారకః॥                                                                           | 41      |  |
| ,,                  | ఆజగామ మునిస్సిద్ధనమాధిర్యత్ర తివ్వతి                                                                                |         |  |
|                     | ్రవణమ్య తస్య పాదాబ్దం కృతాంజరిరవస్థిత: u                                                                            | 42      |  |
| ,,                  | తమువాచ తతో విబ్రహ్మ క్రిమాతో ఒసి త్వమమ్నయా।<br>మండికిని కన్నించి కర్ణం కార్యాన్ని విబ్యాహ్మ క్రిమాత్స్తాన్ని కి.మీ. | 43      |  |
|                     | త్వదిప్పితమిదం సర్వం సాధయామి విలోకీయ జ<br>జానంగాం ఆడిక జాను జాంచానకర్లన్న మాంచికంట                                  | 90      |  |
| "                   | ఇత్యుక్త్వా ౖత్రిదశానృర్వానాచకర్త న మాంౖతికః।<br>ఐ≰క ఓతిపాలన్య కనయోఽసా కదా నురా≡ా ॥                                 | 44      |  |
| ,,                  | ಕೃತಾಂಜಭಿಸುಟ್≖ ದೆರ್ವಾ ವೆಜಮಾನಕ ಕೊರ್ಡಾ !                                                                               |         |  |
| "                   | అథ కానమరానృర్వానృంబభాషే ద్విజో క్రమః॥                                                                               | 45      |  |
| ,,                  | ಅಮುಷ್ಯ ರಾಜಾಖ್ಯಕನ್ಯ ವಾಷಿ ಯಕ್ಷಾಯ ಕಲ್ಪಾರಕಾ                                                                             |         |  |
| "                   | సీకో ఓ స్ట్రి దేవరాజేన క్షపాయామవహృత్య నః ॥                                                                          | 46      |  |
| ,,                  | గీర్వాణా అశ్వమేవాన్య సమానయక మాచిరమ్:                                                                                |         |  |
|                     | అథ తస్య మునేర్వాక్యాద్దేవైర్యజ్ఞతురంగమః 🏾                                                                           | 47      |  |
| 35                  | సమర్పిత న్లత న్లేవ తేఒసుక్షాకా దివౌకనః 🔻                                                                            |         |  |
|                     | ఆకృష్ణానమరాద్ధృష్ట్వా గళం లక్ష్యా ఈరంగమమ్ ။                                                                         | 48      |  |
| ,,                  | మహీవర్సుతో నక్స్తా తం మునిం వాక్యమ్మణపీత్ :                                                                         |         |  |
|                     | అశ్చర్యమిదమేశ 💆 సాయర్థ్యమృషిస్త 🕉 🛊 🔻                                                                               | 49      |  |
| ,,                  | కృతం త్వయం చిత్రమీదల త్రిష్ట్రాక్ ర్షణం క్షేహిత్।                                                                   | <b></b> |  |
|                     | హన్తాదాక్ళోక్కు శ్రత్తో మే రుజైయోడియేం తుర్తంగోను: "                                                                | 50      |  |
|                     |                                                                                                                     |         |  |

| Se II | న కంబిదవరం యావద్దుష్కరం యత్పురైరపి।               |            |
|-------|---------------------------------------------------|------------|
| .,    | ုဆဴ¢ာရန္ျခ မြမႇုတ္ျပဳဆာလ်ံဆ လ သာဆပ <sup>္</sup> း | 51         |
| 55    | శృణు విష్ణ మహిపాల పితాఽసీన్మే బృహ్మదథః।           |            |
|       | ဆြဲာၓည္မွတ္သည္သည္ဆီတိုေလာ ဥာဒီလ လိပ္မွလ္ေကမ်ိဳး။  | 52         |
| ,,    | అద్యాపి తన్య దేహా్ఽ స్త్రిత ప్రత్తై లేన శోషితః।   |            |
|       | తన్య నంజీవనం భూయం కర్తుమర్హని నత్తము              | <b>5</b> 3 |

తా॥ లక్ష్మీ దేవిచెప్పెను, ఓ రాజపుతా! నా ద్వారము చెంతనే యొక్తబాహ్మణుండు కలడు. అతనిని సిద్ధనమాధి యని యందురు నా యాజ్ఞచే నాతండు నీనకల కార్యములను నెర చేర్చగలండు. ఈ ప్రకారము లక్ష్మీ దేవి యానతిగైకొని రాజపుతుండు సిద్ధనమాధి దగ్గరకువెళ్లెను. వాని పాదకమలములకు నమస్కరించి ముకుళితహస్తుండై యీ విషయమునంతను నా మహర్షికి విన్నవించెను. నాయనా! లక్ష్మీ దేవిచే పంపంబడితివా? నీ కోరికలను నెరవేర్తును, చూడుమని దేవతలనందరిని మంత్రపథావముచే నా ఋఓవర్యుడు తెప్పించెను. దేవతలందరు గడగడ వణంకుచు నిలువంబడిరి. అపుడు ఆ సిద్ధనమాధి ఓ దేవతలారా! యీతని యాగాశ్యమును దేవేందుండు రాత్రియండు నపహరించెను. శీర్ధమముగా దానినిగొనిరండు అని యాజ్ఞాబించెను. తరువాత నా దేవతలు గుజ్జమును తీసికొనివచ్చి సమర్పించిరి. దేవతలు మహర్షి యనుజ్ఞగైకొని వెడలిరి. దేవతలు ఈ మహర్షియొక్క యాజ్ఞాబద్దులగుటయు, పోయినగుజ్ఞములభించుటయుంజూచి యారాజకుమారుండు మహర్షికి నమస్కరించి ఇట్లుచెప్పెను. స్వామీ! ఈ దేవాకర్వణశక్తి యెటుల లభించెను! నా యజ్ఞాశ్యమును వారలు వారిచేతిగుండా నా కిచ్చిరిగదా? ఇంతకన్న దుష్కరమగు కార్యము మరేదికలదు? తమరేసమర్థులు. ఓ వి్రపవర్యా! మా తండి బృహంద్రభుండు మరణించి యున్నాడు. అతని దేహము ద్రావకముచే సంరక్షింపంబడియున్నది. తిరుగవానిని బ్రతికించుండని పార్ధించెను.

| ₹°# | ఇత్యాకర్ణ్మస్మితం కృత్వా న జగాద మహామునిঃ।       |            |
|-----|-------------------------------------------------|------------|
|     | ಯಾಹುಸ್ಟ್ರಿಕ್ ಪಿಕ್ ಯುಕ್ಷ್ರಕ ಕಾವಣೆ ಯಾಗಹುಂಡವಃ॥     | 54         |
| >>  | అథాగత్య సమం తేన త{త సిద్దస్ప్రమాధినా।           |            |
|     | పయోఒఖిమ న్య్య విదధే తన్య ైపేతన్య మూర్ధని ఇ      | 55         |
| ,,  | తక: [పావ నృవన్పంజ్ఞాము త్రాన్థే వై దదర్శ చ      |            |
|     | న కం మ[మాచ్ఛ మ[ాప్డ్యేం కోఓప్ ధార్మేతి మాచతి: " | <b>5</b> 6 |
| ,,  | తతో రాజునుతన్నర్వం భూపాలాయ న్యవేదయత్ 🖟          |            |
|     | ననత్వా∣ఖాహ్మణం రాజా ఈం పునర్ధ కృణిమిఈమ్∎        | 57         |
| ,,  | బఖాష్ కేన వుణ్యేన త్వయి శ_క్తిరలౌకికీ।          |            |
|     | యయా మే జీవికం ద క్రమాకృష్టాశ్చ దివౌకన: "        | 58         |
| 99  | యాగశ్చోడ్డరితో విశ్ర యేన మే తన్ని రూషయ 🖡        |            |
|     | क्का है किया शिक्षा कराय है है किया किया है     | 59         |
|     |                                                 |            |

1

2

శ్లో ఆ గీతానాం ద్వాదశాధ్యాయం జపామ్యహమతస్ప్రొత\*: తేన శక్తిరియం రాజంజా యయా మాజ్రోఓస్ ఊవితమ్ జ 60

,, పితదాకర్ణ్య రాజాఽసా ద్వాదశాధ్యాయము త్రమమ్। వపాఠ తస్మాద్యిమర్షి సకాశాత్ బాహ్మణాన్వితమ్ ॥ 61

,, తస్యాధ్యామన్య మాహణ్మ్యా త్రే నర్వే నద్గతిం యయు:। అన్యే వర్తిత్వా జీవాశ్భ ము క్రిమావురహో వరామ్ ॥ 62

తా॥ ఈ ప్రకారము ఆ ముని విని నవ్విచెప్పెను. మీ కండ్రియు నీ యాగమంటప మును ఉన్నచోటికి పోదుమనిచెప్పి యచ్చటికిపోయెను. తరువాత నా సిద్ధుడు ఆ రాజకుమారుని యొక్క పితృమృతకళేఖరమ్ముపై జలముబ్రో క్షించెను. వెంబడే జీవించినవాడై ఆ బ్రాహ్మణుని మీరెవ్వరని యడి గెను. ఆ విషయమునంతను తన కుమారుడు హ్మార్తిగా చెప్పెను. తరువాత నా బృహ్మదధుడు ప్రాణ్యపదాతయగు ఆ మునీశ్వరుని నమస్కరించి మహాత్మా! నాకు జీవనమిచ్చి నట్టి శక్తియు, దేవతాక ర్షణశ క్రియు యాగో ద్ధరణశ క్రియు నే పుణ్యముచే కలిగెనని ప్రార్థించెను. తరువాత నా సిద్ధయాగి సూడ్ముస్వరములో నాయనలారా! నేను కడుభ క్రితో గీతయొక్క భ క్రి యోగమనంబడు ద్వాదశాధ్యాయమును నిరంతరము జపింతును. ఆ శ క్రిచేనిదంతయు నాకు లభించి నది. ఈ విషయమును నా బృహ్మదథమహారాజు కనుగొని ఆ సిద్ధయోగివలన భ క్రియోగమును విని, తానును తన కుమారుడును నా దుధ్యాయమాహాత్మ్యముచే మరికొందరును ముక్తులైరి కాన, దానిని జపించినవారందరు పరమవిము క్రిని పొందుదురు. ఇట్లు మహాదేవుడు పార్వతీదేవికిండెప్పెను.

#### 5.50

# త్ర యోదశాధ్య యమాహాత్ర్య మ

దేవ్యవాచ:—

శ్లో॥ ద్వాదశాధ్యాయమాహాత్య్యం భవకా కథికం మమ బ్రామాహి క్రామాదశాధ్యాయ మాహాత్మ్యమత్నున్నరమ్ ॥

ఈశ్వర ఉవాచ:---

శ్లో । శృణు త్రామాదశాధ్యాయమహిమాంఖోనిధిం శివే। యదాకర్జనమా (శేణ చరాం ముదమవావృ్యసి ॥

,, అసైదమైణ దృద్భానే తుంగమ[బాముహానది : తత్తేమీ నగరం రమ్యం నామా సై మానిమారంపురమ్ : కి

,, య[తాస్త్రే ళగాహాస్ట్రేమి డేమో హాలిమార: న్వాయమ్। యన్య దర**్శవమా తో**ంది వర్గం శల్యాణమావ**్రేశ్**॥

| ଟ୍ | తన్మ్మీ౯ పురే ద్విజన్మాసీద్ధరిదీ&తన౦జ్ఞకః၊                                                  |    |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| O  | <b>తప</b> న్స్వాధ్యాయనిరతో <sup>(</sup> శోత్రియో వేదపారగ: ။                                 | 5  |
| ,, | మరాబారేతి తస్యాసీదాృర్యా నామా)ై చ కర్మణా।<br>న నుష్వామ నమం వత్యా దురాలాపా కదాచన॥            | 6  |
| ,, | క్షణమప్యాత్మనదనే న బా <u>స్తే</u> స్వైరబారిణి<br>కంతదఘ్నం ద్విజిబ్వారే ధయంత్రీ వారుణిరనమ్ ॥ | 7  |
| ,, | వత్నం∞ంధిననృర్వాకా తర్జయ స్త్రీ పునః పునః।<br>విజైనృహ నదోనృత్తా రమమాణా నిర౦తరమ్ ॥           | 8  |
| ,, | కదాబిద్వ్యాకులం దృష్వా పురం పౌరైదిత నృత*၊<br>నంకేతగోమామకరోజా,ంతారే బిర్జనే నృయమ్ ။          | 9  |
| 55 | అథ తత్త్వైవ సా ధూర్తా రమమాణా విటైన్సహ :<br>వినాయ పా బహూర్ కాలాని జయానవరర్గణా !!             | 10 |

తా॥ పార్వతీదేవి పరమశివునిగూర్చి చెప్పెను. ఓ మహేశా! ద్వాదశాధ్యాయ మహి మను తమరు సెలవిచ్చితిరి. అటులనే అతిపవిత్రమగు పదమూడవఆధ్యాయ మాహాత్మ్యమును నాకు చెప్పడు. తరువాత ఈశ్వరుడు ఓపార్వతీ! వినుము. త్రయోదకాధ్యాయ మహిమయపార మైవది. ఆ యధ్యాయమును వీనుటచే పరమానందమును పొందగలవు. ఈ ప్రకారము జెప్పెను. \_\_\_\_\_\_ ద**డ్డి**ణడే<mark>శమున తుంగభ్</mark>రదయను మహానదియొకటి గలదు. తత్తీరమున నతిమనోజ్ఞమగు హరిహర పురమను నగరమొండు విలసిల్లుచున్నది. ఆ దివ్యపత్తనమున సావ్రాత్పరంధాముడు హరిహర రూపుడై స్వయముగా వెలయుచున్నాడు. వారిని సందర్శించినవారలు మోక్షమును పొందుచుండిరి. అట్టి నగరములో హరిదీ & తుడను ేపరుగల వి్రపవరేణ్యుడు వేదాధ్యయనము తపస్సునుజేయుచు వేదపారంగతుడై (శుత్యు క్తధర్మా నుప్తానపరుడైయుండైను. వానిభార్య దురాచారయని పేరుగలదై దానికి తగినటుల దురాచారకర్మలను జేయుచ్చనుండెను. ఎల్లప్పడును దుర్భాషిణియైన యాదురా చార భర్తతో శయనించలేదు. క్షణకాలముగూడ తన గృహములో నిలుపక స్వచ్ఛన్లచారిణియై యుండెను. ఆ (శో**్తియ** బ్రాహ్మణుని గృహద్వారముననే, కంత్రముషరకు కల్లుదావి భర్తకు సంబంధించిన గొప్పనారుష్ట్రాన్న వారిఖి భయ పెట్టుచ్చు నవమానవరచుచుండాడు. విషయాభిలాసి ణియై నిరంతరము విటులతో రమించుచుండును. ఇటుండ నొకానొకప్పడు ఈ పుర్మము పుర్మమ లతో నిండియుండెను. అప్పుడ్డీ దుర్మాచ్చార్త నిర్జమ్మప్రమేశమైన యరణ్మమధ్యముద్ధ నం కేశ్మశేశర్పరచుకాని విటులతో (కిడించుచుండెను. యౌవ్హవ్హోవ్యక్షమైన దురాచార్య యిట్టులనే ఇహ్మూకాలము గడి పెను.

,, అమ్మాలచల్లవాకీర్ణక నహకాశ్వవిశాత్వినాగు పిక్కానాం ..తంభమాలా ప్రైక్ట

12

|    | <b>్రీ ళగవ</b> ద్గీ <del>రా</del> మాహాత్మ్యము                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 105        |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Ö  | న్పురత్చంపకసౌరభ్య హారకైర్మలయానిలయో: ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |
| ,, | మందం మందం [చనర్పద్భిరాన్లో శ్రీశవన డుముం: ∎<br>ఉంత్పల్లమల్లికామొద మదిరాపారణావరామ్ ః                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 13         |
| 33 | అశ్రీనాం కలటంకారైన్సమన్మాదావశోఖకః ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 14         |
| ,, | ্র্রমন্ত্র ক্রান্তর্ভাগিত কর্মান্তর্ভাগিত করে কর্মান্তর্ভাগিত করে কর্মান্তর্ভাগিত করে কর্মান্তর্ভাগিত করে কর্মান্তর্ভাগিত করে |            |
|    | మీలన్మ రాళ నివహైస్పరోభిః [వకటికృతః ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 15         |
| ,, | ఘనచ్ఛాయాసుఖాసీనహరిణారృకధారిఖిం ।<br>మీరం(ధవల్లవైర్నా నాశాఖిఖిశో)ఖితావనిం "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 16         |
| ,, | కస్మిన్వనంకనమయే ముదితా సాఽఖసారిశా।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 10         |
|    | అవశ్యజ్ఞగదానండదాయిసిం చంద్రికాం నిశి 🛚                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 17         |
| ,, | చంచచ్చకోరచంచ్వుగ గలక్పీయూషశీకరామ్ 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
|    | [దవదిందుశీలానిర్యత్పుధానిర్హరనిర్భరామ్ ။                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 18         |
| "  | వికానీకుసుమ[కోడ సాం[ద్భూతకలోక}రామ్ 1<br>ఉల్లానితవయోరాశ్ కల్లోలాలింగికాంబరామ్ 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 19         |
| ,, | మనోళవమహానింహ కులటాకంఠక ర్వరీమ్ 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 13         |
| "  | ఘనాంధకారనందోహ విదారణపటీయసీమ్ u                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 20         |
| ,, | ৰুঁ\$ে শুৰ্ম শ্ৰী ক্ৰিছ ক্ৰিছ ক্ৰিছ ক্ৰিছ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |
|    | మ్లానపంకజనంకోచాం యానామానందదాయినిం ▮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 21         |
| >> | చ[కవాకవధూవక్త] కరుణా[కోశసాష్టిమ్।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |
|    | ముక్రాడ్రాతేణివిశుద్ధాంశు బ్రహుసితదిగ న్రారామ్ 🛚                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 2 <b>2</b> |

తా॥ ఈ (పకారమాకులలు నివసించుచుండగ వసంతకాలమువచ్చెను. మామిడిచెట్లు మొదలైనవి కొసవరకు బాగుగ చిగిర్పినవై పికాలాఫభరితమై మన్మథుని నా వసంతకాలము అతి కించునదివలె నుండెను. మరియు మెల్లనివాయువులచే చంపకాదిపుప్పముల పరిమళమును గైకొనుడు వనములను మెల్లగా నూపుడు పుష్పరసపానోన్మ క్త భృంగముల టంకారరవములచే దిగన్తముల శబ్దింపజేయుచు మనోహర సరోవరములను పరిమళవంతములనుగా జేయుచు సరస్పుల యందు హంఫరాజముల నిట్టింపజేయుచు చల్లనినీళ్ళయందు సుఖముగానున్న లేళ్లను సంచరింప జేయుచు సకల వృక్షములను దట్టముగా జేయుచు విహరించెను. ఆ సమయమున నొకానొకరోజున నా యాభిసారికమైన దురాచారసంతోషము గలదై సమస్థజనులకు నానండము గలుగజేయునదియు, చకోరవక్షులు చంటకరణముతమునుట్టావి గ్రక్కుచుండగా నట్టి బిందువులతోగూడినదియు, చండ కాంతమణులనుండి స్థవించు నమృత్యపవాహములతో గూడికొన్న దియు, సమస్థపుప్పములను విక సింపజీయునట్టి చంటకరణములుగలదియు, సమ్ముదమును నుప్పాంగునటులజేయుచు తరంగము అచే సంఘట్టితమగు నాకాశ్యపదేశముగులదియు, మన్మభుడను మహాసింహముచే వ్యభిచారిణుల కరతములను క త్రిరించనదియు నిబితాంధ కారమును పలూపంచలుగా జేయునదియును పాత్మవత్య

మునుగూడ భంగపరుపజాలు చల్లనిమంచుతో గూడుకొన్నదియును కమలములను ముకుళించు నటులజేయుచు యువకులను ఆనందింపజేయుచు చ్వకవాక ప్రక్షులను అఱకిఎంపజేయుచు ముత్య ములు పరుపబడినవివలెనున్న ధవళ కాంతితో విరాజిల్లుచున్న చందికను జూచెను.

|                    | ~ ~ ~                                                               |    |
|--------------------|---------------------------------------------------------------------|----|
| କୁ <sup>ଖି</sup> ॥ | అథ తస్యాం ప్రభాణాయాం పూరయన్హ్యాం దిశోదశ ।                           |    |
|                    | కామాంధా కామీబీ జాతా వథి సౌధ విహారిణీ 🛚                              | 28 |
| ,,                 | అవశ్య స్త్రీ విబ్బానా[తౌ నిర్భిద్య భవనార్గళమ్ 1                     |    |
|                    | యయా నంకేతభవనం నిర్గత్య నగరాడ్ఫోహింజు                                | 24 |
| "                  | త్రత ప్రపియతమం కంబిక్కామమోహితమానసా :                                | _  |
|                    | అన్వేషయ <u>స్త్రీ</u> నా <sub>ట్</sub> డాడ్లిత్కం జేకు ంజే కరౌకరౌ ॥ | 25 |
| 33                 | ఆకర్ణ య స్త్రీ కా నైన్య మందాలాపాన్ఫదే వదే 1                         |    |
|                    | అఖియాతి తతః క్రిడ్ య్రతసంహారినిస్వనః 🛚                              | 26 |
| ,,                 | చ[క్రవాక్రవాండ్ఫ్రృత్వాకాంతాలావ[భ్రమాదసా।                           |    |
|                    | సరోవరాణి నర్వాణి వర్యటస్తి ముహుర్మహుః ။                             | 27 |
| 95                 | కాంత్రభాన్త్వా కరుతలే మ్రామ్హ్హాన్లి రిణోత్కరాన్ ।                  |    |
|                    | ုဆံစ်းနေတာ <u>်</u> စီ လဲႏွစ္သည့္သလိုသားကမ္ဘာလီနဲ့ခ စားရီမီ ။       | 28 |
| ,,                 | ఆరింగ బ్రీ వనస్థాణుం జీవనేశ్వరశంకయా।                                |    |
|                    | తదానన్మభమాయాృయః చుంబ`స్త్రీ వికచాంఋజమ్ 🗷                            | 29 |
| ,,                 | త్మత త్మతవ్యర్థ్మమా దృష్ట్ఫ్ఫియా న్వయమ్ ।                           |    |
|                    | విలలావ వనే తస్మిన్మూర్ఫ్ స్త్రీ వివిధో క్రిఖిక ।                    |    |
|                    | హా కాన్ర హా గుణ్బాకాన్త మబ్బైత న్యస్యనాయక 🛚                         | 30 |
| ,,                 | హే మనోహర సౌఖాగ్య ఖాగ్య లావణ్యశేవధే।                                 |    |
|                    | హా పూర్ణచ0్రదవదన హా నరోజాయతేక్షణ ။                                  | 31 |
| ,,                 | హా కాన్త తక్వసాహిత్య విశామయ సుర్మము                                 |    |
|                    | యది కోపేన కుబ్రాపి గుహ్యవేషోడ్మత చిష్టని 🛚                          | 32 |
| 55                 | మ్రాదయామి క్యాం కాన్త దత్యా ప్రాణాబ్ప్రయానపి।                       |    |
|                    | ఇత్యుచ్చైన్నర్వతో దీక్షు విలవన్యా వియోగతః 🛚                         | 33 |
| B"                 | ఆ వెన్నెలలు దశదిశలను వ్యాపించియుండగా నా కామిని మారమునమన్న           | XÆ |

తా॥ ఆ వెన్నెలలు దశదిశలను వ్యాపించియుండగా నా కామిని మార్గమువనున్న మేడ లపై విహరించుడు కామాంధురాలై తనకనువగువిటులను కానరానిడై రాత్రియందింటేయొక్క గడి యను నూడబెరికి బయలుదేరినడై నగరముయొక్క బయటనున్న సంకేతస్థానమునకు బోయెను. అచ్చోటెక్కడను తన్మపియుని కానరానిడై కామవికారముచే బాధితురాలై తనవిటుని పొదరిండ్ల యందును చెట్లయందును చెదకుడు నున్మత్తురాలై సంచరించెను, బ్రియతముని మండాలాపములకై చెవినిచ్చుడు గొప్పగా ధ్వనించుచున్నడై భ్రమించెను. చ్యక్రవాకధ్వమలము కాంతాలాపములని తలంచినడై సరస్సుల తిరుగాడెను. నిగ్రదించుచున్న హరిణపోతములను దయిత్రభాంతిచే మేలు కొలుపుచు ఆయ్యో! బ్రతికితిని వచ్చితినియని మాట్లాడుచుండెను, వృక్షముయొక్క మొద్దును బ్రియు డనీ యాలింగనముజేయుచు వికసిత కమలమును విటునిముఖమని ముద్దిడుకొనుచు వ్యర్థి డ్రుత్ను ములచే నలుగడల సంచరించుచు (పియుని గానకపోయెను. ఆ సమయమున మూర్చనొందినదై తరువాత ననేక వాక్యములతో నీ బ్రహరము విలపించెను. ఓ కాంతా! ఓ నామనోనాథా! చైతన్య నాయకా! దాగియుండినచో నన్ననుగ్రహింపుము. (పియములగు నా స్రాణములు నీకర్మింతును. ఇటుల దుకఖించెను.

| କୁଲ୍ଲ ॥ | తస్యాత్పత్వా వచః కోఽపి సుఖ్తా వ్యామః [వఋద్ధవా≢ । |            |
|---------|--------------------------------------------------|------------|
|         | కుర్వ కా మురమురధ్వానం పశ్యన్ప్రతిదిశం రుషా ॥     | 84         |
| ,,      | ఆస్ఫాలయన్న ఖైర్భూమిం గర్జన్నా కాశగహ్వరమ్।        |            |
|         | వృష్టనిర్భుగ్నలాంగూలః ౖడుకీముజ్జాయ వేగవా౯ా       | 35         |
| ,,      | గతో వ్యాఘన్స్రముత్పత్య య[కాస్టే సాఽఖసారికా।      |            |
|         | అథ సాఒపి తమాయాంతమాలోక్య ప్రియశంకయా ॥             | <b>3</b> 6 |
| ,,      | నిర్జగామ పురఃస్థాతం ్పేమనిర్భరమానసా 1            |            |
|         | తత నైన్య నఖ ్కీడా కూరతాంధీక ృతా నతీ ။            | 87         |
| • •     | జహౌ ్పియవపూశంకాం త్రుత్వా గర్జితమూర్జితమ్।       |            |
|         | తథావిధాపి సా నారీ బ్రాన్తిముత్పృజ్య నత్వరమ్ ॥    | 38         |
| "       | వ్యామ్లు త్వమ్త కుతో హేతోర్మాం నిహస్తుమిహాగతః।   |            |
|         | ఇదం నర్వం సమాఖ్యాహి యత న్వం హన్మమిచ్చని "        | <b>8</b> 9 |

తా॥ అదురాచారిణియొక్క వాక్యములు విని ఒకానొకచ్చాడుము నిద్రమండి మేల్కానెను. ఘురఘురధ్వనినిచేయుడు మహాకోపముతో భూమినిగోళ్లచేగీరుడు ఆకాశకుహరము పగులు నట్లు గర్జించుడు తనతోకను విదలించుకొనుడు ఆదురాచారిణిమైబడెను. ఆ ఆభిసారిక తన బ్రియుడని తలంచి మిగుల ్రేపమతో నా వ్యాథుమును నాలింగనము చేసికొనెను. ఆ వ్యాథుము యొక్క తీక్ష్మములగు గోళ్ళదెబ్బలను నోర్చుకొనలేక గర్జనమునువిని తన బ్రియుని శరీరముగాదనీ తలంచేను. ఆవ్వాడా ట్రారెఫ్ఫీ భయపడక ఓ వ్యాథుమా! ఎందులకైనన్ను చంపుడున్నావు అని యడిగెను.

| -0,   | గా (బారెట్లి రాయుడికి ఓ బ్యాగ్రమమా: బరియలకై సమ్మ చరిపుడున <b>్ని ప</b>        | <b>W</b> & |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------|------------|
| S. II | ఇతి తస్యావచ్చకుత్వా శార్ద్ధాలకృండవ్మికమః ।                                    |            |
| •     | န္တ အ၀ သိမ္မိတ္ နြင့္အာ့ လည္သာဆုိ ဆြဲဆုံလည့္အသိ ။                             | 40         |
| ,,    | మలావహా నది నామ్నా దేశే రిష్ఠరి దఓణే :<br>నగరి మునివర్జేరి శస్యా రోధన్ వర్తే : | Ĥ          |
| źs    | క[కాస్తే భగవా≢ సాజాంత్ వంచలింగో మహేశ్వర:।                                     | 31         |
|       | తస్యాం పుర్యామహం విక్రవవు తో భూత్వా స్థిత నైకు ။                              | 42         |
| 33    | అయాజ్యాకా యాజయన్న శృవేస్ట్రి కోద్ది స్టేష్ నడీ కామీక                          | 7,         |
|       | వేదపాఠఫలం శశ్వద్వి కేణన్ ధనకాంక్షయా ॥                                         | #          |

| ₹,                                      | ఖిమ్జకానవరా≖ లోఖా త్రిరస్కుర్వ≖ దురు క్రిఖిః ၊             |            |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------|------------|
| C)                                      | ఆడేయ్ దవిణం గృహ్హన్నద క్రమనీశందినమ్ ॥                      | 44         |
| 57                                      | భలయుకా నకలాంల్లోకాకా క్షణ గ్రహణకౌతుకాత్ ।                  |            |
|                                         | ಕರ್ಕ ಕರಿಪಯೆ ಕಾಶೆ ಜರ್ರಕ್ಷಮುವಾಗರ್ಕ ॥                         | 45         |
| 99                                      | వలీపలిశవానంధః ౖపవత౯ ౖపన్ల లద్దతిః।                         |            |
|                                         | ဆနည္ကေစခ်ိဳး-နာဆစ ဆဴာလား နူဆခါကြိတ္ဆိပာလာအး ။              | <b>4</b> 6 |
| ,,                                      | హస్తే గృహీశదర్భోహమగమం తీర్ధనన్నిధిమ్।                      |            |
|                                         | ధన్గహణలోళేన భమ౯ వర్వసు వర్వను ॥                            | 47         |
| ,,                                      | తతోఽహం శిథిలాంగన్ప≘ కంబిడ్భూనిర్హరాలయమ్≀                   |            |
|                                         | గతవాన్యాచితం ఖోక్తుం దష్ట్రో మధ్యేపదే శునా॥                | 48         |
| ,,                                      | అవకం మూర్బతో భూశాς కరః ఓతికరే ఓణాంక్।                      |            |
|                                         | తతోఽహం గఖీత్రపాణో వ్యార్థుయోనిముపాగతః॥                     | 49         |
| ,,                                      | అృత కిష్థామ్ కాంతారే పూర్వపావమనున్మరన్।                    |            |
|                                         | <b>ဂ်စ်နွယ်</b> ာသီး နှင့်ရွဲခွဲာ∎ သော်စီး ဆော်နောက် သမီး။ | 50         |
| ,,                                      | కేంతు పాపా౯ దురాచారాననకీరృక్షయామ్యహమ్ :                    |            |
|                                         | అంతోఒనతి త్వం త <b>త్రేన మ</b> మైవ కఐలాయ <b>ే</b> స్ట      | 51         |
| ,,                                      | ఇత్యుక్వా స్వైర్న ఖై: క్రహరైస్తాం విభజ్యాంగఖండశ్:।         |            |
|                                         | అథ కాం థఓికాం తేన పావదేహముప్మాశికామ్ ు                     | 52         |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | యమన్య కింకరానిన్యు: నద్యన్పంయమసీం పురీమ్ 1                 |            |
|                                         | య <b>మాదేశే</b> న శ <sub>్</sub> రాపి పాతయామానురాళు రామ్ 🛚 | 58         |

తా॥ ఈ ట్రాకారము ఆ దుష్పమ్మీ వాక్యము నా పులి విని కొంతకాలము తినుటనుమాని తన గాత్తను చెప్పుడొడంగెను. దఓ జదేశమున పాపనాశినియను నదియొక్క యొడ్డునే మునిపర్ణ ఈ గాత్తను చెప్పుడొడంగెను. అచ్చట పంచలింగస్వరాప మహేశ్వరుడు సా కాత్కరించి యుండెను. అప్పట్టుకుమనే నేను విడ్రుడనైయుంటిని. అనదీతీరమున గూర్పుండి యనర్హులచే యాగము చేయించిచు వారి యన్నమును గుడుచుచు ధనాశచే వేదపాఠఫలమును నమ్ముకొనుచు యాచకులను మోసగించుచు గైకొనుటకు నర్హ ముగాని ద్రవ్యమును గ్రహించుచు ధనాశచే పకల జనులను మోస గించుచు కాలముగడుపుచుంటిని. జటుండ పృద్ధక్వముచే శరీరము ముడుతలుపడెను. నడువజాలని పాడనైతిని. నాదంతము లూడిపడెను. అయినమ నితరుల ధనము నాశించువాడనై చేతిలో దర్శల నిడుకొని యా తీర్థసన్ని ధానమున పర్వడినములయందు దిరుగుచుంటిని. అవయవములు పడలిన నేమ ఒకానొక బ్రహిమ్మణని యింటికిబోవుచు యా చికాన్నమును భఓంచుటనై దొరకొనగా నన్ను కుక్కగఉచెను. వెంబడే నేను మూర్చికుడనే భూమిమైబడి మరణించి పులినై జన్మించికని. నేని పోషిలిచే ధర్మములను మునిశ్వరులను సాధువులను సతీమణులను భఓంచను. పాపాత్ములము కులటలను భఓంచుదును. కనుక నీపు దుర్మార్ధురాలవు. నాకు కలలముకమ్ము అని చెప్పాతు క్రకారనుములదే నా స్రేసిఫారతోకు విభిలించి విభితించి భఓంచెను, అత్తిదుప్తున్ను అని చెప్పాతు క్రకారనుములదే నా స్రేసిఫారతోకు విభిలింది విభితించి భీడించెను, అత్తిదుప్తున్ని యమకింకరులు తీస్తికొనియే హోదనరకములయుందు బత్తవైదేది.

| <u> </u> | బిణ్మూడ్ర క్రహార్ణేషు ఘోరకుండేష్వనేకథా।                |    |
|----------|--------------------------------------------------------|----|
| O        | కల్పకోటిషు పీకాసు తస్మాదానీయ కాం ముహుః #               | 54 |
| ,,       | రౌరవే స్థాపయామాసుర్మన్వంతరళ కావధి,                     |    |
|          | తతోఽప్యాకృష్య తాం దీనాం రుదతీం సర్వతోముఖీమ్ 🛚          | 55 |
| 25       | $\infty$ ು ಕ್ತ ಕೆಕಾಂ ಭಗ್ನು $m$ ုಕಾಂ ಬಿಷ್ಟಿವುರ್ಗವಾನನೆ ၊ |    |
|          | వ్వం పాచవరాం భూరాం భుక్త్వా నరకయాతనామ్ 🗈               | 56 |
| ,,       | ఇహ జాకా మహాపాత్ పునశ్భ్వవచయోనిము।                      |    |
|          | తతశృ్వపచగేహేఒప్ వర్ధమానా దీనేదినే ॥                    | 57 |
| ,,       | పూర్వజనృవశేనైవ కథైవాసీద్యథా పురా।                      |    |
|          | తరః కత్వియే కాలే వృనః నృఖ్వన0 యయా॥                     | 58 |
| ,,       | య్ తాస్తే జృంభకా దేపీ శివస్యాంత: పురేశ్వరీ।            |    |
|          | త[తాపశ్యద్ద్విజనా⊾ైనం వాాసుదేవాఖభ౦శుబిమ్∙              | 59 |
| 55       | గీతా[ శయోద శాధ్యాయముద్దిరంశమనార శమ్ ।                  |    |
|          | తత నృద్భవణాదేవ ముక్తా శ్వవచవి[గహాత్ ।                  |    |
|          | దివ్యం దేహం సమాసాద్య జగామ త్రిదశాలయమ్။                 | 60 |
|          |                                                        |    |

తా॥ మలమ్మూతరక్రములతోగూడిన ఘోరళూపములయందు కల్ప**కోటికాలమువజకు** వానిని (తావించుచు మన్వంతరకాలమువఱకు రౌరవనరకమున బడ్కదోయుచు నాదుష్టస్టిని శత విధముల బాధపెట్టిరి. ఏత్పుచున్నటువంటి యాదీనురానిని జడబట్టియీడ్సి శరీరమును చీతుకగొట్టి ఆగ్నిజ్వాలలయందుబడవైచిరి. ఈ స్థాకారము నరకయాతనలననుభవించి యాక్రూరస్ట్రీ శ్వపచ కులమునబుట్టెను. ఆ జాతిలో వృద్ధిబొందుచు తనపూర్వవాసనచే (గూరకర్మలనే చేయుచుండెను. తర్తువాత బంచలింగేశ్వరుని దయితయగు జృంభ కాదేవియున్నట్టి నగరమునకువచ్చెను. అచ్చోట ్రశోత్రియ్యబాహ్మణుడగు వాసుదేషనిదర్శించి తద్ద్వారాగీతయొక్క (తయోదశాధ్యాయమగు క్షేత 👼 త్రజ్ఞవిభాగయోగమును (శవణముచేసెను, తరువాత వాస్ట్రీ దివ్యదేహమునుధరించి స్వర్గమునకు వెళ్లెన్ను.

# చతుర్దకా ధ్యాయమాహాత్ర్యము

**ఈ**₹ુర

| ⇔ಪ್ | ช:                                                                                   |   |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------|---|
| €"# | అంశ:భరం (వవఞృమ్ ఖవాన్ ఖవము క్రేయే।                                                   |   |
| g   | గీరాచతుర్దశాధ్యాయమవధారయ నున్మితే 🛚                                                   | 1 |
| 55  | మేదిన్యాం యత్కలమాలమ స్త్రి కాశ్మీరమణ్ణలమ్ ।<br>రాజుధానీ నరన్నక్యా ఆస్తే బైవ మనోహరా ॥ | 2 |

|            |         | ದಿ ೩ ೯೩                                                                 |   |
|------------|---------|-------------------------------------------------------------------------|---|
|            | 8° 11   | యామధిష్ఠాయ వాగ్దేవీ ్రబహ్మలోకం ప్రవయచ్ఛకి।                              |   |
|            | .,      | హంనమారుహ్యమానాపి సావ్మితీ బ్రహతైరపి ॥                                   | 3 |
|            | ,,      | నరస్వతీవదాగళో జ సేవామా శ్రీశ్య కుంకుమైః 1                               |   |
|            |         | య్మత గౌరవయన్హ్యాశా హంసవక్షవుటోదృవై: ॥                                   | 4 |
|            | ,,      | నిర్వత్రం తయా బైవ నృణాం నంస్కృఠఖాషిణామ్।                                |   |
|            |         | S 5                                                                     | 5 |
|            | ,,      | [పాత ర్గృహాంగణోద్భూ కైర్య్మత కుంకు <b>మపాంసు లై:।</b>                   |   |
|            |         |                                                                         | 6 |
|            | 윤비      | ఈశ్వరుడు పార్వతీదేవితో నిటులనౌను. ఓదేవీ! ఇక సంసారవిముత్తిని గలుగ        | Υ |
|            |         | శాధ్యాయ మహిమనువినుము. ఈ పుడమిలో విశాలమగు కాశ్మీరదేశముగలదు               |   |
|            |         | జాని వెలయుచున్నది. అచ్చోట సరస్వతీదేవి నివసించుచున్న <b>ై బ్రాహ్మలో!</b> |   |
|            |         | ం గలుగజేయుచున్నడి. సావి్త్రీ ప్రయాగములచేతను నచ్చటనున్న హంసపక్షుల        |   |
| సరస్వతీ ప  | -దక వ   | బలసేవనుగైకొని అచ్చటనున్న కుంకుమ్మడవ్యములచే సమస్తదిక్కులను ఆరుణ          | ð |
| తములను శ   | ಗಾವಿಂಕ  | మచున్నది. ఆ సరస్వతీదేవి నిరంతరము సంస్కృతమును భాషించువారలక               | ò |
| గీర్వాణవాణ | ಕನಿ ನ   | కొక నిముషములో అనుగ్రహించుచున్నది. ్రపాతఃకాలమున ముంగిళ్లయందుచ్భ          | ٥ |
| ವಿಂచಿನ ಕ್  | ಶ್ಚಿಕ ರ | జములచే చంద్రమార్యమణ్డలములను నెజ్జుగా ఆదేశముచేయుచున్నది.                 | • |
|            | 8 ii    | త(తానీ త్రేజసాం రాశిశొ∤ర్యవరాృ నరేశ్వరః।                                |   |
|            |         | ఉద్యమజ్ఞ్వల బాణాఘ ఖండితారాతిమణ్ణలు <b>జ</b>                             | 7 |
|            | ,,      | అభూచ్చ నించాళ్ట్విపే రాజా నించాచరా[కమః।                                 |   |
|            |         |                                                                         | 3 |
|            | 3 3     | ఉంఖా వరన్నరం మైత్రీం వర్ధయాం చ క్రామం క్రమాత్ ।                         |   |
|            |         | <b>క</b> క్రైదేశనముక్పనై రహార్వ్యా క్రమబ్రోక⊁ైర్ ు                      | ) |
|            | **      | వీకదా వ్రహితం ప్రేష్ణా ప్రభుతం శౌర్యవర్మణా।                             |   |
|            |         | ರಾಹ್ ವಿ[ಕಮವೆಕಾಲ್ ಪಿಲ್ ಕೃ ಘನಕಿದ್ವಯ $ar{ar{\mathbf{a}}}$ । 10             | ) |
|            | ٠,      | మ క్రమాశంగతురగ మణిభూషణబావురమ్:                                          |   |
|            |         | ្រាំង యామాన మిణ్రాయ ప్రభుతం శౌర్యవర్మణే 🛚 11                            | Ĺ |
|            | ,,      | వికదా శిఖికారూఢశ్భారు బామరబ్జికః ၊                                      |   |
|            |         | సువర్ణశృంఖలారూడం వాద్యడిండిమడమృరమ్॥ 12                                  | , |
|            | ,,      | <b>ல் கி</b> ண்டி ஏ ஹ் என். கூறா கூசி கூரி கேர் ப                       |   |
|            |         | రాజా జగామ వాహ్యాఖం నమం రాజక్షమార 🚉 ။ 18                                 | , |
|            |         | వణుగ్రమణేన సమాచేశం శణాగాన్నా                                            |   |

త లాజకుమారాణాం మహానోడ్డిలావాలో ఒకవత్ #

14

|               | ကြီးနေး K သမီးျခား သားဆံမွာ <sub>နေ</sub> သား                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 111       |
|---------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| <u>ଟ୍ର</u> ିଖ | తతన్నమానవయసా కేనబ్బదాజనూనునా ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |           |
| e             | బహుమూల్యం వణం కృత్వా రాజా బిక్షిడ కౌతుకీ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 15        |
| ,,            | తతో ఒవకార్య దోలాయా విరుదావలిగర్వికామ్ 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 10        |
|               | ధావతశశృక్స్యాబై: పృష్టే ముజ్బన్పృవశృసిమ్॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 16        |
| ,,            | ముమోచ రాజుపు[తోఽపీ   పేమపా త౦ మహాళుజః ၊                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |
|               | విరరామ శునీముబై <sub>ఎ</sub> న్నంకీ <u>ర</u> ్య విరుదావశ్మ్ ။                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 17        |
| ,,            | అలక్ష్మమాణవేగేఒస్మికా శునీయుగళకే భృశమ్।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |
|               | ధావత్యుత్థికమేవాసీత్ వశ్యకాం నర్వాళ్ళూకామ్ 🛚                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 18        |
| 33            | ವವಾಕ ಗರ್ತೆ ಮಜ್ಹಾ ಕಕ್ಟ್ಕೀಕ್ಷಮ್ದನ್ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           |
|               | <b>పతితో</b> ఒప్ శునీవశ్యో నాభవచ్చశ్శావక: #                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 19        |
| ,,            | తత్మశనైన్నముత్తాయ ధావన్నా క్రామ్య రోషతః ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |           |
|               | జగృహే రాజశున్యాఒసా శశకః ఫేనముద్వమన్ ။                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 20        |
| >>            | తతః కథంబిదుత్దుత్వ గచ్ఛన్విస్థలయఇ్ళ్ళ !                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |
|               | రాజుపుత్ర శునక్యాలనా గృహీత్య కంధరాతలే॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 21        |
| ,,            | జికమస్మాఖిరక్యర్థమితి నంజల్పకాం నృణామ్ ౹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |
|               | కోలాహలే శంకితాయా శున్యా నిర్గతవాస్ముఖాత్ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 22        |
| ,,            | తिङ దంష్ట్రావన్ శేణి క్రగ్డుధిరధారక:।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |           |
|               | క్వాపి మర్మరభూఖాగే నిలీయ స్థితవాఞృశః ။                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 28        |
| 55            | প্রাঠ্জন্তু তালপ্রতার্থ ক্রিক্তার |           |
|               | ದೃಷ್ಟಮ್ಮಾತಃ ಪರೀಕ್ಷಣ್ಣಿ ಪ್ರಾಸ್ತಮ್ಮಾತಂ ತರ್ಪಿಗಮಕ್ "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 24        |
| "             | య్మత కర్పూరకదఖ్మికోడవ్యామ్మందరీతలు।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
|               | చోశ్రీకపోల ఫలకాన్పుంబన్వాతి నమీరణః n                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |           |
| 95            | कित्रेज्ञ इंध्वेड्ड रिडी कार्या केंद्र का ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 00        |
|               | వి[సబ్ధా హరిణా యత్త ధాయాం తాం వరితన్వతః 🛚                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 26        |
| ,,            | నారికేళ ఫలైర్యత స్వయం నివత్తికార్యం                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>~</b>  |
|               | అపి చూశవలై సృష్టా: పక్షెశ్శాఖామృగా అపి 🛚                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 27        |
| "             | ఆపి కేనరిణో యశ్ర ఖేలనై కలమైనృమమ్।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ,         |
|               | ಘವನಃ ತೆಕಿಐಫ಼್ರೆಯ ನಾರ್ಶಿಕ≎ಕ೦ ವಾಕ_ಸತತಿ ವ ∺                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 28        |
| ,,            | య[కా[శమాన్రే చి[జా వర్పనామా జికేస్ప్రియ: ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
|               | శాంతశృతుర్ధశాధ్యాయం జవన్నాప్తే నిరంతరమ్ ။                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>29</b> |
| 25            | ঠাঠ ජඩා মুক্তাল্ড । মহাধ্যমন্ত্ৰী :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -         |
| ***           | కర్రమే న్యవతద్ధత్వా జీవకోయే ముహుశ్బనూ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 30        |

- ,, తతః కర్ధమనంన్నరృమాత్యని స్త్రీర్ణనంనృతిః। దివృం విమానమారుహ్య నిర్యయా శశకో దివమ్॥ 31 ,, తతః శునృపి లిప్తాంగ్ సోకైః కర్ధమమిందుఖిః।
- మత్పిపాసా రైరహీతా శునీరూపం విహాయ సా ॥ కి2
- ,, కతో దివ్యాంగనారమ్యం గంధరైన్రవశోఖితమ్ 1 దివ్యం విమానమారుహ్మ శునృపి [తెదివం యయా ॥ 33

తా॥ ఆ కాశ్మీరదేశమున తేజోరాశియగు శౌర్యవర్మయను బ్రష్ణువు సమస్తరాజుల జయించి కిర్ణెమంతుండైయుండెను. మతియు సింహళద్వీపమున విశ్రకమవేతాళుడను సింహపరా క్రమముగలరాజు నకల కళలకు (విద్యలకు) నిధియై యేలుచుండెను. ఆ శౌర్యవర్మ వ్వికమ వేతాళురు పరస్పరము వస్తుసాముగ్రని పంచుకొనుచు మైత్రిలోనుండిరి. ఒకప్పుడు శౌర్యవర్మ వ్యకమవేతాళునకు రెండు వేటకుక్కలన బంపెను, ఆ వేతాళభూపతియు మదించిన యేనుగును గుఱ్ఱమును మణిభూషణాదులను శౌర్యవర్మకొఱకు కానుకగానిడెను. ఒకప్పడావిన్రకమవేతాళ భూపతి పల్లకినెక్కి చామరములచే వీచబడుచున్నవాడై, బంగారుగొలుసుతో కట్టబడిన యా రెండు కుక్కలను తీసికొని వేటయందాస్త్రిగలవాడై వాద్యభూషములతో గొంతమంది రాజకుమారులతో గూడ విహారమునకువెళ్లెను. కుందేళ్ళ మాంసమున ై పందెము వేసికొనుచు పరస్పరము రాకుమారు లకు గోలాహలము చెలరేగెను. ఆ సమయమున సమవయస్కుడగురాజుతో నా వేశాళభూపతి బహుధనమును బందెమున కైయునిచి ్రకిడించెను. తరువాత డోలిక నుండి అనేక బిరుదములతో నొప్పచున్న దియు శౌర్యవర్మచే బంపబడినదియునగు వేటకుక్కను బరుగిడుచున్న కుందేలుతో బందెమునకై పంపెను. ఆ రాజువిడచి దాని బిరుదులను గీర్తించి యూజకే యుండెను. అవి ెండును బరుగిడునప్పుడు ధూళిమా[తమేక సుబడుచుండెనేగాని వానినిమా[తము రాజులుచూడలేదు. పరుగిడుడు గుందేలాక గుంటలోబడెను. అయినను కుక్కకు వశముకాకుండెను. కొంత సేపటికి కుందేలు పైకిలేచి పరుగిడుచుండగా కుక్క దానిని పట్టుకొనెను. అప్పడు కుందేలునోటిగుండ నురుగుక్రక్కుచుండెను. అయినను మహారోషముతో నెగిరిపరుగిడుచున్న కుందేలుయొక్క మెడను తిరుగ ఆ యాడకుక్క గ్రహించెను. ఆ సమయమున రాజులందరు మేము జయించితిమని బిగ్గణగా నఱచిరి. తరువాత శునకముఖమునుండి కుందేలు తప్పించుకొని రక్షభారలచే సిక్షమై యొకా నౌక రహస్య(పదేశమున వాకుందేలుడాగెను. కుక్కయు తద్దంధమును (గహించుచు నచ్చోటికి బరుగిడివచ్చెను. దానిజూచి కుందేలు భయపడి యొకచేతిదూరములోనువ్మ ఆశ్రమమునకు జనెను-ఆ యా(శమమెట్లున్నదనగా కర్పూరవృక్షములతోడను, అరటిచెట్లతోడను, వ్యాఘనంచారము తోడను గూడినదై చల్లనిగాలితో గూడుకొన్నదై మొగిలిపుష్పములతో బ్రాకాశించుచున్నదై యొకచోట వృక్షచ్చాయలని్రదించుచున్న లేళ్లతో నొప్పారుచున్న దై వెలయుచుండైను. మఱియొక చోట కోతులు వృక్షముల క్రిందబడిన నారికేళఫలములతోడను, మామిడిపండ్లతోడను. దృష్టినిజెంది విహరించు చున్నవి. ఆచ్చట సింహములు ఏనుగుగున్న లతో మిక్కిలి్ర పేమతో నాటలాడుకొనుచున్నవి సర్పములు నెమళ్ల పించములయందు శయనించుచున్న వి. ఆట్టి ఆగ్రశమమున వత్సుడను పేరుగల వీ పుడునివసించు చుండెను. ఆతరు నిర్జికేంద్రియ్రగాముడ్రై కాంతుడ్రై గీత ప్రదునాలుగవృతుఖ్యాయ్లను "గుణ్రతయ విభాగయోగము"ను నిరంతరము జపించుచుండెను. 🌞 యాశ్రమమున నాతభో శివ్యగణపాదజలముచే

నేర్పడిన బురదయందీకుందేలు ప్రాణములు మాత్రముమిగిలియుండగా వచ్చిపడిపోయెను. తరువాత నా బురదయొక్క స్పర్శచే సంసారబంధము విడిపోయినదై యా కుందేలు దివ్యవిమానము నెక్కి దివ్యరూపముతోనే గెను. ఆ యాడుకుక్కయు నందులో బడి తక్పుణ్యవశముచే వాకలి దవ్వులు లేనిదై దివ్యరూపము ధరించి విమానమునెక్కి స్వర్ధమునకుంజనెను.

| tool and a man of the a man so from some are seen light and 22 to |                                                        |            |  |
|-------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|------------|--|
| లేనిదై దివ్యరూపు                                                  | ము ధరించి విమానమునెక్కి స్వర్గమునకుఁజనెను.             |            |  |
| ર્જું ။                                                           | తతో జహాన మేధావీ శిష్యా నామ్నా న్వకంధరు।                |            |  |
|                                                                   | విచార్య విస్మీత: పూర్వజన్మవైరన్య కార్ణమ్ ॥             | 84         |  |
| ,,                                                                | రాజాపి వర్యపృచ్ఛత్తం విన్మయస్మేరలోచన: ।                |            |  |
|                                                                   | ప్రణమ్మ వరయా భక్త్యా వినయొకవయోనిధిః ॥                  | 35         |  |
| 99                                                                | కథాం కథయ మే వ్యవ హీనయోనినిషేవికా।                      |            |  |
|                                                                   | అజ్ఞౌ యా జగృతున్ప్వర్గం శునీ శశకశావకా ॥                | <b>8</b> 6 |  |
| శివ్యఉవాద:-                                                       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                  |            |  |
| କୁ <sup>ଖ</sup> ୍ଞା                                               | သမျှကာသာ ရိွမကျွ≥೭ည် သင်္ဂိုသောသွဲး <b>ಜಿಕೆಂ</b> ဖြ‱း၊ |            |  |
| · ·                                                               | చతుర్దశం కు హృధ్యాయం గీకానాం సర్వదా ఉండా :             | 87         |  |
| ,,                                                                | శిషోక్రామం తన్మ భూపాల బ్రహ్మవిద్యావిశారడు।             |            |  |
|                                                                   | చతుర్గశం ఈ అధ్యాయం జపామి వ్రక్తుహం నృవ 🛚               | 38         |  |
| ,,                                                                | ಮಡಿಯ್ಚರಣಾಂಭ್ ಜೃವ≋ಾಲನಜಾಶೆ ಲುಠ೯ಃ                         |            |  |
|                                                                   | శశ్భ్రిదివమావన్నళ్ళునక్యా సహ భూపతే 🛚                   | 89         |  |
| రాజోవాచ:—                                                         | -                                                      |            |  |
| .કુ_ક્ષા                                                          | హేతునా కేన కథయ హానీత౦చ ద్వజో త్రమ।                     |            |  |
| · ·                                                               | ఆతః కిమస్ సాకూతం మన్యమానేన సాదరమ్ ။                    | 40         |  |
| శివ్యఉవాచ:-                                                       |                                                        |            |  |
|                                                                   | మహారాష్ట్రేస్తి నగరం నామ్నా చ్రమ్యదకం మహత్।            |            |  |
| ()                                                                | ಕ್ರಕಾನಿದ್ದಾ) ಮೃಣ್ ನಾಮ್ನ್ನಾ ತೆಳವಃ ಕಿಕವಾಗಣಿ: "           | 41         |  |
| **                                                                | ವಿಲ್ భనా ఒభవ త్రస్య జాయా స్పైర విహారిణి i              |            |  |
|                                                                   | తేన సా హన్మతే క్రోధాద్వైరం నంచిన్న జన్మన: 🛚            | 43         |  |
| ,,                                                                | <b>శక: ్ష్మీ</b> వధపాపేన శశకో జాయతే ద్విణ:।            |            |  |
|                                                                   | కిల్బిషాచ్చునకీ సాఒపి జాకా వంచనజన్మనః ။                | 48         |  |
| >>                                                                | పూర్వేణ జన్మనాథ్యన్తం వైరం విన్మరతో నహి।               |            |  |
|                                                                   | ఆేందివద్భ్యాం బహుధా యోన్య న్వరమపి క్వబిత్ 🛚            | 44         |  |
| ,,                                                                | ఇక్యాకలయ్య నకలం భూపాలశ్శ్వద్ధయాఒన్వితః ١               |            |  |
|                                                                   | గీతామభ్యన్య నకలామవావ వరమాంగ తిమ్ 🛚                     | 45         |  |
|                                                                   |                                                        |            |  |

**జా!! తరువాత షత్సమహర్షి** యొక్క శిష్యుడగు మహాబుద్ధిశాలి స్వకంధరుడనువాడు మొగుల నాశ్చర్యముతో విచారణా(గస్తుడై యా కుందేలు కుక్కలయొక్క పూర్వజన్మమునుండి **వచ్చిన వైర**కారణమును గనుంగొని పెద్దగానవ్వెను. దీనినంతయుఁజూచి **యా**శ్చర్యముచే విక**ినక** నేయ్రుడైన ఆ శౌర్య పర్మ సహాము మొగులభ క్తితో వినయైక సముద్రుడై యా శిష్యునికి నమస్కరించి ఓ బ్రహహ్మణవర్యా ! నీచయోనిలోబుట్టిన యీ మూథజంతువులురెండును నెటుల న్వర్గపా <u>పి</u>వి బొందినవి? ఆ కథను నాకు నుడుపుండని కడునాదరముతో వాని నడిగెను. శిష్యుడు చెప్పు చున్నాడు. ఈ వనంబున పత్సనామకుండగు విబ్రో క్లముడుగలడు. అతడు వశీకృతేంద్రియుడు. ఆ యైగిస్త్రముడు గీతయొక్క పదునాల్లవ అధ్యాయమును నిరంతరము జపించుచుండును. నే నాతని శిష్యుండ, బ్రహ్మవిద్యాకోవిదుండ. ఓ భూపాల సత్తమా! నేనును ఆ గుణత్రయ విభాగ యాగమును బ్రుతిదినము జపించుచుందును. నా పాదకమలములయొక్క కడుగబడిన జలమునందు ఆ కుండేలును ఆడకుక్కయు పొర్దాడినవై తన్మహిమచే స్వర్గమును బొందినవి. తర్వాత రాజు మరల (పక్కించెను. ఏదియో మనముననుంచుకొని వాటినిజూచినవ్వితిరి. అందులకు కారణమేమి మడువుమా ? శిష్యుడు చెప్పెను - మహారాష్ట్రదేశమున ్రపత్యుదక నగరమొండు గలదు. అచ్చట మహాధూర్హుడగు కేశవుడను బ్రాహ్మణుడుండెను. అతనిభార్య విలోభనయను పేరుగలది. ఆది వ్యవిచారిణి. అందువలనవాడు దానిని కొట్టిచం పెను. ఆ పాపముచే నాతడు కుండేలుగాను, ఆతని భార్యయగు పాపిస్తురాలు ఆడుకుక్కగాను జన్మించిరి, వారిద్దరు జన్మాంతరమునందును సహజ వైరమును విడుపక కుందేలు కుక్కరూపులై పోరాడిరి. ఇట్టి పవిత్ర జలస్పర్శచే దివ్యత్వమును జెందిరి. దీనినంతయు నారాజాలోచించి గీతయొక్క పదునాల్గవ అధ్యాయమగు గుణ్మత్రయ విభాగయోగమును నభ్యసించి పరమపదవిని బొందెను.

#### >000000000

#### కమ్

## పంచద శాధ్యాయ మాహాత్ర్యము

## ఈశ్వర ఉవాచ:--

| 5 | GD-W.— |                                                |   |
|---|--------|------------------------------------------------|---|
| • | a a    | ్రవవజ్యామి విశాలాఓ! తుహినాచలకన్య కే!।          |   |
|   | •      | ಗಿತ್ ಪಂಪದ ಕಾಧ್ಯಾಯ ಮಾಚ್ಕೃಷ್ಣಮ ವಧಾರಯ 🗷           | 1 |
|   | ,,     | కృపాళుర్నర సింహో ఓభూన్నా మ్నా గా డేశ భూపి 8:   |   |
|   |        | ಯನ್ಯಾಸಿಧಾರಯಾ ಸಂಫ್ಯೆ ದೆವಸಂಘಾವಧಿಕೃತಾ:.           | 2 |
|   | ,,     | ಯದಿಯ ಮತ್ತ್ರಮಾಕಂಗ ದಾನ ಧಾರಾ ಜಿಲ್ಲಾ               |   |
|   |        | బిదా ఘేఒపి చేసేహేతాo రవి నంతా <b>వవే</b> దనాం∎ | 8 |
|   | ,,     | సంక్రందన పర్మకస్తాయుదీయ శరణం గరాణ              |   |
|   |        | రేజిరే కరిణోమత్తాశ్చలంతః వర్వణా ఇవ∎            | 4 |
|   | ,,     | ಮ ಕ್ಷಮಾಕಂಗ ಬಿತ್ಕಾರ   ಪಠಿಸ್ಪನಮಿವಾದ ರಾತ್ !       |   |
|   |        | ಯನ್ನ ಗ್ರವಾಯಕ ತ್ರ್ವಾಶಾವ್ಯವಾಗ ಬ್ರಿ ಕೃಪಾವಕಃ ಕ     | 5 |
|   | ,,     | యదీయధావత్తురగ మృర నంఘాతజర్హరం,                 |   |
|   |        | నాఘాబ్బితం కథం కారం గతఖండం ధరాతలం 🛚            | 6 |
|   |        | ***                                            |   |

శ్లో။ యస్మిన్ వృత్రహణోఽమ్మితే నముద్ధరతిమేదినీం పునరుజ్ఞ్వాలయాం చ్రకే మహాఖాష్యం భణిశ్వర: "

7 తా॥ ఈశ్వరుడుచెప్పెను. ఓవిశాల క్ష్! హైమవతీ! గీతయొక్క పంచదకాధ్యాయ

మాహాత్మ్యమును వినుమా! గౌడదేశమున నరసింహభూపాలుడు మిగుల దయావంతుడై ప్రజలను పాలించుచుండెను. వాని ఖడ్డధారచే దేవతలుగూడ వధింపబడుదురు. వానియొక*్క* **మదించి**న యేనుగులయొక్క మదజలధారలచే భూమి గ్రీస్మ కాలమునందును చల్లగా నుంటున్నది. ఇంద్రుని వలన భయపడిన గజము లీతనికడజేరి మదించినవై, తిరుగాడు పర్వతములవలె నొప్పచున్నవి. వీని ఏనుగులయొక్క ఘీంకారధ్వనిని విని పర్వతములుగూడ (పతిధ్వనించుచున్నవి. పీని ఆశ్వ ములయొక్క గిట్టలయొక్క సంఘట్టనలచే ఈ భూతలము ముక్కలుముక్కలు చేయబడినడై **యా**శ్చర్యమును గలుగజేయుచున్నది. పూర్వమింద్రుడు వృత్రాసురునిచే **భూమి**త్రుంగిపోగా నా భూమిని రక్షించెను. మహాభాష్యకారుడగు ఆదిశేసుడు తిరుగా నామహీతలమును పైకెత్తెను. ఇపుడట్టివారెవరును లేకపోయిరి.

| કુટ<br>જુા | తస్యాసీత్ సైనికోధీమాన్ శ స్త్రశా స్త్రకథానిధిః।                                                                                                                 |     |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|            | నామ్నా శరభభేరుండః ్రవచండభుజమండలు ။                                                                                                                              | 8   |
| ,,         | ఖాండారేణ తురంగైశృఖ్మెర్వీర రస్తోదృవై:।                                                                                                                          |     |
|            | నమాన వీవ భూపాల దుర్దెరత్యంతదుర్గమైక ॥                                                                                                                           | 9   |
|            | సకదా చిత్ న్వయం రాజ్యం కర్తుం పాపాిదధేమనింగు                                                                                                                    |     |
|            | నిహత్యవసుధాపాలం ఐలాత్పాకం కుమారకై: ။                                                                                                                            | 10  |
| ,,         | కర్తుం వ్యవన్యదివహైరల్పైరిళ్ళం చికీర్హయా।                                                                                                                       |     |
|            | ವಿಮ್ ಬಿ ಕ್ರಾಮ ಯಾದ್ರಾಹ ಪರ್ಯನ್ನು <b>ಮರ್ಷ್</b> ಯಕ ॥                                                                                                                | 11  |
| ,,         | కాలే నాల్పీయనా ప్రత్యేహహాజ్మా తేన కర్మణా।                                                                                                                       |     |
|            | ৰিল্ল ক্ষ্মিত কৰি                                                                                                           | 12  |
| ,,         | మూల్యేన బహునా [కీత్వా హయత త్త్వబిదాతత:।                                                                                                                         | 4.0 |
|            | బహుయత్న వరాబీత: కేన బిద్వైశ్యనూనునా ॥                                                                                                                           | 18  |
| "          | రాకాంటి ప్రాత నప్పైద్యై స్త్రమ్యేవ మరణాత్పరం!<br>కానేక కుర్మాలు ప్రాత్యేక మరణాలు కార్మీ ప్రాత్యేక కార్మాలు కార్మీ ప్రాత్యేక కార్మాలు కార్మీ ప్రాత్యేక కార్మిక క | 4.4 |
|            | కాలేన వృద్ధతాం బ్రామ్ ము స్వరాజ్యం చాపి పాలయ <b>న్ ఒ</b>                                                                                                        | 1,4 |
|            | స వైశ్య నూను నుంచాశ్వం రాజ్ఞేదాతుం నమాగఈ:≀<br>రాజ్ఞోద్వారి స్థిక నృశ బ్రత్మమం నుంచి                                                                             | 15  |
|            | జాతపూర్వేఓపి వైశ్యోఓసా [పతీహారేణ దర్శిక:                                                                                                                        | 19  |
| **         | క్రిమర్థం బూహిరాక్షేతి వృష్ట్షణ నృష్ణమఖాషత ॥                                                                                                                    | 16  |
|            | దేవ్రజగతీరత్నమితి మత్వాతురంగమః (                                                                                                                                |     |
|            | మయానియుతమూల్వేన బహునాసాధులక్షణః 🛚                                                                                                                               | 17  |
| ,,         | తతోఒవ లోక్యవక్రైణే భూపాలః పార్వు <b>వ</b> ైనాం।                                                                                                                 |     |
|            | ಸ್ಕಮಾಧಿದೆಕ ನಡಿಜಮಕ್ಟ್ರ್ಒ je ಸಿಯಕಾಮಿರಿ u                                                                                                                          | 18  |
|            |                                                                                                                                                                 |     |

| 2ª1 | శిరాంసిధూనయన్ నౄణామశ్వలక్షణవేదినాం।                 |            |
|-----|-----------------------------------------------------|------------|
| 9   | ళూరాణామపి చేతాంస్త్రీ ముహురుత్పాహయన్మహాన్ 🛚         | 19         |
| "   | అఖండమేదిబీవేగ బహునం కమణార్జితం।                     |            |
|     | లాలా ఫేన చృతేనాసా వమన్ శృఖ్ళరం యశ:॥                 | 20         |
| >>  | ఉద్పైశ్భ్రవస్తులాం ఖేజే గుణసామ్యేన త త్ర్వతః।       |            |
|     | వివృణ్వన్న తితేజన్వీ ౖహియేవ నతకంధరః ∎               | 21         |
| 53  | చామరైరిందు ధవళైర్వీజ్యమానో నిరంతరం।                 |            |
|     | దుగ్ధాంఖో నిధి లో లై సైశ్స్వాసైరు చై చైశ్య్యవా ఇవ 🛚 | 22         |
| ,,  | సీలాతప క్రయుగ్థం ఘనబ్భాయతుల్కియా।                   |            |
|     | စျီးစွား၏ ဆဝီငာစီနန်းာဆားျပီ ခိုဆုပ်ခြီလာဝ။         | 23         |
| 99  | మేదిసిమండలన్నర్న నంక్రాంతమిన పావకం!                 | _          |
|     | ముహురుద్ధరయన్థున్వన్ ఖంధురం కంధరాశటం                | 24         |
| 35  | దారయన్ వైరిణః సర్వాన్ వ్యాహరంశృ జయ్మశీయం।           | ~~         |
|     | హేషారవేణ గురుణాదిక్షు ప్రభ్యావయన్ యశ: జ             | 25         |
| ,,  | వ క్రాస్య రాశిరత్యుచ్చార్గతీనామివ శేవధిః।           |            |
|     | రూవస్య నిలయం సాజాల్లక్ష తానాం వయోనిధికి॥            | 26         |
| ,,  | ఆసీతో వణిజా వాజీ రాజ్ఞా చ సమదృశ్యత ।<br>            | o.         |
|     | బహుధా వర్ణితోఒమాత్రైకరశ్వలక్షణవేదిఖిః॥              | 27         |
| 55  | 4 (100 2.00                                         |            |
|     | జ్మాగాహ తురగం వేగాదసీమానందనిర్భరః ॥                 | 28         |
| ,,  |                                                     |            |
|     | వినర్జికనఖాలోకో గృహాన్హరమగాన్పృవ: "                 | <b>2</b> 9 |

ాం!! ఆ నరసింహభూపాలునికి మిగుల బుద్ధిమంతుడును సకల శన్హ్హ్మాక్రళలకు విధియైనవాడును తీక్ష్మభుజమణ్డలధారియునుగు నరభభేరుండుడను నొక సేనాధిపతియండెను. (దవ్యములోను తురంగబలములోను వీరభటులలోను దుర్గస్థలములలోను రాజుకు సమానుడై యుండెను. ఇట్టుండ నా సేనాధిపతికి రాజునుదునువాడి తన కుమారులతోగూడ తానే రాజ్య మేలవలయునని పాపబుడ్డి పొడమెను. కొన్ని దినములలో నే నీకార్యమును నెరవేర్చవలయునని తలంచియుండగా ఆ సరభభేరుండుడు విమాచికావ్యాధిచే మరణించెను. శ్రీభుకాలములోనే యాపాపాక్ముడట్టి దుష్టతలంపుచే సింధుదేశమున అత్యుత్తమాశ్వమై జన్మించెను. అది చాలావేగము గలది. అడ్డావినొకానొక వైశ్యప్పతుడు గొప్పధనముచే మిగుల ప్రయత్న ముదే రాజుకడకు దీసికాని పచ్చెను. ఆ నరసింహభూపాలుడు సేనాధిపత్యము మరణించెనను వానిపుత్రులుచే సేనాధిపత్యము వహింపజడగా రాజ్యమును చక్కగా పాలించెను. ఆవణిక్సుతుడు సింధుదేశాశ్వమును మహారాజు కాసంగుట్మైకి ద్వారముకడ నిలుచుండెను. అప్పడు ప్రతీహారి రాజాజ్ఞచే వానిని దీసికొనిరాగా

31

నావణిక్కు రాజుచే (పక్నింపబడి ఇటుల చెప్పెను. ఓ దేవా ! ఈ అశ్వము (తిభువనరత్నము. సాధులక్ష్ణములుగలది. లక్ష్ణ నాణ్యములచే కొంటిని. ఆ సమయమున నికర రాజులయభి(పాయ మును గనుగొని గుఱ్ఱమును తనకిచ్చునటుల వణిఖని రాజాజ్ఞాపించెను. మహాహరులగు నారాజులు ఆశ్వలక్షణములను గుర్హెరింగినవారగుటచే భేష్భేష్ అనుచు తలలూపిరి. ఈ భూమినంతను ఆ(కమణచేయగలిగిన యశస్సును తనలోటిలోని లాలాజలముయొక్క నురుగుచే ట్రకటించెను. -పరాక్రమమునను ధవళత్వములోను ఉచ్చైశ్రవముయొక్క సామ్యమును వహించెను ఆను విషయ మును వివరించుచుండగా ఈ యశ్వము సిగ్గునొందెను. ఆ గుఱ్ఱము చంద్రదధవళ చామరములచే వీచబడుచుండెను, నిట్టూర్ఫులలోను ఉచ్చైశ్శపసువలెనొప్పెను. రెండు నీలఛ(తములచే కూడి కొన్నదై నల్లని మేఘముతో గూడుకొనిన హిమవతృర్వతమువలె ఒకాశించెను. భూమండలమును వ్యాపించి (పజ్వలించుచున్న యగ్నివలె తేజరిలైను. మాటిమాటికి మెడనుగదలించుచున్న డై పెదవు లను (తిప్పుచున్న దై శ(తువులను బెదరించుచున్న దై జయలమ్మిని తెలుపుచుండెను. తనసకిలింతచే దిక్కులయందు తన కీర్తిని బ్రక్ట టింపజేయుచుండెను. సత్వగుణరాశియై యున్న తగుణములకు కుప్పయై సౌందర్యనిలయమై సల్లక్షణములకు పయోరాసియై చెన్నొందెను. ఆ పణిక్పుతుడా హయ మును తీసికొనిరాగా రాజులు మం(తులు పారజూచి తదుత్తమలక్షణములను నభివర్ణించిరి. అత్యధికానంద భరితుడై రాజు పణిక్పుతుడడిగిన ధనమును నొసగి శీర్షుముగా నా తురంగమును గైకానెను. ఆ గుఱ్జమును గుఱ్ఱపురౌతు కొప్పజెప్పి తానున్న సభామణ్జపమునువదలి యా రాజు తన గృహమునకరిగెను.

> శ్లో ॥ అనేకథా సమాపృష్టా మహీపాలం రణాంగణే। శ শ্ৰু বিজ্ঞানী শৈষ্ট শিষ্ট শৈষ্ট 
తమారుహ్య మహీపాలో వనంబ్రవతి వివేశ న: ॥ ఇక్కుడు కెంగ్రెక్స్ ప్రాక్ష్మ్ సినిమాలు

,, వినృజ్య సైనీకాన్పృషే ధావత: పరితోఽఖ్లాజా। ఆకృష్యమాణో హరిణై: పిపాసాకులితోఒభవత్॥ \$2

,, కర ఉత్త్రిర్య తరగాజ్ఞలమన్వేషయన్నృవః। బద్ద్వాఒశ్వం కరుశాఖాయామారురోవా శిలాం నృవః॥ కిం

లా॥ అనేక పర్యాయములు ఇతరులచే [పేరేపింపబడినవాడై యొకానొక సమయమున వేటకై జమచు నా గుఱ్ఱమునెక్కి యరణ్యమున ప్రవేశించెను. ఆచ్చట సైన్యములవదలి మృగము లతో వేటాడుచు దప్పిగొన్నవాడై గుఱ్ఱమును దిగి నీటికై వెదకుచు నానృషస్త్రముడు చెట్టుకు తన యుత్తమాశ్వమును బంధించియొక శిలమైగూర్భుండెను.

క్లో॥ గీజావంచదశాధ్యాయక్లోకార్ధలిఖికం తకః। పాతికం మరుతా కృత యుత్ర ఖండే విళోకయకా॥ కి4

,, మత్రం వాచయతో రాజ్ఞ: త్రాక్షాగీకాక్షరావలీమ్। తతో ము\_క్షివదం రేఖే కురగ నృరయాఽవతత్ ॥

్ల, తతో గ్రాస్థం సమాచ్ఫిడ్య వల్యాణమవశార్య చ । ఉత్తావ్యమానమ్హరగో రాజ్ఞా నోత్థికవాన్నృత: ॥ శ్లో॥ శశన్నరభాఖేరుండో నృవమాఖాష్య నున్వరమ్। దివ్యం విమానమారుహ్య జగామ ౖజెదళాలయమ్॥

37

తా॥ తదన నైరమచ్చోట రాతిఫలక ముమై రాజుకూరుచుండియుండగా నొక ప్రతము (తాటియాకుముక్క) గాలిచే కొట్టుకొనివచ్చెను. ఆ ప్రతమ్మపై గీతయొక్క పదువైదవ అధ్యాయము లోని ఒక శ్లోకముయొక్క అర్ధభాగము మాత్రము బ్రాయబడియుండెను. దాని నా ప్రభువుతీసికొని చదువుచుండగా నా గీతాక్షరములను విని గుఱ్ఱము శీర్రమముగా భూమిపై పడి ముక్తినిపొందెను. తర్వాత ఆ రాజు దాని బంధమును విప్పి జీనును తీసివైచి గుఱ్ఱమును పైకిలేపగా ఆదిలేవలేదు. మరణించియుండెను. తదుపరి తన సేనాధిపతియగు సరభభేరుండుడు ప్రభువుతో మంచిస్వరముతో సంభాపించి దివ్యవిమానారూడుడై స్వర్గమునకుంజనెను.

|      | 5 - 20                                                             |    |
|------|--------------------------------------------------------------------|----|
| କୁ ॥ | తతో గిరిం నమారుహ్య దదర్భాశమము త్రమమ్।                              |    |
| ••   | పునాా గకదశ్భీమాత నాఖకేరనమన్వితమ్ ။                                 | 38 |
| ,,   | ုదా <b>ష్ ష్</b> వాటికాపూగ నాగకేనర <b>వ</b> ఞృ <b>కమ్।</b>         |    |
|      | ఖేలత γరభనారంగం నృకృశ్కేక్కులం నృవః ∎                               | 39 |
| ,,   | ్రవణివత్య ద్విజన్మానముటజాభ్య నైరస్థితమ్।                           |    |
|      | వ్వవచ్ఛ వరయా భక్త్యా ముక్తి సంసారవాననాత్ 🛚                         | 40 |
| ,,   | తురగో నిరగాత్స్వర్గం హేతునా కేన మే వద 1                            |    |
|      | ఇత్యాకర్ణ, వబో రాజ్ఞో ద్విజన్మా వాచము⊸ాబివా∎ ∺                     | 41 |
|      | కాలేన ఐహునా ్పేత్య తత్పాపాత్తురగోఒభవత్ ।                           |    |
|      | అంథ పంచదశాధ్యాయశ్లోకార్ధం లెఖికం క్వబిత్ ॥                         | 42 |
| ,,   | తతో వాచయత(శృశ్వా నిరగాత్తురగో దివమ్।                               |    |
|      | తతన్నమాగతైన్మత పరివారజనైర్భృత:॥                                    | 43 |
| ,,   | ్రవణి[వత్య ద్విజన్మానం హృష్టరోమా వినిర్గతః ١                       |    |
|      | మ <sub>త్</sub> రం తదేవ లెఖిక0 గిం <u>తావ</u> 0చదశా <u>మ</u> రమ్ m | 44 |
| ,,   | వాచయన్న మహీపాలో హర్షనంఫుల్లలోచనః                                   |    |
|      | అఖిషిచ్య నిజంపు ౖతం మన్త్రవిన్మం[తిఖిన్పమమ్ ။                      | 45 |
| ,,   | సింహాననే సింహాబలం ముక్తిమావ విశుద్ధధిః ॥ 💎 🦠                       | 46 |

తా॥ తరువాత నరసింహభూపాలుడు ఆ పర్వతశిఖరమున సురపున్నాగ కదళీవృడ ముల తోడను, మామిడి, టెంకాయ, దా.శ్., చెఱకు, పోక, చంపక, నాగకేనర తరువులతోడను గూడుకొన్న దియు క్రిడించుడున్న సింహములు ఏనుగులు గలదియు. ఆడుచున్న మయూరములు గలదియునగు ఋష్యాక్షమమునుగాంచెను. ఆచ్చట పర్ణశాలలోనున్న మహర్షి వర్శని పరమ భ క్తితో నిర్ము క్ల సంసారవాననగలవాడై యా రాజ్మశేష్టుడి ప్రహారమడి గెను. అయ్యా ! మీరు సర్వజ్ఞులుగనుక నా యశ్వమెందులకు స్వర్గమును బొందెను ? అట్టిఫ్రితివచ్చుటకు గారణంబేమి ! సెలవిండు. ఈ వాక్యములమ్మహర్షివిని యా ప్రకారముజెప్పెను. చాలకాలము పాషముజేసియుల్లడుటచే గుఱ్ఞముగా ఆయెను. తమరు పంచదశాధ్యాయములొని యర్ధశ్లో కము జదువుచుండగా ఆ ఆశ్వమును తన్మ హిమచే దివ్యత్వమునుబొందెను. తదనంతరమారాజవరేణ్యుడు సపరివారముగా నామునిన త్రముని నమస్క రించి యాజ్ఞగైకొని పంచదశాధ్యాయ శ్లో కార్ధలిఖితాక్షరముగల పుతమునుగైకొని దానినిజపించుచు సంతుష్టచిత్తుడై తనకుమారుడగు సింహబలుని సింహాననమున నధిష్టింపజేనెను. ఆ ఆర్థశ్లోక మన్ప్రాక్షరముల జపించుచు దివ్యజ్ఞాన సంపన్నుడై ముక్తినిపొందెను.

## ఓష్ మోడశా ధ్యాయ మాహాత్ర్య ము

-ఈశ్వర ఉవాచ:---

శ్లో ఆశంచరం ప్రవజ్యమ్ షోడశాధ్యాయగారవమ్ :
ఆశర్య కురంగాడ్ హర్షోత్కంళ ప్రవర్షిణి !!
,, అస్తి సౌరాష్ట్రకం నామ్నా పురం గుర్జరమణ్డిలే :
శ్రీ కాసీత్ ఖడ్డబాహంశ్స్త్రార్లు చంద్రఇవాచరం !!

మారాంనిథె హరిస్స్వాస్ట్రార్లు శేశ నహ చద్భయా !!
శ్రీ మారాంనిథె హరిస్స్వాస్ట్రార్లు శేశ నహ చద్భయా !!
శ్రీ మదీయక్ రైకర్పూరకణా ఖా నై నళోంగణే !
శ్రీ మై వైరికృశశ్వనమారుతైనారకాచ్ళలాత్ !!
,, యస్యాసిధారాత్థిమ స్నాథా వై రివుశూళుంది: !
మార్థ్ చే దిమోఓద్యాప్ న్వర్గ స్త్రీ వాగ్విమోహితాంకి !!
క్రాంత్ వైరికృశశావ్యమన్న స్వర్గ స్త్రీ వాగ్విమోహితాంకి !!
క్రాంత్ వై రివుశూళుంది: !!
క్రాంత్ వై దిమోఓద్యాప్ న్వర్గ స్త్రీ వాగ్విమోహితాంకి !!
క్రాంత్ వై దిమోఓద్యాప్ న్వర్గ స్త్రీ వాగ్విమోహితాంకి !!
క్రాంత్ ప్రద్యా ప్రస్తా ప్రద్యా ప్రస్తా ప్రత్యా కార్యా క్రాంత్ !!
క్రాంత్ ప్రాంత్ ప్రవ్యా ప్రస్తా ప్రత్యా కార్యా క్రాంత్ !!
మార్థ ప్రస్త్రా ప్రభా ప్రత్యా కార్యా క్రాంత్ !!
మార్థ ప్రస్త్రా ప్రత్యా కార్యా కార్యా కార్యా కార్యా క్రాంత్ !!
మార్థ ప్రస్త్రా ప్రస్త్రా ప్రత్యా కార్యా 
తా ॥ మహాదేవుడు వచించెను. ఓ ఉత్కంతాకాలినీ ! గౌరీ ! ఇక షోడకాధ్యాయగరిమను సీవాక ర్ణింపుము. గుర్జరదేశమున సౌరాష్ట్రిక మను పుర్మశేష్ఠ మొండుగలదు. దానిని ద్వితీయచండ్రుని మలె ఖడ్డబాహువను రాజు పరిపాలించుచుండెను. వాని పుష్పమాలిక లయొక్క పరిమళముచే, పరిమళించుచున్న సమ్ముదమునందు హరి లక్ష్మి దేవితో సుఖముగా మండును. ఆ రాజుయొక్క కెర్డియను కర్ఫూరఖండములు శ్వతువులయొక్క పెద్ద నిట్టూర్పువాయువులచే నెగురగొట్టబడినవై గగనతలమున నక్ష్మతములై శాభిల్లుచున్నవి. పరమపవిత్రములగు వాని ఖడ్డధారలను దీర్ణముల యుందు స్నానముజేసిన వైరి రాజులు స్వర్గమునుండి యిపుడుగూడ రంభాదివేశ్యల వాజ్మాధుర్య మున మోహితులై తిరుగవచ్చుచున్నారు.

|     | ACM 192 mily all and                                                               |   |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------|---|
| 8 . | కస్యారిమర్దనో నామ మదహ స్త్రీ మదోద్దర్శం ।                                          | 6 |
|     | ಮದಾರ್ಯಧಾರಾನಲಿಶೆ ಗುರಿಷ್ಟದೃಮರಮಣ್ಣಲಃ ।<br>ಕಪ್ರಾಲಭಲಕ್ಕ್ ತ್ತಿರ್ಜ್ಜ ಮದಧಾರಾಹಲಾವಿಲಃ ।      | 0 |
| ,,  | ఖళా యో నిర్మ రోడ్డారై రజ్ఞానా దీరిమోచ్చు కై: ॥                                     | 7 |
| ,,  | యస్యాంగేషు వ్యారాజన్త భామరాశృస్త్రికోజ్వలాః।<br>కిరణా ఇవ శీతాంశోః వరితాః కాననోదరే! | 8 |
|     | \$Q the Sty decode a name a serie of mind                                          | • |

| g <sup>e</sup> n | సింధూరపాంశువటలీ రాజక్కుంఖన్జలో ఇళౌ ।                   |    |
|------------------|--------------------------------------------------------|----|
| 63               | యన్నంధ్యావారిదవ్యా ప్తం వియక్త్వండోమివస్థికమ్ ॥        | 9  |
| ,,               | ನ ಕದಾಬಿನ್ಮ್ ಕಯಾತ್ತಾ ಕೃ೦೪ಲ್ ನ್ನಿಗಡಾಸವಿ ၊                |    |
|                  | ేళంక్ష్వా లోహదృథ న్రంభం (వసహ్య నిశి నిర్ధతః 🕨          | 10 |
| 33               | ఆధోరణగణాన్పర్వాన్ఫార్హ్లి విన్ఫూర్జదంకుశాన్।           |    |
|                  | ్కోథాదవగణయ్మైవ నిజశాలాం దిఖ్యంజ నః ॥                   | 11 |
| ,,               | စန္တြာဝకుళ ముఖైర్విష్పక్ హన్యమానోడిపి వైణవై:।          |    |
|                  | దండైను కానయామానుః సాదినో న మనాగపి ။                    | 12 |
| ,,               | తకో రాజా నమాగత్య నిశమ్యేదం కుతూహలమ్।                   |    |
|                  | <b>త</b> ్త హ_స్తికలాఖ్జై: నమం రాజకుమార <u>కై</u> : ∎  | 13 |
| ,,               | అదృశ్యత సమాగత్య రాజ్ఞా దంతావళో బరీ।                    |    |
|                  | మోహయన్ను దృటాటోపో హృకాట్టాలికమాలిక: ॥                  | 14 |
| ,,               | దదృశున్తం మహాఖ్మం పౌరా దూరకరం స్థ్రీంకా:।              |    |
|                  | గోపాయ నైశ్చితూన్ఫీక్యా నివృక్తాన్యకుతూహలాః 🛚           | 15 |
| ,,               | రుడ్డేషు కృక్త మాగ్గేషు పలాయనపరైద్దానికి ।             |    |
|                  | <b>వానీ తే</b> షు <b>త</b> దీయో!గదానధారాంబు శ్రీకరై: w | 16 |

తా॥ ఆ ఖడ్గబాహునకు అరిమర్ధనమను పేరుగల మదపుటేనుగొకటి గలదు. అది సర్వదా మదజలమును స్రవించుచుండగా దానిమీద్రవాలి భృంగములు ఝంకారములు జేయుచుండును దాని గండస్థలము యెడతెగని మదజలముచే కలుపితమైయుండును. ఇట్టిగజము నదీ్రపవాహ ముతో గూడుకొన్న గొప్పకాటుక కొండవలె ప్రకాశించెను. దాని యవయవములయందు చందికవలె ప్రకాశించుచున్న చామరములు అరణ్యమధ్యమునపడిన చందికిరణమువలె విరాజిల్లైను. దాని కుంభస్థలము సిందూర్రదష్యముతో గూడుకొనియుండగా సంధ్యాకాల మేఘఖండమువలె ఖాసిల్లైను. అమ్మక్తగజముక ప్పడు రాత్రకాలమున తనకు బంధనములగు గొలుసులనుగూడ తెంపివైచి ఆలాన స్తంభమునుగూడ విరచివైచి రాత్రతో యథేచ్చగా విహరించెను. మావటివాండ్రనేకులు అంకుశము లతో భొడిచిరి. వాటిని లెక్కింపక మహాకోపములో గజశాలను కుత్తునియలుగాజేసెను. తీజ్జాం కుళములచేతను పెద్దవెదుళ్ళచేతను శరీరమంతయు పొడువబడి కొట్టబడినదైనను ఆ గజము ఆ రౌతులనుజూచి కొంచెముగూడ భయపడకపోయెను. రాజుగూడ ఈ విషయమును విని గజ రహస్యమును గుర్హెతింగిన రాజకుమారులతోగూడవచ్చి యా యేనుగుయొక్క బలమును భయంకరా బోపమును కొత్తళముల విరుగగొట్టుటను జూచెను. పురజనులందరు దూరముగానుండి తమబిడ్డలను గాపాడుకొనుచుండిరి, జనులందరు పరుగిడి మార్గములను నడ్డగించుకొనిరి. దాని మదజలముచే మార్గములన్నియు తతుపబడినవై పరిమళించుచుండెను.

క్లో । స్నాత్వా తేనాధ్వనాయాత: వరన: కశ్చన ద్వింది: । గీతానాం షాడశాధాభయశోకాన⊥త్రిపయా∎ా జవన్ ।

| యీ ళగవ <b>ద్</b> శా మాహాశ⁄్రౖ ము                                           | 121           |
|----------------------------------------------------------------------------|---------------|
| శోల్లి నిషిధ్యమానో ఏహుధా పారైరాధోరణౌరపి।                                   |               |
| అమన్యమానః కరిణో ఖీకాన్చలికవాం నఈ ॥                                         | 18            |
| ,, ఫూత్కారేణ న ఆవృణ్వన్దనాన్వివరిమర్డయ౯ ౹                                  |               |
| స్పృశ్నానాంబుజుం తస్య స్వస్త్రిమాన్నిర్గతో ద్విజః 🛚                        | 19            |
| ,, తతో మహానభూ తృత విస్మయో వాగగోచరః (                                       | 20            |
| ,, మానసే భూమిపాలన్య పౌరాణామప్ వశ్యతామ్।                                    |               |
| నమాహాయ తశో రాజా ఫుల్లరాజీవలోచనః॥                                           | 21            |
| ,, ဓာသာဆံွည်္ဂြင္ထြ၏၀ ဘာဘာထေသခါဇံ္စ ုဆကၼတ္မွ ထ ၊                           | 22            |
| తా။ ఈ స్థుకారముండగా ఆ మార్గముననే సరసుడగు ఒకానొక బ్రాహ్మణుడు                | స్నాన         |
| మాచరించి గీతలోని పదునారవ అధ్యాయ శ్లోకములకొన్నింటిని జపించుచు మాపటివాం[ర    | ప్ పుర        |
| జనులు ని షేధించుచున్నను గజమువలన భయపడినవారిని తానుజూడక బయలుదేరెను. ఇ        | టుండ          |
| నా మ త్త్రగజము జనులను భయ పెట్టచు ఫూత్కారముజేయుచూ వచ్చెను. దానితుండ         |               |
| స్పృశించి గండస్థలమును నిమిరి యా బ్రాహ్మణసత్త్రముడు సురఓ్షితుడై బయలుదేరెను. | <b>ఆ</b> చ్చట |
| నున్నరాజు పురజనులున్ను చూచుచుండిరి. వారిక వాజ్మానసగోచరమగు ఆశ్చర్యముదయిన    |               |
| తదనంతరమారాజు ఆద్విజవరేణ్యునిరావించి సంతుష్టహృదయుడై తానువాహనమునుండ          | ి ఉగ్గ        |
| నమస్కరించి యా మహాత్ముని నిటుల్మక్నుంచెను.                                  |               |
| రాజోవాచ — రాజు చలికెను.                                                    |               |
| శోహణ అలౌకికమ్ద౦వి ప త్వయాఽద్యాచరిత౦ మహత్।                                  |               |
| ్ కృతాంతకల్పాదేతస్మాత్కథం నీర్యాతవాన్లజాత్ 🛚                               | 28            |
| ,, కమర్భయన్ గ్రాక్షణం క౦ మం శ౦ జనన్  వళో।                                  |               |
| ទా చ సింద్ధి <u>న్</u> వా <u>స్</u> త్రీతి ద్వజన <sub>మ్</sub> న్నయుదీరయ ∎ | 24            |
| ద్విజఉవాచ:—                                                                |               |
| శ్లో॥ గీతాయాష్ట్రోడశోధ్యాయశ్లో కాన్కతిపయానహం।                              |               |
| జపామి చొపత్యహం భూప తేనై తాన్నర్వసిద్ధయణ॥                                   | 25            |
| ,, తతో విహాయ ద్వీరదం కౌతూహలరనం నృవః।                                       |               |
| ఆజగామ ద్విజన్మానమాదాయ నిజమందిరమ్ 🛚                                         | 26            |
| ,, శాఖం ముహార్తామెన్బిడ్య తోషయిత్వా ద్విజోత్తమమ్గ్                         |               |
| సువర్హెర్ల క్ష్యానంఖ్యా కైర్గీ కామంత్ర ముపాద దే ॥                          | 27            |
| ,, గీతాయాష్టోడశోధ్యాయ శ్లోకాన్కతిపయానపి॥                                   |               |
| ှိ သေသာန္အလို မြန္မာ တိုင္းေတြက လို အေလာင္း၊                               |               |
| ಅಥ್ತಕರ್ಷ ವಿನಿರ್ಧಕ್ಯ ವಾಚ್ಯಾಥಿಂ ನರ್ಮ ಸಾನಿ 🖫 ။                                | <b>2</b> 9    |
| 🕠 తమేవామోచయ్యదాజా మత్తమాధోరణాద్దజమ్ ၊                                      |               |
| စိလျှန္တည8 ဆန္နာစေ တခႏွတ်ာစႏွထံထားဂဏ€ ။                                    | 80            |
| wg                                                                         |               |

శ్లో။ తృణవజ్జీమితం రాజా గజస్యాగె మిశ త్రతం: అదాయ గండఛలకం మదవం క్రి నిర్వక్షాశ్మ్ జ కి1

్లు, ఆయయా మంత్రవిశ్వాసాన్పృవస్పాహసీకా[గణిః। రాహోరివముఖాదిన్లుః కాలాస్యాదివ ధార్మికః ≋ 32

33

1

2

,, సాధుః ఖలస్య వదనాన్నృఘో నిరగముడ్లకాత్। ఆగత్య నగరం రాజాత్వఖి షిచ్యకుమారకమ్। గీజాయాష్ట్రేశశాధ్యాయాదవావ వరమాంగతిమ్॥

**ङा। ఓ బ్రాహ్మణ (శేష్థా ! తమచే ఆచరింపబడిన కర్మమానుషసాధ్యము గానిది.** యమునితో సమానమగు ఏనుగునుండి తమరు తిరుగావచ్చితిరిగదా? కనుక మీ కెట్టిసిద్దిగలదు? ఏ దేవుని నుపాసించుచున్నారు ? ఏ మం(తమును జపించుచున్నారు? దీనినంతను దయతోనుడువుడు. 🖷 🔁 నామహాత్ముడు చెప్పెను. ఓ మహారాజా ! గీతయొక్క షోడశాధ్యాయమగు దైవాసురసంపద్వి భాగ యోగములోని కొన్నిళ్లోకములను నేను ప్రతిదినము జపింతును. దానివలన నాకిసిద్దులు **අවුදුරුව**. **රෙනම** අසකාయාජු බ්රාජන සాව්ටට් රහා න්නාන මෙන් මන් **కానిపో**యి ఒకానొక శుభముహూ ర్హమన నా విమ్రోత్తముని లక్షస్వర్ణనాణ్యములచే సం**కోషప**రచి గీతామంత్రమును గైకొనెను. తదనంతరమారాజు ఆ యధ్యాయములోని కొన్ని క్లోకములను త్రవితిదిన మాదరముతో జపించుచు కొంతకాలమరిగినపిదప అత్యంతఉత్సాహముతో నామంత్రమహిమను పరీష్టింపగోరి విహార్మపదేశమున సైనికులతోగూడ నామత్తగజమును విడిపించెను. జీవితమును తృణముగాదలచుచు రాజ్యసౌఖ్యమునుగూడ కోరనివాడై మత్తకరీంద్రముయొక్క సమ్ముఖమునకు బోయెను. దాని గండస్థలమదధారను స్పృశించి మంత్రముయొక్క బ్రహనమువలన నా సాహసి కాగ్రవ ర్హి తిరుగవచ్చెను. అదెటులున్న దనగా రాహువునుండి చందునివలైను **మృత్యుదేవఠనుండి ధార్మికుండు**వలెను, దుర్మార్గునినుండి సజ్జనునివలెను నాదుష్ట్రగజమునుండి రాజు వచ్చిన వాడాయెను. వెంటనే తనకుమారునికి రాజ్యపట్టాభి సే.క ముజేసీ తానువిజన్మపదేశమున నా పోతా ధ్యాయగీతామంత్రమును జపించి ముక్తుడాయెను.

8.55

# సక్తదశాధ్యాయమాహాత్ర్యము

aummenmun.

### -ఈశ్వరఉవాచ:---

శ్లో జి షోడశాడధ్యాయసామర్థ్యం కథికం శృణు సాంబ్రవతమ్ స్పష్టం స్వాదశాధ్యాయమహిమాంఖోనిధింశివే జ

,, ఖడ్గుకాహోస్పుకమైకపై ఖృత్యాదుశాృననోఒళవత్ కం గజం ధర్తుమాగక్య గజా[కాృప్తాయమక్షయమ్ ။

|           | କୁ <sub>ଖ</sub>     | ಕದ್ವಾಸನಾ ನಿಬಧ್ಧಾತ್ಮಾ ಗಜಿಯಾನಿ ಮವಾವ್ಯ ವ ၊                      |            |
|-----------|---------------------|--------------------------------------------------------------|------------|
|           |                     | ဂိုခားလို ညြံ႔ေတာင္မွာလာ၀ ဆြိမာႏွ ေသြာ ညၗႈ ဆပီ၀ ဆမသီး ေ      | 8          |
| దేవ్యువాగ | <b>న</b> —          | _ , , , , _                                                  |            |
|           | କୁ <sup>କ</sup> ୍ଷା | డుశాృననో గజర్వం హిబ్పాహ్య ముక్త ఇది (శుతమ్)                  |            |
|           | ••                  | ಕದೆವೆ ವರ್ದ ಕಲ್ಯಾಣ ವಿಸ್ತರಣ ಮಮ ಪ್ರಖ್ ॥                         | 4          |
| ఈశ్వర     | ಡವ                  |                                                              |            |
|           | နွင့္။              | స్థీతః కశ్చన దుర్మేధా మండలీక కుమారకైః।                       |            |
|           |                     | బహుమూల్యం పణం కృత్వాగజమారూఢవాం న్రత: ॥                       | 5          |
|           | ,,                  | ಗಕ್ಸ್ ಕತಿವಯಾನೈವ ಏದಾನಿಜನವಾರಿಕಃ ।                              |            |
|           |                     | నామ్నా దుశ్భాననో మూడః బ్రాథవాక్య ముదీరయన్ 🛚                  | 6          |
|           | ,,                  | తతో నిశమ్య తద్వాక్యం క్రోధాంధస్పింధురోఒభవత్ ।                |            |
|           |                     | న్యవతచ్చ స్థలత్పాదః కంపమానకుమార हై ॥                         | 7          |
|           | ,,                  | తతో నిపతితం కించిదుబ్భ్వానం తం గజో రుషా।                     |            |
|           |                     | ఊర్ధ్వమున్మూలయాంచ్రకే కృతాంతక నిరంకుశః ∎                     | 8          |
|           | ,,                  | గతాసోరప రోషేణ తస్యాస్త్న్యాం చ గణంగణ:।                       |            |
|           |                     | వికీర్ణవాన్పృథక్కృత్వా మత్తో దంతావలన్రైకః 🏾                  | 9          |
|           | ,,                  | తఈ కాలేన నం పేత్య గజయోనిమవావ నః।                             |            |
|           |                     | మహా న్యంకాలమన యత్సింహలద్వీపథూప కేః ॥                         | 10         |
|           | 93                  | మైత్రి గరీయసి సార్ధం ఖడ్డబాహుమహిళుజా ।                       |            |
|           |                     | తతోఽయం జలమార్గేణ ప్రాపితో వారుణోమతః ∎                        | 11         |
|           | ,,                  | ಜಯದೆವೆನ ಖಡ್ಗಶಾಜ್ೄ್ ಓಕ್ಯಾ ಸಿಕ್ <b>ಮ</b> ಾಖ್ಕಾ ।               |            |
|           |                     |                                                              | 12         |
|           | ,,                  | ఉంచాన ఖడ్గబాహోశ్ప గృహే తూష్ట్రిమనిర్ధిశన్।                   |            |
|           |                     | దు:ఖేన మహజా స్తోకాన్దివసానత్యవాహయత్ ॥                        | 13         |
|           | ,,                  | నకదాచిత్తు సంతుష్టః సమస్యాశ్లోకపూరణే।                        |            |
|           |                     | క స్టైబిత్కవయే స్రాదా త్రముపాయనహ స్తినమ్ 🛚                   | 14         |
|           | e-ii                | ఈశ్వరుడు చెప్పెను - ఓ దేవీ! పదునారవ అధ్యాయమహిమను జెప్పితిని. | <b>9</b> 8 |

తాక్ష ఈశ్వరుడు చెప్పెను - ఓ దేవీ! పదునారన అధ్యాయమహామను జెప్పితిని. ఇక పదునేడవ అధ్యాయమహామను వినుము. ముందుకథలో నిర్దేశింపబడిన ఖడ్గబాఘునుతుడు పేడే సింహుడు (పభువగుచుండగ వానిభృత్వుడు దుశాసనుడనువాడు ముందుపర్టింపబడిన మళ్లగజ మును బెదరించుట కైవచ్చి యమనదనమునకరిగెను. గజభావనచే నాతడు మరణించెను గనుక మరుజన్మమున గజమైపుట్టి గీతాన ప్రదశాధ్యాయమును విని ముక్తుడాయెను. తరువాత పార్వతిచేవి శివుని(పశ్చించెను. ఓ మహానుభావా! దుశాసనుడు గజమైగుటెట్లు ? వానికి మోడ్ష స్టాప్తిగలుగుటకు హేళువేమి? మహాబేవుడు సవి ప్రదంభుగాజెప్పెను. ఒకావొక నాడు దుష్టబుడ్డిగల దుశ్చాననుడు రాజు

కుమారులతోగూడ బహుధనమునకై కుండెమువేసి యాదుష్టగజమును నెక్కెసు. కొంతదూరము పోయిన తరువాత నా దుశ్శాసనుడు (పగల్భములు జెప్పచుండగా. ఆ వాక్యమును మదాంధగంధ సింధురము విని (కోధాంధమై వానిని (కిందబడవైచి కాళ్ళతో గజిబిజేజేసెను, ఐనను (బతికియున్న వానినిగా తలంచి మింటికెగురవైచెను. ఇకను మహారోషముతో వాని యస్తిపంజరమును ఖండ ఖండములుగా జేసి యాదంతావలము దిగంతములకు జిమ్మెను, తరువాత ఆ దుఃశాసనుడు గజ జన్మమును ధరించి సింహళద్వీపరాజుదగ్గఱ చాలాకాలముండెను. ఆ రాజునకును ఖడ్డబాహు భూపాలునికిని చాలమైటైగలదు. తద్వశమున జయదేవుడను రాజు ఖడ్డబాహునకాగజము నిచ్చెను, తన పూర్వజన్మ వాసనావశముచే నా గజము తన బంధువులను సహోదరులను తలంచుకొనుడు చాల దుఃఖముతో దివనములను గడపుడు నూరకయుండెను. ఒకప్పడు ఆ రాజు సమస్యనుపూ ర్తిజేసిన కవికొఱకు నంతుష్టహృదయుడై కానుకగా నా యేనుగును నొనగెను.

| 5 800 8000 800          | man Jacob a wall to months to them.                      |    |
|-------------------------|----------------------------------------------------------|----|
| <i>ક</i> ૂર્જી <b>ા</b> | శే ಹేన ಹೆನ కబెనా రోగోవ[దవఖీరుణా ।                        |    |
|                         | మాలవ౯్షిణిపాలస్య వి్రకీశ శై స్పత్య కుంజరః ॥              | 15 |
| ,,                      | కియక్యపి గతే ಕాಶೆ పాలృమానో೭పి యక్నకః।                    |    |
|                         | ముమూర్ఘరభవత్తత కుంజరో దుర్జరజ్వరః ॥                      | 16 |
| 55                      | న జిబ్బు వయశ్శీశం నాద తే కబలం గజः।                       |    |
|                         | న్వపిత్యపి న సౌఖ్యేన ముఞ్చత్య శాణి కేవలమ్।               |    |
|                         | తతో హ <b>స్తివ</b> కాఖ్యాతం వృ <u>త్</u> తాన్నమవనీవతిః ॥ | 17 |
| 99                      | అకర్ణు న నమాయాతో య(కాగ్పై జ్వరీతో గజః।                   |    |
|                         | న బావలోక్య భూపాలం జగద్విన్మయకారిణిమ్ ။                   | 18 |
| 99                      | వాచమూ చే గజస్పమ్యగ్విస్పష్టజ్వర వేదనঃ।                   |    |
|                         | ರಾಜನ್ನು ತೆಮತ್ಪಾಸ್ತ್ರಜ್ಞ ರಾಜಾನಿಕಿಖೆಯಾನಿಥೆ ॥               | 19 |
| 93                      | నిర్హితారాతినంఘాత మురారిచరణ పియ।                         |    |
|                         | కిమాషథైరలంవైద్యే: కిం ధానై: కిన్ను జాపకై: ॥              | 20 |
| ,,                      | గీతాన ప్రదశాధ్యాయ జావకం ద్విజమానయ।                       |    |
|                         | తేనాయం మామకో రోగః శామ్యక్మత న సంశయః ఇ                    | 21 |
| ,,,                     | యథాదిష్ట్రం గజేనాసౌ తథా చ్రకే నరాధివః।                   |    |
|                         | తతో గోజిత్వముత్పుజ్మ ముక్తోదుశ్భాననోఒభవత్ ။              | 22 |
|                         | ಕिನ ವಿ[పేణాఖిమ న్ర్య జరే షి.ప్తే కడుక్తమే।               |    |
|                         | అథ దివ్యం సమారూడం విమానమవసీపరి: 8                        | 28 |
| 55                      | కం డుశ్భాననమ్[దాౣౣిక్రాక్ష్మాశ్శననతోజనమ్ ∎               | 24 |
| ರ್&ಿವ್                  |                                                          |    |
| gi.                     | కిం జాతీయ: కిమార్మా త్వం కిం వృత్త ఇతి మే వడ :           |    |
| <b>V</b> -              | इंद्र क् हर्दे का क्रम्ब, एकः हर्षश्रास्त्र 🕯 👢          | 26 |

శ్లో॥ వృష్ట్ రాజ్ఞా విముక్తాంచా విమానన్మ: స్థిరా**ష్రమ్।** పృత్తం యథా శథాఒఒచ<sup>ఖా</sup>య్ నిజం డుశాృననః[కమాంత్॥ 26

,, గీతాన ప్రదశాధ్యాయం జవన్మాలవ**భా**వతి:। నరవర్మాఒభవన్ము క్త: కాలేనార్పీయసా తత:॥

27

తా॥ ఆ క వీశ్వరుడాయేనుగును సంరక్షింపనసమర్థుడై నూరు వాణ్యములకు ఏనుగును మాలవభూపతికి విశ్ర యించెను. తర్వాత నా గజము కొంతకాలమరుగగా మిగుల ప్రయత్నమతో రక్షింపబడుచున్న దైనను మరణేచ్చచే దుష్టజ్వర్యగ స్థమాయెను. ఆ సమయమున కబలమును అది నోట పెట్టదు. నీరుద్రావదు. సుఖమ్ముగా నిద్రింపదు. ఎప్పుడును కన్నీరు గార్చుచుండును. ఈగజము యొక్క దుఃస్థితినిచూచి మాపటివాడు రాజునకెఱిగించెను. తర్వాత నావిషయమును వినిగజమున్న చోటికి నృపతిచనుదెంచెను. అప్పుడు గజమాభాపాలునిజూచి లోకమునకు విస్మయ జనకమగు వాక్యముతో గతజ్వరయై ఇటులవచించెను. ఓమహ్మాష్ట్రూ! అశేషశాస్త్రజ్ఞా! రాజనీతిపయోరాశీ! జితశ్మతురాజా! విష్ణుచరణ్మపియా! ఔషధములచేతను, వైద్యులచేతను, ఆహారపదార్థములచేతను, మ స్ప్రజ్ఞులచేతను, ప్రుయోజనములేదు. మరియేమనగా గీతయొక్క సప్తదళాధ్యాయమును జపించు మహాత్ముని నిటకు తీసికొనిరమ్ము. అందుచే నా వ్యాధి నశించును. సందేహములేదు. ఏనుగు చెప్పిన రీతిగా నా ప్రభువు గీతా స<u>ప్</u>తదశాధ్యాయమును జపించుబ్రూహ్మణుని తీసికానివచ్చెను. తర్వాత అమ్మునిస్త్రముడు జలమునభిమ స్త్రించి చల్లగానాదుశ్శాసనుడు గజత్వమునువదలి ముక్తు డాయెను. అట్టి దివ్యత్వమును పొందినవాడును ఇంగ్రమనివలె బ్రహకించువాడునునగు దుక్శాసనుని విమానమున జూచి రాజుపలికెను. ఓ పుణ్యాత్మా ! నీ వెవడవు? ఏ జాతికిచేరినవాడవు? నీ చర్మిత మేమి? నాకుచెప్పమా. ఎందుచే గజక్వ్రపాప్తి నీకు గలిగెను? ఇటురాకతంబేమి? ఈ ప్రకారమా ముక్తుడు స్ట్రవ్య చేయబడినవాడై విమానములోనుండియే జరిగినవృత్తాంతమును పూర్తిగా క్రమముగా చెప్పెను. తర్వాత మాలవాధీశ్వరుడగు నరవర్మ గీతయొక్క పదునేడవఅధ్యాయమగు (శద్దాత్రయ విభాగయోగమును జపించి త్వరలోనే ముక్తుడాయెను.

# ఆ ప్లాద శా ధ్యా యమాహాత్ర్య మ

పార్వత్యవాచ:—

శ్లో॥ ఉక్తం నక్షడశాధ్యాయగౌరవం భవకా శివ। నత్వమస్థాదశాధ్యాయ మహిమానముదీరయ ॥

ఈశ్వర ఉవాచ:---

శ్లో॥ ఆకర్ణయ బిదానందనిష్పాదినిగమో త్రరమ్। పుణ్యమష్టాదశాధ్యాయ మాహాక్మ్యం గిరినందిని॥

| <b>∂</b> 0 | సమ న్రాత్రాత్రులు క్రోత్రపా క్రార్డ్ స్టాయినమ్ 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |           |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|            | సంసారయాతనాజాలవిదారణవరాయణమ్ 🛚                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 3         |
| ,,         | పర౦ రహన్యం సిద్ధానామవిద్యోన్మూలన≰మమ్⊾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           |
|            | చైతన్యం కైటఖారా <b>తే</b> ర్మగణ్యం వరంవదమ్ u                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |           |
| ,,         | వివేకవల్లరీయాలం కామ్మకోధమలావహమ్                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
|            | ဆွော်ငံစေထ်ပြာသို့၏ ညီနွှဲ့သီးချာသားဗောင်နည်ား။                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
|            | ననకాదిమహాయోగి మనోరంజనకారణమ్।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |           |
|            | పాఠమాత్రవరాభూత కాలకింకరగర్జితమ్।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 6         |
| 39         | అష్టోత్తరశతవ్యాధి మూలోన్మూలనకారక <b>మ్</b> ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |           |
|            | నాతఃవరతరం కింబి[దహాస్యం హంనగామ్ని#                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |
| 55         | ఉపతావ[కయహరం మహిపాశకనాశనమ్।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |
|            | యథా కాలేష్వహం నిత్యా యథా వశుషు కామధుక్ 🛚                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |           |
| 55         | ထံစွာ ဘျွက် သာလီဝင်္ကြံသုံ ဘျွက်သုံ ျစညာရှုညီ မွှံသား၊                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
|            | ထား ငံကောင်း ကောင်းမှာ ကော |           |
| **         | యథా రసానాం పీయూషము త్రమం విశ్వవి శ్రతమే!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |           |
|            | యథా గిరింకాం కైలాసో యథా చేన్దో9 దివౌకసా <b>మ్</b> ∎                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 10        |
| **         | తీర్థానాం పుష్కరం తీర్థం యథా పుష్పేఘ వంక <b>జమ్</b> ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 44        |
|            | పత్రీవతాను నారీఘ యథా లోకేష్వరుంధతీ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 11        |
| "          | యథా మఖేష్వశ్వమేధో యఖోద్యానేషు నందనమ్।<br>యథా రు[దేషు నర్వేషు ప్రిరభ[దో మమానుగః॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 12        |
|            | యథా దానేషు భూదానం యథా సింధుషు గౌతమీ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 14        |
| 33         | యథా లోకే హరిషేట్తం బకశ నౖం ధర్మకర్మను ∎                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 18        |
| 35         | తథై వాష్టాదశాధ్యాయ మాహాత్మ్యం భవనో త్వరమ్ 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 10        |
| "          | త్రతాఖ్యానమిదం వుణ్యం భక్త్యాఒ2కర్ణయ పార్వతి జ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 14        |
| 55         | యదాఒక ర్జనమా తోణ జంతు: పా పై: బ్రముద్య తే i                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |
| ar∥        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -ముమ      |
| _ "        | one to the fact of the same of the same of the same of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 9/2000100 |

తా॥ గౌరీదేవి మహాదేవునితో నిటులబలికెను. తమరు స్త్రుదశాధ్యాయ మహాత్మ్యమును నుడివితిరి, ఆటులనే అష్టాదశాధ్యాయ ప్రభావగరిమను వచింపుడు, తదనంతరము మహేశ్వరుడు చెప్పెను. ఓ కైలాధి రాజతనయా! చిదానందములను నొసంగునదియు వేదపారంబునునగు అష్టా దశాధ్యాయముయొక్క యుత్కృష్టతను వినుము, మోడ్షనన్న్యాసయాగమనబడు నాయధ్యాయ మెట్టిదనగా సకల శాస్త్రసారము, కర్ణపేయ పీయూషము, సంసారయాతనల విచ్చేదకము, వరమ రహస్యము, సిద్ధాదులయొక్క విద్యాసమూలనాశ దక్షము, వైతన్యరూపము శ్రీ కృష్ణభగవంతుని కత్యంక ప్రీతికరము, సర్వోత్కృష్ణస్థానము వివేకమ్లను శ్రీగళ్ళ మూలము, శాష్మ్మణోధాదిమాలిన్యాధి

నాళకము, దేవేంద్రాది దేవతలయొక్క చిక్తివ్వి కాంతి ధామమునైయున్నది. సేనకాది మహాయోగు లకు మనోరంజకమై పఠనమ్మాతముచే పలాయమాన కాలకింక రసంఘముగలై సకలవ్యాధి నిర్మూలన హేతునై యీ దనమ్మాతముచే పలాయమాన కాలకింక రసంఘముగలై సకలవ్యాధి నిర్మూలన హేతునై యీ రహిష్యముగునది వేరొండులేదు. నకల సంతాపహారక ము మహాపాతక వినాళకమ్మునై యలరారుచున్నది. ఇక మ దీనిశై స్ట్రాష్ట్రమును వినుము. కాలములలో నిత్యుడనగు నాపలెను, ధేనువులలో కామధేనువువలెను, మునీంద్రులలో వ్యానమహార్జివలెను, వ్యాసమనులలో బ్రహ్మవి త్తగు వ్యాసభగవామనివలెను, మేవతలలో దేవేంద్రునివలెను, వానికన్న బృహాన్పతివలెను, రసములలో నమ్మతమువలెను. పర్వత ములలో కైలాసమువలెను, ద్విజులలో చంద్రుడువలెను, శీర్థములలో పుష్కరతీర్థమువలెను. పుష్ప్రములలో కమలమువలెను, పత్వతతమువలెను, పుట్ప్రములలో నందనవనమువలెను, రుద్రులలో వీరభ్యదుడువలెను, డానములలో భూదానమువలెను, నదులలో గంగానదివలెను, పుణ్యకే తములలో ధర్మ కార్యాచరణకు విష్ణుకే త్రమువలెను, నీ యష్టాదకాధ్యాయము సకలలోకో త్తరము ఓ దేవీ! దీనికి తార్కాణముగా నౌక పవిత్రకథను నుడివెదను. భ క్రితో వినుము. దానిని శ్రవణముజేసినంతమాత్రమున సకల ప్రాపుటులనుండి విడ్రవరుదురు.

| W3 6          | a-amenda adamma,                                                     |    |
|---------------|----------------------------------------------------------------------|----|
|               | 😊 స్త్రిమేరుగి రేశ్సృంగే పురీరమ్యాఒమరావతీ 🛚                          | 15 |
| ર્જી <b>ા</b> | వురా మమ వినోదాము నిర్మిజా విశ్వకర్మణా।                               |    |
|               | ನಿರ ಸ್ತರಂ ಗುಣಯುಕ್ ಕ್ಟ್ರಿಗಿರ್ವಾಣ ಸವಿಕ್ ॥                              | 16 |
| ,,            | <b>తేజ: పు</b> ంజవతీ సాజ్మాద్బమ్మావి <b>ద్యేవ వి</b> ౖశు <b>తా</b> । |    |
|               | ည <b>ေခႊသံအိ</b> ရီတာဃည္မွား ခြဲာဂဲာက တာနျပဴ စာ <b>သ</b> ကား။        | 17 |
| 93            | జయ నై మేరుశిఖరే చతుర్ముఖపురావధి।                                     |    |
|               | య శ్రీ కల్ప్డుమబ్బాయా సుఖాసీనా పులోమజా 🛚                             | 18 |
| ,,            | శృణోతి శ్యామాలా గీర్బిర్గీతం గన్దర్వయోషి కామ్।                       |    |
|               | య[కాస్తే న బలారాతిద్దేవైశ్వ దళ్ళాయుషాం ॥                             | 19 |
|               | దై ఉ్యానాం ర}క్షకల్లోలై స్ప్వర్ధుప్ట్ శోణశాం గశా ।                   |    |
|               | పురాతగనుథాస్వాడు స్మారంస్మారం దివాకనః ॥                              | 20 |
| ,,            | ధయ నై య[శ శుత్తామాం: కలాం [వర్యహమైన్మమ్మ్]                           |    |
|               | తస్యాం కైవల్య కల్పాయామాసీత్పూర్వం శే <del>త్</del> క <b>తు:</b> #    | 21 |
| ,,            | శచీనమన్వికశ్భ్రీమా౯ నర్వగీర్వాణాస్ట్రికః ః                           |    |
|               | న కదాబి <b>త్స్ఖా ဂ်</b> న <b>ီ သည္တူင်္ကာခွာ ပြိ</b> βခံဝ π         | 22 |
| ,,            | నహ్మనన్నేకమాయా న్రమవశ్యత్పురుషం వరమ్ ।                               |    |
|               | తత వృద్ధియ తేజోఖరఖ్యాత: పురందర: u                                    | 28 |
| ,,            | మణిసింహాననాత్తూర్ణం పతిళస్థ్పానమండ పే।                               |    |
|               | సింహానన్మార్పయాతన్య తత స్త్రవ్య హరేర్భటా:                            | 24 |
| *>            | ក៏បា្ទឝកេឝសិ យាស សង្គ្រាល់ ១ សង្គ្រាប់ ១ សង្គ្រាប់ ខេ                |    |
| 43            | <b>N</b> C 9 80                                                      |    |

తా॥ మేరుపర్వకశిఖరమున దేవశిల్పియగు విశ్వకర్మచేత నా వినోదముకొరకై నిర్మింప బడిన అమరావతీ పట్టణముగలదు. అదిమిగుల సౌందర్యవంతమైనది. అబ్బోట కోటిదేవతలు నివసింతురు. బ్రహ్మవిద్యవలె తేజోరాశియై యా పురవరము మెఱయుచున్నది. అచ్చటనున్న మేడలు చింతామణులచే నిర్మితములైనవి. గనుక నే సక లకామముల నొనగుచున్నవి. ఆ సౌధములు మేరుశిఖరమున బ్రహ్మదేవుని పురమువరకు వ్యాపించియున్నవి. ఆ అమరావతీపట్టణమున యౌవన మధ్యస్థయగు నాశచీదేవి కల్పవృక్షముల నీడనకూర్పుండి గంధర్వస్థీల గానమును వినుచున్నది. చానిక ధిపతి దేవేందుడు దేవతలు రాక్షసులనుచంపగా వారిర క్రధారలచే అకాశగంగ అరుణిత మాయెను. ఆ దేవతలు ఆ కొన్నవారై పూర్వములభించిన అమృతమును స్మరించి స్మరించి ట్రతి దినము చందకళలను పానముచేయుచున్నారు. ఇట్లుండగా కైవల్యముతో సమానమగు నా యమరావతీపురమున సక లదేవతలు సేవించుచుండగా, శచీదేవితోగూడుకొన్న వాడై శ్రీ మంతుడగు దేవేందుడుకొక్పుడు సుభాసీనుడైయుండెను, ఆ సమయమున సహ్మసనే(తములుగలవాడును. తేజో రాశియునగు నొకానొక పరమపురుపుని అచ్చోటికి విష్ణుదేవునియొక్క దూతలుతీసికొనిరాగా ఆపరమ పురుమని తేజుపుంజముచే దేవేందుడు కాంతి విహీనుడై యా ఆస్థానమడ్డబమున సింహాసనము నుండి నేలగూలెను. తరువాత సింహాసనమును విడిచి దేవేందుడుచనగా అచటనున్న భటులు నక లదేవతలయొక్క సాట్రమాబ్యపట్టముని వా దివ్యపురుపునికి గట్టిరి,

|            | ఆంథ తన్యాఖిషిక్రన్య మహేన్పన్య పులోచుజా ॥                      | 25         |
|------------|---------------------------------------------------------------|------------|
| કુટ્યું II | వామాంకమారురోహాళ దివ్యదుందుఖినిఃన్వనై ।                        |            |
|            | ಅಥ [ತಿದಿವನಂಗಿಕಗಿರ್ಸ್ಪರ್ಣಾ [ವಮದಾನ್ಪಿರ್ಕಾ                       | 26         |
| **         | సురా నీరాజయామాసుర్ధివ్యర క్రైస్పుర స్ర్తియః ၊                 |            |
|            | తతో వై ఋషయా వేదైరాశీర్వాదా నైదా దడు: ॥                        | 27         |
| ,,         | రంఖాద్యా ననృత్తున్నవ్య పురస్తాదప్పరో గణాః ١                   |            |
|            | గంధర్వా లభితాలాపాజ్ఞగుర్మంగళకాతుకమ్ ॥                         | 28         |
| •          | వీవం నూతనమిన్ద్రమ్ల జుష్ట్రం బహుఖిరుత్పవై : 1                 |            |
|            | వినా శత్వతుం దృష్ట్వా శ్రక్ విస్మయమాయయా ॥                     | <b>2</b> 9 |
| "          | న తేన విహికా మార్గా తటాగా న వినిర్మితాః ।                     |            |
|            | న రోపీతా మహావృజు పాన్థవి[శా నైకారకా: ॥                        | <b>3</b> 0 |
| ••         | న కదాబిదహో దృష్టా దేవ స్త్రీపురఖైరము ।                        |            |
|            | လူထိုသားက် လှူခ <b>ာ င်္ဂ</b> သီ ဆွာဆီခာ လ ဆာတာပေလာ ။         | 31         |
| ,,         | మేఘంకరస్థికశ్బార్డ్ ధరో నైవ నిరీషిక్ష్మిక్క                   |            |
|            | న కృతం విరజే స్నానం నైవ కాశీం వురీం గతః॥                      | <b>8</b> 2 |
| ,,         | న దేవవాటికావాస్ దృష్టా నరహరిన్న్వయమ్।                         |            |
|            | షీరండబిమ్లోర్హే రమ్బా నే <del>జా</del> కు వరిశీ <b>లి</b> క∷ు | 33         |
|            |                                                               |            |

|          | စုံးကုဆဂျို့ချား သားဆံခ <sub>ြို့</sub> သော                                                              | 129        |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| <b>"</b> | ేయికా నేఓ్రి జాతు మాతావురదివాసిపీ।                                                                       |            |
|          | న ళక్తా, పూజికా దేవీ దానావురనివాసిసీ॥                                                                    | 84         |
| **       | న భక్యా [తిపురే దృష్ట్డ్రీతింగ స్త్ర్మమృకన్న్వయమ్.                                                       |            |
|          | న్ శార్దూలతటాకస్టో వీషితస్పోమనాథకః 🕟                                                                     | 35         |
| 35       | ేవాపురస్థితో దేవో ఘునృణేశో న బీష్టితః।                                                                   |            |
|          | నాగద స్ట్రపురే ఖ్యాతో నాగనాథో న పిఓత:॥                                                                   | 36         |
| ,,       | వర్ణా మస్థితో దృష్ట్లో న మహానమృశేశ్వరः।                                                                  |            |
|          | న తుంగళ్లా తీరస్ట్రా దృష్ట్లో హరిహరస్ప్వయమ్။                                                             | <b>3</b> 7 |
| "        | న వేంకటాద్రినిలయ్డ్ శ్రీనివానస్పులఓ ఈ: ١                                                                 |            |
|          | కావేరికర్ణికాత్రే శ్రీరంగో నైవ వీష్టికు ။                                                                | <b>3</b> 8 |
| >>       | దీనా స్వానాథాః [కోశ స్త్రః కారాగారాన్ని మోచితాః।                                                         |            |
|          | అన్నదానేన దార్పీజే ప్రాణినో నైవ పూజితా:                                                                  | 89         |
| 93       | రాత్రాత్ కృతా క్వాపీ నిర్ణలే నోదక్షవపా।                                                                  | 40         |
| ,,       | న గౌతమ్యాం కృతం స్నానం న దృష్టా హరిణేశ్వర:                                                               | 4.4        |
|          | కృష్ణవేణ్యాఞ్ళ న కృతం స్నానం కన్యాగతే గురా ॥                                                             | 41         |
| ,,       | ద తైం నో భూఖండమపి కవయో నైవ పూజి <del>లా: 1</del><br>న సీనేను కృశం నుశం నుజానేను కృశా నుజాం               | . 40       |
|          | న తీర్దేఘ కృతం న్మతం న గ్రామేఘ కృతా మఖాం జ                                                               | : 42       |
| ,,       | పుష్కరిణ్యోన విహితా మధ్యేమార్గం బహారాదకాః।<br>న ృపాసాదాః కృతాః క్వాపి (బహ్మావిస్తుపినాంకినామ్∎           | 48         |
|          | ನ ಪಾಕುಬಿದ್ಬಯ್ಮಾತಾನ್ತಾ ರಹ್ಲಿಕಾಃ ಕರವಾಗಕಾಃ।                                                                 | 20         |
| 93       | కథమేకేన పుణ్యేన దేవద క్రమిహార్జికమ్ ॥                                                                    | 44         |
|          | <u> </u>                                                                                                 | -          |
| ,,       | ఇశ్ బింకాకులో <b>భాక్వా</b> హరిం <sub>(</sub> వమ్హం పురందరః:<br>యయా నరళనం ఖిన <b>్ష</b> ఓీరకూపారగహ్వరమ్॥ | 45         |
|          |                                                                                                          | - Tol      |

తా॥ ఆ సమయమున శచీదేవి దుందుభివాద్యములుమైనాయ ఆ నవీనదేవేం(దుని ఎడమ తొడను నధిప్పించెను. మిగుల సంతోషముతో గీర్వాణులు గీతమునుబాడిరి, దేవతలు దివ్యరత్నముల చేత స్ట్రీలతో గూడుకొన్నవారై నీరాజములనొనంగిరి. కదనంతరము ఋపిశ్వరులందరా సమయ మున వేదవాక్కులతో నాశీర్వాదముల నొసంగిరి. రంభాద్యప్పరసలు వాని మోలనృత్యముగావించిరి. గంధర్వాంగనలు మంగళార్థమై మృదుమధురముగా గానముజేసిరి. ఇప్పడు (కొత్తగావచ్చిన దేవేం(దుడీలాగున బహుత్సవములతో గూడుకొనియుండగా శతమఖములు గావింపకయే ఆతడిం(దు డాయెనని మొదటి దేవేం(దుడాళ్ళర్యమునొందెను. (ప్రస్తుతము నాయస్థానము నధిష్టించిన ఈతడు శాష్ట్రవిహితకర్మల నాచరింపలేదు. తలాకముల (తవ్వించలేదు. బాటసారులవిల్లాంతి కై గొప్ప పృశ్రముల పెంచలేదు. [తిపురలైరవువి సందర్భించలేదు. తత్సన్నిధానముననున్న మదాలసమ పూజింపలేదు, మేఘంకరక్షేతమున వెలసియున్న శార్జధరుని దర్శించలేదు. విరజాస్మానము

. ఇన్ద్రడి వార:-

నాచరించలేదు. కాశీపత్తనమునుగూడ గాంచలేదు. దేవవాకిటిలో స్థిరముగానున్న నరహరస్వామిని గనుగానలేదు. విస్తుగణేశులను పూజించలేదు. రేణుకాదేవిని కనుగానలేదు, భక్తితో (తిపురములో నున్న మహేశ్వరుని దర్శనముచేయలేదు. శార్దూలతటాకమున ఆసీసుడైయున్న సోమనాథుని, రేవాపురముననున్న ఘుసృణేశుని, నాగదంతపురముననున్న నాగనాథుని, పర్ణగ్రామవాసియగు అమృతేశ్వరుని, తుంగభ(ద తీరస్థుడగు హరిహరస్వామిని, శేషాచలనివాసియగు శ్రీనివాసుని, కావేరీక ర్లికాతీరమునందున్న శ్రీరంగదేవుని ఒకానొక పృడును సందర్శించలేదు. దీనులను అనాథు లను కారాగారవాసులను విడిపించలేదు. ఒకానొకప్పుడైన దుర్బిక్ష కాలములో అన్నదానముచేత ్రపాణుల కృష్ణిపరచలేదు. రాత్రియందు సంచారముచేయువారి రక్షణార్థమై నిర్హల్మపదేశమున చలివిందరములను స్థాపించలేదు. గౌతమీనదిలో స్నానమాచరించి హరిణేశ్వరుని దర్శనము చేయలేదు. కృష్ణవేణియందు బృహస్పతిక న్యారాశియందు (పవేశించియుండగా స్నానముచేయ లేదు. ఒకానొకనికైన ఆడుగుభూమినైనను దానముచేయలేదు. కవులను గౌరవించలేదు తీర్ణముల యందు స్వతములనుగట్టలేదు. యజ్ఞములను నాచరించలేదు. మార్గమధ్యమున జలముగల పుష్క రణీలను నేర్పాటుచేయలేదు. బ్రహ్మ విష్ణుమ హేశ్వరులయొక్క దేవాలయములలో నొకదానినైన నిర్మించలేదు. శరణాగతులను రక్షించలేదు. ఈ మ్రకారమేపుణ్యములను చేయనివాడునునగు నీతడు ఏదియో ఒకానొక పుణ్యముచే ఇట్టి దేవరాజ్యమును సంపాదించెనని చాలా ఖిన్నుడై చింతా కులుడై విష్ణుదేవుని ప్రస్నించుటకు దేవేందుడు డ్రీరసముద్రమునకు శ్రీసుముగాబోయెను.

| - 12 -               |                                                          |    |
|----------------------|----------------------------------------------------------|----|
| 8 <u>%</u> 11        | త[త [వవిశ్య గోవిన్దం కృతన్మద <b>ం</b> నమై: <u>న</u> మై:। |    |
|                      | అక స్మాన్ని జస్మామాజ్యభంశ దు:ఖమువాచ హ ॥                  | 46 |
| ఇంద్రఉపాచ:-          | <del></del>                                              |    |
| ~ <b>6</b>           | రమాకానైభవ[త్పీతై్య కృతం క్రతంశతం పురా।                   |    |
|                      | తేన వుణ్యేన నంబా ప్రాతం మయా పారందరం వదమ్॥                | 47 |
| 99                   | ఇదానీం నూశనః కోఒపీ జాంతో దిమి పృరందరః।                   |    |
|                      | న తేన విహితో ధర్మో న తేన (కతవ: కృతా: ।                   | 48 |
| 99                   | మమ సింహాననం దివ్మం కథమ్మాకా స్త్రమచ్యుత :                |    |
| మహాదేవ ఉవా           |                                                          |    |
|                      | ఇత్యేవం వదత నైన్య భాతాక్ష్మా పాచం రమావరిః 🛚              | 49 |
| gen                  | ఉన్మీలికస్మికా జ్ఞోసావువాచ మధురం వచః।                    |    |
| <b>త్రీళగ వానువా</b> |                                                          |    |
|                      | కిం దానై రల్పళలడై: కిం తపోళి: కిమధ్వరై:॥                 | 50 |
|                      | వర్తమానః ఓతితలే నత్వం ప్రవణితవాన్పురా।                   | 51 |

శోఖ భగవన్కర్మణా కేన న త్వాం ప్రిణితవాన్నిజు।

య త్రీత్యా భగవా[న్నాదా కృ సైబై పౌరంద్రం వదమ్ ూ

52

## ಶ್ರಿಥಗವಾನುವಾದಃ---

| ခ်္ဂ်ီ။ | జవత్యష్టాదశాధ్యాయే గీతానాం శ్లోకవఞ్చకమ్ ।                                  |      |
|---------|----------------------------------------------------------------------------|------|
|         | యత్పుణ్యేన చ సం <sub>(</sub> పా <u>వ</u> ం కవ సా¦ <b>మాణ్యము క్రమమ్ </b> ∎ | 58   |
| 39      | సర్వవుణ్యశిరోరత్నభూతేన త్వం స్థిరో భవ।                                     |      |
|         | ఇతి విష్ణోర్వచ{శ్రత్రాక్ష్హాతోపాయం: పురన్దర: ■                             | 54   |
| ,,      | బ్రివవేషధరో భూర్వా గతో గోదావరీశటమ్ ।                                       |      |
|         | త్రావశ్యత్పురం పుణ్యం కాళ్కాగామముత్తమమ్ ။                                  | 55   |
| 55      | యు(४ కాలేశ్వరో దేవో వర్తే కాలమర్దన:।                                       |      |
|         | క[క గోదావరీత్రీ స్థికం వరమధార్మికమ్ ॥                                      | 56   |
| 99      | అపశ్యత్కరుణావంతం [బాహ్మణం వేదపారగమ్।                                       |      |
|         | నిత్యమష్టాదశాధ్యాయం జవంతం దాంతచేతసమ్ ။                                     | 57   |
| 99      | తత స్వచ్ఛరణద్వండ్వే లుఠిత్వా వరయా ముదా।                                    |      |
|         | సత్వమష్టాదశాధ్యాయమవఠ త్రేన శిష్టితమ్ 🛚                                     | 58   |
| ,,      | అథ పుణ్యేన కేనాసా విష్ణాస్పాయుజ్యమాయయా ।                                   |      |
|         | హీక్వా పురందరాద్నాం దేవానాం పదమల్పకమ్ 🛚                                    | 59   |
| **      | క్షాక్వాడికిన ముదాయుక్తో వైకుంఠమగమత్పురమ్!                                 |      |
|         | ఆశవీవ వరం శక్త్వం మువ్నామ్దముక్తమమ్ 🛚                                      | 60   |
| 33      | దివ్యమస్టాదశాధ్యాయమాహాక్య్యం కథికం మయా ।                                   |      |
|         | యస్య [శ్వణమా] కేణ సర్వపాైపై: [వముచ్యకే జ                                   | 61   |
| 99      | ఇత్యేవం గీశామాహాత్మ్యం కథికం పావనాశనమ్।                                    |      |
|         | పుణ్యం పబ్బతమాయువ్యం స్వర్గ్యం న్వ్వ్యాయనం మహత్                            | u 62 |
| 33      | యః శృణోతి మహాఖాగే శ్రధ్ధయా నంయుతః పుమాన్ ।                                 |      |
|         | నర్వయజ్ఞ సలం ప్రావ్య విష్ణేశి సాయుజ్యమాప్పుయాత్ ॥                          | 68   |

తా॥ ఆపాలసముద్రమును ప్రవేశించి నిద్దించుచన్న గోవిందుని నూతనస్త్రోత్రముల చేసి యాయిన్ర్ముడు తనకు ఆకస్మాత్తుగా గలిగిన రాజ్యభంశదుఃఖమును మనవిచేసికొనెను. ఇందుని కథన్నపకారమెట్టిదనగా, ఓ లక్ష్మీపతే! పూర్వము నేను తమ్మపీతికై నూరుయజ్ఞముల జేసితిని. ఆ పుణ్యపశమున నాకింద్రపదవి లభించెను. ఇప్పడెపడో నూతనముగావచ్చి స్వర్ధమున రాజ్యపదవినధిస్టించియున్నాడు. ఆతడు యజ్ఞములనుగాని. ధర్మములనుగాని యాచరించినవాడు కాడు. ఆయినను నాయొక్క దివ్యసింహాననము నెటుల నాక్రమించెను? ఓ అచ్యుతా! కారణము నుడువుడు. ఈశ్వరుడు తర్వాత కథనుజెప్పెను. ఈ ప్రకారమాదేవేస్ట్రుడు మొరెపెట్టుకొను

చుండగా లక్ష్మీ నాథుడిటుల నవ్వుచు మధురవాక్యముల జెప్పెను. శ్రీ భగవంతుడు వచించెను. ఓ దేవేన్ద్రా ! నీచే గావింపబడిన యజ్ఞములచేతను, దానములచేతను, తపస్సులచేతను ఏమియు ప్రయోజనములేదు. ఒకవేళ ఆవి అల్పఫలమునే ఒసగును. తర్వాత ఇస్స్ట్రడు ్రపక్నించెను. ఓభగవంతుడా! ఆతడు మిమ్ములనేపుణ్యకర్మచే తృప్తిపరచెను? ఎట్టి ్రపీతిచే దేవేన్ద్రపదవిని నాతనికొసగితిరి ? తర్వాత గోవిందుడు వచించెను. నాయనా ! ఆ పుణ్యాత్ముడు (పతిదినము గీత అష్టాదశాధ్యాయములో ఐదు శ్లోకములను జపించును. దాన్మిపభావముచే నుత్తమమగు దేవేన్న్న పదవిని పొందగలిగెను, గీతలోని మోక్షసన్న్యాసయోగమగు అష్టాదశాధ్యాయముయొక్క శ్లోక పంచక మం(తము సక ల పుణ్యశిరోరత్నము. దానిచే నీవున్ను అట్టివాడవగుదువు. తదన న్రరమా దేవేస్స్టుడు శ్రీ విష్ణుభ గవంతునిద్వారా యుపాయమును తెలిసినవాడై, బ్రాహ్మణవేషధరుడై గోదావరీ నదియొడ్డునకులోయెను. ఆ తీరమున పరమపవి తమగు కాళికాగ్రామమను పట్టణమును గాంచెను. ఆ పురమున మృత్యుంజయుడగు కాలేశ్వరుడు నివసించుచుండెను. అట్టి గోదాపరీనదీ తీరమున పరమధార్మికుడును సకలవేదపారంగతుడును, కరుణాస్వరూపుడును, దాంతుడై నిత్యము అష్టాదశాధ్యాయమును జపించువాడునుయగు (శోత్రియబ్రాహ్మణునిజూచి దేవేస్ట్రుడు పరమ సంతోషముతో ఆ బ్రాహ్మణుని పాదములపైబడి పొర్దాడెను. తర్వాత ఆ విబ్రోక్తమునిద్వారా సుశిష్టితుడై ఆ యిస్ట్రుడు అష్టాదశాధ్యాయమును పఠించెను. ఆ పుణ్యవశముచే దేవేన్ద్ర్రాదిపదవులను గూడ స్వల్పముగాతలంచి ఆ దేవరాజు వైకుంఠపురమును పొందెను. కాన ఓ దేవీ! సకల మహామునులకుగూడ నిది పరమత త్ర్వము. ఇట్టి దివ్యమగు అష్టాదశాధ్యాయ మాహాత్మ్యమును నీకు జెప్పితిని. దానిని (శవణముజేసినంతమాత్రమున పర్వపాపములు నశించును. ఓ గౌరీదేవీ! ఈ విధముగా సక లపాపనాళక మగు శ్రీ భగవద్గీతా మాహాత్మ్యమును నీకుపదేశించితిని. ఏ పుణ్యా త్ముడు దీనిని 🛚 కద్దతోవినునో 🗳 మహానుభావుడు సర్వపాపనిర్ముక్తుడై సర్వయజ్ఞఫలమునుపొంది విష్ణసాయుజ్యమును పొందుచున్నాడు.

> ఇట్లు త్రీపార్వశ్మహాదేవ న౦వాదరూ వ త్రీళగవడ్గీకా మాహాకృక్తము న౦పూర్ణము.

> > ఓం తక్ సక్.

\*\*\*\*\*\*

# శ్రీ భగవద్దీ తా **గో**యము

(ಕ್ರಿರ್ಗಮು - ಆದಿಶಾಳಮು)

[ శ్రీ బ్రోణమరాజురామమూ ర్తిగారి "గీతోద్యానవిహారము" నుండి ]

ళగవద్గీతోద్యానమిహారము ళ\_క్తి నౌనర్భగ వరుగునరండి। సాగనుగ దానిని జాడగనయ్యాడు నుళువగు త్రావను జాంపెందనండి॥

- 1. ఖారకయుద్ధపు పరినరభూముల ఏయులుదేతిన ఖాగ్యంఖండి। ధీరుఁడు వ్యానుడు స్థిరముగనాటిన దివ్యోద్యాన ష్మేతమునుండి॥
- 2. రహినెలకృష్ణుడు రక్షితోపార్థుని రథమును నడిపిన రంగంబండి ఇహవర నుఖకర హేతుభూతముల నెన్నియో యాతడు చన్నినదండి ။
- రి. ఇలపయినది పదియొన్మిదియా యకర**ుబుల పరిమితి రాజిలునండి।** నలలితముగ నట నక్షశతంజుల నద**్పృష్టుబులు జె**లఁగను **జాండి॥**
- 4. ఎహ్మడు వాడనిపూపులుచుండి ఎహ్మడు కుళ్ళని **ఫలములునుండి।** తప్పక మనమా ధన్యవనికిఁజన్ తలకొక కొన్నిఁటిఁ డె<mark>త్తమురండి॥</mark>

## (သီးဝင်း မာဗေခ်)

- జయభగవద్గీతే జయభగవద్గీతే।
   హరిహియ కమలవిహారిణి సున్గరనుపునీతే॥
- 2. కర్మనుమర్మవకాశిని కామాసక్తిహారా। త<u>త్</u>వజ్ఞాన వికాసిని విద్యాబ్హాహ్మవరా∎ #జయు⊪
- కి. నిశ్చలభ<u>క</u>్ విధాయిని నిర్మలమలహారి! శరణ రహన్యవదాయినీ నబవిధినుఖకారి!! ॥జయు∎
- 4. రాగ ద్వేషబ్దార్ణి కార్ణి మొదనదా। భవళయహార్ణి తార్ణి పరమానన్నపదా॥ ॥ఉయు॥
- ర్. ఆనురఖావ వినాశిని నాశిని కమరజనీ। దై వినుడ్డుణదాయిని హందిరసీకా నజనీ॥ ॥జయు॥
- 6. నమతాత్యాగ శిఖావని హరిముఖకిమానీ ు నకలశా నృకి స్వామిని (శాతియోంకి రానీ ు ుజముు
- 7. దయానుధాజ సావని మారృకృపాకీజై। హరివద్బేమయాన కరఆవనోకరల్జై॥ ॥జయు॥

## . ಕ್ರಿ ಘಗವದ್ದಿ <mark>ತಾ ಗೆಯ</mark>ಮು

బేహాగ్ రాగము - ఆదితాళము (సంస్కృతము.)

రచన: 🦓 నో ముల అప్పారావుగారు.

ంయ దయ జయం జయ భగవడ్గి**తే!** దయ భవదన్ధన శమన సుచర<mark>ితే!</mark>

కాండ్రతయ సంశోఖితరూపే!
 ఖండిత జ్ఞిఘవన ఘవసన్హాపే!

3. సాంఖ్యకర్మ యోగాది విలనీతే! నం[శితసాధక జన కల్పలతే! జజయు။

ಕಿ. ವದ್ಯನ ತ್ತಳಕ ಭವ್ಯಕರಾಂಗೆ! ಪಾವವಿಳಂದನ! ಪಾವನಗಕ್ಷೆ! ಜಾಯು

4. ళ<u>క్</u>రాంగా సోపానశోధితే! మరమయోగి హృశ్బద్మఖావితే! ఆజయు။

5. భగవత్ శ్రీముఖ వద్మమరన్దే! పార్థహృత్సదన భరిజానన్దే! జంయు

6. నకలో వనిషక్ సాగర వారే! సన్మునిమథనాచల పరిపూరే! "జియు။

7. శాంతిసుఖ్మద నదమృశకిరణే! జననమరణ భవసాగరశరణే!

8. భజననమాజ నుభక్త హృదబ్జే! పరివూజిక పావన పాదాబ్జే! \*\*\*

## ్శీ మలయాళ స్వాములవారి (గంథములు

100

| _  | Brown at the second                               | 50.00 |
|----|---------------------------------------------------|-------|
| 1  | <b>్శ్రీ శం</b> ష్ట్రవేదా <b>న్త కమాఖా</b> న్కరము | 50-00 |
|    | [వశ్నో క్రత్తర మాణిక్యమాల                         | 40-00 |
|    | స్తే క్రమంజరి                                     | 8-00  |
| 4  | <b>భర్మ</b> సే <b>తు</b> వు                       | 57-00 |
| 5  | (శ్రీ వేంక మేశాది పూ <b>జావ</b> ంచర <b>క</b> ైమాల | 20-00 |
| 6  | <b>ಪ್</b> ಲಮ್ ಗಿನಿ                                | టింట్ |
| 7  | లో కోద్దార కము                                    | 15-00 |
|    | ఈశ్వరకృవ                                          | 50-00 |
|    | ုစဆာ္ရွိညီထ်န္ခ                                   | 8-00  |
|    | సంస్థానయోగ ము                                     | 5-00  |
| 11 | ထားဗ္ကုဏ်                                         | 2-00  |
|    | <b>మా</b> యనుమాయ <b>ము</b> జేయుట                  | 10-00 |
| 13 | <u>೩೦</u> ಽ೯೮ನ ಕಯಾಗಮು                             |       |
|    | ന്ങുടത്ത് ന്ങൂടത്തിട്                             |       |
| 15 | ಗುರುಕ್ತ ಕ್ರೈವಘಾವಮು                                | 10-00 |
| 16 | గృహస్ట్రాత్ మధర్మము (దివ్యజననము)                  | 25-00 |
| 17 | నిర్వాణనిలయము                                     | 15-00 |
| 18 | మహామంౖ కాతీత ౖ పఖావము                             | 10-00 |
| 19 | ధర్మోచన్యానములు మొదటిఖాగము                        | 40-00 |
| 20 | డిటా రెండవఖాగము                                   | 40-00 |
| 21 | <b>జ్ఞాన</b> యజ్ఞ <b>ము</b>                       | -     |
| 22 | నారద ఖక్షిమాత్రములు                               | 20-00 |
| 28 | ျစဆာ္မွဆင္မွာသာ                                   | 15-00 |
| 24 | కర్మసిద్దాన్ల్లము                                 | 10-00 |
|    | <b>్రీ చాకుర్మా</b> న్యమాహా <b>త్మ్మము</b>        | 8-00  |
|    | ಸಿರ್ವಿಋ್ನ ಮಾಗ ಸಿದ್ದಿ                              | 20-00 |
| 27 | జీవన్ము కి                                        | , -   |
| 28 | ఉచదేశామృతము (ప్రభమంఖాగము)                         | 8-00  |
| 29 | డిబా (ద్వితీయఖాగము)                               | 8-00  |
| 80 | డిటా (కృతీయఖాగము)                                 | 8-00  |
| 81 | డిటా (చతుర్థఖాగము)                                | 8-00  |
| 32 | ఉపదేశామృతము (ఇంగ్లీషు)                            | 40-00 |
|    | <b>A</b>                                          |       |

| 38         | పై రాగ్యబోధోవరతులు                                                                     |          | 5-00   |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------|----------|--------|
|            | ဆာဗစ္ကည္                                                                               | •••      | 5-00   |
| 35         | $oldsymbol{\hat{L}}$ ంకారము (స్థ్రవణవోపానన)                                            | •••      | 40-00  |
| <b>3</b> 6 | న్వబోధసుధాకరము                                                                         |          | 40-00  |
| <b>3</b> 7 | • "                                                                                    |          |        |
| 38         | సాధుదర్శనము                                                                            | •••      | 5-00   |
| <b>3</b> 9 | ధ్యానామృతము                                                                            | •••      | 6-00   |
| 40         | <b>మ్మ</b> వబోధము                                                                      |          |        |
| <b>4</b> 1 | సాంఖ్యయోగము                                                                            |          |        |
| 42         | ထ တာဝွဲ့စားပမီ သီလျှ ဘဲး မြိဿ                                                          |          |        |
| 43         | <b>శ్రీ భగ్</b> వద్దీత, మూలము పదవిఖాగము,                                               |          |        |
|            | ీ టీక, కాత్పర్యము, విశేషార్థము                                                         |          | 65-00  |
| 44         | శ్రీ భగవద్దీక (శ్లోక కాక్పర్యము)                                                       |          | 20-00  |
| 45         | స్థూలాక్షర్ భగపద్ధిక (మూలముమాత్రము స్థూల                                               | ాక్షరము) | 15-00  |
| 46         | శ్రీ భగవద్దీక (మూలముమ్మాకము)                                                           |          | 8-00   |
| 47         | శ్రీపాశంజల యోగదర్సనము                                                                  |          | 57-00  |
|            | ము క్రిస్ట్రోపాన దినచర్య                                                               | •••      | 07 00  |
|            | జ్ఞానోదయడై రీ                                                                          | •••      |        |
| 50         | శ్రీ భగవద్గీకాప్టాదశాధ్యాయము <u>క</u> ి సోపానము                                        | •••      | 2-00   |
| 51         | (ಶ್ರಿ ಕಗವದ್ದಿತ <del>ಾಜ್ಞ್ಮ್ ಕ್ರ</del> ಕ ಕತನಾಮನ್ನಿ ಕಮು                                  | •••      | 2-00   |
| 52         |                                                                                        | •••      | 15-00  |
| 53         | త్రీ మలయాళ్లయతీన్ద్రగీశ<br>కాందోకోంచవిన గీశీవా కామకానకారు.                             | •••      | 100-00 |
|            | భాందోగ్యావనిషత్త (జీకా, కార్పర్యనహితము)<br>బృహదారణ్యకోవనిషత్త ,,                       | •••      |        |
|            | నారద పర్మవాజకోపనిషత్త<br>,,                                                            | •••      | 100-00 |
|            | క జ్ఞా ఇంగ్రాజక - ప్రబత్తు<br>కాంద్రాజక - ప్రబత్తు                                     | •••      | 10-00  |
| 57         | మండకోచని <b>షకు</b>                                                                    | •••      | 20-00  |
|            | ****                                                                                   | •••      | 10-00  |
|            | మాండూక్యోచనిష <u>త్త</u><br>శుక్రమామ్మాన్యమ                                            | ***      | 10-00  |
|            | শ্বাহিত ক্রম্ম ক্রম ক্র | •••      | -      |
|            | మై జేయ్యుపని <b>షక్తు</b>                                                              | ***      | 3-00   |
| 61         | <b>అమృతబి</b> స్టూపని <b>షక్తు</b>                                                     |          | 2-00   |
|            |                                                                                        |          |        |

వలయువారు :---

<sup>్</sup>ళి వ్యాస్మాళ మము, యేర్పేడుపోన్లు, బిత్తూరుజిల్లా. అని మైపాపిన బడ్డయగలరు,